

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# HARVARD COLLEGE LIBRARY



FROM THE BEQUEST OF

## JAMES WALKER

(Class of 1814)

President of Harvard College

"Preference being given to works in the Intellectual and Moral Sciences"

. •

| ľ |   |   |   |   |   | ! |
|---|---|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   | • |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   | • |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
| • |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   | 1 |
|   |   |   |   |   |   | 1 |
|   |   |   |   | · |   | , |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   | • |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   | • |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   | • |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |   |   |

# **PATROLOGIÆ**

# CURSUS COMPLETUS

SIVE

BIBLIOTHECA UNIVERSALIS, INTEGRA, UNIFORMIS, COMMODA, OECONOMICA,
OMNIUM SS. PATRUM, DOCTORUM SCRIPTORUMQUE ECCLESIASTICORUM

QUI

## AB ÆVO APOSTOLICO AD INNOCENTII III TEMPORA

FLORUERUNT;

#### RECUSIO CHRONOLOGICA

OMNIUM QUÆ EXSTITERE MONUMENTORUM CATHOLICÆ TRADITIONIS PER DUODECIM PRIORA ECCLESIÆ SÆCULA,

FUXTA EDITIONES ACCURATISSIMAS, INTER SE CUMQUE NONNULLIS CODICIBUS MANUSCRIPTIS COLLATAS,
PERQUAM DILIGENTER CASTIGATA;

DISSERTATIONIBUS, COMMENTARIIS LECTIONIBUSQUE VARIANTIBUS CONTINENTER ILLUSTRATA;
OMNIBUS OPERIBUS POST AMPLISSIMAS EDITIONES QUÆ TRIBUS NOVISSIMIS SÆCULIS DEBENTUR ADSOLUTAS
DETECTIS, AUCTA;

INDICIBUS PARTICULARIBUS ANALYTICIS, SINGULOS SIVE TOMOS, SIVE AUCTORES ALICUJUS MOMENTI SUBSEQUENTIBUS, DONATA;

CAPITULIS INTRA 1980M TEXTUM RITE DISPOSITIS, NECNON ET TITULIS SINGULARUM PAGIMARUM MARGINEM SUPERIOREM Distinguentibus suejectamque materiam significantibus, adornata;.

OPERIBUS CUM DUBIIS TUM APOCRYPHIS, ALIQUA VERO AUCTORITATE IN ORDINE AD TRADITIONEM ECCLESIASTICAM POLLENTIBUS, AMPLIFICATA;

DUOBUS INDICIBUS GENERALIBUS LOCUPLETATA: ALTERO SCILICET RERUM, QUO CONSULTO, QUIDQUID UNUSQUISQUE PATRUM IN QUODLIBET THEMA SCRIPSERIT UNO INTUITU CONSPICIATUR; ALTERO SCRIPTURÆ SACRÆ, EX QUO LECTORI COMPERIRE SIT OBVIUM QUIMAM PATRES ET IN QUIBUS OPERUM SUORUM LOCIS SINGULOS SINGULORUM LIBRORUM SCRIPTURÆ TEXTUS COMMENTATI SINT.

EDITIO ACCURATISSIMA, CÆTERISQUE OMNIBUS FACILE ANTEPONENDA, SI PERPENDANTUR: CHARACTERUM NITIDITAS, CHARTÆ QUALITAS, INTEGRITAS TEXTUS, PERFECTIO CORRECTIONIS, OPERUM RECUSORUM TUM VARIETAS TUM NUMERUS, FORMA VOLUMINUM PERQUAM COMMODA SIBIQUE IN TOTO OPERIS DECURSU CONSTANTER SIMILIS, PRETII EXIGUITAS, PRESERTIMQUE ISTA COLLECTIO, UNA, METHODICA ET CIRONOLOGICA, SEXCENTORUM FRAGMENTORUM OPUSCULORUMQUE HACTENUS HIC ILLIC SPARSORUM, PRIMUM AUTEM IN NOSTRA BIBLIOTHECA, EX OPERIBUS AD OMNES ÆTATES, LOCOS, LINGUAS FORMASQUE PERTINENTIBUS, COADUNATORUM.

### SERIES SECUNDA,

IN QUA PRODEUNT PATRES, DOCTORES SCRIPTORESQUE ECCLESIÆ LATINÆ A GREGORIO MAGNO AD INNOCENTIUM III.

## ACCURANTE J.-P. MIGNE,

#### BIBLIOTHECE CLERI UNIVERSE,

SIVE

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIAS ECCLESIASTICAS RAMOS EDITORE.

PATROLOGIA BINA EDITIONE TYPIS MANDATA EST, ALIA NEMPE LATINA, ALIA GRÆCO-LATINA. -VENEUNT MILLE FRANCIS DUCENTA VOLUMINA EDITIONIS LATINÆ; OCTINGENTIS ET
MILLE TRECENTA GRÆCO-LATINÆ. -- MERE LATINA UNIVERSOS AUCTORES TUM OCCIDENTALES, TUM
ORIENTALES EQUIDEM AMPLECTITUR; HI AUTEM, IN EA, SOLA VERSIONE LATINA DONANTUR.

### PATROLOGIÆ TOMUS CIII.

S. BENEDICTUS ABBAS, SEDULIUS SCOTUS.

TOMUS UNICUS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM, IN VIA DICTA D'AMBOISE, PROPE PORTAM LUTETIÆ PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM, SEU PETIT-MONTROUGE.

\*

1875, March 22.

Bequest of
fames Halker, D.D., L. L. D.

(H. U. 1814.)

President of Harv. Univ.

12 12 ES.

# S. BENEDICTI

# ABBATIS ANIANENSIS

# **OPERA OMNIA**

JUXTA MEMORATISSIMAS HOLSTENII ET HUGONIS-MENARDI EDITIONES ACCURATISSIME DIGESTA.

ACCEDUNT

# SEDULII JUNIORIS

NATIONE SCOTI

SCRIPTA OUÆ SUPERSUNT UNIVERSA.

EX BIBLIOTHECIS PATRUM ET MAII COLLECTIONIBUS HAUSTA.

ACCURANTE J.-P. MIGNE, BIBLIOTHECE CLERI UNIVERSE,

SIVE

CURSUUM COMPLETORUM IN SINGULOS SCIENTIÆ ECCLESIASTICÆ RAMOS EDITORE.

TOMUS UNICUS.

VENIT 8 FRANCIS GALLICIS.

EXCUDEBATUR ET VENIT APUD J.-P. MIGNE EDITOREM,
IN VIA DICTA D'AMBOISE, PROPE PORTAM LUTETLE PARISIORUM VULGO D'ENFER NOMINATAM,
SEU PETIT-MONTROUGE.

# **ELENCHUS**

# AUCTORUM ET OPERUM QUI IN HOC TOMO CHI CONTINENTUR.

# SEDULIUS SCOTUS.

| Collectanea in omnes B. Pauli Epistolas.                                                        | Col. | 9    |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------|------|--|--|
| Explanatiuncula de breviariorum et capitulorum canonum-                                         | •    |      |  |  |
| que differentia.                                                                                |      | 271  |  |  |
| Liber de rectoribus Christianis.<br>Explanationes in præfationes sancti Hieronymi ad Evangelia. |      |      |  |  |
|                                                                                                 |      |      |  |  |
| Codex regularum.                                                                                |      | 423  |  |  |
| Concordia regularum.                                                                            |      | 701  |  |  |
| Epistolæ.                                                                                       |      | 1379 |  |  |
| Opuscula.                                                                                       |      | 1381 |  |  |
| Chartes Anianenses.                                                                             |      | 1449 |  |  |

# SEDULIUS SCOTUS.

## NOTITIA HISTORICA.

(Fabric., Bibl. med. et inf. Lat.)

Sedulius junior, natione Scotus, dubium an is qui A an. 721 concilio Romano subscripsit, an alius, quem Hepidamnus monachus Sangallensis in Chronico ad an. 818 clarum fuisse narrat. Incertum etiam episcopus an presbyter fuerit. Ejus habemus:

1. Collectaneum sive Explanationem in Epistolas Pauli, in qua Gregorius Magnus, quamvis supresso nomine, citatur. Prodiit Basileæ apud Henricum Petri 1528 et 1534, in-8°, nec non in Bibliothecis Pa-

trum.

2. Collectanea in Matthæum sub nomine Sedulii Scoti citat Sirmondus ad Sidonii Apollinaris Epist. 1x, 4, in quibus, Labbeo teste, Gregorius, Isidorus, Beda et ipse quoque Sedulius senior allegatur.

3. Commentarii in artem Eutychii, teste Usserio in Bibl. Thuanea fuerunt. Sic quoque Sedulio Commentarii in primam alii secundam artem Donati et in majus volumen Prisciani tribuuntur.

4. Opus de Regimine principum habuit Goldastus, teste Labbeo. Sedulius de rectoribus Christianis et convenientibus regulis, quibus est respublica rite gubernanda, Lipsiæ 1619, in-8°, editus memoratur a Fabricio nostro. Freherus ad Petrum de Andlo de Imperio Romano, II, 16, scribit se an. 1612 hunc librum ἀνάκδοτον ad prelum parare. Ex ejus libello de Christianis rectoribus, c. 8, octo disticha adducit Nicolaus Cusanus de Concordantia catholica, præfat. libri iii in volumine Sichardii de Jurisdictione imperiali, p. 356.

Vide Usscrium, Antiq. Eccles. Britannic., c. 16, et Oudinum tomo II, p. 26.

Psalterium, Græcum Sedulii cujusdam Scoti manu scriptum recenset Bern. de Montfaucon, Palæogr. Græc. III, 7, p. 236.

# SEDULII SCOTI

# COLLECTANEA IN OMNES B. PAULI EPISTOLAS.

(Bibl. vet. Patr., tom. VI.)

# I.

## IN EPISTOLAM AD ROMANOS.

#### CAPUT PRIMUM.

Paulus servus Jesu Christi, vocatus Apostolus. Sciendum est quod in procemio septiformis divisio elucescit. Primo namque de seipso loquitur. Secundo, evangelium Dei non parva laude extollit. Tertio, mediatorem Dei et hominum, secundum utramque divinitatis et humanitatis substantiam, magnis laudum prædicat præconiis. Quarto, apostolici gregis electionem demonstrat. Quinto, generalem gentium ad fidem Christi vocationem declarat. Sexto, specialem Romanorum vocationem ostendit. Septimo loco, gratiam et pacem, quæ sunt dona septisormis Spiritus, Romanæ Ecclesiæ a Deo Patre, et Domino Jesu Christo præstari desiderabiliter exoptat. Hac divisione præmissa, nunc ad singulas ipsius procemii particularitates enucleandas venia C mus. Prima itaque nobis quæstio de nomine ipsius Pauli videtur exsurgere : Cur is qui Saulus dictus 🔻

B est in Actibus apostolorum, nunc Paulus dicatur. Invenimus in Scripturis divinis, quorumdam veterum immutata vocabula : ut ex abram, vocatus Abraham; ex Sarai, Sara; et ex Jacob, Israel In Evangeliis quoque ex Simone, Petrus; et filii Zebedæi, filii tonitrui nuncupati sunt : sed hac ex præcepto Dei facta legimus. Nusquam vero crga Paulum invenimus tale aliquid gestum. De qua re quibusdam visum est quod Pauli proconsulis, quem apud Cyprum Christi fidei subjecerat, vocabulum sibi Apostolus sumpserit, quod nec nos quidem usquequaque evacuandum putamus : tamen quia nulla talis in Scripturis divinis consuetudo deprehenditur, magis ex his quæ in exemplo nostris sunt, absolutionem quæramus. Invenimus igitur aliquantos binis, alios autem ternis usos esse nominibus, ut Salomonem, eumdem Idida; Sedechiam, eumdemque Joachim; Osiam, eumdem et Azariam, aliosque plu-

hunc morem renuunt : nam Matthæus, sicut Lucas ostendit, et Levi appellatus est. Secundum hanc ergo consuetudinem videtur nabis et Paulus duplici esse vocabulo: nam et hoc ipsum quod Scriptura dicit : Saulus autem, qui et Paulus (Act. xIII), evidenter non ei tunc primum Pauli nomen impositum ostendit, sed veteris appellationis id fuisse designat. Sed requirendum est hic, cur nomen suum in fronte Epistolæ posuerit. Ad quod respondendum est causa auctoritatis apostolicæ hoc esse factum: sicut enim reges numen suum in principiis epistolazum nonunt, quatenus magis vereantur hi quibus ipsæ epistolæ transmittuntur, ita et Paulus apostolus, quia unus ex illis regibus fuerat de quibus Psalmographus di-LXVII), suum nomen huic epistelæ, non ignobile decus, præfixit. In Epistola vero guæ ad Hebræos prætitulatur, queniam apud Mehræorum ecclesias destructor legis falsa suspicione habebatur, voluit tacito nomine de figuris legis et veritate Christi reddere rationem, ne odio nominis fronte prælati, utilitatem excluderet lectionis. Servus Christi Jesu. Servum autem Christi Jesu se profiteus, a lege exutum ostendit. Requiramus nunc cur servus dicatur is qui alibi scribit: Non enim accepistis spiritum servitutis (Gal. v); itemque in eum modum Salvator ait: Jam non lico vos servos, sed amicos (Joan. xv). Ergo id sive secundum illam humilitatem dictum putemus, quam Dominus docuit dicens : Discite a. me quia snitis sum et bumilis confle (Matth. xxx); neque C per hoc læditur veritas libertatis in Paulo, dixit enim: Nam cum liber sim ab omnibus, me servum feci (I Cor. 1x). Servit ergo Christo, non in spiritu servitutis, sed in spiritu adoptionis, quia omni tibertate nobilior est servitus Christi; sive quasi imitator ejus pronuntiat, qui dixerat : Ego sum in medio vestrum, non sicut discumbens, sed sicut ministrans (Luc. xx11), et ejus qui semetipsum exinanivit, formam servi accipiens (Phil. 11). Quid est autem servum .ease Christi, quam .sorwum ease xorbi Dei, sapieutiæ, justitiæ, veritatis, et amnino amnium virtutum quæ in Christo sunt. Sieut autem ecientia quæ nunc datur, per apeculum datur, et in unigmate, et prophetia, ita et emtera dona Spiritus sancti, ut libertas, que nunc sanctis prestatur, nondum plena libertas est, sed velut per speculum et in ænigmete. Et ideo sancti servos se esse dicunt, ad comparationem illius dibectatis, que facie ad faciem tribuitur. Christi Jesu. Ideo utrumque, id est, Christi et Jesu, quia in utroque est Dominus. Dicendo Christi, contra Marcionem agit, qui ipeum Dominum werum corpus habere danegat; subjungendo Jean Judnorum perfidiam redarguit, qui Josum negant quad Deus sit. Paulus Gruce scribens : Gruceum nomen anteponit : Matthæus autem Hebraice, Hebraica nomina prætulit, dicens: Liber generationis Jesu Christi.

Vocatus Apostolus. Jam præscientia divina ad hoc vocatus, ut esset apostolus. Item vocatus apostolus

rimos binis nominibus vocatos. Sed nec Evangelia A in benedictionibus Benjamin, et in via Damasci, sicut scriptum est : Saule, Saule, quid me persequeris (Act. ix)? Hoc nomen, quod est vocatus, generale potest videri, quod pertinet ad omnes qui Christum credunt: Multi sunt vocati, pauci vero electi. Vocatus est Judas, at non erat electus: quia electi separari a Deo non possunt. 'Απόστολος Græce, Τήμη Hebraice. missus Latine dicitur. Nam sicut ἄγγιλοι Græce, Latine nuntii appellantur, ita Græce ἀπόστολοι, Latine missi vocantur: ipsos enim misit evangelizare per universum mundum.

Segregatus in evangelium Dei. Ederyptlich, bonum nuntium interpretatur, que peccateres ad indulgentiam convocantur. Apostolus autem quo modo in Judaismo locum doctoris habebat, ut pote Pharicit: Dum discernit calestis reges super eam (Pad. B sexus, ita a Judaismi prædicatione noparatum se dicit in evangelium Dei, et a lege dissimulans Christum prædicaret. Aliter: Segregatus, hoc est, a grege apostolico separatus, ut gentibus prædicaret. Sicut in Actibus apostolorum Spiritus sanctus dicit: Segregate mihi Saulum et Barnaham, in apus ad quod elegi eos (Act. xiii). Segregatus dicitur in evangelium Dei, sicut alibi ipse de se dicit : Cum autem placuit Deo, qui me segregavit de utero matris meæ, ut revelaret Filium suum in me (Gal. 1) : ex quo intelligimus, quod justi separentur a ventre. Ergo et Paulus quidem segregatus in Evangelium dicitur, segregatus a ventre matris suæ. Causas in eo et merita quibus in boe segrapori debuerit, vidit ille quem non latet mens: prævidit enim quod abundantius quam cæteri omnes laboraturus esset jin evangelia, quod in eiti, et in fame, et in frigore, et in auditate, in periculis latronum, in periculis fluminum, in periculis maris prædicaturus esset evangelium Christi. In evangelium Dei. Unum atque idem est dicere, et evangelium Dei, evangelium Christi, quod ipse Dominus dicit : Ego et Pater unum sumus. Et iterum dicit ad Patrem: Omnia mea tua sunt, et tua mca (Joan. x). Ergo evangelium Patris, evangelium Filii est.

Quod ante promiserat per prophetas suos. Ut probet rectam et integram didem, et spem esse in Christo, jam prius exangelium ejus dicit a Deo promissum, at Isaias ait: Consummabo super domum Israel, et super domum Juda testamentum novum. David quoque: Dominus, inquit, dabit rerbum evangelizantibus (Psal. 1811). Et iterum : In omnem terram exivit somus sorum (Psal. xviii). Atem : Faciat Dominus verbum brevissimum super terram. Utrum simpliciter accipi debeat avangalium par scripturas propheticas repromissum, an discretionem alterius eyangalii quad geteranya dicit Joannes in Apocalypsi, quod tune nevelandum est, cum arabra transierit, et meritas generit (Anac. 2114), sonsiderato atiam tu qui legis, cui esterno evangelio convenire videbuntur etiam illi mterni anni, de quibus Propheta dicit: Et annos æternos in mente habui (Psal, LEXVI). Eique adjungs potest et ille liber vitæ, in quo sanctorum nomina scripta dicuntur; sed et illi libri qui apud Danielem, cum judicium consedisset, aperti

sunt (Dan. vii). Vol qui squal Ezochielem prophe- A qui nondum est. Quare men dixit, prepositus uni ? tam deintus et deseris dicuntur inscripti (Ezech. H). Omniaque non atramento, sed Spiritu Dei vivi scripta memorantur. Per prophetas suos. Moc ad laudem evangelii pertinet : neme enim rem vilem magnis præcursoribus nuntiat. Totus hic locus contra Manichæos facit, ubi dicit quod ante evangelium sit promissum et per prophetas Dei et in sanctis Scripturis, et quod Christus secundum carnem ex David stirpe, id est, Maria virgine sit creatus, secundum quod prædikerat Isaias : Ecce virgo concipiet in utero, et pariet filium et vocabitur nomen ejus Emmanuel (Isai. VII). In Scripturis sanciis. Hoc ad cumulum protestationis adjecit, ut majorem fiduciam credentium faceret, et legem commendaret. Sanctie autem Scripturie sunt, quia et vitia dam- 🖫 nant, et sacramentum illic unius Dei continetur pro salute humana.

De filio suo. Multi sitii gratia, hic natura, cujus etiam secundum caraem nativitas dissimilis cæteris invenitur. Qui factus est ei ex semine David. Factus est per Spiritum sanctum secundum carnem. Addende secundum carnem factus est, secundum Verbi utique substantiam non est factus. Factus est. Non dicit genitus est. Aliud onim est si dixeris, ex semine admisto sanguinem coagulare et generare, et aliud est non permixtione, sed virtute precreare Ideo factum dicit non genitum, observans proprietatem, quia factus est secundum humanitatem, genitus est secundum divinitatem. Secundum carnem. His syneedoche est, nam car- C nem pre toto homine posuit. Sed requirendum. quare non secundum animam dixit and xonov. Nec intelligunt ideo carnem solam nominatam esse, in es quod dictum est : Verbum caro factum, quia hominum oculis, propter quos facta est illa susceptio, caro sela potuit apparere, nec semper factum esse ad creationem refertur : scriptum enim est : Domine, refugium factue es nobie (Psal. LXXXIX). Et: Dominus factus est mihi in salutem (Isai. (XII).

Qui prædestinatus est Filius Dei. Filium Dei dicens, Patrem significavit Deum, addito autem Spiritu sanctificationis, ostendit mysterium Trinitatis. Hic ergo qui incarnatus quidem latehat, sic prædestinatus est secundum Spiritum sauctificationis in virtute ministerii Filii Dei, cum surgit a mortuis, sicut scriptum est: Veritas de terra orta est (Psal. LXIV). Omnis enim ambiguitas dissidentiæ de resurrectione ejus calcata est et compressa, quia præde-tinatus est. Recte quippe Filius Dei non prædestinatus est, secundum id quod Verbum Dei est, Deus apud Deum : quid enim prædestinaretur, quod sine initio et sine termino Deus semper æternus est? illad enim prædestinatum est quod nondum fuerat ut sicut in suo tempore fieret, quemadmodum ante omnía tempora prædestinatum erat ut sieret. Lege cap. 5 in Enchiridion, ubi non solum bonos in gloriam, sed et impios Deum dicit prædestinasse ad popnam. Destinatur ille qui est : prædestinatur is

Inter prædestinationem autem et propositionem hoc interest, quod prædestinatio alicujus rei multo ante in mente ejus qui destinet, quid futurum sit profiguret : propositum autem cum vicina sit machinatio. et pene cogitationem sequatur effectus. Qui prædestjnatus est Filius Dei in virtute secundum Spiritum sanctificationis ex resurrectione morphopum Jesu Christi Domini nostri. Tanquam de alio supra diceret : quid est enim Filius Dei prædestinatus, ex resurrectione mortuorum Jesu Christi Domini nostri, nisi ejusdem Jesu Christi, qui prædestinatus est Filius Dei ? Erge quomodo bic cum audimus, Filius Dei in pirtute Jesu Christi, an ut Filius Dei secundum Spiritum sanctificationis Jesu Christi, aut Filius Dei ex resurrectione mortuorum Jesu Christi, cum dici potuisset, visitare in virtute sua, aut secundum Spiritum sanctificationis suæ aut ex resurrectione mortuorum ejus, vel mortuorum suorum, non cogimur intelligere aliam personam, sed unam eamdemque, scilicet Filii Dei, Domini nostri Jesu Christi? Ita cum audiums: Fecit Deus hominem ad imaginem Dei. quamvis usitatius dici ad imaginem suam possit, non tamen cogimur aliam personam intelligere in Trinitate, sed ipsam unam eamdemaue Trinitatem, qui est unus Deus, ad cujus imaginem factus est homo. Secundum Spiritum sanctificationis. Ut præ omnibus in incorruptibilitatis virtute resurgeret, et vitam resurrectionis Dei filiis aperiret : de quibus ipse dicit : Qui filii Dei sunt, cum sint filii resurrectionis. Sanctificationis vero Spiritus dicitur Filius, secundum hec quod præbet omnibus sanctitatem. Ideo non dixit, ex resurrectione Jesu Christi, sed ex resurrections mortuorum Jesu Christi, quia resurrectio Christi generalem resurrectionem præbuit. Mortuorum Jesu Christi, non omnium resurgentium, sed ad Christum pertinentium in ipso Christo resurrectionis forma portenditur,

Per quem accepimus gratiam, Remissionem videlicet peccatorum in haptismo, nec non coelestis sapientiæ, diverserumque linguarum cognitionem. gratiam nominat. Apostolus vero ad prædicationis auctoritatem comitantibus signis pertinet, quia et ipse Christus apostolus dicitur, id est, missus a Patre, quippe qui ad evangelizandum pauperibus missum se dicit. Ad obediendum fidei in omnibus gentibus. Missos ergo apostolos dicit, ut pradicarent fidem omnibus gentibus, at obedirent et salvarentur, ut donum Dei non jam selis Judzis, verum etiam omnibus gentibus concessum videretur, ad obediendum fidei, non legi. Pro nomine sius. Hoe est, vice nominis ojus fungimur, ut ipse ait : Sicut misit me Pater, et ego millo vos (Joan. VIII), Et iterum : Qui vos recipit me recipit (Matth. Ev). Sire pro nomine ejus, id est, ad gloriam nominis ejus. In quibus et vos vocati estis. Quin scilicet donum Dei omnibus missum est, at com audiunt se inter cæteros vocatos, scirent se sub lege agere non debere. Item, in quibus estis et vos vocati : nam et in

vobis, id est, Romanis apostolatum accepimus. Vo- A mirantur de conversatione gentium, et quod in omcatis sanctis. Hoc est. sanctis vocatione Dei, non
mem terram exivit apostolorum Christi prædicatio.

Potest tamen et ita intelligi, quod fides ista quam

Gratia vobis et pax a Deo Patre, et Domino nostro Jesu Christo. Illud animadvertendum est, quod et in superioribus et in præsenti commate eclipses, id est, defectus necessariarum dictionum esse noscuntur. Itaque ut plena constructio constare queat, ipsa verborum series in ordinem sic disponatur: Ego Paulus servus Christi Jesu, vocatus Apostolus, et cætera quæ subsequuntur, postremoque subinferatur: precor vel exopto, multiplicentur gratia vobis et pax a Deo Patre nostro, et Domino Jesu Christo. Gratiam et pacem cum his dicit esse, qui recte credunt : gratia, qua a peccatis absoluti sunt : Bene gratiam et pacem connectit, nam vacua prima sine altera; pax enim observat gratiam. A Deo Patre nostro. Deum Patrem nostrum dicit propter originem nostram, qui ab ipso creati sumus, et cujus nos filii sumus adoptione. Et Domino Jesu Christo. Christum autem Dominum, quia ejus sanguine redempti sumus filii Dei. Gratia dicta est ab ethymologia, gratim enim interpretatur plenitudo, quod significat charitatem, quia plenitudo legis charitas est.

Primum, quidem gratias ago Deo meo. Finita præfatione ante omnia gaudium suum testatur, ut pote gentium Apostolus, quod cum Romani regnent in mundo, subjecerunt se fidei Christianæ: nam fama fidei illorum profectus erat multorum, qui videbant principes suos factos esse Christianos. Gratias ergo C se dicit Deo suo agere duntaxat, quia adhuc illorum non erat plene. Deo meo. Natura Deus omnium est, merito et voluntate paucorum, ut est Deus Abraham, secundum quod hic suum nominat Deum. Prima vox incipit a gratiarum actione; agit autem Deo gratias per Christum, velut pontificem magnum: oportet enim scire eum, qui vult offerre sacrificium Deo, quod per manus pontificis debet offerre. Sed et hoc quod dixit: Deo meo, non est otiose accipiendum: non enim vox ista potest esse, nisi sanctorum, quorum Deus dicitur, sicut Deus Abraham, vel Isaac, vel Jacob; non enim potest Deum suum dicere is, cui venter Deus est, aut cui gloria sæculi et pompa mundana, aut potentia rerum caducarum Deus est. Quidquid unusquisque supra cætera colit, hoc illi Deus est. Sed videamus quidem pro quo Apostolus gratias agat Deo suo. Quoniam, inquit, fides vestra annuntiatur in universo mundo. Si simpliciter accipiamus, hoc videtur designare quod multis locis mundi, hoc est, terræ, eorum qui Romæ sunt sides et religio prædicetur. Si vero in hoc loco mundus designatur qui ex cœlo constat et terra omnibusque quæ in eis sunt, potest etiam illud intelligi, quod Virtutes de quibus dicitur, quia gaudium habeant super uno peccatore pænitentiam agente (Luc. xv), multo magis de conversatione et side quoque Romanorum lætantur, nuntiantibus sibi angelis, qui ascendunt et descendunt ad Filium hominis, et ipsi enim

mirantur de conversatione gentium, et quod in omnem terram exivit apostolorum Christi prædicatio. Potest tamen et ita intelligi, quod fides ista quam Romani habent, ipsa eademque sit, et non alia, quæ in universo mundo annuntiatur et creditur, quæ non solum in terris, sed et in cœlis prædicatur. Deo meo. Blandientis affectus est, quod communem Dominum omnium, gratiæ magnitudine suum et quasi proprium senserit Deum. Observandum sane est, quia ad loc quod dixit, primum quidem gratias ago, consequens erat ut diceret: Secundo. Sed prædiximus de locutionibus minus finitis, nisi forte videatur in eo reddi, cum dicit: Nolo autem ignorare vos, fratres.

recte credunt: gratia, qua a peccatis absoluti sunt:
pax vero, quia ex impiis reconciliati sunt CreatoriBene gratiam et pacem connectit, nam vacua prima
sine altera; pax enim observat gratiam. A Deo Patre nostro. Deum Patrem nostrum dicit propter originem nostram, qui ab ipso creati sumus, et cujus nos filii sumus adoptione. Et Domino Jesu Christo.
Christum autem Dominum, quia ejus sanguine re-

Quod sine intermissione mentionem vestri faciam in omnibus orationibus meis. Dicit Apostolus: Semper gaudete, sine intermissione orate. Quis autem potest ita semper orare, et sine desectu vel intermissione precibus insistere, ut nec alimentis sumendis. aut dormiendi tempus habeat? Aut ergo dicendum est, eum semper orare et non desicere, oui canonicis orationibus quotidie juxta ritum ecclesiasticæ traditionis, psalmodiis, precibusque consuetis Dominum laudare et rogare non desistit. Et hoc est quod Psalmista dicebat : Benedicam Dominum in omni tempore, semper laus ejus in ore meo (Psal. XXXIII). Aut certe omnia quæ justus secundum Deum gerit et dicit, ad orationem esse reputanda: qui enim justus est, sine intermissione quæ justa sunt agit, per hoc sine intermissione justus orabit, nec unquam ab oratione cessabit, sive justus esse desistet.

Obsecrans, si quomodo. Id est, aliqua causa, vel qualibet occasione vel ratione. Itaque voluntati ejus sicut occasio data est, ut coactus appellaret Cæsarem, sic dirigetur ex aliqua causa, Deo volente, ut impleret propositum voluntatis suæ. Denique in naufragio posito astitit Dominus, dicens : Noli timere, sicul enim testificatus es in Hierosolymis de me, itu et Romæ. Videamus autem quod dicit, cui servio in spiritu meo. Servire in spiritu, simile mihi videtur esse, imo et amplius aliquod quam adorare in spiritu; nam adorare quis potest sine affectu, deservire vero ejus est, quem constringit affectus. Deservit ergo Apostolus Deo non corpore, nec anima, sed meliore sui parte, id est, spiritu. Hæc enim tria esse in homine designat ad Thessalonicenses scribens, cum dicit : Ut integrum corpus nostrum, et anima, et spiritus, in die Domini nostri Jesu Christi servetur. Et Daniel dicit : Laudate, spiritus et animæ justorum, Dominum. Prosperum iter habeam in voluntate Dei veniendi ad vos. Puto quod etiam hoc vult A ostenditur per hoc id etiam curæ Deo suisse quo intelligi, quia non semper itineris prosperitas Dei voluntate perficitur. Denique et Balaam iter habuit prosperum eundi ad Balac, ut malediceret populum Israel, sed non fuit illa ex voluntate Dei prosperitas; et multi in rebus sæculi prosperis utuntur successibus, et exsultant in prosperitatibus rum cupidus Pauus, congregat fructus ex Græcis, suis, sed non est talis prosperitas ex voluntate

Dei. A ostenditur per hoc id etiam curæ Deo suisse quo unusquisque apostolorum vel debeat ire, vel non debeat. Cur autem prohibitus est? Ideo quia Dominus sciebat imperitos adhuc komanos, et mittebat Paulum ad alios, ut interim paratiores. Ut aliquem fructum habeam in vobis. Unde velut multarum divitiarum cupidus Pauus, congregat fructus ex Græcis, congregat ex barbaris, etc. Verum hos omnes supplied in the proposition of the prosperitation and proposition of the prosperitation of the pros

Desidero enim viaere vos. Quid est quod cum scriptis illos corrigat et a carnali sensu abstrahat, præsentiam suam necessariam dicit? Nisi aliter dicta ad aliud solent rapi, sicut ab hæreticis fit, ideo desia erat videre eos, ut præsens doctrinam evangelicam, sensu quo scribit, tradat, ut magis illis proficiat, additis signis virtutum quæ magis auctoritatem dant B signis. Cum autem dicit: Ut gratiam vobis spiritualem ministrem. Carnalem illos sensum assecutos significat, quia sub nomine Christi non illa quæ Christus docuerat fuerant assecuti, sed ea quæ fuerant Judæis tradita. Ad confirmandos vos. Hæc confirmatio tres personas requirit : adjuvantis Dei, ministrantis apostoli, accipientis populi. Consolari autem se dicit cum illis, si apprehendant spiritualia.

Per eam quæ invicem est fidem. Hoc est, ut per communem fidem invicem consolemur. Quod autem dicit: Ut aliquod tradam vobis donum spirituale, videtur indicare esse aliquid quod donum quidem sit, non tamen spirituale, ut nuptiæ, divitiæ, et fortitudo corporis, et formæ decor, regnumque terrestre: a Deo enim etiam hæc donantur. Beati sunt ergo illi quibus spiritualem gratiam tradere vult Apostolus ad confirmationem fidei, ut ultra parvuli non sint, neque circumferantur omni vento doctrinæ. Quod cum sit, Paulus et ipse consolationem capit, opus suum firmum et stabile videns, et illi consolantur, quia apostolicæ gratiæ sunt participes.

Nolo autem vos ignorare, fratres, quia sæpe proposui venire ad vos, et prohibitus sum usque adhuc, ut aliquem fructum habeam in vobis, sicut et in cæteris gentibus, Græcis ac barbaris, sapientibus ac insipientibus debitor sum. Itaque quod in me promptum est, et vobis qui Romæ estis evangelizare. Est quidem hyperbaton in hoc loco, est et locutionis defectio. Si hyperhaton, hoc modo reddere possumus: Nolo autem ignorare vos, fratres, quia sæpe proposui venire ad vos, ut aliquem fructum habeam in vobis, sicut et in cæteris gentibus, Græcis et barbaris, sapientibus et insipientibus, et prohibitus sum usque adhuc. Defectio vero elocutionis hoc modo adimplebitur, in eo ubi dicit: Et in cæteris gentibus, Græcis ac barbaris, sapientibus et insipientibus, videtur deesse, quibus debitor sum: ut sit talis consuetudo [Al., compositio]: Sicut fructum habeo et in cæteris, Græcis et barbaris, sapientibus et insipientibus, quibus debitor sum : ita quod in me est, promptus sum etiam vobis qui Romæ estis, evangelizare, et [Al., sed] prohioitus sum. Siquidem a Deo putetur prohibitus,

unusquisque apostolorum vel debeat ire, vel non debeat. Cur autem prohibitus est? Ideo quia Dominus sciebat imperitos adhuc Romanos, et mittebat Paulum ad alios, ut interim paratiores. Ut aliquem fructum habeam in vobis. Unde velut multarum divitiarum cupidus Paulus, congregat fructus ex Græcis, congregat ex barbaris, etc. Verum hos omnes fructus affert Paulus, qui tanquam palmes bonus permanet in vite vera, quæ est Christus, quem frequentius Pater purgat agricola, et ideo fructum plurimum affert, purgat eum in laboribus, in tribulationibus, in persecutionibus. Sunt enim alii palmites, qui in vite quidem permanent, fructum vero non ferunt, sed sunt aridi, qui dicuntur a Patre in ignem mitti. Fructum dicit, ministerii sui coelestem mercedem. Sicut et in cæteris gentibus. Exemplo cæterarum gentium; promptior enim fit quis ad rem sibi traditam, si illi multos videat assentire. De Judæis autem tacuit, quia magister gentium erat. Sicut et in cæteris gentibus : subauditur, habeo. Sapientes autem illos dicit, qui mundanis rationibus eruditi, sapientes vocantur in sæculo, dum aut siderum speculatores sunt, aut mensuris, aut numeris, aut arti grammaticæ student, aut rhetoricæ, aut musicæ. Requirendum est quomodo Apostolus Græcis et barbaris, sapientibus et insipientibus debitor est. Quid enim ab ipsis acceperat unde eis debitor fieret? Arbitror diversis quidem gentibus inde effectum esse debitorem, quia omnium gentium linguis eloqui accepit gratiam Spiritus sancti. Ergo debitor omnibus illis efficitur, quorum causa accepit a Deo lingua notitiam. Sapientibus autem efficitur debitor, per hoc quod accepit sapientiam in mysterio absconditam, quam persectis et sapientibus loqueretur. Quo modo autem et insipientibus? In quo patientiæ gratiam et longanimitatis accepit; summæ etenim patientiæ ferre insipientium motus.

Non enim erubesco super evangelium. Hoc est, sicut quidam doctores erubescebant, qui doctrinam cœlestem adjunctis miraculis corroborare nequibant. Virtus enim Dei est, etc. Nulla major virtus est quam quæ, devicta morte, homini perditam reddidit vitam, quamvis incredulis infirmitas videbatur? Definiens ergo quid sit evangelium, pronuntiat. Virtus enim Dei est, inquit, in salutem omni credenti. Quod autem dixit quod virtus Dei est in salutem, videtur ostendere, quod sit aliqua virtus Dei quæ non sit ad salutem, sed ad perditionem: sicut in Psalmis legitur: In virtute tua disperde illos; virtus enim in dextera est qua salvamur, ut virtus in qua disperdit, sinistra dicatur.

Justitia enim Dei revelatur in eo, ex fide in fidem. Justitia Dei est, quia quod promisit, dedit. Judæo. Credenti quod ei promisit Deus prophetas suos. Justum Dominus probat ex fide Dei promittentis, in fidem hominis credentis. Justitia Dei revelatur. Qui credit veracem Deum dedisse quod promisit, hoc contra Judæos loquitur qui negant esse Christum

licet. Justus ex fide, id est, non ex operibus legis, Vivit (Habas. 11), hos est, præsentem vitam ducit, vel vitam æternam acquirit. Aliter secundum Pil. † Justitia Dei est. Quod justum fuerat, ut quo modo Abraham credens ex gentibus, per solam sidem justificatus est, ita cæteri fidem ejus imitantes, salvarentur. Ex fide Abraham : In fidem hominis credentis; sive ex fide Judæi, in fide gentilis : ideo autem ex et in posuit, ut tautologiæ vitium declinaret. Justitia Dei in evangelio revelatur, per id quod ad salutem nullus excipitur venire, sive Judæus, sive Græcus, sive barbarus; nam omnibus dicit Salvator: Venite ad me, omnes qui laboratis, et ego reficiam vos (Matth. x1): Revelatur justitia Dei, quæ obtecta prius velabatur in lege; reveletur enim in B his qui ex side Veteris Testamenti ad sidem novi Evangelii 'veniunt; et cum in Evangelium veniunt, ex fide legis, in fidem Christi diriguntur. Justus autem meus ex side vivit, id est, Veteris et Novi Testamenti : nam alterum sine altero integritatem vitæ non habet. Aliter ex fide prædicantium, in fidem credentium. Sive ut Augustinus exponit, ex fide verborum quibus nunc credimus quod nondum videmus, in fidem rerum, qua in æternum quod nuns credimus, obtinebimus. Quare non homo vel vir ex fide vivere dixit, ideo ne reprobaret opera dum hucusque sidem et gratiam commendavit, hic vero opus ostenditur, dicens: Justus est, fide vivet; quia justurn indicat, bona opera habentem.

Revelatur enim ira Dei de cœlo. Sicut in illo qui G credit justitia Dei revelatur, ut supra memoravit, ita et in eo qui non credit ira Dei revelatur de ecclo. Auctoritas celsitudinis hoc loco ostenditur, sie est illud: Pater noster, qui es in cœlis (Matth. vi). Sic: Omne datum optimum et omne donum perfectum desursum est, descendens a Patre luminum (Jacob. 1). Ita et justa vindicta, qui ira Dei appellatur, non nisi de superni judicis throno descendit. Ira Dei videtur interdum virtus ipsa quæ præest pænarum ministris, et quæ supplicia infert peccatoribus, dici. Interdum tentationis afflictio ira Dei nominatur, sicut Job dicit : Ira Dei in corpore meo? Et quia spivitualia nequitire, adversum quæ nobis certamen est, in coelestibus esse dicuntur, consequenter in eos qui ab his separantur ira Dei de eœlo diciour jaculari. In omnem impietatem. Id est , Judzeorum et gentium. Impietas, in Deum peccare est : iniquitas, in homines : in Deum ergo et in homines peccant qui veritatem in iniquitate detinent. Non dixit, quod non habent verltatem, sed veritatem quam sciunt, in iniquitate detinent; nam veritatem nominis Dei in injustitia indignæ materiæ detinent idolorum. Quia quod notum est Dei. Notitia Dei manifesta est ex fabrica mundi; ut enim Deus, qui natura invisibilis est, possit sciri, opus factum ab eo est, quod opificem visibilitate sua manifestaret, ut per certum incertum posset sciri. Quia quod notum est Dei. Id est, quod cognosci de

quem promisit. Sicut scriptum est. In Habacuc vide- A. Deo potest, per conjecturam creaturæ, verbi gratia, quod sit, et quod justus sit et omnipotens : ostendens esse aliquid Dei quod notum sit et aliquid ejus quod ignotum sit. Ígnotum hoc Dei intelligendum est, cum ratio substantia ejus vel naturæ, cujus quæ sit proprietas, puto quod non solum nos homines, sed et omnem lateat creaturam. Deus enim illis manisestavit. Id est, manisestavit se, dum opus secit per quod possit agnosci.

Invisibilia enim ipsius, a creatura mundi, per ea quæ facta sunt, intellecta perspiciuntur. Hoc est. mysteria obscura suæ virtutis. Sciendum est quod hic invisibilia quæ nominat de creaturis, spiritualia alibi dicit; ideoque addidit : Sempiterna quoque virtus ejus ac divinitas. Virtus est qua instituit quæ non erant, quaque omnia regit; divinitas est, qua replet universa. Non magnificaverunt. Quia nec dignum honorem Deo dederunt. Aut gratias egerunt. Pro eo quod tales facti sunt, ut Deum possent agnoscere, si vellent. Sed evanuerunt in cogitationibus suis. Per cogitationum suarum vanitatem dum formas et imagines corporeas requirunt in Deo, in-semetipsis Dei imaginem perdiderunt : quos Anthropomorphitas ecclesiastici viri solent nominare. Obcæcatum est insipiens cor eorum. Recedentes a lumine veritatis sapientes, quasi qui invenissent quomodo invisibilis Deus per simulacrum visibile coleretur. Stulti facti sunt. Non intelligentes nullam similitudinem habere mortuum immortalis, et corruptibile sempiterni conditoris. Quamvis ad omnes homines quibus inest naturalis ratio, maxime tamen hæc spectant ad sapientes hujus mundi, et eos qui philosophi nominantur, quibus præcipue creaturas mundi et omnia quæ in eo facta sunt discutere disciplina est, et per hæc quæ videntur ea quæ non videntur ratione colligere. Et mutaverunt gloriam immortalis Dei. Hoc est, nomen et honorem Dei idolis dederunt; a vivo enim Deo recedentes, mortuis favent. Primi enim Babylonii Deum vocaverunt-figmentum Belis, hominis mortui, qui princi patum dicitur in eis egisse. Coluerunt et serpentem, draconem, quem occidit Daniel, homo Dei, cujus similitudinem babent. Ægyptii colebant quadrupcdem, quem dicebant Apim, in similitudinem vaccæ: quod malum imitatus est Jeroboam; et volucres, quia chronica sacra habebant pagani, id est, ut aquila Jovis, graculus et cornix diceretur. Sed breviter, et omni in unum collecta definitione dicamus: Adorare alium Deum præter Patrem, et Filium, et Spiritum sanctum, impietatis erimen est.

Propter quod tradidit illos Deus in desideria cordis corum. Isti autem vertentes se a Deo, traditi sunt diabolo. Tradere hoe est permittere, non incitare, aut immittere, ut ea quæ in desideriis conciperent, explerent in opere. Per hoe quod deserunt, traduntur in desideria cordis sui. Quali judicio erga divinitatis usi sunt venerationem, dum Dei incorruptibilis gloriam, ad fædas et indignas deducunt bominum et animalium formas, tali etiam erga semetipsos utantur

nabilium belluarum. Itom Augustinus in libro de Gratia Dei et libero Arbitrio. Propterea tradidit **Ulos Deus** in desideria sordis sorum. Seriptum est in Proverbiis Salomonis: Sicut impetus aque sie cor regis in manu Dei : quoeunque veluerit, inclinabit illad. Et in Epistole Pauli ad Romanos : Propteres tradidit illes Done de desideria, etc. His et talibus testimoniis divinorum eloquiorum, satis, quantum existimo, manifestatur, operari Deum in cordibus hominum ad inclinandae corum voluntates quocumque voluerit, sive ad bonta pro sua immensa misericordia, sive ad mala promeritis eorum : judicio autem sucaliquando aperto, aliquando ecculto; semper autem justo. Ac per hoc, quando legitis in divinis litteris a Dec seduci homines, ant obtundi, aut obturari corda co- B rum, nolite divbitare præcessisse mala merita corum, ut juste paterentur. In immundiria. Quæ est in terpibus mysteriis, ut contumeliis afficiant corpora sua, dum sibi in sacramentis idolorum cauteria et bustiones infligunt, ut quasi amentes ipsi in se suorum sint vindices delictorum. Qui commutaverunt veritatem Dei in mendacium. Hoc est, nomen Dei qui verus est, dederunt his qui non sunt dii, lapidibus scilicet et lignis, atque metallis. Qui simulacrum colit, convertit veritatem Dei in mendacium; nam mare veritas est, hoc est, vera creatura: Neptunus autem mendacium, factum ab homine, conversa veritate Dei in mendacium, quia Deus fecit mare, homo autem simulacrum Neptuni. Et coluerunt, et servierunt creaturæ potius quam Creatori. Id est, non solum difexerunt, sed etiam servierunt. Sed quicunque aficujus creatura cupiditate vincitur, ipsi servit; a quo enim quis superatus est, hujus et servus est. Qui est benedictus in sæcula. Cui si servissent, et ipsi sieri henedicti in sæcula potuissent.

Nam seminæ eorum immutaverunt naturalem usum, in eum usum qui est contra naturam. Omnia perverterunt in Deum perversi; neque enim ordinem naturæ servare poterant, qui naturæ dereliquerant auctorem. Similiter autem et masculi, relicto naturali usu seminæ. Aliam dare Satanas legem non potest, nisi ut concessa et licita în alium ordinem vertat, ut dum aliter fiunt quam concessa sunt, peccata sint. Exarserunt. Quia effrenata libido modum servare n non novit. Et mercedem quam oportuit erroris sui in semetipsis recipientes. Oportuisse non est veritus dicere Apostolus, ut qui creaturæ potius quam Creatori servierunt, erroris sui mercedem, non inviti hæc turpia patiendo, sed libenter faciendo, receperunt: judicio scilicet non alicujus hominis immundissimi quem talia delectarent, sed justissimi. Dei qui tradidit illos in passiones ignominiæ, ut crimina criminibus vindicarentur, et supplicia peccantium non sint tormenta, sed incrementa vitiorum. Et sicut non probaverunt Deum habere in notitia. Non nescierunt, sed minime probaverunt : ille enim probat Deum habere in notitia, qui semper illum præsentem habens, peccare non audet. Tradidit illos Deus in sen-

vice, ut rationabiles homines vivant more irratio- A sum reprobum. Deus neminem tradit, sed relinquit, noc adjuvat cum qui peccat. Repletos omni iniquitate et malitia. Principales causas ostendit esse omnium vitiorum. Joannes Metropolitanus hæe dicit: Iniquitas est generale nomen omnis peccati ab origine; nam quisquis de æquitate naturæ, vel mandatorum Dei labitur, iniquus dieitur: unde iniquitas dicta est, quasi inæquitas: Malitia vero, quasi major latio: molitur enim, vel magis vult quam necesso est. Fornicatio dieta est, quasi forma necatio, per quam forma bona naturalis anima necatur. Fornicatio autem est a legitimo conjugio foras exire-Impudicitia est pedcatum publicum, et perseverans. Avaritia dicta est quasi ab auto respecta. Avarus dicitur, quasi avidus auri. Invidia est ediem alience felicitatis. Homicidium est innocentis occisio. Contentio est, abi non ratione aliquid, sed animi pertinacia defenditur; ubi non tam veritas quæritur, sed intentio fatigatur. Contentiosus est qui aliquid contra conscientiam suam nititur defensare. Dolus est occulta malitia, blandis sermonibus adornata Malignitas est malitizo opus, dicta a male agendo. Susurrones. Murmuratores non in faciem, sed in aurem loquentes. Deo odibiles. Nihil enim est tam odilile Deo quam idololatræ. Contumellosi sunt, qui veloces sunt in verbis injuriæ. Superbia est amor alienæ excellentiæ, qui volt supergredi quod est super se. Inventores malorum. Quia semper superbia excogitat et invenit mala : sicut auctor superbiæ per elationem suam invenit sibi malum quod ante non fuerat. Elatus autem dicitur, qui se jactat super mensuram suam. Item elati sunt, qui se jactant habere quod non habent. Parentibus non obedientes. Veri parentes sunt qui per semen verbi generant in lucem et vitam æternam. Insipientes. Incompositos: Inordinator. Qui a fonte sapientiæ recesserunt, necesse est ut inordinate ferantur. Sine affectione. Affectio est adimpletio charitatis. Sine misericordia. Quomodo enim aliorum poterunt misereri, qui sibi crudeles sunt.

Tertio inven.mus ab Apostolo positum: Tradidit illos. Et primæ quidem traditionis causas addidit: Quia cum cognovissent Deum, non sicut Deum magnificaverunt, etc. Propter quod, inquit, tradidit illos Deus in desideria cordis eorum, etc. Secundæ traditionis causam videtur præmittere, cum dicit: Quia commutaverunt veritatem Dei in mendacium. Propter hoc, ait, tradidit illos Deus in passiones ignominiæ: quæ tamen secunda traditio gravioribus flagitiis videtur obnoxia : etenim feminæ, inquit, corum mutaverunt naturalem usum, etc. Tertiæ quoque traditionis causas videtur dare, cum dicit: Et sicut non probaverunt Deum habere in notitia, tradidit illos Deus in reprobum sensum, etc. Verum distinctiones istæ causarum, non mihi videntur congruere satis ad ea quæ singulis quibusque subjecta sunt crimina. Quomodo enim turpioribus traditur flagitiis is qui creatorem deseruit, magis quam ille qui gloriam incorruptibilis Dei mutaverit iu si-

lucrum, et quadrupedum, et serpentum? Aut quomodo supra utrumque horum, velut examini cuidam traduntur malorum, hi qui non probaverunt Deum habere in notitia? Magis itaque mihi videntur omnes hæ causæ quæ traditionibus singulis proferuntur, in unum coacervandæ, et rursum traditionum species in unum, ut verbi causa ita dicamus: Quod commutaverunt gloriam incorruptibilis Dei in similitudinem imaginis corruptibilis hominis; et, quia commutaverunt veritatem Dei in mendacium : et, nec probaverunt Deum habere in notitia; propter hæc omnia tradidit eos Deus in desideria cordis eorum; et tradidit in passiones ignominiæ, et tradidit illos Deus in reprobum sensum, ut facerent quæ non conveniunt, qui erant repleti omni iniquitate et malitia, B et cæteris quæ scripta sunt malis. In his autem tribus universas impietatis species enumerasse videtur Apostolus, vel eorum qui idola colunt, vel eorum qui creaturæ deserviunt potius quam Creatori, sive eorum, qui non probaverunt Deum habere in notitia. In quorum primo titulo promiscue pagani; in alio sapientes eorum et philosophi designantur; pute quod hoc tertio indicentur hæretici, vel creatorem Deum negantes, vel diversas blasphemias in Excelsum loquentes. Certum est autem quod siquidem tradiderit Deus vel in desideria cordis, vel in passiones ignominiæ, vel in reprobum sensum, continuo in eo qui traditur seges criminum surgat.

Qui cum justitiam Dei cognorint, non intellexerunt, hoc est, oculos habent et non vident; non enim in- C tellexerunt tales a Deo, etsi non in præsenti, tamen in futuro esse puniendos. Non solum qui faciunt, sed etiam qui consentiunt sacientibus. Sunt quidam qui se reos non putant, si non operentur quæ mala sunt, assentiunt autem facientibus. Assentire autem facientibus est, si cum quis possit reprehendere, taceat: ut audiens fabulas, aduletur; et ita est, ut qui fomitem præbent delictis eorum, dignum est ut pari crimine rei habeantur. Sunt item alii qui non solum faciunt mala, sed etiam consentiunt male facientibus : duplex ergo horum nequitia est; illi enim non tam mali sunt qui faciunt, et facientibus contradicunt.

#### CAPUT II.

Propter quod inexcusabilis es, o homo omnis qui judicas. Quoniam facientem maligna et consentientem facientibus morte dignos ostendit, ne forte is qui facit et non consentit facientibus excusari se posse putaret, docet hujuscemodi inexcusabiles esse propterea, quia non consentiendo facientibus, sed magis judicando illos se in his judicat, quia hæc ipse agit quæ in illis damnat.

Scimus autem quoniam judicium Dei est secundum veritatem. Hic terrorem incutit, ut quem incuriosum illi dicunt, iste malos secundum veritatem Dei dicat judicaturum, hoc est severissime reddere secundum mensuram uniuscujusque, non parcere. Si enim tu

militudinem imaginis corruptibilis hominis, et vo- A peccator peccatorem tui similem judicas, quanto magis Deus justus te judicabit injustum? Secundum veritatem. Humanum enim judicium multis modis corrumpitur, amore, odio, timore, avaritia. Sæpe judicum integritas violatur, et contra justitiæ regulam interdum misericordia inclinatur. Illud est quod in hoc loco videtur ostendi quia solius Dei sit secundum veritatem judicium. Sunt enim quædam quæ committuntur opere quidem malo, animo autem non malo: ut si quis, verbi causa, homicidium non voluntate commiserit; et alia fiunt opere quidem bono, sed animo non bono: ut si quis misericordiam non pro mandato Dei, sed ut laudetur ab hominibus faciat; alia vero sunt in quibus sive in bono, sive in malo, animus cum opere concordat; et quia corda hominum nosse solius Dei est, et mentis secreta agnoscere, idcirco ipse solus est qui secundum'veritatenı potest habere judicium.

> Existimas autem, o homo. Hoc est, nunquid tibi examen datum est vel potestas judicandi de malis et stupris, cum eadem agis, et non est qui de te ad præsens judicet? Effugies judicium Dei. Non utique in futuro evades. An divitias bonitatis ejus, et patientiæ, et longanimitatis contemnis? Divitiæ bonitatis Dei, quibus bona pro malis dat. Patientia vero est, qua peccatores impunitos patienter converti tolerat. Longanimitas est, qua longum spatium pecnitentiæ dat. Divitias bonitatis ille agnoscere potest, qui considerat quanta in terris mala quotidie homines gerant, tamen his Deum producentem solem suum quotidie, et pluvias ministrantem. Sustentatio vero, vel longanimitas, ac patientia in hoc videtur differre, quod qui infirmitate magis quam proposito delinguunt, sustentari dicuntur : qui vero pertinaci mente velut insultant in delictis suis, patienter ferri dicendi sunt. Sed sicut omnia in mensura fecit Deus, et pondere et numero, ita etiam patientiæ ejus certa mensura est. Tu autem secundum duritiam, et impænitens cor. Impunitatem sperans peccatorum non solum durat, inconversibilis et incontrectabilis manens, sed adhuc peccat, securus quod non sit ultio futura. Cor durum in Scripturis dici videtur, cum mens humana, velut cera a frigore iniquitatis obstricta, signaculum imaginis divinæ non recipit. Thesaurizas tibi iram. Hujus verbi in Scripturis D significantiam triplicem legimus: dicitur enim in Evangelio thesauros esse quosdam in terris, in quo prohibet Dominus thesaurizari; et alios thesauros in cœlo jubet fideles recondere; et hic nunc Apostolus dicit iræ thesauros. Ira autem Dei nihil aliud quam justa vindicta intelligitur. Crassitudo vero cordis est, ubi subtilis et spiritualis intelligentiæ non recipitur sensus. Qui reddet unicuique secundum opera sua. Sciendum quod ex Jeremia Apostolus hoc testimonium sumpserit (Jer. xxv). Illud quod in Ezechiele scriptum est, huic sententiæ videtur adversari; dicit enim : Cum avertit se justus a justitia sua, et fecerit iniquitatem secundum omnes iniquitates quas fecit iniquus, omnes justitiæ ejus quas fecerit non com-

memorabuntur in lapsu ejus, quo lapsus est : sed in A bonum est, justitiam diligat, misericordiam teneat, peccatis qui peccavit, in ipsis morietur (Ezech. XVIII). In quo videtur latenter hujusmodi inseruisse intellectum, ut si forte non secundum omnes iniquitates quas fecit iniquus, fecerit justus, non omnes justitiæ ejus de memoria auferantur. His quidem qui secundum patientiam boni operis gloriam, et honorem, et incorruptionem quærunt, vitam æternam. Boni operis merces per patientiam exspectatur, quod in præsenti vita non redditur; per sidem enim ambulamus, et non per speciem : patientiam autem boni operis in illis esse certum est, qui agones et certamina perferunt. Gloriam. Decus formæ qua sancti fulgebunt sicut sol. Honorem. Filiorum Dei, quo nihil est majus, per quem etiam angelos judicabunt (Matth. x111). Incorruptionem. Vitæ seilicet perpe- B tuæ. Signanter autem addidit incorruptionem, propter indiscretionem sæcularis gloriæ atque honoris, qui corruptibilis est.

His autem qui ex contentione sunt. Subaudi, erit. In divinis Scripturis ægritudines animæ numerantur, sed unus ex cæteris languor est, et animæ quidem pessimus. Contentio animæ intelligenda est, per quam omne opus pravum geritur, per quam hæreses nascuntur, per quam schismata et omnia scandala quæ in ecclesiis siunt : dum videlicet qui apud semetipsos prudentes sunt, et in conspectu suo sapientes, quidquid libuerit pro lege defendunt. Diffidunt. Hoc est, non credunt, vel non obediunt, ut Origenes ait. Veritati. Id est, doctrinæ evangelicæ. Credunt autem iniquitati. Hoc est, idololatriæ. Ipse C cruciatus, qui ex prædicta conscientia animæ incutitur, ira appellatur; indignatio enim ipsius iræ tumor quidam est, et per singula quæque commotio, ut si, verbi gratia, aliquod pessimum vulnus iram ponamus, hujus autem tumor et distentio indignatio vulneris appellatur. Tribulatio vero, quam subsequitur angustia, non est similis putanda illi tribulationi, de qua dicit Apostolus : Quia tribulatio patientiam operatur (Rom. v): illa enim talis tribulatio angustiam non habet subsequentem. In omnem animam. Anima pro toto homine dicitur, sicut in Genesi legimus Jacob cum septuaginta et sex animabus Ægyptum introisse. Gloria autem, etc. Hic contraria superioribus opponuntur : nam gloria contra iram, honor est contra indignationem, et quod supra incorruptionem, hic pacem appellat. Sciendum est quod triplex divisio in his sententiis Apostoli claret. Nam veri Christiani cum bonis operibus in primo ordine ponuntur, ubi dicit: His qui secundum patientiam boni operis, etc. In secundo vero loco, incredulos et impios absque bonis operibus ex utroque, sive ex Judaico, sive ex gentili populo posuit, dicens: His autem qui ex contentione, etc. Tertio autem loco incredulos, cum bonis tamen operibus. ex Gentibus, vel Judæis collocavit, dicens: Gloria autem et honor et pax, etc. Potest enim fieri ut ex his qui in lege sunt, si quis persuasione quidem communi Christo non credit, operetur tamen quod

charitatem et continentiam servet, modestiam lenitatemque custodiat, atque omne opus bonum operetur, hic etiam si vitam non habeat æternam, qui credens soli Deo vero, non credit filio ejus Jesu Christo quem misit, tamen gloria operum ejus, et honor et pax poterit non perire. Sed et Græcus, id est, gentilis, qui cum legem non habeat, ipse sibi est lex, ostendens opus legis in corde suo, iste licet alienus videatur a vita æterna, qui non crediderit Christo, et intrare non possit in regna cœlorum, qui renatus non est ex aqua et Spiritu sancto, videtur tamen quod per hæc quæ dicuntur ab Apostolo, bonorum operum gloriam, et honorem, et pacem perdere penitus non possit. Dubitari igitur non puto, quod is qui pro malo opere condemnari meruisset, idem si operatus est opus bonum, remuneratione boni operis dignus nabetur. Vides enim dicentem Apostolum: Quia omnes non stare oportet ante tribunal Christi, ut reportet unusquisque propria corporis sui, prout gessit, sive bonum, sive malum. Judæo primum et Graco. Semper Judæum anteponit prærogativa patrum, ut aut coronetur prius, aut damnetur, qui credens propter Abraham honorificatior est, diffidens pejus tractandus est, qui donum promissum patribus refugavit. Vel Judzo primum dixit, quia prius credita sunt eis eloquia Dei; Græcum quoque subjunxit, propter sapientiam Græcis traditam. Ira est, non ei qui judicat, sed ei qui judicatur, dum sit reus. Irasci enim dicitur Deus, ut vindicaturus credatur. Nam Dei natura ab his passionibus immunis est, et ut non solum irasci, sed et vindicare credatur, adjecit, et indignatio. Angustiæ vero sunt, quibus sententia constrictus tribulabitur in pœna. Quicunque enim sine lege peccaverunt. Requirendum est utrum de sola Moysi lege intelligendum sit, an de lege Christi, vel etiam de quacunque humana lege. sub qua unumquemque mortalium vivere contingit, quo secundum ipsam judicari possit qui in ea peccat; an qui extra solam Moysi legem, etiamsi aliqua lege vivat, velut extra legem positus, cum peccaverit pereat. Nam ipse apostolus Paulus, cum dicit his qui sine lege erant, se tanquam sine lege esse (cum sine lege Dei non esset, sed in lege esset Christi), ostendit se in lege quidem Moysi non esse, esse tamen in lege Christi. Per legem judicabuntur. Utique qui in lege Christi est, per legem Christi, et qui in lege Moysi per legem Moysi judicabitur, ut pereat. Neque qui sub lege Christi est, quamvis etiam subditus legi Moysi videatur, judicari tamen secundum eam putandus est, cur non sit circumcisus, vel cur sabbatum non servet : quod et si juxta Moysi legem putandus est judicari, secundum hoc quod lex spiritualis est judicabitur. Hi peribunt et judicabuntur. Unum voluit intelligi, quia qui perit, per judicium Dei perit, et qui judicatur, peccator perit.

Cum enim gentes quæ legem non habent, naturaliter ea quæ legis sunt faciunt, ejusmodi legem non habentes, ipsi sibi sunt lex. Ne quis forte diceret: Legem gen-

Qui estendunt opus legis scriptum in cordibus suis. Certum est quod gentes quæ legem non habent, naturaliter quæ legis sunt facere, non pro sæbbatis, vel neomeniis dicuntur, vel sacrificiis quæ in lege scripta sunt: Non enim hæc lex in cordibus genflum dicitur esse scripta; sed hoc est quod naturaliter sentire possunt, verbi grafit, ne homicidium, ne adulterium faciant, ne furentur, ne falsum testimonium dicant, ut honorent patrent et matrem, et horum similia. Fortassis et quod Deus unus Creator sit emnium, scriptum in cordibus gentium; magis tamen mihi videntur hæc, quæ in corde scripta esse dicuntur, evangelicis legibus convenire, ubi cuncta ad naturalem referentur æquitatem : quid enim naturalibus sensibus proximius, quam ut quæ nolunt B sibi seri homines, hæc ne faciant aliis? Legi vero Moysi concordare lex naturalis secondum spiritum, non secundum litteram potest : hac autem lex scripta est, non atramento, sed Spirita Dei vivi. In cordibus. Sciendam est autem rationalem animæ virtutem cor solere nominari. Opus legis est fides, quiaquod mandat lex ultro facit, ut credat in Christum. Testimonium ipsis reddente conscientia eorum, et inter se invicem cogitationibus accusantibus, aut eliam defendentitus. Quod ad præsentis vitæ cogitationes pertinere videtur, cum quid faciendum, vel non faciendum sit, diutina deliberatione cogitamus, et învicem se cogitationibus accusantibus, quia cogitationes nostræ erunt in die judicil ante oculos nostros, tanquam quædam historiæ cognoscendæ, sicut scriptum est : C quare inhonoras Deum, dum testimonium ejus quod Arguam le, et statuam illum contra faciem tuam. Sed notandum est quod hoc in foco schema, quod xpoviopos dicitar, elacet, per quam speciem diversa tempera pre aliis temporibus ponuntur; nam participia presentis temporis pro futuri temporis participiis posuis, dicens : Cogitationibus accusantibus, aut etiam defendentibus, pro accusaturis ac defensuris.

In the cum judicabit Dominus occulta hominum. Due cogitationes in homine se accusabunt invicem, bona et mala: bona accusat malam, quía contradixit veritati; mala Rerum accusat bonam, quia non secute est ut sensit. Rectam judicium Dei quis dubitet, ubi accusatores et defensores adhibentur, et conscientiæ testes? Sed sciendum quod non utique ille cogitationes que tunc na centur, vel accusabunt animam, vel defendent, sed istæ quæ nunc sunt in nobis; cum enim, sive bona, sive mala cogitamus, velut in carteris, ita in corde nostro cam bonarum quam malarum cogitationum notæ quædam et signa relinquentur, que in occulto nunc pectoris posita, ia illa die revelari dicuntur, a nullo alio, nisi ab eo qui solus potest occulta hominum scire: quorum signorum causas non latere Deum, etiam nostra conscientia testabitur; quod judicium secundum evangelium Pauli, hoc est, quod Paulus annuntiat per Jesum Christum fiet : Pater enim neminem judicut, sed omne judicium dedit Filio. Quod autem erat apostoli Pauli evangelium, hoc etiam cætero-

tes non habent, ad quam formam poterunt judicari? A rum apostolorum, et omnium fidelium dispensatorum tanti sacramenti. Non omnes illi evangelium conscripserunt, sed tamen omnes evangelium prædicaverunt; narratores quippe dictorum, factorum, passionis resurrectionisque Christi, proprie dicti sunt evangelistæ.

Si autem tu Judæus cognominaris. Hinc convertitur ad Judæos, docens opere, non nomine tantum debere esse Judæum, eumque esse verum, cujus occulta sint bona. Notandum est quod non dixit: Si tu Judæus es; sed Judæus cognominaris, quia non idem est esse Judæum, et cognominari Judæum: quia vere ille est Judæus, qui in occulto circumcisus est circumcisione cordis; qui spiritu, non littera legem custodit; cujus laus non ab hominibus, sed ex Deo est. Et requiescis in lege. Id est, securus es in lege. Et gloriaris in Deo. Gloriaris se solum nosse Deum, ejusque agnoscere voluntatem. Et probas quæ utiliota sunt. Ita ut non solum quæ sint bona scias, verum etiam quæ sint meliora et utiliora discernas. Confidis teipsum esse ducem cæcorum. Quorum obscuratum est sumen in tenebris ignorantiæ. Insipientium eruditorem. Erudientem rudes, qui sapientiam non habent. Magistrum infantium. Id est, parvulorum, ætate vel sensu. Habentem formam scientiæ. Ad quam semper respiciens errare non possis. Qui ergo doces alium, teipsum non doces. Similiter et gentibus dixerat : Qui enim alium judicas, teipsum condemnas. Qui in lege quiescis, o Judæe, cur transgrederis legem? Qui gloriaris in Deo, dedit Filio suo, non recipis? Ipse enim dixit: Hic est Filius meus dilectus (Matth. 111). Qui nosti voluntatem ejus, quare non obtemperas voluntati? Quí probas utiliora, quare inutilia sectaris? Dux cæcorum, quomodo viam non vides rectam? si enim videres per ipsam utique ambulares. Si lumen es allorum, quare non abjicis opera tenebrarum? Eruditor insipientium, ut quid timorem Domini, qui est initium sapientiæ, reliquisti? Magister infantium, quomodo puer es sensu? Qui habes formam scientiæ, et veritatis in lege, quare nec ipse sequeris, nec alios pessimo exemplo perimis? Et qui prædieas non furandum, tu adventum et præsentiam Christi, qui in universo mundo effulsit, furaris. Mæcharis. Non est autem una mœcha; nam totum quod debet Deo anima, si alicui præter Deum reddiderit, mæchatur. Qui negas mæchandum. Tam grave adulterium committis, ut adulterum sensum litteræ introducas ad synagogam, et collocas eam cum legis littera quæ foris est, cum scriptum de ea legas : Quia omnis gloria filiæ regis intrinsecus. Qui abominaris idola, sacrilegium committis. Verum Dei templum, quod est Christus Jesus, violans; solvistis eaim templum quod in tribus diebus resuscitandum est his qui credunt. Sed et qui ex lege et prophetis sermonem Christum pronuntiantem furatur, et occultat ne populus audiat, et credat, sacrilegium committit, et vere templum Dei violat; item quoque hic qui

Moysi, prævaricator legis arguitur cum non credit Christo. Sacrilegium est quod proprie in Deum committitur, quasi sacrosancti violatio. Per istos ergo tales qui dicuntur Judæi et non sunt, nomen Dei blasphematur inter gentes, non solum pro operibus eorum pessimis, sed et propter humilem et dejectam intelligentiam quam habent in lege et prephetis: ridicula etiam in ipsis gentibus flunt, cum legis litteram sequentes dicunt : Ne tetigeris, ne gus averis, ne contaminaveris.

Nomen enim Dei per vos blasphematur inter gentes. Hoc ideo dixit Isaias, quia nomen Dei blasphematur inter gentes, non solum pro operibus eorum pessimis, sed quando Judæos pro obnoxiis suis tradendos non advertebant, sed idolis suis dabant glorias, B quasi qui Judæorum Deum vicissent in Judæis; et tempore apostolorum Dei nomen blasphemabatur in Christo, quia credentibus gentibus Judæi suadere nitebantur Christum non dicendum Deum, ut blasphemia gentium ab Judæis auctoribus sit profecta. Sicut scriptum est. Præposterato ordine ante posuit testimonium quam diceret scriptum: ita enim dicentis sermo dilapsus est, ut quod ex propria intentione dicebat, eodem sensu scriptum in propheta reperiret. Sciendum est hæc apostolum per ironiam dicere ad Judæos; neque enim vere requiescit in lege, et gloriatur in Deo, et probat utiliora hæc quæ enumerat. Possunt tamen hæc eadem hæreticis aptari: ipsi enim Christiani nominantur, et nonnulli eorum, lege instructi, doctores se esse cæcorum et magistros infantium se esse profitentur, probantes utiliora quæ latere ab ecclesiasticis dicunt. Sed isti quoniam furantur verba et intellectum eorum perversa expositione usurpant, adulterum fidei sensum ad sponsam Ecclesiam Christi in regios thalamos inducunt. Recte ad eos dicitur: Qui prædices non furandum, furaris; qui dicis non mæchandum, mæcharis; et qui abominaris idola, sacribegium committis, pretiosa vasa de templo Dei, id est, veræ fidei margaritas de Scripturis sanctis furantes. Per ques et nomen Dei blasphematur inter gentes, dum casta et honesta Ecclesiæ Dei dogmata corruptis ac turpibus maculant hæreticæ pravitatis erroribus.

Circumcisio quidem prodest, si legem custodise. In Genesi scriptum primo de circumcisione mandatum, cum responsa darentur ad Abraham, hoc modo: Et dixit Dominus ad Abraham: Tu autem lestamentum meum servabis, et onine genus tuum post le in generationes tuas; et hoc est testamentum quod disposui inter me et vos: Circumcidetur omne masculinum vestrum, et circumcidelis carnem præputii vestri, et etit in signo testamenti inter me et vos; et puer octavo die circumcidetur in vobio; omnis masculus in generationibus vestris, vernaculus et pecunia emptus, as omnibus filiis alienigenarum, et qui non est es semine tuo, circumcidetur : et erit testamentum meum super carnem vestram. Masculus, qui non suerit circumeique in carne proputii sui die octava, extermina-

cognominatur Judæus, et gloriatur in littora legis 🛦 bitur ille de genere suo, quia testamentum Dei dissiparit (Gen. xvII). Non nos tamen latere debet quod in aliis exemplaribus non habemus positum, octava die. stem in Levitico scriptum est: Et locutus est Dominus ad Moysen dicens: Loquere filis Israel, et dices ad eos: Mulier quæcunque susceperit semen, et pepererit masculum, immunda erit septem diebus secundum dies purgationis ejus immunda erit, et die octava circumcidetur caro præputii ejus, et triginta diebus sedebit in sanguine suo immunda. Nec dubitari de hoc potest quod non solum semen Abrahæ et vernaculus servus domi genitus, præcepto gentis illius, et pecunia emptus ab alienigenis circumcidebatur, sed quicunque cum Judæis judaice pascha fecerat, circumcidi debebat. Hactenus nobis de circumcisione carnali pro viribus dictum sit. Age jam secundum eam quæ dicit quia lex spiritualis est, quid etiam allegoricis legibus de ea sentiendum sit videamus. Circumcisio quidem prodest, si legem observes: si autem prævaricator legis sis, etc. Circumcisio est ex genitali membro, per quod successio humani generis et carnalis propago ministratur, amputare aliquam partem : per hoc ergo judicari figuraliter reor, amputandum esse ab anima, si qua illi ex consortio carnis adhæret impuritas, si qui eam libidinis malesuadæ sensus obtexit. Quid autem esset absurdi, si ad discretionem cæterarum gentium, populus qui sub lege Dei instituebatur, proprium aliquod gestaret insigne. Et si necessaria visa est partis alicujus amputatio, quid tam conveniens suit, quam eam invenire quæ videbatur obscena, et illa auferre, quorum diminutio nihil ad officium corporis impediret? Quod vero quidam dicunt, quia si necessaria non erat pars illa membri, fieri a creatore non debuit : si autem necessaria facta est, non debet auferri, interrogemus eos et nos, si necessariam dicunt filiorum procreationem. Necessariam sine dubio respondebunt. Erunt ergo culpabiles, qui continentiæ et virginitatis obtentu, necessaria naturæ non ministrant, et erunt cogendi ad nuptias omnes qui secundum Evangelii leges semetipsos castraverunt propter regnum Dei. In summa vero dicendum est, quod sicut multa necessaria erant baptismata ante baptismum Christi; et multæ purificationes, antequam purificatio per Spiritum sanctum fieret; et multæ hostiæ, antequam una hostia, agnus immaculatus, semetipsum patri offerret bostism Christus: ita etiam multis eircumeisionibus opus fuit, usquequo una in Christo circumcisio omnibus traderetur ; et multorum sanguinis effusio præcessit, usquequo per unius sanguinem omnium redemptio fieret. Quod autem octava die circumcisio dabatur, illud designari arbitror quod præsenti quidem sæculo septimana deputata est. Octavus mitema dies futuri sæculi mysterium tenet; illerum erge est circumcisio spiritualis, qui futuro seculo militant in quo neque nubent, neque nubentur, et quorum in terris ambulantium in cœlis est conversatio. Sciendum est secundum allegorism due geneta case circumcisionum: cordis circumcisio est, nihil sordi- A abscindere vitia et cessare a malis circumcisionem dum, nibil indignum sentire de fide; carnis 'circumcisio est, nihil immundum, nihil contaminatum in opere gestisque committere, secundum Ezechielem qui dicit: Omnis filius alienigena incircumcisus corde, et incircumcisus carne, non intrabit in sancta mea (Ezech. XLIV). Jeremias ait : Ecce circumcisæ sunt aures vestræ (Jerem. vi), hoc est, ne recipiant obtrectationem. Hoc autem modo et incircumcisus labiis dicitur, qui non circumciderit blasphemiam, scurrilitatem, turpiloquium de ore suo, qui non posuerit custodiam ori suo, et ostium circumstantiæ labiis suis, qui non etiam a verbo otioso circumciderit os suum. Incircumcisus præputio carnis suæ dicitur is qui erga naturalem coitum immoderatius et intemperantius effluit. Jesus filius Nave, ex præcepto Do- B mini filios Israel secundo circumcidisse cultris saxeis memoratur, quod utique quantum ad litteram spectat, impossibile factu videtur; semel enim circumcisus in carne præputii, quid invenire possit secundo circumcisio quod auferret? Sed hanc difficultatem melius quidam explanat dicens : Verum de circumcisione quia sermo est libet inquirere quare Moyses ipse, qui legem circumcisionis patribus a Deo datam et sibi toties inculcatam refert, toto ducatus sui tempore neminem circumcidi voluerit, præter unum solummodo filium suum Gersam, quem mater Sephora arrepta petra acutissima, ne a Domino feriretur, circumcidit? Si omnes qui in eremo nati sunt a Josue circumcidendos reliquerit, morem videlicet divinitus imperatum, quadringentis et sex G annis observatum, annis quadraginta continuis intermittens, nequaquam hoc frustra, sed magno mysterio hoc factum crediderim. Moyses enim circumcisionem prædicat, sed Josue perficit. Quia lex per Moysen data est, gratia autem et veritas per Jesum Christum facta est, nihilque proderit littera jubens, nisi adfuerit gratia juvans. Omnibus itaque nostris gratia Salvatoris vitiis tunc in nobis completur, quod in Jesu Nave scriptum est: Hodie a vobis abstulit opprobrium Ægypti. Opprobria namque Ægypti secum fert is qui in Ecclesia positus et sub Jesu duce militans, Ægyptios mores et motus animi barbaros non amputat. Circumcisio quidem prodest, si legem observes. Quæ sit circumcisio quam prodesse D dicit, vel quæ lex custodiatur? Hæc, ut opinor, est circumcisio quam prodesse dicit Apostolus, si legem litteræ, cujus et circumcisionem [circumcisio est] in carne, non recipit, sed legem spiritus, secundum quam circumciditur corde. Littera enim occidit, spiritus autem vivificat (II Cor. 111), quia et lex Dei non refertur atramento scripta, sed digito Dei, qui est spiritus ejus, et non in tabulis lapideis, sed in tabulis cordis. Verum potest nobis objici, quod si ista circumcisio non alia intelligitur quam animi purgatio et abjectio vitiorum, quomodo addit adhuc, ita prodesse hujusmodi circumcisionem, si legem custodias, cum hæc ipsa circumcisio, nisi ex legis observantia fieri non videatur? Sed intuere, ne forte

significet : agereque quæ bona sunt et efficere quæ perfecta sunt, custodire sit legem; neque enim in eo perfectio est si cessetur a malo, sed in eo si agantur bona, juxta Psalmographum, qui ait: Declina a malo, et fac bonum (Psal. xxxvi). Verum considera si possit hoc in loco et ille intellectus admitti, ut dicatur etiam post adventum Christi carnalis cira cumcisio, quæ ex lege observabatur, prodesse al'quid custodientibus legem, secundum hoc quod ini tio fidei nostræ adhuc a credentibus observabatur, ut in Actibus apostolorum docetur, vel Petrus in discretione ciborum, vel Paulus in sacrificiis purgationis fecisse. Sed illud attendendum est quod ad Galatas scribens, ait: Si circumcidamini, Christus vobis nihil proderit (Galat. v). Quod ita est intelligendum, quod nihil prodest circumcisio his qui ex ea putant aliquid justificationis assumi, prodest autem his qui putant sibi ad Christum veniendum non esse si eis circumcidere filios vitaretur. Erant enim nonnulli in initiis qui circumcisionem velut insigne vernaculum gentis suæ nimio amore servarent, et impediri videbantur a fide, si hoc eis vitaretur quo carere non poterant. Circumcisio quidem prodest. Potest dici e contra: Si prodest, cur prætermittitur? Sed prodest, si legem custodias; tenenda igitur circumcisio est, et ut possit prodesse, servanda est lex. Circumcisionem pro genere posuit Abraham, quia ex Abraham circumcisio: hoc enim ait, ut doceat tunc prodesse generi Abraham, si lex servetur, id est, si in Christo credatur, qui promissus est Abrahæ: si autem quis non credit in Christum, transgressor est legis.

Si autem prævaricator legis sis, circumcisio tua præputium facta est. Hoc est, gentili similis factus es, non credens in eum qui signo circumcisionis filius promissus est Abrahæ. Illud óbservandum est, quod cum dixisset, circumcisio quidem prodest, si legem custodias, non addit : Si autem non custodias, sicut consequens videatur; sed ait: Si autem prævaricator sis legis. In quo aliud ostendit esse non custodire legem, aliud prævaricari legem, nam et Paulus ipse non semper legem custodit, nunquam tamen prævaricator est legis. Custodit ergo legem is qui secundum litteram custodit; et is prævaricatur eam, qui spiritalem ejus non tenet sensum. Si, ergo inquit, prævaricator sis legis, non agendo quæ bona sunt, circumcisio tua præputium facta est, dum et hoc tibi, quod abstinere a malo visus es, opera sidei et justitiæ non agenti, ad infidelitatem reputatur. Neque enim possibile est alicui carnalem circumcisionem rursus in præputium verti, cum utique abscisa caro præputii ultra redire non possit. Dignum est ergo et evidenter intelligitur, quod continentia mali operis quæ per circumcisionem significatur, si opera fidei non habeat, ad immunditiam reputetur.

Si igitur præputium justitias legis custodiat, nonne præputium illius in circumcisionem reputabitur? Justitia moralis loco est legis. Lex enim generale voca-

lex justitias, et judicia, et mandata, et justificationes, aliasque quam plurimas species. Et bene addit legem perficiens: ille enim qui secundum litteram vivit, custodire dicitur legem; iste autem qui secundum spiritum, perficere : custodit autem legem carnalis Judæus, perficit autem spiritualis, et qui in occulto Judæus est. Et judicabit te, quæ ex natura est. Credens gentilis, duce natura in Christum, condemnabit Judæum, cui lex promiserat Christum, et adventum Dei credere noluit. Qui per litteram et circumcisionem prævaricator legis es. Sive dum litteræ circumcisionem sectaris, circumcisionem spiritus accipere dedignaris: sive non sequendo quoc lex dixit, hoc est, ut Christo credens veram circum cisionem acciperes cordis, de qua scriptum in lege: B In novissimis diebus circumcidet Deus cor tuum, et seminis tui, ad Dominum Deum tuum amandum (Deut. xxx). Et iterum : Circumcidite vos Deo vestro (Deut. x). Et Jeremias : Circumcidite præputium cordis vestri (Jerem. IV). Item Moyses ait : Circumcidetis duritiam cordis vestri. Circumcidere cor, sublata nebula ignorantiæ, agnoscere est auctorem. Quod autem in tali membro circumcidebantur, hæc causa est prima, ne aliud membrum aut debile fieret, aut turpe, quod publice videretur; item propter gratiæ promissionem, in qua erat per castitatem placendum. Cui laus non ex hominibus. Hoc est, qui non possunt inspicere spiritualem circumcisionem. Quid ergo amplius Judæo? Videtur sermo apostolicus in dialecticam incurrisse rationem; neque hoc miran- C dum: nam, ut beatus Hieronymus ait, quidquid in sæculo dogmatum perversorum est, quiaquid ad terrenam scientiam pertinet, et putatur esse robustum, hoc dialectica arte subvertitur, et instar incendii in cineres favillasque dissolvitur, ut probetur nihili, quod putabatur esse fortissimum. Est autem dialectica cognomento logica, quæ disputationibus subtilissimis ac brevibus, vera sequestrat a falsis, cujus disciplinæ veracissimis disputationibus sæpe Apostolus proponit, assumit, confirmat atque concludit, quæ species proprie artis dialecticæ atque rhetoricæ sunt. Sed dicit aliquis: Nec partes ipsæ syllogismorum, nec nomina schematum, nec alia hujuscemodi ullatenus inveniuntur in Apostolo. laveniuntur plane, non efflatione verborum, sed in vir-  ${f D}$ tute sensuum. Sicut enim vina in vitibus, messes in semine, frondes in radicibus, nucleos contemplamur in nuclbus, sic et de profundissima abysso, deliciosus piscis attingitur, qui ante captionem suam humanis oculis non apparet. Merito ergo dicimus esse, quod nihilominus in virtute sentimus.

#### CAPUT III.

Quid ergo amplius Judæo est? Quantum igitur datur intelligi, in hac apostolica dissertione duæ species principaliter eminent, quæ Græce πεύσις et ἀπόκρισις, Latine percunctatio et responsio appellantur : πεῦσις quidem in eo quod proponit, dicens : Quid ergo Judæo amplius est, aut quæ utilitas cir-

bulum : justitia vero legis pars est. Continet enim A cumcisionis? Dehinc tertio loco objectionem, quæ ab adversario præcedenti responsioni objici poterat, per peusin proponit, perque apocrisin mira brevitate refutat, dicens: Absit. Cujus brevissimæ responsionis, invincibilem confirmationem subintulit, dicens: Est enim Deus verax, omnis autem homo mendax. Sed ut ipsa confirmatio robustissima videretur, Davidicam subjunxit sententiam, sicut scriptum est: Ut justificeris in sermonibus tuis (Psal. L). Et hæc quidem quantum ad ordinem sententiarum. Apostolicæ disputationis profundius interiores medullas perscrutanti, non in prolatione verborum, sed in virtute sensuum duo principalia syllogismorum genera, cathegoricus videlicet, atque hypotheticus syllogismus, quasi duo deliciosi pisces, sponte sese mentis obtutibus offerunt. Itaque cathegoricum syllogismum hoc modo conteximus: Omnis veracis fla dem nullius incredulitas evacuabit; Deus autem verax est: Dei igitur fidem nullius incredulitas evacuabit. Vel hoc modo: Absit, ut omnis veracis fidem aliquorum incredulitas evacuet; Deus autem verax est : absit itaque ut Dei fidem aliquorum incredulitas evacuet. Item hypothetici syllogismi nexilitas hoc ordine contexatur: Si Deus verax est, aliquorum incredulitas sidem Dei non evacuabit. Non est itaque dubitandum quod in apostolicis dictis, velut in profundissima abysso disputatoriæ disciplinæ, tales suavissimi pisces tranare non desinant, quos amatores sapientiæ gratissimæ mentis hamo capiunt. O mirabilis profunditas! O mellea fluenta, Hyblæo nectare dulciora! O novum saporem ex paradisiacis fontibus cœlestis Hierosolymæ terrigenis allatum! O lac parvulorum, solidum sapientium cibum, medelam ægrorum, mensamque refertam omni copia bonorum! His prægustatis, nunc ad singula exponenda recurramus

In hoc Paulus velut arbiter quidam inter Judæos residens et Græcos, id est, inter eos qui de gentibus credunt, sive de promissionibus memorat, sive de pœnis, ad utrumque populum dividit verbum. Verbi gratia, cum dicit : His autem qui ex contentione sunt, qui diffidunt veritati; credentibus autem iniquitati, ira, et indignatio, tribulatio, et angustia, in omnem animam hominis operantis malum, Judæi primum et Græci. De promissionibus vero subjungit : Gloria autem et honor et pax, omni operanti bonum, Judæo primum et Græco. Rursus de gentibus dicere videtur: Quicunque enim sine lege peccaverunt, sine lege peribunt. Et iterum de circumcisis: Et quicunque in lege peccaverunt, per legem judicabuntur. Rursus vero gentes elevans, dicit : Cum enim gentes, quæ legem non habent, naturaliter quæ legis sunt faciunt, hujusmodi legem non habentes ipsi sibi sunt lex, qui ostendunt opus legis scriptum in cordibus, etc. Et ne videatur nimius esse in increpationibus Judæorum dicit: Circumcisio prodest, si legem custodiat. Sed iterum ne erigat eos qui nimium in circumcisione gloriantur: addidit: Si autem prævaricator legis, circumcisio tua

ex gentibus credunt, animos allevaret, subjungit : Si sutem præputium justitias legis oustodiat, nonne præputium illius in circumcisionem reputabitur? Alque gentes, și legem perfectius servarent, meliores effici Judeis, dicit : Et judicabit id quod ex natura est præputium, legem perficions, te, qui per litteram et circumcinionem prævaricator legis es, Verum quaniam scienat multas in lege et prophetis repromissiones, que ad Indros fieri videntur, ne possent desperare gentes, tanquam qui nihil in conscriptis repremissionibus habeant, docut eas quad secundum mysticam rationem etiam ipsi Judzei sint, et habeant circumcisionem : ideo dieit : Non enim qui in manifesto Judæus est, etc. Bursum velut querelis corum qui ex circumcisione sunt, occurreus, proponit sibi 🕏 losi hac qua in prasenti capitulo continentur, dicens: Quid ergo amplius est Judwo? Si ergo, inquit, is qui in manifesto Judæus est, et auæ manifeste in carpe est circumcisio, non reputabitur, sed qui in occulto Judæus est : et circumcisio cordis, quæ sit spirite, inse est yera circumcisio, dices mihi, quid amplius est in his Judgeus, qui hac appellatione censentur? vel que in corruptibili circumcisione habetur utili tas? ac ut rideatur inter utrumque populum justus arbiter residere, pronuntiat quid amplius habeat Judans, et ea qua in carne est circumcisio: dicit eos habere amplius multum per omnem modum. Quid autem multo sit amplius, subjungitur. Primo igitur, quia credita sunt illis eloquia Dei. Quid hoc? nonne et gentibus punc creduntur eloquia? Sed illis, ait, primo sunt credita. Require tamen quid est quod dicitur, primum eis credita sunt eloquia Doi, utrumae de litteris boc dicat et libris, an de sensu intelligentiæ legis? Considerandum est quia non dixit : litteras esse creditas, sed eloquia Dei : via vobis datur intelligendi, quia his qui legunt, et non intelligunt, et non credunt, littera sola sit credita, illa de qua diciț Apostelus: Littera occidit. Eloquia autem illis sunt credita, qui inteffigentes, et credentes his quæ Moyses scripsit, credunt, et Christo, sicut Dominus dixit: Quia si crederetis Moysi, crederetis forsitan et mihi (Joan. v). An et ipsis, qui ex gentibus veriunt ad Christum, est ubi babeant aliquod amplius? Audi Dominum dicentem ad centurionem ex gentibus credentem: Amen dico vobis, nec in Israel tantam fidem inveni (Matth, viii). Vide ergo ubi venitur ad fidem, quanto amplius habeant gentes? Quanquam sunt, quæ ad honorem et meritum pertinent seminis Abrahæ: hoc tamen solum aperte memorat Apostolus, quia maxime laudis eorum, est, ut legem, per quam discerent rectum a perverso distinguere, digni iudicarentur accipere.

Quid enim, si quidam eorum non crediderunt, nunquid incredulitas eorum fidem Dei evacuabit? Non. inquit, quia quidam corum credere noluerunt quæ promisit Deus siliis Abrahæ, ideirco præjudicalitur cæteris Judæis credentibus ne digni judicentur accipere quod promisit Deus. Absit. Quippe cum sic facta

pra putrum facta set. Ut sutem paululum corum qui A est promissio, ut credentibus proficeret. Ubi Apostolus infit, absit, ibi breviter commendatur veritas. Fidem Dej. Hoc est, fidem promissorum Abrahæ, cui dictum est : Quia in semine tuo benedicentur omnes tribus terræ (Gen. xxII). Est enim Deus verax, omnis autem homo mendax, sicul scriptum est. Quia ergo omnis homo mendax, propterea Judzorum quidam, ut homines mendaces, non crediderunt. Fiat autem Deus verax. Ita enim in Græcis exemplaribus invenitur. Omnis homo mendux. Igitur Paulus et David, qui homines erant, mendaces fuerunt, falsumque erit quod dixerunt? Hos ergo ad quos sermo Dei fit Dominus in Evangelio non homines, sed deos propuntiat. Quia ergo et ad David, tanguam prophetam. et ad Paulum, tanguam apostolum sermo Dei factus est, sine dubio non erant homines, sed dii. Quomodo autem dicit, tibi soli peccavi, cum utique et in ipsum Uriam peccavit, et in propinques ejus, sed et in ipsam Bersabee, atque omnem domum cjus, cum intulisset maculam, videlicet adulterii? Ideo tibi seli peccavi, st malum coram te faci, quia exteri omnes, est pote animales hominos, me qui apiritualis sum, etiem și erravi, dijudicare mon possunt, quia spiriqualis judicot amnia, ipse s nemine judicatur (I Cor. 31). Sed quia addit Paulus spiritualis, et dicit t Qui autem judicat me, Dominus est, boc sciens et David. quia solus Dominus eat, qui epiritualem dijudicat, idcirco dicit: Tibi soli peccavi, a quo solo possum dijudicari: Nam humana dies dijudicare non potest spiritualem. Sed quod sequitar ad hunc respicit sensum. Ut justificeris in sermonibus tuis, et vincus cum judicaris, Judicatur namque Deus in disputationibus sapientium, dum alii bec mede, alii alio mode, et diverse sentiunt de Deo. Inse ergo vincit ees qui de se judicant, cum errantibus cunctis de se, quomode vel qualiter credendus ac venerandus eit, revelat ince cententiam. Est enim Beus veraz. In Ich hujus est exemplum : Deus itaque est verax, apud queux guad factum est immutabile perseverat, sieut dicit : Ego sum, et non immuor : Hominis est enim falli, quam tempora et causæ faciunt esse mutabilem, per id quod præsentiam Dei non habest. Omnem autem hominem mendacem dicit, et verum dicit; natura enim, quæ fallitur, non absurde dicitur mendax. Aliquando itaque studio, aliquando errore mendax dicitur. Ut justificeris in sermonibus tuis. Deum justum in promissis et verbis ouis propheticus sermo testatur, nec aliquorum perfidia fidem ejus minui, sed dando vincere, quod perfidi non credentes negant eum daturum. Dahit ergo quod judicatur non daturus, ut vincat, faciendo quod negatur facturus. Aliter tibi soli peccavi, cogitando videlicet flagitiosum facinus perpetrare. Tibi staque perverse cogitando toli peccavi, qui solus socretas hominum cogitationes posti. Sequitur: Et malum coram te seci. Duplex facinus in opere perpetrando, adulterium scilicet atque homicidium. In que notandum qued non ait : Et malum coram te solo feci : quippe cum illud adulterium, et homicidium, etiam coram hominibus fa-

suit, quasi dixerit David: Propterea ego peccavi ut tu justus appareas me judicando. Sed verus sensus sie se habet: quia promiserat se Deus sine personarum acceptione in peccantibus vindicare, quidam ejus patientiam mendacium judicabant. Cum judicatur ergo, vincit, quando eorum facta punit, in quibus pemo putaverat vindicari. Si enim injustitiu nostra justitiem Dei commendat, quid dicemus? Venientem e latere guæstionem, more suo proponit et solvit. Aliguando etiam ad golizrentem disputationem transit, et juxte morem suum, quidquid alius objicere potest, antequam objiciatur, edisserit. Quidam enim superiorem prophetiæ sententiam ita perverse interpretabantur, guasi David dixerit : Propterea ege peccavi ut tua, o Deus, justiția, dum meze iniquitați 🖁 collata fuerit., magis clarescet. Ad gloriam itaque justitiz tuz mea proficit injustitia. Quem sensum Apostolus arte dialectica aubvertit. Injustus xidebitur Daus, qui iram hominibus inferat, cum per hominum ininstitiam guam [justitiam] videat approbari.

Si nostra. Hoc est hominum injustitia. Justitiam Dei commendat. Non utique poena digni homines xidebuntur, per quos justitia Dei probabilior videtur et clarior, [lhi mihi hypothetici syllogismi .formule elucescit, ut sit ita ordinata nexilitas syllogismi: Si injustitia nostra justitiam. Dej commendat, iniquus est Deus qui infert iram. Absit autem ut iniquus sit Deus qui infert iram; non igitur injustitia nostra Dei justitiam commendat, hoc est, quasi indigeret Deus nostra injustitia : non quod insi boc dicerent C sed quod ex illorum perversitate consequenter infertur. Secundum hominem dico. Ilt iniquus Deus dieatur, non secundum Deum neque secundum Dei sapientiam illud dicitur, sed secundum hominem; et secundum hoc guod dicitur: Omnis homo mendax. Absit autem, inquit, ut hoc ita recipiamus, iniguum videri Deum qui insert iram adversum homines : quomodo enim justus putabitur, qui judicat mundum, cum ipso nomine judicis ostendatur nihil sine judicio sacere? Ubi enim judicium est, constat .csse justițiam. A justiția namque at judex et judicium nominantur. Item: Si autem iniquitas nostra Dei justitiam cummendat, quid dicemus? Hoc juxta sensum prophetæ David subjecit Apostolus: David enim quando peccaverat causa Uriæ Cethæi, sciens 🕶 quod promissio peccantihus dari non potest, exorat ut justificatio verborum Dei vincat judicium, quo judicantur ji gui peccant, et prenitentem reformat sanctificans, ut det eis quod justis se daturum promisit. Ac propter hoc subjecit: Si enim injustitia nostra justitiam Dei commendat, guid dicemus? Id est, si quia nos peccatores sumus, Deus justificatur, iniquus erit si vindicet : Absit, ait, secundum hominem dice, hoc est, hic sensus homini convenit, non Deo: quia non cadit in Deum ut iniquus sit, sed in hominem: nam si injustitia nostra ei proficeret, siue dubio iniquus esset si damnaret peccantes : quia injustitia nostra Deum facit injustum, si peccantibus

ctum est. Hoc testimonium pars adversa ita propo- A nobis det quod promisit sanctis, dicens : Quia quamvis peccatores sumus, reformamur tamen per pœnitentiam, ut non jam peocatores, sed abluti promissionem accipere mereamur. Non ergo hic sensus est in verbis prophetæ David, cum dioit: Tibi soli peccavi, etc. Quia malorum hominum prava interpretatione asseritur, ut peccata hominum, et mali actus Dei justificationi proficiant, et per mala nostra illum justum ostendant. Sed hac absit: non enim vult nos peccare: ideoque justus est si infert iram. Sequitur. Alioqui. Hoc est, quod si aliter, id est, si iniquitas a Deo non abest. Quomodo judicabit Deus hunc mundum. In hoc loco, mundum, homines qui in hoc mundo sunt, dicit. Iterum mihi syllogistica connexio in hoc loco arridet, sic : Si, Deus iniguus est, non judicabit hunc mundum: atqui Deus judicabit hunc mundum non igitur Deus iniquus est. Si enim veritas Dei in meo mendacio abundavit in gloriam ipsius, quid adhuc et ego tanguam peccator judicar? Item hypothetici syllogismi formula hac in parte resplendet. ut sit hoc modo nexillis ratiocinatio: Si neritas Dei in meo mendacio abundavit in gloriam ipsius, quid adhuc ego tanquam peccator judicor; atqui ego tanquam peccator judicor, non itaque veritas Dei in meo mendacio abundavit in gloriam insius. Sed in superficie apostolicæ assertionis enthymemata, hoc est, imperfecti syllogismi apparent : in profunditate vero sensuum plena vis syllogismorum latet : sic enim vina in vitibus, nucleos contemplamur in nucibus. Et non, sicut blasphemamur. Utquid me ita Deus judicat quasi peccantem, et non potius me judicat quasi ad gloriam ipsius recte agentem? Sicut quidam giunt nos dicere. Quod quanto majora mala faciamus, tanto majora bona recipiemus hoc est, unde quæstionem sibi fecit Apostolus; a perversis enim hoc opponebatur, quasi hic esset sensus prædicantium remissionem peccatorum, ut facerent mala, et venirent bona : hoc est, peccarent, ut remittendo illis Deus videretur bonus, secundum quod supradictum est, quod blasphemiam appellat. Hoc autem fortassis ideo dicebant quia non intellexerunt quod Apostolus dicebat: Ubi abundavit peccatum, superabundavit gratia. Quorum damnatio justa est. Horum qui æmulatione invidi istud de nobis interpretantur, damnatio justa est. Quid ergo amplius præcellimus eos? Adhæret ista sententia superiori, qua ait : Quid ergo amplius est Judæo? Nos itaque qui sumus Judæs peccatores, in quo amplius præcellimus gentes? guamvis nobis sint credita eloquia Dei, quibus prævaricatores legis esse convincimur: Non enim ipsa salvant, sed reos convincunt. Ergo reddita ratione quod lex contempta non prosit, et quod carnalis circumcisionis prærogativa, multis operibus freta, vana sit, quasi interrogat quid amplius habeat Judæus ex cujus persona respondetur. Multum per omnem modum. Nam si ipsius Apostoli sensus est, multum per omnem modum, quomodo postea contravenit dicens: Si autem iniquitas nostra Dei justitiam commendat, quid dicemus? Postremo, quomodo Judæos nihil am-

plius habere confirmat, si hic multum habere com- A cari non potest : sed cum exierit de corpore, et de memorat? Causati enim sumus. Hoc est, certis causis ostendimus. In hac Epistola Paulus velut arbiter quidam inter Judæos et gentes residet. Probavit ergo, Græcos quidem, id est gentiles, esse sub peccato cum ait : Dicentes enim se sapientes, stulti facti sunt, et mutaverunt gloriam incorruptibilis Dei, etc. Judæos vero, cum dicit : Si autem tu Judæus cognominaris, et requiescis in lege, etc. Sicut scriptum est quia non est justus quisquam, etc. Hi octo versus neque apud Hebræos, neque apud quemquam reperiuntur interpretum, neque apud ipsos qui exx editionem habent vulgatam : et quæritur a quibusdam cur Apostolus ad Romanos horum facit memoriam: nescientibus de diversis Scripturarum locis, et maxime Psalmorum hos esse textus, et apostolum Paulum B in divinis Scripturis eruditissimum, quod volebat exprimere, hinc inde singulos vel binos versiculos texuisse : sicut omnis pene ad Romanos Epistola de veteri structa est Instrumento, sic et hoc testimonium de Psalmis et Isaia contextum est. Nam duo primi versus: Sepulcrum patens est guttur eorum: Linguis suis dolose agebant quinti psalmi sunt. Illud autem quod sequitur: Venenum aspidum sub labiis eorum, cxxxix psalmi est. Rursumque quod dicitur: Quorum os maledictione et amaritudine pienum est, de nono psalmo sumptum est. Tres autem versiculos qui sequuntur: Veloces pedes eorum, usque, non.cognoverunt, in Isaia propheta reperi. Ultimus autem versus, id est octavus, Non est timor Dei ante oculos eorum, in xxxv psalmi principio est. Illud etiam ne- C cessario ducimus admonendum, quod in nonnullis exemplaribus ea quæ subsequuntur, ex integro inveniuntur posita. In Græcis autem pene omnibus non amplius in xiii psalmo quam usque ad illum versiculum scriptum est: Non est qui saciat bonum, non est usque ad unum. Sed quod dixit Apostolus, quia non est justus quisquam, non est intelligens, non est requirens Deum, non eisdem sermonibus invenietur in psalmo, sed alii permutantur, alii assumuntur, alii relinquuntur, diligentius puto inchoari apostolicam auctoritatem, ut cum Scripturæ testimoniis utendum fuerit, sensum magis ex ea quam verba capiamus: hoc etenim in Evangeliis factum frequenter invenies. In tertio decimo igitur psalmo ita scriptum est : Dominus de cœlo prospexit super filios hominum, ut videret si est intelligens, aut requirens Deum. Et videtur idem sensus servari etiam in eo quod Apostolus posuit : Non est intelligens, non est requirens Deum. Et quod dixerit: Non est justus quisquam, puto, ex eo sumpserit ubi scriptum est: Non est qui faciat bonum, non est usque ad unum. In quo etiam si sermo videtur converti, sensus tamen unus servatur. Non est justus quisquam. Ac si diceret: Non est qui faciat bonum, qui idem sensus est, licet dissimilia verba sint. Explanari autem potest quod dixit: Non est justus quisquam, vel quod ait: Non justificabitur in conspectu ejus omnis vivens, quia donec quis vivit in corpore isto, plene justifi-

vitæ hujus agone discesserit. Unde Ecclesiastes ait (cap. 1v): Et laudavi omnes defunctos qui mortui sunt magis quam vivos qui adhuc vivunt, sed melior super utrosque qui nondum natus est, quia quicunque minor est in regno Dei, major est eo, qui in corpore est.

Non est intelligens, non est requirens Deum. Quia non intelligit, non requirit; sive ideo non intelligit, quia non requirit, Deus autem quæritur, cum ejus voluntas inquiritur. Omnes declinaverunt. Non dicitur declinasse, nisi is qui aliquando in via recta stetit, naturæ rationalis opus a Deo factum est, sed qui ab hac ad lævum peccati iter detorsit, merito nunc dicitur declinasse, sicut Adam de paradisi via recta ad pravas semitas declinavit. Simul. Hoc est Judæi et gentes. Inutiles. Qui inutilia sectantur. Non est qui faciat bonum. Si non est qui faciat bonum, quomodo inferius arguit plebem suam devorantes, et inopum consilium considerantes, plebs enim Dei non erat, si bonum non faciebat. Non est enim qui faciat bonum, hoc est perfectum et integrum bonum. Si autem requiramus qui sit vere bonus, is qui dicit : Ego sum Pastor bonus (Joan. x). Usque ad unum. Vel cum ipso uno potest intelligi, ut nullus hominum excipiatur, vel præter unum, ut accipiatur Dominus Christus, sicut dicimus : Iste ager usque ad mare est, non utique simul computamus et mare. Sepulcrum patens est guttur eorum. Patens autem sepulcrum dicuntur hi qui immunditias suas in propatulo habent. Vel sepulcrum patens est guttur eorum, hoc est, fetore doctrinæ et adulationis suæ contaminans et interficiens audientes. Ideo enim sepulcrum diligenter clauditur, ne adhuc viventibus exhalationis suæ generet pestem. Linguis suis dolose agebant. Dolus est, cum aliud quis lingua loquitur et aliud corde volutat. Venenum aspidum. Sicut morsu serpentis venenum corpus interimit, ita morsus verbi venenati fraude animum necat: bene addidit aspidum, quia horum serpentium pessimum fertur esse venenum. Sub labiis eorum. Hoc est, in corde. Quorum os maledictione et amaritudine plenum est. Non est unius generis maledictio, quidquid enim malo voto dicitur, maledictum appellatur. Amaritudo est contraria dulcedini verborum Dei, maledictioni amaritudo conjungitur, quia ex iracundiæ felle depromitur : per iracundiam enim ac furorem ad maledicendum lingua compellitur. Veloces pedes eorum. Hoc est, impigri ad malum et ad homicidia perpetranda. Pedes hoc loco illos intellige, de quibus dicit Propheta: Mei autem pene moti sunt pedes (Ps. LXXII). Hoc est consilium quo agimus iter vitæ. Ad effundendum sanguinem. Sicut homicida dicitur ille qui corpus ab anima separat, per quam vivificatur; ita etiam verissime vivus ille homicida dicendus est, qui animam a vera vita separat, quod est Deus. Contritio et infelicitas in viis eorum. Illam dicit contritionem, qua peccatores conterere jugum Domini dicuntur, et projicere a cervicibus suis. Infelicitas, qua

miser homo effectus est, etiam infelix, qui cum in A non solum concupiscimus et peccamus, sed etiam honore esset non intellexit, comparatus est jumentis, et similis factus est illis. Et viam pacis non cognoverunt, non est timor Dei ante oculos eorum. In timore Dei omnia conclusit; qui si Dei timorem semper ante oculos habuissent, non utique deliquissent: neque enim audet servus peccare præsente domino; neque quia dicit : Omnes declinaverunt, totam penitus plebem significat, sed hanc partem plebis in qua omnes mali se condiderant : semper enim duo populi sunt in una plebe. Scimus autem quoniam quæcunque lex loquitur, his qui in lege sunt, loquitur. Ne dicerent Judæi hæc in psalmo de gentibus tantum dicta, ostendit quæ in lege dicta sunt, his qui in lege sunt, dici. Quæritur sane quomodo Judæi dixerint non esse Deum, ut in fronte ipsius psalmi legitur: B Dixit insipiens in corde suo, Non est Deus (Ps. XIII), non utique verbo, sed opere: nam quem confitentur se nosse, factis autem negant. Illud autem attendendum quia psalmi sint supplementum legis : idcirco psalmorum testimoniis, quasi auctoritate legali, ad eos confutandos utitur. Ut omne os obstruatur. Non solum gentium, sed et Judæorum, dum non habent unde se glorientur. Et subditus fiat omnis mundus Deo. Dum omnes indigent misericordia Dei, tam Judæi, quam Græci. Aut subditus sit omnis mundus Deo, humili scilicet consessione peccatorum. Quia non justificabitur ex operibus legis omnis caro coram ipso. Opera legis, dicit circumcisionem, et sabbatum, et cæteras cæremonias, quæ non tam ad justitiam, quam ad carnis lætitiam pertinebant : quia per fidem C decrevit Deus justificare homines, non per legem : si qui enim in veteri lege justi erant, non nisi per gratiam justificati sunt. Omnem carnem, omnem hominem dixit, ut est illud: Et videbit omnis caro salutare Dei (Luc. 111). Sed et hoc quod addidit, coram ipso, non otiose accipiendum, quia aliud est justificari coram Deo, aliud coram hominibus, hoc est, ad comparationem aliorum hominum, potest qui emendatius vixerit, justus videri; ad comparationem autem Dei, non solum homo non justificabitur, sed sicut Job dicit: Stellæ autem non sunt mundæ coram ipso (Job. xxv), quæ utique coram nobis mundæ sunt, hoc est, ad comparationem hominum mundæ habentur. Per legem enim cognitio peccati. Non remissio, nec ablatio peccatorum, sed cognitio. Ideo enim per legem quid sit peccatum agnoscitur, quia in oblivionem ierat lex naturæ: ante autem legem, leviora quæque non cognoscebantur esse peccata, id est, quæ aliis non nocebant, ut concupiscentia, et ebrietas, et cætera hujusmodi. Sollicite satis hæc legenda sunt, ut neque lex ab apostolis improbata videatur, neque corum liberum arbitrium sit ablatum. Itaque quatuor istos gradus hominis distinguamus: ante legem, sub lege, sub gratia, sub pace. Ante legem, sequitur concupiscentiam carnis; sub lege, trahitur ab ea; sub gratia, nec sequimur eam, nec trahimur ab ea; in pace, nulla est concupiscentia carnis. Ante ergo legem non pugnamus, quia PATROL. CIII.

approbamus peccata: in lege pugnamus publice, sed vincimur; in gratia pugnamus et vincimus; in pace nulla pugna erit. Joseph in carcerem missus est, licet per calumniam, et pincerna, et pastor Pharaonis causa peccati in carcere trusi sunt, quomodo ergo latebant peccata? Triplex quidem est lex, ita ut prima pars de sacramento divinitatis Dei sit; secunda autem quæ congruit legi naturali, quæ interdicit: tertia vero lex factorum, id est, sabbata, neomeniæ, circumcisio, etc. Hæc est ergo lex naturalis. quæ per Moysen partim roborata est, partim auctoritatem accepit in vitiis cohibendis : itaque lex Moysi peccatum quidem cognitum fecit, non quod lateret, sicut dixi, sed ostendit peccata 'quæ fiunt, non impune futura apud Deum, hoc ergo est quod lex ostendit. Origenes ait de lege : Sicut ipse justitia est, ex quo omnes justi fiunt, et veritas, et vita, ex qua omnes vivunt; ita et ipse lex est, ex qua omnes in lege sunt : veniet ergo ad judicium, non tanquam qui in lege sit, sed tanquam qui lex sit. Quærendum utrum justi sub lege sint; ad quod respondendum: Sicut justi Deo subditi sunt, sicutque Deus lex est, ita quoque sancti legi sunt subjecti : cæteri vero Mosaicæ legi non subduntur, nam et Apostolus ait : Non est justo lex posita. Nunc autem sine lege justitia Dei manisesta est. Justitia Dei est sanctificatio per fidem, et remissio peccatorum. Sine lege. Sabbati scilicet, et circumcisionis, et neomeniæ, et vindictæ: non tamen sine sacramento divinitatis Dei, quippe cum justitia Dei de sacramento Dei sit. Testificati per legem et prophetas. Ideo hoc addidit ne indulgentia peccatorum contra legem videatur, quippe quæ olim in lege promissa est futura esse per adventum Salvatoris. Ideo autem justitia Dei dicta est, quæ videtur esse misericordia, quia de promissione habet originem : et promissio Dei, cum redditur justitia, Dei dicitur. Justitia autem Dei per fidem Jesu Christi in omnes et super omnes qui credunt in eum. In omnes Judæos et Græcos, quantum ad interiores ipsorum animas pertinet. Et super omnes, hoc est, super corpora lavacro sacro baptismatis. Aliter, in omnes Judæos, et super omnes, id est, gentes et gentiles populos. Requirendum sane quare in superioribus dixerit Apostolus, Per legem enim manisestatio peccati, nunc sine lege justitia Dei cognita est. Ad quod dicendum, quia omne quod manifestatur lux est. Peccatum, quia lux non est, non manifestatur, sed agnoscitur : idcirco et in superioribus agnitionem peccati aptius dixerit. Omnes enim peccaverunt. Supple originaliter in Adam, et propriæ voluntatis prævaricantia. Et egent gloria Dei. Id est, gratia Dei, qui non habent suam gloriam, quia creati sunt. Justificati gratis. Hoc est, sine ullis operibus præcedentibus, per baptismum gratis peccata donavit. Per redemptionem. Qua nos redemit suo sanguine de morte, qui per peccatum venditi fueramus, licet sumus nostris alienati ab eo delictis. Christus autem nos redemit, offerens se pro nobis : permisit enim se [morti], non'potuit, omnes quos tenebat, simul com eo dimisit. Quent proposuit. Id est, disposuit Deus propitium se futurum esse humano generi, si credant in sanguine eius se esse liberandos. Ad ostensionem justitiæ suæ. Hoc est, ut promissum suum palam faceret, quo nos a peccatis liberaret, sicut ante promiserat; quod cum implevit, justum se ostenatt:

Propositium propitiatorem Deum: Propierea passus est Christus, at propositum Dei sedatet; quo tandem punfre decreverat peccatores. After sciens Deus propositum voluntatis suæ, quo censuit peccateribus strivenire: tam his qui sunt apud superos, quam his qui inferno detinebantur, utrosque diutissime exspectavit, évacuans sententiam qua justum videtur emnés damiséri; til ostenderet nobis quod olim decréve B rát humanum genus liberare per Christum. In sustentatione. Ad hoc spectaus ut tandem nos liberaret. In Koe tempore. Gratise videlicet Novi Testamenti. Sustentatio Bei est, ubi peccator non statim ut peccat, sed secundam quod ibidem dixit Apostolus, per patientiam Dei adducitur ad pænitentiam. Bene videlitet addit, in hoc tempore, præsentis enim sæculi tempore, in sustentatione Dei, est justitia Dei; futur; vero, in retributione. Certum est in omnibus pene locis, Apostoli sensum ex legis et prophetarum manare thesauris. Inquiramus ergo ubi appellationem propitiatorii invenerii, et unde hoc nomen assumpserit. Memini in Exodo lequentem Dominum ad Moysen, el præcipientem quæ oporteret eum facere, prime pardiem mandate arcam, et vectes ejus, atque C annulus per arcæ latera fleri. Poet hæc Fasies, inquit, propitiatorium ex auro puro, duobus cuditis et semis longitudinem ejus, et unum cubitum et semis latitudinem ejus, et facies duo cherubin auren intertornata, et superpones ea per singula latera propitiaterii, et facies ut dus cherubin sint ex duobus lateribus ejus, extendentia alas suas, et obumbrantia super propiliatorium, et favies contra se super propiliatorium; et impones propiliatorium super arcam, et in aream mittes testimonia que dabo, et innotescam tibi; inde et loquar ad te desursum super propitiatorium inter medium duorum cherubin, que sunt super arcam testamenti, secundum omnia que præcipiam tibi ad filios Israel (Exod. xxv). Evidenter apparet quod nomen propitiatorii Apostolus in his locis inventum, D in suis nunc litteris posuit. Potest autem arca testamenti, sancta ejus caro, in qua beata hæc anima collocatur, intelligi, habens in se testimonia Dei, que intelligentur Christi. Sed et quod latitudo ejus unum et dimidium cubitum habere memoratur, propheta quidem admirandæ ac singularis vocationis describitur, non tamen ex toto in dualent numerum, qui interdum etiam pre immundis ponitur, corruisse : quantifis étilm carnem naturæ susciperet, ex incontaminata tamen virgine assumpsit, et casta sancti Spiritus operatione: propterea ergo Apostolus de mediatore disserens, evidenter distinctione signavit, dicens: Mediator Dei et hominum, homo Christus

nesciente diabolo; sed quia virtutem ejus [superare] A Jesus, que sollices mediatorem non ad deltatem Christly sed humanitatem referendum doceret: Longitudo ergo ejus ponitur et latitudo : longitudo Mad significat, quod tendit ad Deum Trinitatique sociatur; latitudo, quod inter homines; qui latam spatiosamqué viam incedere solent, conversatur : et ideo mediatoris recte nomine nuncupatur, quia, in dixi, anima hæc sancta, media quædam fdit inter divinitatem Trinitatis et fragilitatem humanilialis : cherubim plenitudo scientiarum, sicut de Christo dicit Apostolus: In quo sunt omnes thesauri saplentiæ et scientiæ. Sed et illud observa guod non dixit. Cherub unum ex latere dextro, et Cherub aliud ex latere sinistro; sed ait, Cherub unum ex latere hoc, et Cherub aliud ex latere altero, utostenderet in illo propitiatorio, hoc est in anima Christi, sinistrum nihit fuisse : factes uttoque contra se invicem, super hanc beatam animam: Cherubim vero kabere dicitur, per quod consors ei, et consonum a filito Del et Spiritu sancto sensus divinitatis infunditur. Quem proposuit Deus, etc. Magis de anima Jesu quam de Deltate dictum sentitur: propostiil enim intelligitur, quasi prius posuit, hoc est, priusquam esset : quod énim est, ponitur; quod nondum est, proponitur : non ergo convenit de eo qui semper èrat, id est, de Verbo Dei dici, quod propositus erat, sed de anima ejus.

Ubi est ergo gloriatio tud? Reddita ratione, ad Judæos loquitur qui agent sub lege, quod sine causa gloriantur, blandientes sibi de lege, propterea quod sint genus Abrahæ, aut quod præcepta Dei receperunt per Moysen. Ubi est ergo gloriațio tua, în qua gloriabaris te operibus meruisse justitiam? per quam legem, subaudis, and xovod. Excluse est. Exclusa est gloriatio Judaica, non per legem operum, sed per legem fidei, quæ est in Christo. Ubi est ergo gloriatio tua? tanguam interrogantis sermone dixerat Apostolus, et ad hæc ipse respondet; Exclusa est. Et rursum quasi ipse interroget, ait : Per quam legem? Operum? et respondet sibi ipsi:

Non, sed per legem fidei. În præsenti loco duarum legum facit iterum mentionem, et dicit legem operum, et legem fidei. Considera etiam ipse qui legis. utrum ad legem Moysi, et legem naturalem sermo hic debeat inclinari, ad legem litteræ, et ad legem spiritus : gloriationem vero talem dicit, qualis erat illa Pharisæi, dicentis: Deus, gratias tibi ago, quia non sum sicut cateri homines, raptores, injusti, adulteri, sicut publicanus iste. Hæc fortassis vere dixit, sed secundum Domini sententiam, morbo jactantiæ corruptus, non descendit fustificatus e templo. Talis ergo gloriatio, quæ veniebat ex operibus legis, excluditur, quæ non habet humilitatem crucis Christi, in qua gloriatur, qui dicit : Mihi autem absit gloriari, nisi in cruce Domini nostri Jesu Chtisti, pet quem mihi mundus crucifixus est, et ego mundo. Arbitramut enim justificati hominem per fidem, etc. Sine quibus operibus legis Apostolus justificari hominem per fidem dixisse credendus est? scilicet circumcisionis, et sabbati, et cæterorum hujusmodi, non absque justifice operibus, de quibus beatus Jacobus A dicitur nasci, et non ex muliere. Legem ergo destrui dixit : Fides sine operibas mortua est : Hic autem de illo dicit, quia ad Christum veniens, sola, cum credit, side salvatur, Addendo autem, sine operibus legis, ostendit esse etiam gratiæ opera, sine quibus mortua est fides. Quomodo justificatur homo sine operibus legis? Credit aliquis, percipit sidel sacramenta, et mortuus est : defuit illi operandi tempus, plane dicimus justificatum, credentem in eum qui iustifical impium : ergo iste justificatus, et operatus non est. Impletur sententia Apostoli, dicentis: Arbitramur justificatt hominem per fidem sine operibus legis, ut latro, qui cum Christo crucifixus credidit, et justificatus est. Potest ergo homo justificari ex fide sine operibus legis, cum fides per dilectionem operetur in corde, etiamsi foris non exit in opere. For- B litteria formatam in lapidibue, factum est in gloria, tassis autem hæc aliquis audiens, resolvatur, et bene agendi negligentiam áscipiát : siquidem ad justificandum sola fides sufficiat. Ad quem dicemus, quia post justificationem si infuste quis agat, sine dubio justificationis gratiam sprevit, neque enim ob hoc quis accipit veniam peccatorum, ut rursum sibi putet peccandi licentiam datam : indulgentia namque non futurorum, sed præteritorum criminum datur. Quoniani quidem unus Deus, etc. Id est, Judicos credentes per præputium, gentes vero justificatas per fidem Christi significat, id ipsum est ex fide, et per Adem: sed Scripturarum mos hic est ut in eisdem causis malit mutare quam repetere sermonem, sieut in Davide seriptum est : Propter Abraham seroum tuum, et Isaac difectum a te (Ps. crv). Non mihi vi- G detur superflua cumino haberi ista præpositionis nunc commutatio : invenimus enim ab eo in alia locis differentiam distinctionis hujus esse necessario observatam, sieut de Deo logaitur: Quosiam ex ipes, et per ipsum, et in ipso sacta sunt omnia. El non solum apostolus Paulus harum distinctionum observantlas tenet, sed et Joannes, qui eum de Verbe Dei dicat : Quod omnia per ipsum facta sunt (Joan. 1), vitam non ipsum, sed in ipso factam esse testatur dicens: Quod factum est in ipso vita est. Et quod ait, ex ipso, primo creationis omnium, et hoc ipsum quod que sunt ex Dec esse corperunt, significantiam dedit. Per ipsum, quod ea quæ prius facta fuerant, reguntur et dispensantur per eum, a que subsistendi initiam trahant. In ipso, quod hi qui jam correcti et emendati sunt, in ipsius perfectione consistant. Potest et in presenti loco talls quadam observari differentia, at eireumeisio, quæ velut loco primo et ordino justificatur, ex fide, et non per fidem justificata memoretur; præputium vero, quod secundo loco ad justificationem trahitur, non ex fide, sed per fident justificatur. Puto in ea differentia designari quod soriptum est : Sicut enim mulier es viro, ita et vir per mulierem (I Cor. 11); prime elenim loce vir est, ex que descendere mulier dicitar, et non per virum; secundo vero loco per mulierem vir, quia ministrare quodam modo videatur mulier auctori viro, et ideo per mulierem vir

mus per fidem? Legem ergo, que circumcidi precepit, superfluam judicamus? Absit. Ima stare facimus verum esse quod dixit, legem legi, Testamentum Testamente, circumcisionem circumeisioni, successuram. Quemode vero se legem confirmare prementiat, qui in superioribus dixit quia nen justificabitur omnis care ex eperibus legis? Et Salvator in Evan golio dixit s-quia Moyses de me scripsit. Qui ergo non credit Christo, legem destruit? legenque con firmat, qui credit in Christam. Sed non est pretereundum quod contraria sibi actibere videtar Anostolus cum in præsenti quidem dicit non destruere se legent, sed confirmare : in secunda vero ad Corinthics its scribit: Qued si ministerium mortie inita ut non possent filii kergel in facien Maysi respicere, propter glariam vultue ejus qua destruitur, quomode non magde ministerium spiritus mit in glorio? etc. (H Cor. m). Non est idem qued dixit, legem destrutume, et lex destruiter. Paulus orgo ip præsenti loca hoc produntiat, quod legem isse non destruat : nam eter destruitur len per cam, que supereminet gloriam, nea per Paulum, neque per alium aliquem sanctorum destruitur. Unde et ipse Domimus dicebat : Non veni salvere legem, seel adimplate (Matth. v). Nullus ergo sanctorum, neque Dominut ipoe destruit logein, sen gléria ejus temporalis ét præleriens, a glerie ælerne et permanente destruitut se superatus. Rain en computatione unijoria gloridi, que in Christo est, obtegi et chucurari cam gloriam, que in lege est, dicit.

#### CAPUT IV.

Quité engle intentione dicemus Abraham patrom nostrum secundimi surnem? Revocat illes ad caput circumcialania, ut quod ab initia constiturit; id habeatur in toto. Illud pratereundum minime videtust quied patrom mostrum secundum carbom vocavit Abraham: gentlum etenim pater Abraham seeundum fidem, non secundum carnem videter: Si enim Abraham en operibus legis justificatus est, habet gleriam, sed non apud Deum. Hoc proposuit sibi: mash Abraham ez fide justificatus est, quod nulli dubbium est; sed quod gui legent servant, sive Meysi, sive naturæ, justifleantur að præsens, med rei fiums præsenti judicio. Ideo alt : si Abraham ex operibas logis justificatus est, non spind Deum habet gloriam : quod qui fecerit legem vivet in ea, id est, non morietur ut reus, nec tamen meritum ex hoe habebit apud Deum. Quare meritum apud Doum habet Abraham, sed fidei causa. Com superius doas proposuerat leges, quarum unam operum, aliam fidei appellavit, per quam legem Adel excludi glorificationem dicit corum qui in legis speribus glorianter, et prenontiaverk fide justificari hominem sine openibus legis, consequenter nune, ut here de Scripturis asserantur, Abrahæ producit exemplum, et dicit : Quia Abraham ei ex operibus legts justificatus est, habet gloriam, sed non apud Deum: quod quidem sine arte

dialectica disserit : nam si is qui ex operibus non A introducens, quam prius fuerat malorum, tegere habet gloriam apud Deum: Abraham autem constat habere gloriam apud Deum, non ergo Abraham ex operibus legis justificatus est. Per omnem itaque hunc textum Apostolus hoc videtur dicere quod duz quædam sint justificationes, quarum unam ex operibus nominat, aliam vero ex fide; et aliam quidem quæ ex operibus est, dicit habere quidem gloriam, sed in semetipsa, non apud Deum: ut pote apud inspicientem corda hominum, et scientem qui credit in occulto, et qui non credit. Et ideo merito apud solum Deum habet gloriam, qui affectum sidei cjus pervidet in occultis.

Quid enim Scriptura dicit? Ac si diceret, Interrogemus Scripturam. Credidit Abraham Deo. Hic sermo ex Genesi sumitur, ubi non Abraham, sed B Abram dicit ad Deum: Quoniam non dedisti mihi semen, hic vernaculus meus hæreditabit me. Et dixit Dominus ad eum : Respice ad cælum, et numera stellas, si potueris dinumerare eas, et ait ad eum: Sic erit semen tuum. Et credidit Abraham Deo, et reputatum est ei ad justitiam (Gen. xv). Ei autem qui operatur merces secundum gratiam. Quia non illi gratis donatur justificatio, sed merces redditur operum pristinorum. Et vero qui non operatur. Convertentem impium per solam fidem justificat Deus, non per opera bona, quæ non habuit prius, alioquin per impietatis opera fuerat puniendus. Hoc dicit quia sine operibus legis credenti impio in Christum, reputatur fides ejus ad justitiam, sicut Abrahæ: et hoc justum est. Credere autem non . C voluntatis est: neque enim potest cogi ad id quod manifestum non est, sed invitatur. Quamobrem assentientibus præmiis afficiendus est, sicut et Abraham, qui quod non vidit, credidit.

Secundum propositum gratiæ Dei. Id est, quo gratis proposuit per solam fidem dimittere peccata. Sicut David dicit, Beatitudo hominis, etc. Beatitudinem hominis, remissionem peccatorum per fidem appellat: magna beatitudo est, sine labore legis et poenitentiæ, Dei gratiam sola fide promereri. Initium justificari a Deo, fides est qui [quæ] credit in justificantem, et hæc sides cum justificata suerit, tanquam radix imbre suscepto hæret in animæ solo, ut cum per legem Dei excoli cœperit, rursum in Non ergo ex operibus radix justitiæ, sed ex radice justitize fructus operum crescit: illa scilicet radice justitiæ, cni Deus acceptam fert justitiam sine operibus. Beati quorum remissæ sunt iniquitates. Quod remittitur, non tenetur, et quod tegitur, non apparet, et idcirco minime imputatur. Vide si potest iste ordo in anima una eademque intelligi, ut quia initium est conversionis anime, mala derelinquere, propter hoc iniquitatum remissionem mereatur accipere. Cum autem cœperit bona facere, velut singula quæque quæ præcesserant mala bonis recentibus obtegens, et abundantiorem bonorum numerum

Non videtur redundare.

peccata dicatur. Ubi vero jam ad perfectum venerit, ita ut omnis radix de ea malitiæ penitus amputetur, ibi jam summa perfectæ beatitudinis promittatur, cum nullum possit Dominus imputare peccatum. Iniquitas sane a peccato hanc habet differentiam, quod iniquitas in his dicitur quæ contra legem committuntur : unde et Græcus sermo evopiær appellat iniquitatem, hoc est, quod committitur contra legem: peccatum vero etiam illud, si contra quod natura docet, et conscientia arguit, delinquatur. Beatitudo ergo hæc. Id est, remissio peccatorum per fidem. In circumcisione manet tantum, an etiam in præputio? Ac si aperte diceret: In utrisque manet, quia tribus legibus hæc beatitudo ascribitur, vult istam beatitudinem tribus temporibus designare, naturæ, circumcisionis, Christianitatis. Dicimus enim. Hoc cst, sensu legis loquimur. Reputata est fides Abrahæ ad justitiam. Omnes enim confitemur et consentimus, ut quod ratio de Abraham invenerit, hoc de cæteris observemus. Ab origine incipit, ut omnem tergiversationem cavillationis excludat, quæ quia a capite excluditur, non habet unde incipiat facere quæstionem. Quomodo ergo deputata est, in circumcisione, an in præputio? Hoc est, videamus utrum circumcisio ex justitia, an justitia ex circumcisione sit nata. Et signum accepit circumcisionis. Ne dicerent ergo, Superflue circumcisus est, signum ait esse justitiæ, non augmentum.

Signaculum accepit justitiæ. Illius quam præputil fides meruit : tam enim perfecta fuit et pretiosa. ut signaculum mereretur : semper enim res plena signatur. Sive ut ostenderet quia justus et fidelis esset, qui dolorem sibi mandato Dei non dubitavit inferre, non putans esse superfluum, quod a scientiarum Domino jubebatur : sicut nec parricidium credidit impium, quod fons præceperat pietatis. Profundam in his Pauli sapientiam contemplamur: fortassis enim aliquibus eumdem sermonem dicere videretur, id est, signum et signaculum : sed mihi uterque sermo multam inter se videtur habere differentiam. Signum namque dicitur, cum per hoc quod videtur, aliud aliquid indicatur : sicuti, verbi gratia, de ipso Domino in Evangelio dicitur: Eccs hic positus est in ruinam, et in resurrectionem multoeam surgunt rami, qui fructus operum ferant. D rum, et in signum cui contradicetur (Luc. 11): contradicebatur enim, in quo Christus venerat, quia aliud in eo videbatur, et aliud intelligebatur. Caro cernebatur, et Deus credebatur. Sic ergo accepit Abraham signum, et quod esset signum in consequentibus dicit : circumcisionis, inquit, et ostendit quia carnalis tunc illa circumcisio, signum erat spiritualis circumcisionis, quæ non in carne succipitur, sed in corde. Quod vero dixit, signaculum, ita intelligendum puto : signaculum dicitur quoc alicui rei servandæ pro tempore custodiæ ponitur: quomodo alius, nisi ipse qui impressit, debeat resignare. Per istud enim signaculum, ut exponit

Apostolus, justitia fidei, quam in præputio positus A enim lex factorum, id est, observatio sabbatorum, Abraham accipere meruit, judicatur et pater esse multarum gentium. Et ut adhuc apertius de signo et signaculo disseramus, cum signum sit, ut diximus, ubi indicatur aliquid per hoc quod videtur; signaculum vero, ubi clauditur aliquid et non patet: potest etiam ita intelligi quod mysteria in lege et patriarchis adumbrantur, hujusmodique erant, quæ et signis indicanda essent, consignaculis observanda. Quod ergo signis indicanda erant, in his qui credebant ex gentibus, signum accepisse dicitur Abraham. Quod vero his ex circumcisione non erant credituri, observanda erant et obtegenda, signaculum accepisse dicitur, quod signaculum utique illo in tempore designabitur, cum in novissimis diebus postquam plenitudo gentium introierit, omnis B Deum. Recte attendit ex sua interpretatione Apo-Israel salvus siet : idcirco ante Ahraham justisicatur in fide, dum adhuc circumcisus esset, et postea circumciditar, ut ostenderetur primo pater futurus multarum gentium, et postea eorum qui ex circumcisione credituri sunt : neque enim hi qui secundum carnem nascuntur ex Abraham, filii Abraham dicendi sunt, nisi fidem et opera Abraham habeant: efficitur ergo utriusque generis pater. Non enim per legem promissio. Quia promissio quæ facta est Abraham, non ex Moysi lege constiterat : ante enim quam Moyses legislator existeret, Dominus Abrahæ dixit: Benedicentur in te omnes tribus terræ, hoc est, hæredem tactum esse totius mundi. Ut hæres esset mundi. Sive ut in semine ejus, quod est Christus, benedicerentur omnes gentes, quæ sunt datæ illi in C hæreditatem a Patre : sive ut cum eo recumbant gentes in regno coelorum. Si enim qui ex lege hætedes sunt. Si illi soli, ut vos vultis, circumcisi hæredes sunt, non implevit Deus promissum Abrahæ, ut pater esset multarum gentium : et si ita est, jam videbitur Deo sine causa credidisse. Illud etiam sciendum quod sicut non ex lege Moysi promissio facta est ad Abraham, ita nec per legem naturæ, sed per legem fidei justificari promeruit. Quamvis enim lex naturæ de bono et malo testimonium reddat, secundum judicium conscientiæ, tamen legi sidei non potest exæquari, qua Deo credidit Abraham, et justificari meruit, atque amicus Dei appellari. Lex enim iram operatur. Ut penitus ostendat non posset justificari hominem per legem, sed, sicut ante ponit, per fidem. Non ira ergo lex est, sed iram operatur peccanti, id est pænam non agnoscit, sed vindicat: pœna vero per iram generatur, ira autem nascitur ex peccato. Vel: Lex enim iram operatur, quia lex non donat peccata, sed damnat; et ideo non potes omnes gentes filios Abraham facere, qui secundum quod omnes sub peccato inventi sunt, omnes erant utique puniendi : fldes autem, dimissis per gratiam peccatis, omnes credentes filios efficit Abrahæ. Ubi enim non est lex, nec prævaricatio. Hoc est, sublatis reis de potestate legis, data venia, prævaricatio nulla est: justificati enim sunt qui per prævaricationem legis fuerant peccatores; cessat

neomeniarum, circumcisionis, escarum discretio, animalis mortui sanguis, mustelæ observatio. Non omnem prævaricationem generaliter in hoc loco annuntiat appellatam, sed ejus qui in lege positus deliquerit, ut gravius delictum videatur ejus qui per legem prohibitus peccat, quam ejus qui nulla lege fuerit commonitus. Ideo autem ex fide. Subauditur, hæredes sunt. Ut secundum gratiam firma sit promissio. Firma esse non potest omni homini ex omni gente promissio, nisi fuerit ex fide, quia origo promissionis ex side est, non ex lege, quia qui sub lege sunt, rei sunt : promissio autem reis dari non potest. Quia patrem multarum gentium posui te. Hoc est, non tantum unius generis Israelis. Ante stolus ante Deum. Cui credidisti. Hoc est, pater positus est multarum gentium, ante Deum cui credidit. Aliter, ut unum Deum doceat omnium, loquitur ad gentiles, Abraham justificatum esse ante Deum, in quem gentes credunt, ut sit talis sensus, cui credidisti, o gentilis popule: qui vivificat mortuos, hic mortuos ad generandum ducit, ut præsenti causæ conveniat. Hoc dicto ad fidem Abrahæ gentes invitat, qui cum esset in præputio, credens Deo justificatus est cum sua conjuge : cum enim essent senes ambo, revixerunt ita, ut non diffideret habiturum se ex Sara filium, quam sterilem sciebat, in qua jam fluxus muliebrium naturæ defecerat. Et vocavit ea. Id est, viscera muliebria, quæ non sunt fecunda scilicet. Tanquam ea. Hoc est, viscera. Que sunt. Partu videlicet secunda, ut Cethura suit: quamvis in principio creandi vocaverat quæ non erant, et statim esse cœperunt, tamen hic quia jam non erant, eis tempora generandi vocavit.

Qui contra spem in spem credidit. Contra spem naturæ erat ut centum annorum homo ex muliere æque jam fessa, quæ etiam in juventute sterilis fuisset, semen suum sicut stellas cœli et arenam maris crederet esse futurum. Cum non spem habet generandi Abraham, credit Deo, sperans contra spem generare se, sciens omnia posse Deum. Item secundum alios. Qui vivificat mortuos. Idest peccatores, qui secundum interiorem hominem mortui sunt.

Et vocavit ea. Hoc est, genera gentium, ut sint in side. Tanquam ea quæ sunt. Id est, tanquam patriarchas, et prophetas, et apostolos, qui sunt in side perfecta, constituit.

Non consideravit corpus suum emortuum." Nihil naturæ considerat fides, quia omnipotentem novit eum qui dixit. Quæritur quomodo Abraham emortuo corpore de Cethura filios genuerit, qui de Sara ante non potuit. Idcirco ergo de Sara non genuit, quia vetusta erat et sterilis : in illa vero quasi in juvene cursu naturæ facile potuit generare. Sic solvi solet et ista quæstio: Quod de Cethura postea genuit Abraham filios, quia donum gignendi quod a Domino accepit, etiam post obitum Sara uxoris mansit. Item Ambrosius: Non consideravit corpus

mitatem, ut Dei promissionem et gratiam sine aliqua ambiguitate suscipiant, securi exemplo Abrahæ. Quomodo is videbitur emortui corporis, qui multo senior effectus quam tunc erat, et uxorem accipere, et sex liberos procreare possit? Itaque dicamus Abraham non infirmitatis emortuum, sed secundum illam virtutem sanctorum, fuit in illo mortificatio etiam membrorum, nam non incitabatur luxuria, non urebatur libidine : hoc idem erat et in Sara, quia defecerant muliebria. Non erat in illa lascivia mulieris, aut incontinentiæ solutio, neque in usum libidinis præcipitabantur inviti. Sed et tu si mortificas membra tua, quæ sunt super terram : si abjecto omni fervore libidinis, emortuum corpus serves, ct nullis obnoxium vitiis, potes generare Isaac, B dicit : Discite a me, quia mitis sum, et humilis corde quod est gaudium. Et hic est primus fructus spiritus, potest semen tuum et opera ascendere in cœlum, et efficeré operà lucis, et stellarum fulgori splendorique conférri, ut cum dies resurrectionis adfoerit, tanquam stella differas in claritate. Amplius adhuc dico, potes, si tam purus mente, tam sanctus corpore, tam immaculatus actibus fueris, etiam ipsum generare Christum, secundum illum qui dicebat : Filioli mei quos iteram patturio, donéc formetur Christus in vobis (Gal. 1V); et sicut ipse Dominus dicit : Qui fecerit voluntatem Patris mei, qui in coelis est, hic est mens frater, soror et mater.

Non hæsit diffidentia. Nec de senectute possibilitatis nec de magnitudine promissionis dubitavit : née enim fides habet meritum, cum humana ratio C probèt experimentum.

Bans gioriam Deo. Tanquam de percepto dono gratias agens. Non est untem scriptum propter ipsum tantum. Hoe est, non ut ejus fidem solam sciremus, sed ut eius quasi patris imitemur exemplum, quià si nos ita credamus Deo ut ille credidit, etiam nobis reputabitur fides ad justitium. Hoc modo compétenter videbitur habita comparatio fidei Abraham, et corum qui credunt in eum. Qui suscitavit Jesum Christum. Quita quod ille futurum credidit, sicut de eo Bommus dicit: Quia Abraham pater vester exsultavit; ut videret diem meum, et vidit, et gavisas est (Joan. viii), a nobis creditur factum. Qui traditus est propter delicta nostra. Ut estendat quod ea pro quibus Christus traditus est, etiam nos abhorrere debemus et D ablicere: quomodo enim alienum nobis et inimicum ductur omne peccatum, pro quo Redemptor noster traditus memoratur in mortem? Resurrexit propter pastificationem nostrum. Justificat Christus eos tantummodo, qui novam vitam exemplo resurrectionis ipsius susceperunt; et vetusta injustitiæ atque iniquitatis indementa, velut causam mortis, abjiciunt.

#### CAPUT V.

Justificati igitur ex fide pacem habemus ad Deum, per Dominum nostrum Jesum Christum. Pertractata causa, quia nemo eorum ex operibus justificatus sit, sed omnes ex fide, quod exemplo Abraham probat, pacem habere eos hortatur ad Deum. Tunc magis in

suum emorluum : hortatur gentes ad hanc fidei fir- A pacem Dei venimus, quando adversus diabolum persistimus, et quando adversum carnis vitia dimicamus. Et quia Dominus Jesus hujus gratiæ minister est, per ipsum pacificati sumus Deo.

> Per quem accessum habemus per fidem in graliam istam. Hoc est, per quem accesserimus prope, qui eramus longe. Quomodo accessum habeamus per Dominum nostrum Jesum Christum, ipse Salvator ait: Ego sum ostium, nemo venit ad Patrem, nisi per me (Joan. x). Sed videamus quale est ostium, ut sciamus quales esse debeant qui intrant per ipsum, et accessum habent ad gratiam. Istud ostium veritas est: et si ostium veritas, non possunt introire mendaces. Et rursum: istud ostium justitia est, et per ostium justitiæ non ingrediuntur injusti. Istud ostium (Math. x1). Per ostium ergo humilitatis et mansuetudinis, nec iracundus ingreditur, nec superbus.

> In qua stamus. Ideo dixit stantes, quia jacuimus prius. Et gloriamur in spe gloriæ filjorum Dei. Gloriamur nos sperare gloriam filiorum Dei, qua justi fulgebunt sicut sol in regno Patris eorum (Matth. xiii), et erunt sicut angeli Dei in cœlo. Movet me cur non dixerit se gloriari in gloria Dei, sed in spe gloriæ Dei, in quo deesse quidem aliquid elocutionis videtur, ita ut subaudiri debeat, in spe videndæ gloriæ Dei. Non solum autem hoc, sed et gloriamur in tribulationibus. Non solum in glöriæ spe, sed etiam in saluberrimis tribulationibus gloriamur, in magnitudinem præmiorum sperantes, sicul Jacobus ait: Omne gaudium existimate, cum in tentationes varias incideritis (Jacob. 1). Unde et optare debemus aliquid pati pro nomine Domini, ut acquiramus de tribulatione finienda præmium infinitum: considerato enim præmio, nullum possumus condignum æstimare laborem. Habemus ergo unde glorlemur: magna enim gloria est de imis ad summa crescere, et de nihilo ad maxima pervenire, de limo ad cœlum, et de servitute ad regnum: si tamen omni seculi gloria et jucunditate contempta, in illo solo, quod nobis promittitur, gloriemur: et si hoc l'eceris, tale est, quale si quis, nummo plumbeo contempto, gemmam regiam consequatur. Quanquam nec sic sit digna comparatio, quia his quamvis pretium distet, manet utrisqué comparatio: ibi vero incorruptibilibus corruptibilia, et æternis caduca comparantur: Scientes quod tribulatio patientiam operatur. Hoc est, tribulationem patientiam operari, si tribulatio ipsa motum non patiatur infirmitatis, aut dubitationis.

> Patientia enim probationem. Quia palientia si talis fuerit, qualem dixit, firma videbitur probatio, unde Salomon ait: Vasa figuli probat fornax, et homines justos tentatio (Eccli. xxvn).

> Probatio autem spem. Spes yero quia probatur, videtur nec immerito dici : dignus enim scitur accepturus remunerationem in regno Dei. Tribulatio sanctorum proprie est, impiorum vero et injustorum flagella appellantur: Denique in psalmo sic dicit. Multæ tribulationes justorum (Psal. XXXIII). De istis

Spes autem non confundit. Spes inturorum onnem confusionem expellit, unde probatur non habere fidom, qui in presceptis confunditur. Spes non confundit, dum stolti nos at habetes a parlidit judi-CARNUT.

Quia charitas Dei diffusa est in cordibas nestrie per Spiritum sanctum, qui datus est nobie. Magnitude beneficierum expitat in se magnitudinem charitatis. que confundi et timere non nevit. Illud considerandum mihi videtur, utrumng his charitetem illem dicat, qua nos diligamus fleum, an illam qua diligimur, diffusam esse per Spiritum sanctum in cerdibus nostris: et signidem ille cherites, que Deum diligamus intelligitur, sermo iste assertione non indiget : si vero diffuso Dei charitas in cordibus mastris ista potius intelligenda sit, qua diligimur a Deo, certum est quod velut gymmum et maximum donum sancti Spiritus charitatem sonat, qua veint minnere prius suscepte, per due from diligere possimus Deum, qued diligianur a Dee, per Spiritum senctum qui datus est nabis. Quamodo nos diligat Deus, ex hec cognoscimus, quia non solum nobis per filii sui mortem pecasta dimisit, sed et Spiritum sanctum nobis dedit, qui jam ostendat gloriam futurorum. Utquid snim Christus, adhuc cum infirmi essemus, secundum tempus pra impiis mortuus est? Utquid indobite pro pobis mortus est, nici ut manifestaret snam charitatem? cum adhue peccatorum et scelerum languoribus premeremur. Secundum tenuns. Sive quie in ultimo mundi tempore passus est, sive ad tridui tempus, ut prædicatur, mortuus est. Ad tempus esim mortuus est, qui tertia die resurrexit a mortuis. Apud homings mori visus est, cum apud inferos vivus infermi claustra confringeret patestate virtulis suæ.

Vie enies pro justo quis moritur. Ideirco admiranda est passio Salvatoris pro impiis, cum six pro justo quis pooritur. Forte andeat quis mori pro junto. Aut forte non audest, quit ambigue dicendum est. Sed ut hoc (acilius intelligatar, cogitemus fieri posse, verbi gratia, ut aliquis piissimus filius pro charissimo proque bono genitore, seu fratre, vel amico quolibet vitam suam effectu charitatis morti objiciat: pre impie vero, proque inimico, nullus animam suam tradit, nisi ille solus qui est fons summæ charitatis, bonus autem ipse est, quia et justus, dicit cuim alibi: Handatum justum, et sanctum, et komun. Commendat autem suam charitatem Deus in nobis. Hec act, dum inimicis benevolus est, et mittit eum qui selvos faciet cos, cum utique non merentur. In sanguine ipsius. Id est, non in brutorum apimelium sanguine secondum veterem legem. Si enim cum inimici essemus reconciliati sumus Deo per mortem Filii ejus, multo magis reconciliati salvi erimus in vita ipsius. Si per mortem Christi salvati sumus Deo. quanto magis in ejus vita glorificabimur, si cam fuerimus imitati, qui si ut reconciliaret nos sibi Deus, Filium morti tradidit, quanto magis reconciliatos

autom ait : Multa fagolla pescatorum (Paal. xxxi). A salvos faciet in vita hosius, cum rodurrezit a mortuis! quia sicut mort ojus a diabolo nos cripuit, ita vita de die fudicii esterna enorte nos liberabit: item pro persecutoribus Filium mori permisit, quid faciet pro justificatis, vivi servet cos ab ira vantura? Non solans instern hoe. Id est, non solum nobis per Christum divine glorie, sicut dicit Januaes apostolus; Nondum apparuit quid crimus, spimus quoniam cum apparuerit, similas ei erimus (Joan. 211). Per quem nunc reconciliationem accepianas. Ut qui nequentes Adam, discenseramens a Dec. per Christum reconciliemur Dee. Reconciliatio autem Dei est, sum ejus ira finitur, Nam quemadmodum per unum kominem in hunc mundum intravit peccatum, etc. Gum supra aperulsset arcena secreta mysterii, quod cum inimici essemus Dee per mortem Filii ejus reconciliati sumus: nunc et causes our inimici fuerimus, vel cur morte Filii Dei indiguerit ista reconciliatio, consequenter exponit, ut intucutes quanta nobis prustiterit Deus, et Dominus Jesus, imo at quenta pre nobis pertuletit, radicate erga cum fide, et insepenabili charitate teneamur. Hie cum dixerit, Siont per unum hominem peccatum in hunc mandom intravit, et per neccatum mors, et its in omnes homines pertransivit, cur non netulit at diceret, verbi gratie, Ita et per maum hominent justitie intravit in hune mundum, of per justitiam vita, et sic in omnes homines vita partransiit, in quo omnes vivificati sunt? Hec enim videbatur propositi eloquii sensus expetere. Tamen propter negligentiores quasque, se forte resolvi possent, si audirent gued sicut more in omnes homines per neccatum, ita et ja omnes pertransivit vita per Christum, consideravit palam hæc et publice non debere dici: simul et ostandens illul quod etiam per hominem Christum, justitia introivit in hunc mundum, boc est, in terrenos homines, et per justitiam vita, et pertransivit in ownes howines, tamon non in presenti statim contingers, net otiosis accident, and his qui multo tempore pulsant que clausa sunt, et considerant que abecondita sunt. Sed huic Origenis expectioni occurrit illud quad alibi Apostolus ait: Sicre in Adam ownes moriunger, its at in Christo omnes vivificantur (I Cor. xv); nam ibi et publice hape Salvatoris gratiam, give proce gratic manifesticaime pressicat. Nee propter negligentiores quosque immennitatem gratice voce defective netiget. Mihi itaque videtur quod in hoc apostolico eloquio nullus defectus inest, sed analogica guædam similitude elucescit. Cum itaque superius nos inimicos Deo fuisse dixerat, nunc modum et causam ipsius inimicitiæ ostendit, dicens: nam quemedmodum per saum hominem in hunc mundum peccentum introivit, pamons videlicet primitus homines mordens, et par peocatum mors: sequitur analogica similitudo, et ita in omnes homines pertransiisse. In quo notandum, quod ibi et conjunctio vacat, sicut in multis locis, et in apostolicis dictis hoe seepe comperies. † Disputamus per quem in mundum introivit peccatum, ubi si requiretur exemplum imitationis, diabolus invenitur, si

contagium generationis, Adam. Proinde dicens Apo- A linquebant. Quo facto gaudebat Satanas, quod causa stolus: Per unum hominem peccatum intravit in mundum, non imitationem, sed generationem volebat intelligi : sicut enim a muliere initium peccati fuit, sic et initium generationis a viro est : prior enim vir seminat, ut femina pariat. Ideo per unum hominem peccatum in hunc mundum intravit, et per peccatum mors, et ita in omnes homines pertransiit. Utrum peccatum, an mors, an utrumque per omnes homines pertransiisse dictum sit videtur ambiguum. Sed quod horum sit, res ipsa tam aperta demonstrat: nam si non pertransisset peccatum, non omnis homo cum lege peccati, quæ in membris, nasceretur : si mors non pertransisset, non omnes homines quantum ad istam conditionem mortalium pertinet morerentur. omnes originali peccato infantes, immunes esse non possunt, nisi ab ejus reatu per Christi baptismum resolvantur. Manifestum est in Adam omnes peccasse, ipse enim per peccatum corruptus, omnes quos generavit nati sunt sub peccato. Usque enim ad legem peccatum in hoc mundo fuit. Hoc dictum est, non quia deinceps in nemine fuit, sed quia non poterat per litteram legis auferri quod solo poterat spiritu gratiæ. Peccatum autem non deputabatur cum lex non esset. Quasi ante legem peccatum non fuerit, nec reputatum fuerit, antequam lex daretur Moysi, cum legamus et Cain et Lamech reputatum esse peccatum. Et ne per singulos immoremur, in tantum pro peccatis hominum exacerbatum esse Deum, ut diluvium mundo introduceret. Et rursum Sodomitas C igneus imber et sulphurea flamma vastaverat. Quomodo in vindictis talibus negabitur reputatum fuisse peccatum? Putabant se homines apud Deum impune peccare, sed non apud homines. Nec enim naturalis lex penitus obtorpuerat : quia non ignorabant quia quod sibi nolebant fieri, aliis facere non debebant. Non ergo lex naturalis apud Deum reos facere putabatur: ignorabatur enim Deus, qui judicaturus genus humanum, ac per hoc non imputabatur peccatum, quasi peccatum esset apud Deum, incuriosum Deum asserentes. At ubi lex data est per Moysen, manifestum est curare Deum res humanas, et non impune futurum his, qui male facientes in præsenti evadunt. Quippe cum Sodoma et Gomorrha per ignem judicatæ sint perire, quod oblivio quidem texerat, Moyses autem ut confirmaret Deum judicem fore, scribendo manifestavit. Lex autem naturalis tres partes habet, cujus prima hæc est, ut agnitus honoretur Creator, nec ejus claritas et majestas alicui de creaturis deputetur. Secunda pars est moralis, hoc est, ut bene vivatur, modestia gubernante. Tertia vero pars ejus est docibilis, ut creatoris Dei, et exemplum mortis cæteris tradatur. Sed regnavit mors ab Adam usque ad Moysen. Quoniam non imputabatur peccatum antequam lex daretur, ipsa usurpationis impunitate regnabat mors, id est, diabolus: omnes enim suos videbat esse, quia qui facit peccatum servus est peccati: impune enim peccare putantes, magis de-

Adæ relictum a Deo hominem in possessione haberet. Usque ad Moysen. Nam lege data coepit non regnare: cœperunt enim scire homines creatorem Deum judicaturum genus humanum, et paulatim ab ejus dominio recedere. Aliter, regnavit mors ab Adam usque ad Moysen, novum Moysen, atque cœlestem, non susceptorem Testamenti unius, sed auctorem Testamentorum duorum: non famulantem uni legi, sed utrique dominantem : non qui veteres jugo servos genuit, sed qui gratia nos liberos procreavit. Regnavit ab Adam usque ad Moysen. Quia nec lex per Moysen potuit regnum mortis auferre ab Adam usque ad Moysen, non super omnes, sed in eos qui peccaverunt in similitudinem prævaricationis Adæ. Nam In quo. Hoc est, in Adam. Omnes peccaverunt. Quia B introivit quidem mors in mundum, et in omnes pertransivit, non tamen in omnes regnavit. Aliud est enim pertransire, et aliud regnare: peccatum etenim pertransit etiam in justos, et levi quadam eos contagione perstringit, in prævaricationibus vero, id est, quia se tota mente ac devotione desiciunt, regnum tenet, et omni potestate dominatur. Si vero, ut in nonnullis exemplaribus invenitur, etiam in eos qui non peccaverunt in similitudinem Adæ, mors ista, quæ in inferno animas detinebat, regnasse dicatur, intelligimus et sanctos quoque sub istam mortem, etiamsi non peccandi, sed certe moriendi lege decidisse. Christum vero idcirco in infernum descendisse non solum ut ipse non teneretur a morte, sed eos qui ibi non tam prævaricationis, ut diximus, crimine quam moriendi ditione habebantur absolveret. Infantes sunt qui non peccaverunt in similitudinem prævaricationis Adæ, quia non habent actuale, sed originale.

Qui est forma futuri. Sive ideo forma fuit Christi, quia sicut' Adam sine coitu a Deo factus est, ita ille ex virgine et Spiritu sancto processit; et sicut ex latere Adam Eva facta est, ita sponsa Ecclesia ex latere Salvatoris formata est. Sive, ut quidam dicunt, qui est forma futuri, videns requiri posse e contrario, hoc est, sicut ille peccati caput, ita et iste justitiæ. Sed non sicut delictum, ita et donum. Cum superius dixisset Apostolus de Adam, qui est forma futuri, videns requiri posse, quod si Adam forma Christi, ergo et in eo quo peccavit, necesse est ut formam Christi habeat: hoc autem de Christo videbatur absurdum, continuo subjungit: Sed non sicut delictum, ita et donum: et incipit ex hoc sermone veluti semetipsum explanare, quomodo dixerit formam Christi esse Adam, nec sine arte profunda dicendi Apostolus formam Christi esse Adam posuit, quæ sit per genus similis, forma et specie contraria. Per genus namque similis forma in eo, quod sicut ab uno Adam in plures homines diffunditur. Species vero contraria, quod ex Adam prævaricatione certa peccatores constituti sunt multi, Christi vero obedientia justi constituuntur multi.

Multo magis gratia Dei, et donum in gratia unius hominis Jesu Christi, in plures abundavit. Ex his asserit, completa esse, quæ defuisse in prioribus vi-

debantur : nam multum interest, quod ibi in omnes A unius hominis peccatores constituti sunt multi, ita et homines dixit pertransisse peccatum: hic vero donum et gratiam Jesu Christi in plures abundasse, cum et omnes homines plures intelliguntur, et plures multos intelligi non videtur absurdum, maxime cum in sequentibus dicat apertius: Sicut per unius deliclum omnes homines in condemnationem, sic et per unius justitiam omnes komines in justificationem vitæ. Et ut evidentius ostenderet, omnes homines, et multos homines idem esse, addit his: Sicut enim per inobedientiam unius peccatores constituti sunt multi, sic et per unius obedientiam justi constituentur multi; quod superius omnes homines dixerat, hic eodem sensu multos nominavit. Si enim ob unius delictum multi mortui sunt, etc. Ut intelligatur, non magis in multos, cum iniqui magis multi sint qui B damnabuntur, sed magis abundavit : quia in his qui per Christum redimuntur temporaliter, valet forma mortis ex Adam. In æternum autem valebit vitæ forma per Christum. Quamvis ergo, inquit, Adam futuri forma sit, e contrario tamen plus præstat Christus eis qui regenerati sunt, quam eis nocuerat ille generalis. Sed non sicut delictum, ita et donum: quia mors quidem unius delicto regnavit per unum. Qui autem abundantiam gratiæ et doni justificationem accipiunt, non solum ultra non regnat in eis mors, quod et ipsum utique non parvæ esset gratiæ, sed et alia duo eis feruntur bona: unum, quod pro morte in eis regnat Jesus Christus; aliud, quod etiam ipsi regnabunt per unum Jesum Christum. Cum ergo necessario hæc in eos eveniunt, id est. C at regnum mortis effugiant et pro morte regnet in eis Christus: imo ut cum eo ipsi regnent in vita, manifestum est quoniam non sit delictum ita ut donum. Volens autem Apostolus ostendere quanto majora per Christum anima recipit, quam amiserat per Adam, frequentat istos sermones, ut dicat multo magis et abundantiam gratiæ, et doni, et justitiæ, et regnabunt per unum Jesum Christum gratia Dei, quæ pertinet ad remissionem peccatorum per baptismum: donum abundantia donationis Spiritus sancti, quia multa sunt ipsius dona. Nam judicium quidem ex uno in condemnationem : gratia autem ex multis delictis in justificationem. Ex uno ergo quid nisi delicto? quia sequitur: Gratia autem ex múltis, delictis in justificationem; quomodo ex uno delicto in condemnationem? nisi quia fuit ad condemnationem etiamunum originale peccatum, quod in omnes homines pertransiit. Gratia vero ideo ex multis delictis in justificationem, quia non solum illud solvit quod originaliter trahitur, sed etiam cætera quæ in utroque homine motu propriæ voluntatis adduntur. Igitur zicut per unius delictum omnes homines in condemnationem, subaudis, pervenerunt: nullus enim hominum, nisi per Adam, trahitur ad damnationem, de qua per lavacrum regenerationis homines liberantur, et nullus hominum ab hac damnatione, nisi per Christum liberatur: ideoque ex utraque parte dicti sunt omnes. Sicut enim per inobedientiam

per unius obeditionem justi constituentur multi. Sicut exemplo inobedientiæ Adæ peccaverunt multi, ita et Christi obedientiæ justificantur multi. Grande ergo crimen inobedientiæ est, quod tantos occidit. Lex autem subintravit, ut abundaret peccatum. Ne dicerent Judæi: Sed nobis peccata dimisit. Non, inquit, venit peccata dimittere, sed demonstrare delicta, et dum scienter peccatur, cœpit abundare delictum: ac si diceret, Ut video, lex peccata non abstulit, sed adjecit, non tamen suo vitio, sed illorum. Subintravit autem, hoc est, subito intravit, et ita contigit, ut abundaret delictum: quia inimicus plus exarsit, videns hominis curam habere Deum, ut illum etiam per legem reum faceret, ne Deo aspici mereretur. Aliter: ut abundaret delictum; nam abundantius et perniciosius est, quando ab sciente et prævaricante peccatur. Nam prohibente lege violentius peccatur, quam si nulla lege prohibita committantur. Lex autem subintravit, lex scilicet membrorum, repugnans legi mentis. Ipsa ergo subintravit legi naturæ, ut abundaret delictum. Ubi autem abundavit delictum, superabundavit et gratia. Sicut ait Salvator: Cui plus dimittitur, amplius diligit (Luc. vII). Manifesta est enim quantitas peccati, ut sciretur gratiæ magnitudo. Est autem grandis superabundantia, quod ubi peccatum fuit et mors, ibi nunc est gratia, et justitia, et vita æterna. Superabundavit gratia. Donum Dei omnium peccata contexit, ut diaboli invidiam nihil profecisse doceat. Superabundavit ergo gratia, quia peccatum ad tempus regnavit, gratia autem in æternum: Dei enim est regnum gratia regnante, sicut diaboli regnum erat peccato regnante.

#### CAPUT VI.

Quid ergo dicemus? manebimus in peccato, ut gratia abundet? Quoniam superius dixerat, quia ubi abundavit peccatum, superabundavit gratia. Nascentem ex hoc quæstionem nunc sibi ipse proponit: Ergo peccandum est, ut gratia plus abundet? Sed absolutionem citam quæstionis ostendit, cum dicit: Absit. Et continuo rationem subjecit, mortuos dicens peccato eos, in quibus abundavit gratia.

Nam qui mortui sumus peccato, quomodo amplius vivemus in eo? Vult tam firmum esse baptizatum, tamque perfectum, quasi qui peccare non possit. Superveniente gratia Dei per Christum, et in nobis per fidem lavacro spirituali regnante, cœpimus vivere Deo, mortui autem peccato, qui est diabolus. Sicut Deo vivere dicitur is qui secundum voluntatem Dei vivit, ita et peccato vivere dicitur is qui secundum voluntatem peccati, id est diaboli, vivit.

An ignoratis, fratres, quia quicunque baptizati sumus in Christo Jesu, in mortem ipsius baptizati sumus? Observa diligentius ordinem dictorum et consequentiam : comparat enim mortem, quæ per Adam erat, vitæ quæ per Christum est, et dicit : Non sicut delictum, ita et donum. Et item post hæc ait legem subintravisse, ut abundaret peccatum: abun-

dante vero peccato, superabundasse gratiam. Et in A ipsa novitas innovanda est, ut nunquam sit quando his solvit quod videbatur esse contrarium, et dicit: Qui enim mortui sumus peccato, quomodo vivemus in eo? Volens rebus ipsis ostendere quid sit mortuum esse peccato, dicens: An ignoratis, fratres, etc.; docens per hæc, quia si quis prius peccato sit mortuus, is necessario in baptismo consepultus est Christo. Si vero non ante quis moritur peccato, non potest sepeliri cum Christo: nemo enim vivens aliquando sepelitur. Quod si non sepelitur cum Christo, nec legitime baptizatur. Et intuere diligentius adhuc consequentiam mystici ordinis; morere prius peccato, ut possis cum Christo sepeliri: mortuo enim sepultura debetur. Si enim vivis adhuc peccato, consepeliri non potes Christo, nec in novo ejus sepulcro collocari, quia vetus homo tuus vivit, et non B potest in novitate ambulare, in Christo Jesu, id est, in nomine Jesu Christì. In morte ipsius baptizati sumas. Hoc est in similitudinem mortis ejus. Cur Apostolus de baptismo nunc loquens, et de Jesu dixerit, consepulti sumus per baptismum, et nunquam dixit, Christo conbaptizati sumus? cum utique non haberetur legitimum baptisma, nisì sub nomine Trinitatis. Sed intuere prudentiam Pauli: quandoquidem in præsenti loco non tam baptismi rationem quam mortis Christi discutere cupiebat, ad cujus similitudinem etiam nos suaderet mori debere peccató, et consepeliri Christo. Et non erat utique conveniens ut ubi de morte dicebat, vel Patrem nominaret, vel Spiritum sanctum. Verbum caro factum est, et merito ubi caro est, ibi de morte tractatur. Si mortui sumus peccato et consepulti sumus Christo, et consurreximus cum eo, necessario videbitur secundum hanc formam ostendi, quomodo etiam cum ipso tres dies et tres noctes in corde terræ fuerimus sepulti, et vide 'si possimus tres dies consepulti Christo facere. Cum plenam Trinitatis confessionem capimus : lux enim Pater, et in lumine ejus, qui est Filius, lumen videmus Spiritum sanclum. Faciamus autem et tres noctes, cum tenebrarum ignorantia, Patrem una cum mendacio, quod ex eo natum est calcamus. Sed et tertio loco spiritum erroris destruimus, qui inspirat pseudoprophetis, ut dicant : Hæc dicit Dominus, cum Dominus non misit. Sicut Christus triduana morte sepulcro conditus fuit, ita et nos intra aquæ, id est, intra cognitæ naturæ suæ trina mersione dispositi, dum descendimus, sepelimur; dum emergimus, suscitamur. Vides quid distet inter aquæ interque Spiritus sancti operationem, per quam deduci videmus in tumulum, per spiritum præparari probamus ad regnum, ita et nos in novitate vitæ ambulemus. Novitas autem vitæ est ubi veterem hominem cum actibus ejus deposuimus, et induimus novum hominem, qui secundum Deum creatus est, et qui renovatur in agnitionem Dei, secundum imaginem ejus, qui creavit eum (Coloss. 111). Sicut autem vetus semper veterascit, et de die in diem semper vetustior efficitur, ita et novus hic semper innovatur, et quotidie, si dici potest,

hæc innovatio non augescat. Baptismum itaque resurrectionis pignus est et imago, et ideo per aquam celebratur: ut sicut aqua sordes abluit, ita et nos per baptismum ab omni peccato spiritaliter purgatos et innovatos credamus. Si enim complantati facti sumus similitudini mortis ejus. Quid est complantari similitudini mortis Christi? quo velut plantam alicujus ostendit mortem Christi, cui nos complantatos vult nunc esse ex succo radicis eius: radix quippe succrescens producat ramos justitiæ, et fructus afferat vitæ. Quod si vis de Scripturis agnoscere quæ sit ista planta cui complantati esse debemus, et cujus generis arbor, audi quid de sapientia scribitur : Arbor, inquit, vitæ est omnibus sperantibus in se, et qui considuat in ea tanquam in Domino: Christus ergo virtus Dei, et Dei sapientia, ipse est arbor vitæ, cui complantari debemus, et novo quodam atque amabili dono, mors illius nobis vitæ arbor efficitur. Omnis planta hiemis tempore mortem, resurrectionem veris exspectat : si ergo et nos in Christi morte complantati sumus, in hieme sæculi ejus et præsentis vitæ, etiam ad futurum ver invenjemur fructus justitiæ ex ipsius radice proferentes. Simul et resurrectionis erimus. Duplex intelligitur resurrectio, una, mente et proposito ac side cum Christo a terrenis resurgimus, ut cœlestia cogitemus; altera, quæ generalis omnium erit in carpe resurrectio. Vel: Si enim complantati, etc., id est, si in haptismo omnia vitia deposuimus, resurgentes in novitate, et de cætero non peccemus, simul et resurrectionis illius similes erimus, in corporis scilicet gloria, non in divinitatis natura. Scientes quia vetus homo noster simul crucifixus est. Velus homo noster intelligendus est vita prior quam duximus in peccatis, cujus finem et interitum facimus, ubi recipimus in pobis sidem crucis Christi, per quam ita destruitur corpus peccati, ut membra nostra, quæ serviebant peccato, ultra ei non serviant, sed Deo. Simul crucifixus est. Scilicat Deo. Per baptismum cum Christo te crucifixum intellige, qui membrum de corpore ejus factus es, et ille quidem innoxium corpus appendit, ut noxium suspendas a vitiis: in quo mysterio Moyses serpentem æneum in deserto suspendit (Num. xx1). Ut destruatur corpus peccati. Ut destruatur corpus nostrum a servitute peccati, ut siat mancipium justitiæ, quod solebat esse peccati: Omnis enim qui facit peccatum, servus est peccati. Corpus est peccati. Id est, iniquitas, cujus caput diabolus, cujus membra enumerat Apostolus esse super terram: Quæ sunt fornicatio, avaritia, contentio, ira, dolus. Item secundum Ambrosium: vetus homo noster, malos actus crucifixos dicit, id est, mortuos. In cruce autem auctor peccati, id est, diabolus destructus est: qui enim mortuus est, justificatus est a peccato, hoc est, alienus est a peccato, mortuus enim omnino non peccat: ita et qui natus de Deo est, non peccat; crucifixus enim, omnibus membris dolore occupatis, peccare vix poterit. Si autem mortui sumus cum Chri-

nium facit que in superioribus astruzerat, et dicit : Si autem mortui sumus cum Christo, per bac scilicet, que superius asteadit. Credimus et convivemus ei. Non dixit, et conviximus ei, sicut dixit mortui sumus, sed convivemus, at ostendat quia in præsenti mors operatur, vita autem operatur in futuro, tunc scilicet cum Christus manifestus fuerit, qui est vita nostra, abscondita in Deo. Unde consequenter intelligitur quod sicut mortui non sumus, non convivemus, quia hujus non sumus membra. Scientes quod Christus surgens a mortuis, jam non moritur. Securitatem de resurrectione Salvatoris ostendit, ad quam sic venire continget, si melioris vitæ fuerit æmulatio: sive jam non potestis iterum baptikari, quia Christus non potest iterum pro vobis crucifigi, sicut B dicit ad Hebreos. Impossibile est, qui semel sunt il-Juminati, etc. (Hebr. vi). Quibus non poenitentiam negat, sed iterationem baptismi diffitetur. Qui enim mortuus est peccato. Quia ipse peccata mostra portavit, et pre nobis doluit, ne de cætero peccaremus: nee Christus iterum passurus erit, nec mors dominabitur in eum. Quod autem vivit, vivit Deo. Vivere antem Deo, ita intelligendum est, quasi expleto eo quod in forma Dei positus, exinanivit semetipsum, formam servi accepit, et facius est obediens Patri neque ad mortem (Philip. 11), rursum permaneat in forma Dei atque sequalis Patri. Ita et vos estimate vos mortuos quidem esse peccato. Non sine causa autem dixit, existimate vos mortuos esse peccato, quod melius quidem in Greeco habetur : Cogitate vos mor- C tuos esse peccato a. Res enim de qua sermo est, in cogitatione consistit, quia hujusmodi mors non in effects, sed in cogitations habenda set; qui enim cogitet vel existimet apud semetipsum mortaum se esse peccata, verbi gratia, si concupiscentia mulicris trahat, si asgenti, si auri, si prædii cupiditas pulset, et ponam in corde mee quod mortuus sim cum Christo, et de morte cogitem, exstinguitur continuo conempiscentia, et effugatur peccatum. Sed et hoc quod addit, Visentes autem Des in Christo Jesu, non mihi videtur otiosum: simile enim puto esse viventes Deo in sapientia, in pace, in justitia, in sanctificatione, que sunia Christus est. In his ergo vivere Deo, hoc est, in Christo lesu. Non regnet ergo peccatum in vestro mortali corpore. Mortale corpus est ex causa D prævaricationis Adæ, ex fide autem Christi forte creditur in mortale, si non regnet peccatum.

Sed neque exhibeatis membra vestra arma iniquitatis peccate. Id est, diabole : unumquodque membrum, si efficiem suum in malos usus verterit, arma iniquitatis efficitur, ad justitiam expugnandam.

Sed exhibete vos Deo sanquam ex mortuis piventes. Peccato scilicet mortui, et justitize viventes. Et membra vestra arma justitia Des. Ut oculus, qui ante videbat ad concupiscendum, nune videat nudum ad vestiendum, sic de reliquis membris. Non estis sub lege. Non vos vincet peccatum, non enim estis par-

sto. Presenti sermone Apestolus conclusionem om- A vuli, sed perfecti, quasi pædagogus puero dicat: Noli facere vitium sermonis, non enim adhuc audis grammaticum, sed oratorem. Si non peccemus, non sumus sub lege, sed sub gratia. Si autem peccemus, vertinur sub lege, at incipiet nostri dominari peccatum, quia qui facit peccutum, servus est peccati. Quid ergo? peccabimus, quoniam non sumus sub lege? Ne dicerent, Ergo cessante vindicta legis impune peccabimus. Absit. Quia si peccatis, sub gratia non critis, sed quasi sub lege, vel sub dominatione peccali. An nescitis, cui exhibetis vos servos ad obediendum? Nunc ne aliud profitentes, aliud faciamus, et conservi Dei dicamur, gestis autem zabuli inveniamur, premonet et depuntiat eins nos servos esse, cujus voluntatem operibus sectamur : nam hoc Deus accusat, dicens: Plebs hæc labiis me honorat, cor autem corum longe est a me (Matth. xv). Videtur parum integra elocutio, quia ait: Servi estis ejus cui shedistis, sive pecceti in mortem, sive obeditioni: justitite per obedientiam, cum ratio poposcerit dici, servi estis ejus cui obedistis, sive peccati, sive justitie. Sed in ee qui per initium sermonis sponte prositetur, arte compositionis requirere superfluum puto, cum sensus habeatur evidention; hoc autem est quod in hec loop Apostolus docet, quia unusguisque in mann sue habet et in arbitrii potestate, me seamo pea ; wilitati in all serves qui faciunt peccatum, servi sunt peccati. Ad hoc respinit, quamvis non adjecerit: Et omnis qui faoit justitiam, servus est justitize; quad fortassis putet alius idcirco subrelietum, ut cum sequentibus quesi debeat intelligi, mihi tamen consulte videtur non additum; neque enim dici convenichet, quia omnis qui facit justitiam, servus est justitise, ut omnis qui facit peccatum, servus est peccati. Nam et Dans ipse facit justitiam, et non ideireo servus justitiæ dici potest; nam et ipse diabolus sine dubio peccati servus est, quippe qui descendit a servitute justitir. Gratias autem Deo, quie suistis servi peccati. Unde vereor ne forte plures simus qui videnmur suscepisse doctrineza, justitiz videamur obedire, corde vero obediamus peccato. Movet me etiam hoe quod non dixit, obedientes ex corde, in quam traditi estis, sed formam doctring possit, nec puto quod unum esse senserit Apostelus doctrinam et formam doctrinæ, quod minus esse sciverit formam quam ipsam doctrinam. Et nunc quidem in præsenti vita dum in corpore sumus, formam doctrine habemus, non ipsam doctrinam, sicut alibi dicit; Videmus nuns per speculum in ænignmte (I Cor. x111). Ipsa autem doctrina sit de qua dicitur : Tunc autem videbimus facie ad faciem. Unde et in præsenti vita puto quod formam et umbram virtutum tenere possimus, ipsas vero virtutes tunc, cum venerint illa que perfecta sunt. Et ob hoc Jeremias fortassis in Lamentationibus dicit: Spiritus vultus nostri Christus Dominus, cui dixit : in umbra ejus vivemus in gentibus. Quod si Christus est justitia, et sepientia, et

· Obtob de pirece yodifeage santoge sexbool hes egan the girebicie.

63

veritas, amatores ejus videbimur. Liberati autem a A tatio; arbor, bona vel mala voluntas; fructus, opera peccato. Quis est qui liberet a peccato? sine dubio agnitio veritatis: sic enim dicebat Jesus ad Judæos qui crediderant ei : Si credideritis verbo meo, agnoscetis veritatem, et veritas liberabit vos. Humanum dico propter infirmitatem carnis vestræ. Hoc est, humanum dico, quia nondum ad plenum potestis audire divinum: cum enim multo magis debeatis servire justitiæ quam peccato, cui ante servistis, ego tamen concedo infirmitati vestræ ut tantum justitiæ serviatis; sive ita humana ratione digna loquor, quod omnes mecum sentire possunt et nullus abnuere. Pudorem quemdam per hæc incutit Apostolus auditoribus, ut hoc saltem obsequi debeant justitiæ et sanctificationi, quod prius immunditiæ iniquitatique detulerant. Quid ergo tam humanum, B quid tam leve, quid tam sine onere, et quod nulla possit prorsus infirmitas excusare? Sicut, inquit, exhibuistis membra vestra servire iniquitati. Multo enim amplius et multo intentius honoranda justitia est : si ergo, inquit, humane et communiter ago, eadem postulo, similia requiro. Dudum requirebant pedes vestri dæmonum templa, nunc currant ad ecclesiam Dei; protendebantur prius manus ut aliena raperent, nunc ut propria largiantur protendantur, circumspiciant pauperes, debiles, egenos, ad miserandum; aures delectabantur auditu vano, vel bonorum derogationibus, nunc convertantur ad audiendum verbum Dei, ad explanationem legis, et ad capiendam sapientiæ disciplinam; lingua, quæ conviciis et maledictis, et turpiloquiis consueta est, C convertatur nunc ad benedicendum Deum in omni tempore, sermonem sanum proferat et honestum, ut det gratiam audientibus et veritatem loquatur cum proximo suo. Sed quid opus est hæc singula persequi, cum pateat etiam uniuscujusque membri ministerium, quod exhibuit vitiis, aptare virtutibus, et actum quem exhibuit immunditiæ, nunc ad sanctitatem et castitatem convertere? Itaque et nunc exhibete membra vestra servire justitiæ in sanctificatione. Videtur hic sane justitiam nominasse pro omnibus simul virtutibus, sicut e contrario iniquitatem pro omnibus simul vitiis posuisse. Cum enim servi essetis peccati, liberi suistis justitiæ. Hoc est, in nullo servientes ei, ita et nunc liberi estote ab omni peccato. Quilibet a Deo est, servus peccati est. Sane notandum est esse et libertatem culpabilem, et laudabilem servitutem : nam liberum esse justitiæ crimen est, servum vero esse laudabile est. Liberi a justitia non sunt, nisi arbitrio voluntatis; liberi autem non sunt a peccato, nisi gratia Salvatoris; unde liberos a justitia dixit, a peccato autem non liberos, sed liberatos, ne sibi hoc tribuerent. Quem ergo fructum habuistis in his, in quibus nunc erubescitis? Nullus sine dubio fructus est in ea re quæ per pœnitentiam erubescitur, et cujus etiam recordatio verecunda est. Quadriformis autem varietas in omni iniquitate atque justitia videtur inesse : semen scilicet, arbor, finis, fructus; semen est bona sive mala cogi-

justitiæ vel injustitiæ, vel justificatio, vel immunditia; finis vere est mors, seu vita æterna. Non est omittendum quod fructus quidem eos, pro quibus nunc erubescimus, in quo sint noluit nominare. Eorum vero fructum qui liberati sunt a peccato, et servi facti sunt Deo, dicit esse in sanctificationem: bonorum enim frequentius quam malorum habenda. memoria est. Nam finis eorum mors est. Finem dixit exitum vitæ et actuum, cui aut mors, aut vita succedit, sed huic fini mors, a morte autem ad mortem transit. Stipendium enim peccati mors. Stipendium pro opere militiæ redditur; peccatum, nam ideo dixit stipendium peccati mors, ut mortem peccato non immerito illatam, sed debitam demonstraret. Gratia autem Dei vita æterna. Bene autem metaphoram, id est, figuram militiæ ex initio propositam servat, ut militantibus sub peccato rege, imo potius tyranuide, ei a parentibus stipendia debita mortem dicat. Deum vero non erat dignum militibus suis stipendia, quasi debitum aliquod dare, sed donum et gratiam, quæ est vita æterna. Quinque autem species sunt mortis; nam prima mors est separatio animæ a corpore; secunda, separatio animæ a Deo, quæ per peccatum evenit; tertia est secundum illud quod auctor mortis ipsius diabolus mors appellatur; quarta mors nominatur inferni lacus, quo prævaricatrices animæ detinentur. Dicitur vero et illa mors laudabilis, qua peccato quisque moritur et Christo consepelitur.

#### CAPUT VII.

An ignoratis, fratres, scientibus enim legem loquor. Hinc incipit difficultatem legis ostendere, ut illos hortetur ad gratiam sine ejus timore transire, ut animas corum firmet in doctrina divina, exemploque legis humanæ utitur, ut per terrena suadeat cœlestia. Sciunt enim legem Romani quia non sunt Barbari, sed comprehenderunt naturalem justitiam, partim ex se, partim ex Græcis, sed Græci ex Hebræis; nam lex Romanis ex Athenis allata est. Quia lex dominatur in homine, quanto tempore vivit. Non est occultum, omnem vitam hominis esse sub lege naturæ, hæc lex generalis est. Nunc vero aliam proposuit specialem, per quam probare vult assertionem suam. Nam quæ sub viro est mulier, vivente viro alligata est legi. Hæc lex de Evangelio est, non ex Moyse, neque ex justitia terrena. Suadet ergo Christianis mundum esse a lege factorum, non ab omui lege, nec ultra jam expedire esse sub lege, ne gratiam Dei evacuet reversus in legem. Neque legis erit adulter, sed Evangelii, qui mortua lege junctus Evangelio, postea redit ad legem. Mortua lex dicitur, quando quem continebant reum incognitus est ei: si autem servientes legi accedere se putant ad Evangelium, rei erunt et adulteri : qui viva lege junxerunt se fidei, erunt in utroque adulteri. Scientibus autem legem loquitur Paulus, id est, scientibus quæ sit in lege vetustas litteræ et novitas spiritus. Nam sicut morte viri mulier liberatur a lege conjugis, et sociandi viro alio accepit libertatem, ita anima, cujus

vir lex est, veluti mortua sibi lege secundum litte- A fructum faceret morti secundæ. Lucrum 'enim tunc ram, libertatem accepit nubendi alio viro, qui est spiritus legis, spiritus autem Dominus est.

facit mors, cum peccatur. Nunc autem soluti sumus a lege mortis. Id est, dum remissionem accipimus

Quod autem dixit: Lex dominatur quanto tempore vivit, non ad hominem, sed ad legem refertur. Hoc enim et in consequentibus indicat, ubi ait: Vivente viro alligata est legi. Et ipsius exempli quod assumptum est, plenius is ordo declarat: legem enim viri loco posuit, et de ipsa dicit:

Si autem mortuus suerit vir ejus, soluta est a lege viri. Sed quomodo sit mortuus pervidendum est: potest quidem etiam in hoc videri mortuus, cum spiritualis intelligentia excludit, et velut interimit corporalem, et ostendit refugiendam esse occidentem litteram, et sequendum vivisicantem spiritum. Itaque, fratres mei, et vos mortificati estis legi. No- B luit juxta comparationem legem illis dicere mortuam, sed quod inter Judæos dicere non audebat, intellectui nostro reliquit per corpus Christi. Quomodo Salvator corpus suum zabulo crucifigendum permisit, sciens esse pro nobis contra illum : idcirco per corpus Christi salvos nos dicit factos. Cui ergo dimittuntur peccata, moritur legi, hoc est, liberatur a lege. Mori autem legi, vivere Deo est. Per corpus itaque Christi hoc consequimur beneficium. Tradens enim corpus Salvator, mortem vicit et peccatum damnavit, id est, diabolum; in ipso enim peccavit diabolus, cum illum innocentem occidit per corpus Christi, in quo corpore iniquitates nostras tulit, et peccata nostra portavit, et qui exuit principatus et potestates, triumphans eos in semetipso.

Ut sitis alterius, qui ex mortuis resurrexit, ut fructificetis Deo. Ille fructificat Deo, qui operibus justitiæ, in pomorum modum, primitus in florem, deinde operibus in fructum, postremo ad summam pervenit maturitatem: nullus enim fructus semper in flore est. Ut sitis alterius. Hoc dicit, quia ideo mortui sumus, ut de cætero Christi simus servi solius, et hoc inerit fructificare Deo. Acquiritur enim qui in gratia ejus permanet, dignus resurrectione promissa.

Cum enim essemus in carne. Hoc est, cum essemus in carnali conversatione, passio concupiscentiæ operabatur in oculis, et in cæteris membris cæteræ passiones, quæ tamen per legem ostendebantur esse peccata vitiaque. Per legem erant, hoc est, per le-D gem enim ostendebantur : per legem ostendi, non per legem sieri monstrat; index enim peccati lex est, reos faciens peccatores. Quænam ista lex est, per quam vitia peccatorum operantur? Nunquid lex Moysi, etiam si secundum litteram observaretur, vitia generat peccatorum? Sed in aperto est quod illam legem dicat membrorum quæ resistit legi mentis. Ista ergo lex est quæ facit in his qui secundum carnem vivunt, vitia peccatorum abundare, ut fructisicarent morti: ad hoc namque est ista in membris nostris, ut resistentes adversum legem mentis, captivos nos ducat peccato, et hos fructus offerat morti, sive ut fructificaret morti, hoc est, ut

fructum faceret morti secundæ. Lucrum 'enim tunc facit mors, cum peccatur. Nunc autem soluti sumus a lege mortis. Id est, dum remissionem accipimus peccatorum: non enim habet in nos potestatem, infidis autem et peccatoribus dominatur. Lex autem mortis ideo dicta est, quia punit reos mortis.

Nunc autem soluti sumus a lege mortis. Hoc est, nos mortui cum Christo per baptismum sumus, nisi enim quis mortuus fuerit cum Christo, ab ista lege non solvitur.

Ut serviamus in novitate spiritus. Hoc est, spiritualis gratiæ præceptis, non litteræ legis. Lex enim vetus non criminis nomen est, sed temporis vel ætatis. Senuit autem, quia cessavit. Lex autem spiritus est ipsa lex fidei, quia fides in animo est, nec operibus addiscitur, sed corde creditur, et mens ipsa intelligit, naturæ suæ esse quod credit, nec oculis cernitur, nec manibus palpatur. Est et alia interpretatio legis spiritus, ut quia prior lex ab opere malo inhibuit, hæc cum nec in corde debere peccare dicit, lex spiritus vocatur, ut totum hominem faciat spiritualem. Non idcirco nos Christus abstraxit a lege peccati, ut vetustati litteræ serviamus, id est, ut circumcisionem accipiamus, et cætera quæ vetustas legis litteræ continet, sed ut legi Dei in spiritus novitate serviamus, id est, ex omnibus quæ in ea scri-. pta sunt spiritualem sensum Spiritu donante capiamus, sicut idem Apostolus alibi dicit: Quia velamen est positum in facie Moysi: cum autem conversus fuerit quis ad Dominum, auferetur velamen. Dominus C spiritus est: ubi autem spiritus Domini, ibi libertas (II Cor. 111).

Quid ergo dicemus? Non ergo peccatum est lex, sed index peccati. Bona autem et justa est lex. Ostendere enim imminens periculum bonum est, sed hic magis gratias agit, qui ereptus a periculo vivit. Nam concupiscentiam nesciebam. Non dixit, Non habebam, non faciebam, sed nesciebam, hoc est, nesciebam concupiscentiam esse peccatum.

Occasione ergo accepta per mandatum. Omnem dicens concupiscentiam, cuncta peccata significat.

Sine lege enim peccatum mortuum est. Hic duplici genere intelligendum est, ut et zabulum in peccato sciat significatum. Mortuus dicitur fuisse zabulus, quia cessavit ab illusione hominis, quia securus erat de possessione ejus. Peccatum autem mortuum dixit, quia putabatur quod non imputaretur apud Deum, ideo apud hominem mortuum erat, quasi impune peccaretur: sine lege enim pene lex in oblivionem ierat naturalis, quæ suggerebat quid esset peccatum. Idcirco lex litteræ supra dicta est, ut commemoraret oblitos. Quid est sine lege vixisse, cui lex semper sit? nam quia sine timore Dei vivebat, securus quod non esset Deus judicaturus actus humanos.

Sed ubi venit mandatum, peccatum revixit. In fine oblivionis recognitum est peccatum adveniente mandato, ut omnis qui illud fecerit mortuum se esse cognoscat. Peccatum autem revixit, quia vixerat per

scientiam naturalem, et mortuum suerat per oblivio- A nem, ideireo dicitur revixisse per legem. Ego autem mortuus sum. Mortuus est homo, qui videt se reum apud Deum, qui ante se putabat non suturum obnoxium ex his quæ peccabat.

Nam pecsatum occasione accepta per mandatum seduxit me. Peccatum boc loco zabulum intellige, qui auctor est peccati, quique decipit hominem suggestionibus malis, ne faciat quod lex præcipit. Itaque lex quidem sancta. Ut nihil suspicionis perversæ remaneret in lege, sic illam commendat, ut non solum justam, soi et sanctam et bonam pronuntiet, et mandatum bonum: quod enim prohibet malum, bonum est. Quod ergo bonum est, mihi factum est mors? Absit. Non enim mihi ipsa lex causa mortis existit, sed ego qui peccando invenio mortem. Sed ut pecca- B tum appareat peccalum, per bonum operatum est mihi mortem. Inimicus, hoc est diabalus, quem in peccato significat, ut appareat esse inimicus, per bonum accepit occasionem operari homini mortem: dum enim ad illicita illum suadet, apparet esse inimicus. Ut fiat supra modum peccans peccatum per mandatum, Ante legem modum habebat per ignorantiam, supra modum est cum scienter admittitur. Scimus autem quod lex spiritualis est. Quia spiritualia mandat, ardua præcipit opera spiritus, prohibens peccata, et ideo non potest impleri.

Ego autem carnalis sum. Ego quicunque legem accipio, et carnaliter vivere consuevi. Quod enim operer. Hoc est, carne, sive carnali concupiscentia. Non intelligo. Non intelligit quod operatur, quia videt se aliud seire et aliud agere. Si autem quod noto illud facio, consentio legi Bei, quia bona est. Si ipsum malam nolo facere quod committo, utique cam lege sentio, que mala non vult, sed prohibet. Nunc autem non ego operor illud. Hoc est, secundum spirituale desiderium non ego illud operor. Non ego operor illud, qui velut invitus operor, sed consuetudo peccati, quam tamen necessitatem ipse mihi paravi.

Sed quod habitat in me peccatum. Hoc est, consuetudo peccandi, ab Adam transfusa. Habitat autem quasi hospes, et quasi alind in alio, non quasi accidentia scilicet non naturalia. Sicut, verbi gratia, si quis jam diu jurate vel irasci consuevit, etiam cum D non optat, incurrit. Seio enim quod non habitet in me, hoc est, in carne mea, bonum. Non dixit, Non est caro mea bona, sed quod non habitat in carne, hoc est, in carnali concupiecentia, virtutis bonum. Nam voluntas benefaciendi adjacet mihi. Est voluntas, sed non est effectus, quie carnalis consuctudo voluntati resistit. Perficere autem bonum non invenio. Hoc est, sine adminiculo gratia non me video facere bonum. Non enim quod volo facio bonum. Semper repetit ut dilucidet : hoc ergo est quod prædictum est, quia ut captivus per supradictas causas illud cogitar facere quod non valt, peccatam quod illius dominetur.

Jam non operor illud, sed quod habitat in me peccatum. Nunquid qui invitum hominem dicit peccare, immunis debet videri? non utique, ipsius enim vitio et desiderio hæc cœpta sunt; qui nisi mancipasset se per assensum peccato, non illius dominaretur. Primum enim suadet ut victo dominetur. Invenio igitur legem volenti mihi facere bonum. Legem Moysi asserit voluntati suæ dare consensum contra peccatum quod in carne habitat, quod aliud cogit facere quam vult home et lex. Hie elecutiones integræ non videntur, sed tali quodam ordine legere debemus, ut intellectus lucidior fiat: Ergo quia malum mihi adjacet volenti facere benum, invenio legem Dei, et condelector el secundum interlorem hominem. Per quod estendit qued interior homo, her est, voluntas, et propositum, quo initiam accipit converti ad Dominum, legi Dei consentit; et delectatur in ea, sed, ut diximus, non statim ut veluntatem quis habuerit converti ad bona, etiam usus bonis operis sequitur : cita snim res est vekuntas, et sine impedimento vertitur, opus vere tardem est, quia et usum, et artem, et laborem requirit operandi. Verbi gratia: vult aliquis sapiens fleri, nec tamen statim ut voluit suplens effectus est : voluntas quid præcessit, nee sine voluntate aliquis sapiens fleri potest. Sed tamen cum voluntas fuerit, adhibendus est labor, studium, sollicitudo, vigiliæ, doetrina, institutio; et viz aliquando usu longo et meditatione continua sapiens, efficitur. Iste ordo de pudicitia habendus, et de mansustadine, et patientia, et de singulis quibusque virtatibus sciendus est, in quibus omnibus dici convenit, quia condelector legi Dei, hoc est, virtutibus, secundum interforem kominem. Video autem altum legem repugnantem in membris meis. Aliam legem desideria consucta dicit, vel persuasionem inimici. Repugnantem legi mentis meæ. Conscientiæ scilicot natutali, vel legi divinæ, quæ in mente consistit, qued supra dixit : velle enim bonum adjacet milit, hie voluntatem boni legem mentis nominat, quæ lex mentis convenit cum lege Dei et consentit ei. Sed rarsum motus corporis et desideria carnis, legem membrorum dicit, quæ captivam ducit animam, et pescati legibus subdit. Et sieut lex mentis, quæ consentit cum lege Dei, si animam potuerit obtinere, adducit eam ad legem Dei, ita et lex que in membris est, et concupiscentia carnis, si seduxerit animam, peccati cam legibus subdit. Cum hæc Paulus, assumpta fragiliore persona, intra hominem haberi certamina docuisset, exclamatione utitar adhuc ex persona illius quem descripsit, et dicit : Miser ego homo, quis me liberabile de corpore mortie hujus? Vidit se miserum, intra quem tot leges sibi invicem repugnant, tot prælia commoventur, pugnat caro adversus spiritum, spiritus vero adversus carnem. De corpore mortis hujus? Merito corpus mortis appellatur, in quo habitat peccatum, quod est mortis causa, hanc dicit mortem, quam ostendit in nece hominis per peccatum inventem apud inferos. Corpus

autem mortis cuncta peccata significat: multa enim A rat, per hominem condemnarit, sicut ad Hebræos unum cerpus sunt, secundum singula quasi membra uno auctore inventa, ex quibus homo ereptus gratia Dei secundam mortem evasit. Gratia Dei. Quem lex non potuit liberare. Nunquidnam Paulus nondum erat gratia Dei liberatus? Unde prohatur quia ex alterius persona loquitur: Mente servio legi Dei. Legi Dei cum dicit, Moysi significat legem et Christi. Eqa ipse, Id est, qui liberatus sum de corpore mortis, Carus autem legi peccati. Id est diaboli, qui per cernem subjectam sibi suggestiones malas ingeria.

#### CAPUT VIIL

Nihil ergo nune dammationis est his qui sunt in Christo Jesu, qui non secundum carnem ambulant. Verum est quod nulla erit damnatio corum qui sunt in Chri- B sto, animo legi Dei servientes. Lex spiritus vitæ ipsa est lex fidei quæ, dum mortis peccata dimittit, lex vitæ est, non per litteram constans, sed per spiritum : quia corde creditur, et spiritus est qui credit. Hæc itaque lex in Christo Jesu, hoe est per fidem Christi, liberat credentem a lege peccati et mortis. Lex peccati est, quam in membris dixit habitare. Lex vero mortis Moysi lex est, quia peccatum augebat, ut reum faceret hominem apud legem, ut damnaretur ab ea. Ideoque lex reis mors est, bonis vero spiritualis est. Aliis enim est odor vite ad vitam, aliis odor mortis ad mortem (II Cor. 11). Utrumque continet lex, et litteram occidentem, et spiritum vivificantem. Unde considera ne forte hujus rei formam teneat et illud lignum, de quo scri- C ptum est, sciendi honum et malum (Gen. 11). Utrumque in uno, sicut in lege, continetur. Nam quod impossibile erat legi. Hoc dicit ut baptizatos securos reddat, quia a peccato liberati sunt : quia quod impossibile erat legi. Cui impossibile? nahis scilicet impossibile erat mandatum legis implere, quia subjecti eramus peccato. Ob hoc misit Deus Filium suum in similitudine carnis peccati. Aliter impossibile erat legi ut homines carnales faceret custodire justitiam mortificandæ carnis, exemplo non dato. In quo infirmabatur per carnem. Hoc est, in eo quod lex infirmabatur non in se, sed in illis infirmabatur. Unde subinsert per carnem, hoc est : per carnalem concupiscentiam. Quod dixit: in similitudinem carnis peccati, ostendit nos habere carnem peccati, Filium vero Dei similitudinem carnis peccati. Nam naturam quidem corporis nostri habuit, pollutionem peccati, quæ ex concupiscentiæ motu conceptis traditur, omnino non habuit.

Et de peccato, vel ut verius habetur apud Græcos, pro peccato, damnavit peccatum in carne. Hostiæ quas pro peccato offerebant in lege, peccati nomine vocabantur, cum ipsæ delicta nescirent, sicut scriptum est: Et imponent manus super caput peccati sui. Sic et caro Christi, quæ pro peccatis nostris oblata est, peccati nomen accepit. Quidam sane dicunt quod peccato Judæorum, quo Dominum occiderunt, peccatum diaboli, quo hominem decepe-

dicit : ut per mortem destrueret eum, qui habebat mortis imperium (Heb. 11), peccatum peccato proprio condemnavit: Christus enim a peccato crucifigitur, damnavit peccatum in carne : ibi enim damnatus est ubi peccavit, sicut et alio loco ait: Triumphans illos in semetipso (Col. 11). Hoc itaque peccato reus factus Satanas, amisit dominium retentarum animarum, ut jam signatas signo crucis, in quo victus est, in secunda morte tenere non audeat. Damnavit autem peccatum, dum irrita fecit delicta remissione peccatorum concessa. Pro peccato, inquit, damnavit peccatum in carne sua. Ut justificatio legis impleretur in nobis. Ut quomodo in illis, repugnante carnali consuetudine, impleri non potuit, in nobis saltem impleatur, qui exemplo Christi mortificamus carnem. Damnatum dicit peccatum, ut impleretur in nobis justificatio legis datæ a Moyse, Quomodo impletur? nisi cum datur remissio peccatorum, ut sublatis peccatis, justificatis appareat, mente serviens legi Dei, hoc est non secundum carnem ambulare, sed secundum spiritum. Qui enim secundum carnem sunt. Homo ex spiritu et carne constructus est; quando ergo carnalia agit, totus caro dicitur: quando spiritualia, totus spiritualis appellatur; unaquæque enim substantia, cum eam altera in suam ditionem redegerit, et vim quodammodo propriam et nomen amittit.

Quæ carnis sunt sapiunt. Id est, carnalia bona pro summis bonis concupiscunt. Non enim quod vala hoc facio bonum, sed quod odi malum hoc ago. Multi hunc focum ita intelligi debere diffiniunt, ut hoc ipsum Apostolum non ex sua, sed ex peccantium persona dixisse confirment. Quid enim boni quod ille non posset implere? et quid e contrario quod malivolens et odiens admiserit? Ad quam vero peccati legem ille vas electionis, in quo Christus loquebatur, potuit captivus abduci? Non intelligentes, qui hoc diffiniunt, quod supradicta testimonia nonnisi ad solos pertineant perfectos, et corum tantum qui apostolorum merita subsequuntur, congruant sanctitati. Cæterorum quo pacto, id est, peccatorum personæ poterit convenire quod dicitur: Non quod volo hoc facio? Quis enim delinquentium polens adulteriis fornicationibusque contaminetur? Quis invitus proximo tendat insidias? Quis necessitate cogatur, ut falso testimonio hominem opprimat furtove decipiat, aut alterius spolium concupiscat? vel sanguinem fundat, et cætera mala perficiat? Superest igitur ut hæc sententia non ex peccatorum persona, sed ex Apostoli, ipsiusque similium dicta esse intelligatur. Sed tamen diligentius indagemes quid sit principale bonum quod Apostolus non poterat perficere cum vellet. Multa enim novimus bona que beatus apostolus Paulus omnesque illius meriti habuisse credimus, id est, castitas, continentia, prudentia, sobrietas, temperantia, misericordia, justitia, quæ omnia in Apostolo ejusque similibus fuisse non dubium est. Quod ergo unum optat facere, scilicet est. Maria optimam partem elegit. Hæc ergo theorica, id est, contemplatio Dei, omnium justificationum genera vel merita præcellit, et illa quidem omnia, quæ in Apostolo fuisse prædiximus, non solum bona et utilia, verum etiam magna atque præclara sunt. Sed sicut, verbi gratia, stanni metallum, quod alicujus utilitatis et gratiæ putabatur, fit argenti comparatione vilissimum ; et rursum, auri contemplatione meritum evanescit argenti, aurum quoque collatione gemmarum, gemmæ vero claritate margaritarum contemnuntur : ita illa ornamenta sanctitatis, quamvis non solum ad præsens bona et utilia sunt, verum etiam donum æternitatis acquirunt, tamen si divinæ contemplationis meritis comparenclaritatis fuscantur: multum enim sanctos, quamvis bonorum operum, terrenis tamen studiis occupatos, a contemplatione illius boni retrahunt ac tardant.

Nam prudentia carnis mors est. Ipse dicit, prudentiam humanam esse, pro malo vicem reddere. Talis ergo prudentia mortem parit transgrediendo præceptum. Spiritus vero prudentia pacem habet non reddendo vicem, et vitam in futuro percipiet. Prudentia vero a providendo est appellata. Prudentia ideo dicitur cum res stulta sit, quia industria et astutia illorum in eo est ut peccet. Sapere enim sibi videntur, si istud diligentius curent. Est et alia prudentia carnis quæ, mundanis rationihus inflata, negat aliquod fieri quod mundi careat ratione, unde ridet Virginis partum, carnis resurrectionem. Prudentia autem spiritus vita et pax. Vere hæc est prudentia quæ vitam requirit, et pacem sequens spiritualem, contemptis illecebris vitæ præsentis, habebit vitam cum pace, id est, sine inquietudine. ....

Quoniam prudentia carnis inimica est Deo, legi enim Dei non est subjecta. Ostendit quid dixerit inimica, ne quis putaret ex adverso aliud venire principium, subjungit et dicit. Legi enim Dei non est subjecta, nec enim potest. Ergo facere contra legem, hoc est inimicum esse in Deum, non quia Deo aliquid nocere potest, sed sibi potest nocere, quisquis resistit voluntati Dei, hoc est enim calcem mittere adversus stimulum. Sic est dictum : Legi enim D Dei non est subjecta, neque enim potest. Tanquam si diceretur, nix non calefacit, sed resolvi potest et fervere ut calefaciat, sed cum hoc facit, jam nix non est. Sic et prudentia carnalis, cum anima pro magnis bonis temporalia bona desiderare cœperit contemnere, et spiritualia desiderare, desinit esse carnis prudentia, et spiritui non resistit. Ea namque anima cum inferiora appetit, prudentiam carnis habere dicitur; cum superiora, prudentiam spiritus, non quia prudentia carnis substantia est, qua induitur anima vel exuitur, sed ipsius animæ affectatio est, quæ omnino desinit cum se totam ad superna convertit.

Qui enim in carne sunt. Id est, voluntate carnis.

theorica, pro qua vita Maria præsertur Marthæ, ut A Hic apparet quod non carnem, sed opera carnis ac cuset. Totus mundus caro est: omne enim visibile carni deputatur, cognita enim sunt carnis, ideoque qui mundanis rebus obtemperat, in carne est.

Vos autem non estis in carne. In carne positi, dicuntur non esse in carne, sed in spiritu, hoc est, spiritualibus occupati. Si tamen spiritus Dei habitat in vobis. In illo spiritus Dei habitat, in quo apparent ejus fructus, sicut ait ad Galatas: Fructus autem spiritus est gaudium, charitas, etc. (Gal. 11). Hoc ideo ambigue dicitur quia in legem inducti, non adhuc perfectæ fidei erant, sed spem in eis videbat perfectionis, unde aliquando quasi perfectis loquitur, aliquando quasi perfecturis, hoc est, aliquando laudat, aliquando commonet. Qui enim in carne sunt, tur, vilia censebuntur, et comparatione theoricæ B Deo placere non possunt. Id est qui voluptatibus carnislacquiescunt : ne quis enim de his dictum putaret qui de hac vita nondum excesserunt, opportunissime subjunxit: Vos autem in carne non estis, sed in spiritu: utique adhuc in hac vita constitutis loquitur. In spiritu enim erant, quia in side, spe et charitate spiritualium rerum acquiescebant.

Si quis autem spiritum Christi non habet, hic non est ejus. Spiritus autem Christi, humilitatis, patientiæ, omniumque virtutum est, qui dilexit inimicos et pro eis oravit. Spiritum Dei, nunc spiritum Christi dicit: quia omnia Patris Filii sunt. Hoc ergo dicitur, quia supradictis erroribus qui subjectus est, ad Christum non pertinet: spiritum enim ejus non habet, quem ut Filius Dei esset, acceperat. Hic non est eius. Cum in Psalmis dicat: Meæ sunt omnes feræ silvarum, jumenta in montibus, et boves (Psal. xLvi). Et si feræ et jumenta ejus sunt, quomodo homines ejus non sunt? Potest et sic intelligi quod qui non habet spiritum Christi, hic non ejus est: nam hic creatura quidem ejus est, sicut silvarum feræ, et jumenta in montibus, et boves, sed discipulus eius non est.

Si autem Christus in vobis est: corpus quidem mortuum est propter peccatum. Si Christum imitamini, carnalis sensus quasi mortuus vobis non resistit. Vel propter peccatum, etc., hoc est merito peccati. Peccati causa corpus mortuum asserit: corpus autem dicens, totum hominem significat mortuum peccati causa. Spiritus vero vivit propter justificationem. Hoc est, spiritus vivit, ut justitiam operetur: non enim hoc solum quæritur, ut a carnalibus cessemus, sed spiritualia faciamus. Mors autem corpori peccati causa, id est, ne peccet, imponitur. Quod si corpus peccato mortuum est, spiritus necessario ad faciendam justitiam vivit. Qui enim in corpore mortuus nec servit peccato, necesse est ut in spiritu vivat et justitiæ serviat. Sic et idem apostolus in quodam loco dicit tradidisse quemdam in interitum carnis, ut spiritus salvus flat.

Quod si spiritus ejus qui suscitavit Jesum a mortuis. Quoniam quidem supra dixerat de his qui ad similitudinem mortis Christi corpora sua mortificant, ne peccent, necessario tunc mentionem ejus facit qui

suscitavit Jesum a mortuis, ut similitudine et pari A per charitatem mortificatur et exstinguitur. Gauratione, qua commortui sunt et consepulti, sciant se per spiritum ejus qui Jesum a mortuis suscitavit vivificandos esse, et ad Christi similitudinem resuscitandos esse a mortuis. Et quatenus id flat, ostendit; dicit enim : Propter inhabitantem spiritum ejus in vobis. Unusquisque sic habere in se spiritum Christi probatur. Christus sapientia est: si sit sapiens secundum Christum, et quæ Christi sunt sapiat, habet in se per sapientiam spiritum Christi. Christus est justitia: si quis habeat in se justitiam Christi, per justitiam habet in se spiritum Christi. Christus pax est : si quis habeat in se pacem Christi, per spiritum pacis habet in se spiritum Christi. Sic et charitatem, sic et sanctificationem, sic et singula quæque, quæ Christus esse dicuntur, hic qui habet B spiritum Christi, in se habere credendus est, et sperare quod corporale corpus suum vivificabitur, propter inhabitantem in se spiritum Christi.

Et mortalia vivificabit corpora vestra. Quia supra propter peccatum corpus dixerat mori morte secunda, id est totum hominem, hic iterum propter bonam vitam mortalia corpora vivificare promisit, id est totum hominem. Non autem ait qui suscitavit Jesum Christum ex mortuis, vivisicabit mortua corpora vestra, cum supra dixisset corpus mortuum; sed vivificabit, inquit, et mortalia corpora vestra, ut scilicet jam non solum non sint mortua, sed nec mortalia, cum animale resurget spirituale, et mortale hoc inductur immortali, absorbebitur mortale

Ergo, fratres, debitores sumus non carni. Hoc totum ait, ut ostendat eis legem non esse necessariam, quæ carnalibus data est. Spiritum Christi habitare in nobis, et dona spiritus in nobis collata superius docuit: consequenter ergo nunc addidit, quia debitores eorum sine dubio quæ a spiritu consecuti sumus. Carni autem, inquit, non sumus debitores, neque enim propterea secit nos Deus ad imaginem suam, ut carnis servitio essemus obnoxii, sed ut potius creatori suo anima deserviens, ipsa servitio ac ministerio carnis utatur. Sed fortasse dicat aliquis: Quomodo non sumus debitores carni, cum victum ei et indumentum providere naturæ necessitate cogamur? Non ergo hoc negat nos esse debitores, sicut alibi dicit: Et carnis curam ne feceritis in concupi- D scentiis. Non utique negat curam carnis habendam in necessariis, sed in concupiscentiis.

Si enim secundum carnem vixeritis, moriemini. Nihil verius quam si secundum carnem vixerimus, moriemur. Adam enim prævaricans vendidit se peccato, carni deputatus. Omne enim peccatum caro est, propterea enim quod deforis peccatum tantum est. Si aulem per spiritum facta carnis mortificaveritis, vivetis. Hoc est, si spiritualibus actionibus carnis opera subjeceritis, vivetis. Notandum sane opera carnis, non substantiam condemnari; mortificat autem quis hoc modo actus carnis. Fructus est spiritus charitas: odium carnis est actus: odium igitur

dium similiter fructus est spiritus; tristitia vero hujus sæculi, quæ mortem operatur, carnis est actus : hæc ergo exstinguitur, si sit in nobis gaudium spiritus. Pax fructus est spiritus; dissensio et discordia, carnis est : sed certum est discordiam mortificari posse per pacem; sed et cætera vitia cæteris virtutibus mortificantur. Quicunque enim spiritu Dei aguntur, hi filii sunt Dei. Hos dicit spiritu Dei agi, in quorum actibus consilia principum et potestatum hujus mundi non videntur: in quorum enim videntur, non sunt filii Dei, sed Zabuli.

Non enim accepistis spiritum servitutis iterum in timore. Judæi acceperunt, spiritum qui illos ad servitutem cogeret per timorem. Timere enim servorum est; diligere, filiorum. Qui ergo opera charitatis voluntate nolebant, timoris vindictæ necessitate coguntur. Nos vero omnia voluntarie operemur, ut filios nos probemus. Hoc ergo est quod docet Paulus: Qui posteaquam commortui sumus Christo, et spiritus ejus factus est in nobis, non iterum spiritum servitutis in timorem, hoc est, non rursum parvuli et initia habentes effecti simus, sed quasi perfecti semel.

Jam accepimus spiritum adoptionis, in quo clamamus: Abba pater. Neque enim pater alius quisquam, nisi filius, vocat : Abba pater. Qui vocat patrem, filium se profitetur : debet ergo in moribus similis inveniri, ne pro nomine quoque in vacuum usurpato. majori pænæ subjaceat. Abba pater, hic duo verha unum significantia posuit, propter duos populos in unum redactos, ut unum semen Abrahæ flerent.

Ipse spiritus testimonium reddidit spiritui nostro. quod sumus filii. Testimonium adoptionis quod habemus spiritum, per quem ita oramus; tantam enim arrham non poterant, nisi silii accipere,

Si autem filii, et hæredes. Cum Deus Pater nullo modo mortuus dici possit, Christus ejus Filius mortuus dicitur. Causa incarnationis quidem est, ut hic qui mortuus est, semper viventis hæres esse dicatur. cum hæredes utique non nisi mortuorum sint. Sed hæc causa humanitatis est: nam apud Deum, quæ apud nos hæreditas dicitur, donum est patris in filios obedientes transfusum. Hæres quis efficitur Dei, cum quæ Dei sunt meretur accipere, id est, incorruptionis et immortalitatis gloriam, thesauros sapientiæ et scientiæ reconditos.

Cohæredes vero Christi. Cum transformabit corpus humilitatis nostræ, conforme corpori gloriæ suæ, sicut Apostolus ad Hebræos dicit, Testamentum testatoris morte firmatur (Heb. 1x): propterea mortuo pro nobis Christo, novum testamentum esse asserit, cujus similitudo vetus testamentum crat, in quo mors testatoris per victimam præfigurabatur. Si ergo quæratur quomodo simus secundum verba ejusdem Apostoli cohæredes Christi, fiatque hæres Dei, cum hæreditas morte decessoris firma teneatur, nec ullo alio modo hæreditas possit intelligi, respondetur, ipso quidem mortuo nos factos esse

nant, inquit, filit sponsi, quandiu cum illis est sponsus. Hæredes ergo ejus dicemur, quia reliquit nobis pacis ecclesiasticæ possessionem, quod testatus est dicens: Pacem meam do vobis, pacem relinquo vobis (Joan. xiv). Cohæredes autem ejus efficimur, quoniam videbimus cum sicuti est. Hæreditatem nos ejus patris quomodo morte adipiscimur? quia mori non potest, quandoquidem, inquit, ipse fit hæreditas nostra, secundum filud quod scriptum est : Dominus pars hæreditatis meæ (Psal. xv). Sed quomodo convocati sumus adhuc parvuli, et ad spiritualia contemplanda minus idonel? Usque ad humillimas nostras cogitationes se misericordia divina porrexit. Cum autem venerit quod perfectum est, auferetur quod esse quod auferetur: ut quomodo cum cernere niteremur quod non evidenter atque perspicue cœperamus, ita nobis quodammodo moritur Pater in ænigmate, et idem ipse fit hæreditas, cum facie ad faciem possidetur: non quia ipse moriatur, sed quia imperfecta in oum nostra visio perfecta visione perimitur, et tamen nisi illa prior nos nutriret, ad illam plenissimam et evidentissimam non efficeremur idonei. Quod si etiam de Domino nostro Jesu Christo, non secundum Verbum in principio Deum apud Deum, sed secondum puerum, qui proficiebat ætate et sapientia (Luc. 11), pius intellectus admittit, propria illa susceptione servata, quæ communis ei cum cæteris hominibus non est, manifestum est cufus tanguam morte possideat hæreditatem; non C enim nos cohæredes ejus esse possumus, nisi et ipse hæres sit. Si autem pietas non admittit ut primo ex parte videret homo Dominicus, deinde ex toto, quanquam in sapientia proficere dictus sit, corpore suo intelligitur hæres, id est, Ecclesia, cujus cohæredes sumus, quamvis ex nobis constet. Sed rursum quæri potest cujus morte simus nos etiam hæreditas Dei, secundum illud: Et dabo tibi gentes in hæreditatem (Psal. 11), nisi forte hujus mundi, quo prius tanquam dominante tenebamur. Post autem cum dicimus: Mundus mihi crucifixus est et ego mundo (Gal. vi), possidet nos Christus, mortuo illo qui nos possidebat, cum ei renuntiamus, morimurque illi et ipse nobis.

Si tamen compatimur. Videamus ergo quid sit D compati. Compati est persecutiones tolerare, et carnem cracifigere cum vitiis et concupiscentiis. Existimo enim quod non sint condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam. Hinc vult futuram gloriam commendare, ut præsentes pressuras facilius toleremus. Nihil quidem dignum inveniri vel comparari ad futuram gloriam potest: in quo enim mortale immortalibus conferas? aut invisibilibus visibilia? aut æternis temporalia? aut perpetuis caduca? Puto quod in præsenti vita consolatio quæ datur justis, secundum mensuram cruciatuum detur. Gloria vero futura, de qua dicit Apostolus, quæ revelabitur in nobis, non secundum mensuram pas-

hipsauds, spe filii etlum ejus fileti sumus. Non jejus A sionum : Non enim condignæ sunt pautrones hujus tempòris ad futuram gloriam.

Nam exspectatio creaturæ revelationem filiorum Dei exspectat. Diversi hunc locum diversis modis exponunt. Sive omnis creatura resurrectionis tempus exspectat, quia tunc in melius commutabitur: sive angelica rationalis creatura: Petrus enim dicit etlam angelos desiderare gloriam sanctorum. Revelationem filiorum Dei exspectat. Hoc est, cum revelabuntur ea quæ præparata sunt his qui filii Dei merebuntur esse; aut certe cum, sublato ab his velamine quo obteguntur, manifesti fuerint ipsi qui filii Dei sunt. Quæ autem est creatura quæ revelationem filiorum Dei exspectat? Hæc, inquit, quæ vanitati subjecta est. Subjecta autem non ea conditione. ex parte est. Convenienter enim dicitur moriturum B ut maneat semper subjecta vanitati, sed cum quadam spe. Quæ autem spes, ita commemorat, dicens: Quoniam et ipsa, inquit, liberabitur a servitute. Quid est ergo quod vanitati subjecta est, nisi quia quæ generat caduca sunt : operatur enim ut fructus faciat corruptibiles. Omnia enim quæ nascuntur in mundo, infirma, caduca, et corruptibilia, ac per hoc vana sunt, quæ statum suum tenere non possunt. Non autem sponte subjecta est vanitati, non enim sibi proderit quod subjecta est, sed nobis, et propter eues qui subjecit eam in spe : quoniam contradicere non potest creatura creatori suo, eius causa subjecta est in spe. Vide ipsius solis et lunæ, ac stellarum cœli. et totius mundi ministeria, quomodo subjecta sunt vanitati, corruptionique deserviunt. Ad usum memque hominum alunt segetes, fructus produeunt arborum, herbamque camporum, atque eosdem in se revertentes anni circulos volvunt : reparant enim quæ prætereunt, et præterire rursum quæ reparata sunt sinunt. Ipsos quoque angelos huie retioni credo subjectos, etiam non volentes, sed prester eum qui subjecit in spe : voluntati enim ejus quis rosistit? Ego etiam de archangelis tale aliquid intelligere propheticis invitor eloquiis. Quid onim tantes vanitatis et tantæ corruptionis invenies, quam bella gerere in hoe mundo, pugnas adversum me, regnum. et gentes commovere? Vide ergo quod in his pracipuum archangelici operis habetur officium, sicut Daniel propheta testatur, cum dicit, quia archangelus loquatur ad epm, qui diceret ei quod pugnaret adversum principem Persarum : et nomo, inquit, fuit mihi in adjutorio, nisi Michael princeps voster (Dan. x). Ergo per singula deprehenditur rationabilis creatura vanitati esse subjecta, non volens, sed propter eum qui subjecit in spe. Spes namque est ab his rebus corporeis et corruptibilibus aliquando cessendum: hanc enim habet exspectationem creatura ista rationalis, ut revelatio flat filiorum Dei, propter quos angeli mittuntur in ministerium, ut et ipsi eum his quibus ministraverunt hæreditatem capiant salutis, ut coelestium et terrestrium fiat unus grex et unus pastor, ut sit Deus omnia in omnibus. Omnis enim creatura congemiscit, et comparturit, et dolet. Sicut gaudent angeli super penitentes, ita dolent super

converts nelentes: Requirendum est cur in superio- A quasi jam acceperit, ita secura est de nondum acceribus nominaverit ereaturam, et nunquam dixerit, omnis creature, ad ultimum vero dicat : Scimus enim queniam omnis creatura congemiscit, et condolet, hoe est, quæ necessitati corruptibilis corporis subjacet. Omnis autem creatura est, qua dolentibus condolet, et quæ gementibus congemiscit. Omnis autem ereatura superior agones et certamina nostra spectat, et condolet cum vincimur, cum vincimus congaudet. Ipsa igitur elementa cum sollicitudine opera sua exhibent, quia et sol et luna non sine labore statuta sibi spatia implent, et spiritus animalium magno gemitu arctatur ad exhibenda servitia, satis de nostra salute sollicita sunt, scientes ad suam liberationem proficere, si modo nos citius agnoscamus auctorem.

Non solum autem illa. Non solum angeli, qui benigniores sunt nobis, de hujusmodi dolent, sed etiam nos, qui jam spiritum habemus, de talibus ingemiscimus. Primitias spiritus habentes. Hoc ergo quod in eos præ cæteris sublimius et præclarius collatum est, sancti Spiritus donum appellavit, et ideo dicitur, sed et nos ipsi, in quo specialiter designare videtur apostolicam dignitatem. Nos ergo, inquit, ipsi, hoc est, apostoli, primitias habentes, qui electi sumus ad hoc, ut primitias spiritus acciperemus, nos ipsi intra nos gemiscimus. In tantum, inquit, nulla creatura est quæ doloribus et gemitibus vacet, ut etiam nos ipsi, qui summa a Spiritu sancto et electa dona percepimus, tamen exspectantes redemptionem corporis nostri, necessario dolemus et gemiscimus. Scrutare librum Quæstionum, ut scias quid de hac lectione beatus Augustinus sentiat. Spe ergo salvi facti sumus. Hoc dicitur quia sperando quod promisit beus in Christo, meritum nobis fecimus ut liberemur. Ergo in spe liberati sumus, quia non aliud putamus quam credimus. Spes autem quæ videtut, non est spes. Quad videtur, non speratur, sed proprium est ac possidetur. Nulla enim in rebus visibilibus Christianis spes est, nec nobis præsentia promissa sunt, sed futura. Non est spes. Nihil est ergo prorsus sperandum in futuro de his quæ videntnr. Oculus enim non vidit quæ præparavit Deus his qui difigunt eum. Vitet autem oculus cœlum et terram. Non ergo oportet hoc quod videtur credi præ- p les sumus. Sed et usu communi quo aliquis fleri juparatum esse a Deo his qui diligunt eum, sed cœlum quidem, imo potius cœlos multo eminentiores et celsiores quam est istud ürmamentum quod videri potest. Et terra speranda est, non tamen hæc arida quæ oculis subjacet, sed illa erit mansuetorum terra quam oculus non vidit. Spes quæ videtur, non est spes. Tunc ergo erit res, quæ nunc spes est, cum apparuerit quid erimus, id est, similes illi, quoniam videbimus eum sicuti est. Manifestum est non esse spem quæ videtur, sed quæ non videtur, ac per hoc sperantes præmiis reficiendi sunt, quia quæ non vident sperant. Si autem quod non videmus speramus, per pasientiam exspectamus. Ideo fides per patientiam grandis est præmii, quia quod non videt, credit, et

ptis, sicut dicit ad Hebræos: Patientia vobis necessaria est, ut voluntatem Dei facientes reportetis repromissionem (Hebr. x). Spes enim sine patientia esse non novit, per patientiam exspectamus: hæc exspectatio patientia est.

Similiter enim Spiritus adjuvat infirmitatem nostram. Quia quæ ante petuntur quam peti debeant, et sunt contraria, non sinit fieri. Quæ autem sit infirmitas nostra, Dominus docet eum dicit: Spiritus quidem promptus est, caro autem infirma (Matth. xxvi). Ergo infirmitas postra ex carnis infirmitate descendit. Ipsa enim est quæ concupiscit adversus spiritum, et dum concupiscentias suas ingerit, virtutem et libertatem spiritus impedit, et sinceritatem orationis suffocat. Sed ubi viderit Spiritus Dei laborare spiritum in adversando carni et adhærendo sibi, porrigit manum, et adjuvat infirmitatem ejus; et velut magister ejus suscipiens rudem discipulum et ignorantem penitus litteras, ut eum docere possit et instituere, necesse habet inclinare se ad discipuli rudimenta, et ipse prius dicere nomen litteræ, ut respondendo discat, et sit quodammodo magister ipse incipienti discipulo similis, ea loquens et ea meditans quæ incipiens loqui debeat ac meditari. Quid orare, quid a Deo petere oporteat ignoramus : interdum enim quæ contraria saluti sunt petimus vel cupimus infirmitate cogente. Sicut enim quis in ægrıtudine corporis positus non ea quæ sanitati conducunt, sed ea quæ præsentis infirmitatis desiderium suggesserit, poscit a medico, ita et nos in hujus infirmitate languentes, interdum a Deo petimus quod non expedit nobis. Infirmitatem nostræ orationis ignorantiam significare declaravit : fallimur enim putantes quæ poscimus prodesse, cum non sint. Denique eidem Apostolo deprecanti ut tentationes a Deo cessarent, quia crebræ erant, dictum est a Domino : Sufficit tibi gratia mea : nam virtus in infirmitate perficitur (II Cor. XII).

Sed ipse Spiritus postulat pro nobis gemitibus inenarrabilibus. Hic gratiam Spiritus Spiritum nominavit; postulat autem, quia postulare nos facit gemitibus qui enarrari non possunt. Sient tentare nos dicitur Deus, ut sciat, hoc est, scire nos faciat quabet, ipse dicitur operari, ut : ille ædificavít domum, aut, ille codicem fecit, cum nec ille scripserit, nec ille struxerit. Qui autem scrutatur corda, scit quid desideret Spiritus, quia secundum Doum postulat pro sanctis. Ostendit quidem, non tam verba nostra in oratione, quam cor mentemque perpendi: ipae enim est qui scrutator est corois et renum. Scimus enim quoniam diligentibus Daum omnia cooperantur in bonum. Hoc dicit, quia si imperite precati sunt, non illis oberit, quia propositum cordis corum sciens Deus, non illis imputat quæ adversa postulant, sed ea annuit quæ danda sunt a Deo amantibus; unde et Dominus ait : Scit enim Pater vester quid opus sit vobis antequam petatis ab eo (Matth. VII). His qui

26

secundum propositum vocati sunt sancti. Secundum A stinare. Præscientia itaque gerenda prænfæcit, pestquod proposuit salvare sola fide quos præscierat credituros, et quos gratis vocavit ad salutem, multo magis glorificabit operantes.

A stinare. Præscientia itaque gerenda prænfæcit, pestquod proposuit salvare sola fide quos præscierat credituros, et quos gratis vocavit ad salutem, multo prævidet merita, hæc prædestinat præmia. At adversum eos qui nobis hujusmodi suscitant quæstio-

Quos præscivit et prædestinavit. Hos quos præscivit futuros devotos sibi, ipsos elegit ad promissa præmia capessenda. Puto quod sicut non de omnibus dixit, quos prædestinavit, ita nec de omnibus dixit. quos præscivit. Non enim secundum opinionem vulgi communem putandum est bona malaque præscivisse Deum, sed secundum sanctæ Scripturæ consuetudinem sentiendum est. Observet enim qui studiosus est in Scripturis, sicubi invenit Scripturam dicere quod malos præscierit Deus, sicut in præsenti loco de bono maniseste dicit: Quia quos præscivit, prædestinavit conformes imaginis Filii Dei, de bonis B tantum dici ; cæteros vero non præscire, sed nescire dicitur Deus: Novit enim Deus qui sunt ejus. Ad eos autem qui non sunt digni ut sciantur a Deo, Salvator dicit : Discedite a me, quia nunquam cognovi vos, operarii iniquitatis (Matth. v11). Non quod aliquid potest illam naturam, quæ ubique est, subterfugere, sed quia omne quod malum est, scientia eius vel præsentia habetur indignum. Fortassis ab attentis lectoribus etiam hoc requiri videbitur, cur non dixerit conformes filii, sed conformes imaginis. Et quamvis arduum hoc videtur et difficile, tamen vide si possumus illud dicere: Quia specialis et propria imago, quæ eam totam atque ex integro suscipit, et in semetipsa formabitur, ipsa Jesu anima dicenda est, quæ semper omnia verbo ac sapientiæ Dei ita C coaptat, ut nullo prorsus ab hujus similitudine decolor habeatur: ita ut quicunque summam perfectionis ac beatitudinis consectatur, ad illius imaginem ac similitudinem tendat, quæ primo loco et super omnes cæteros Filii Dei imago est : ita ut sit ipse primogenitus in multis fratribus, in his videlicet quorum conformatione imaginis Filii Dei primatum tenet. Similes ei erimus, id est, Deo, sed tantummodo Filio, qui solus in Trinitate corpus accepit, in quo mortuus fuerat, et resurrexit, atque ad suprema provexit. Et in ista parte imago Filii Dei facti sumus, quia sicut ille habet, sic et nos conformes facti immortale habebimus corpus, non Patris Imaginis ac Spiritus sancti.

Ut sit primogenitus in multis fratribus. Recte primogenitus, qui ante creaturam non factus, sed natus est. Est et primogenitus in regeneratione spiritus; est primogenitus ex mortuis, cujus natura mori ignorat: est primogenitus, post victoriam ascendens in cœlos; primogenitus igitur in omnibus frater noster dicitur, quoniam homo dignatus est nasci; Deminus vero, quia Dominus noster est.

Quos autem prædestinavit, hos et vocavit. Quos præscivit credituros, hos vocavit. Vocatio autem volentes colligit. Ergo vocantur per prædicationem ut credant; credentes justificantur per baptismum, glorificantur in virtutibus gratiarum, sive in resurrectione futura. Aliud est præscire, aliud præde-

modum prædestinatio retribuenda describit. Illa prævidet merita, hæc prædestinat præmia. At adversum eos qui nobis hujusmodi suscitant quæstiones etiam hoc possumus dicere: Si quos præscivit, illos et prædestinavit : non autem omnes prædestinavit, ergo non omnes præscivit, et secundum eos erunt aliqua quæ ignorat Deus. Si vero prænoscere secundum hoc accipiatur quod prædiximus, hoc est in affectum recipere, sibique sociare, verum erit, quod sicut non omnes prædestinavit, ita neque omnes præcognovit : sic enim et Jesus dicitur non cognovisse peccatum, hoc est, qui nescierit homicidium, vel adulterium, et his similia. An neque adhæsit ei peccatum, sicut scriptum est : Qui servat mandatum, non cognoscet verbum malum, hoc est, non recipiet verbum malum. Illos vocavit. Vocare est cogitantem de fide adjuvare, aut compungere eum quem sciat adjuvare.

Quid ergo dicemus as hæc? Hoc est beneficia quæ prædicta sunt. Deus quomodo pro nobis sit, manisestum est ex his quæ supra exposuit, id est, quod spiritus Dei habitat in nobis, et quod spiritus Christi, vel Christus, in nobis est, quod spiritus ejus qui suscitavit Christum a mortuis habitat in nobis. Vel spiritu Dei agimur. Vel quod spiritum adoptionis accepimus. Vel quod sumus filii Dei et hæredes et cohæredes Christi; vel primitias spiritus accepimus; vel quod nobis omnia cooperantur in bonum diligentibus Deum : vel quod secundum propositum vocati sunt, et præcogniti, et prædestinati, et sanctificati, et glorificati. Horum omnium memoriam faciens, et simul omnia repetens ait: Quid ergo dicemus ad hæc? hoc est ad hæc omnia quæ supra diximus, quia si sic Deus pro nobis est ut hæc nobis cuncta concesserit, quis esse adversum nos poterit? Non quod omnino neminem nobis dicat adversum, alioquin quomodo stabit quod dictum a Petro : Adversarius vester diabolus sicut leo rugieres circuit, quærens quem transdevoret (I Pet. v). Sed hoc est quod ostendit, quia, Deo agente pro nobis. contemptibilis et nullus efficitur adversarius vester. dicente David : Dominus illuminatio mea, et salus mea: quem timebo? (Psal. xxvi.) Qui etiam proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum. Pro omnibus ergo tradidit eum, non solum pro sauctis, non solum pro magnis, sed pro minimis omnino, qui sunt in Ecclesia. Tradidit Filium proprium Pater, et ideo etiamsi minorum aliquem et infirmorum lædat quis percutiens infirmam conscientiam, in Christum peccare dicitur, quoniam quidem scandalizet animam pro qua Christus mortuus est. Quomodo non per illum omnia nobis donavit? Quid potest habere charius quod nobis neget, qui Filium suum non negavit? Quis accusabit adversus electos Dei? Multa sunt in Scripturis quæ nisi proprio modo enuntientur, in contrariam recedunt sententiam, sicuti est: Quis accusabit adversus electos Dei ? Deus, qui justificat. Quod si quasi

confirmative observato genere pronuntiationis suze A tiatur, nec si in przesenti honorem conferat, nec si dicatur, magna perversitas oritur. Sic ergo pronuntiandum est ac si diceret. Deusne est, et subauditur, non utique, sed justificat. Quos ergo Deus elegit credentes, ac signis et virtutibus justos ostendit, quis de pristinis audebit accusare délictis? vel pro contemptu legalium mandatorum? Videtur mihi quod ait: Quis accusabit adversus electos Dei! . de diabolo dicere: nullus enim electus, et ita magnus, quem ille non audeat accusare, nisi illum solum qui peccatum non fecit, qui et dicebat : Nunc venit princeps mundi, et in me nikil invenit (Joan. xII). Sed diligentius intuere quod non dixit Apostolus: Quis accusabit adversum vocatos, sed adversum electos; nisi enim fueris electus, et in omsatorem. Si enim causa tua mala est, quid tibi proderit advocatus, etiamsi Jesus sit qui interpellet? Jesus enim veritas est, non potest ergo pro te veritas fallere. Deus qui justificat, hoc in Isaia propheta est, quod hic quasi suum ponit quia omnino est alius, qui quidem nos arguet, ne forte nos ipse Deus accuset, sed non potest quos justificat accusare simul.

Jesus autem Christus qui mortuus est, imo qui et resurrexit, qui est ad dexteram Dei, qui eliam interpellat pro nobis. Ut cum ipso simus ubi ipse est. Solent Ariani ex interpellationis causa movere calumniam, dicentes: Quod qui interpellatur, interpellante sit major. Quibus respondendum est, Deum oblivionem non pati, ut cum illis moveatur C semper quos elegit. Sed hoc est interpellare eum, dum semper Patri hominem quem suscepit quasi nostrum pignus ostendit et offert, ut verus pontifex et æternus.

Quis ergo nos separabit a charitate Dei? Post tanta præclara beneficia vel promissa, quæ poterit tam gravis esse pressura quæ nos ab ejus charitate divellat? Tribulatio? id est, omnis malorum perpessio. Angustia? Carceris. .

Periculum? Maris, sicut scriptum est in psalmo videlicet quadragesimo tertio. Quia propter te mortificamur, hoc est, non propter aliud crimen, sed propter eum qui dixit : Beati estis cum vos oersequantur, etc. Tota die: non enim sufficit mihi una hora mori pro Christo vel cruciari, sed tota die, hoc est, omni vitæ meæ tempore; et ideo: in his omnibus, inquit, superamus. Non nostra virtute, sed propter eum qui nos dilexit, sed in his omnibus superamus, hoc est, has tribulationes pro nihilo du-

Qui nos dilexit. Etiam ut moreretur pro nobis, et quando pro ejus nomine morimur, tunc maxime triumphamus.

Confido enim quod neque mors, neque vita, neque angeli, neque principatus, etc. Pro certo confido quia nec si mihi quis mortem minetur, nec si vitam promittat, nec si se angelum dicat a Domino destinatum, nec si se angelorum principem menpolliceatur gloriam futurorum, neque si virtutes operetur, nec si cœlum promittat, et in inferno deterreat, vel profunditatem scientiæ suadere conetur, unquam nos poterit a Christi secernere charitate.

Neque creatura alia. Omnem pene creaturam nominavit, et non fuit hic contentus, nisi adderet: etiam si sit alia creatura, nec ipsa poterit separare. Nimirum hyperbolice hoc dicit Apostolus, hoc est, non solum per ea quæ accidere possunt, sed nec per ea quidem quæ evenire omnino non possunt, ullo pacto a Dei charitate deflectemus: verbi causa, ut si alia nobis daretur vita quam hæc quæ a Deo data est, aut si futurorum spes alia nobis promittenibus te probabilem exhibueris Deo, habebis accu- B retur, vel altitudo, vel etiam creatura, quæ pro nobis congemiscit, quod fieri ulique non potest, nec hæc quidem a charitate Dei separare nos possunt. Cum pro his, inquit, omnibus beneficiis, quæ consecuti sumus, fixi et radicati sumus in charitate Dei, quis nos ab ea poterit separare? Tribulatio si venerit: In tribulatione dilatasti me (Psal. 14). Angustia si fuerit mundi, et ex necessitate corporis veniens, sapientiæ Dei et scientiæ latitudinem requiremus, in qua nos angustare non potest mundus; fames si adfuerit, turbare me non potest: habeo enim panem qui de cœlo descendit, et reficit esurientes animas, nec aliquando potest panis iste deficere, est enim perfectus et æternus; et nuditas non me confundit, indutus sum enim Dominum nostrum Jesum Christum, et habitaculum nostrum quod de cœlo est semper indui spero. Oportet enim mortale hoc induere immortalitatem (I Cor. XII). Periculum non timebo: Dominus enim illuminatio mea, et salus mea, quem timebo? (Ephes. v.) Gladius terrenus terrere me non potest : habeo enim meum, gladium spiritus, quod est verbum Dei, qui est penetrabilior omni gladio ancipiti (Hebr. 14): si ergo gladius mundi venerit super cervices meas, majorem mihi conciliat charitatem. Dicam namque ad eum, sicut scriptum est: Propter te mortificamur tota die: dum enim illius amore pendimus pœnas, sensum doloris non recipimus: illius enim charitas. qua nos dilexit et nostrum ad se rapit affectum, cruciatum corporis et dolorem sentire nos non facit: ideo ergo in his omnibus superamus. Item: Neque creatura alia. Quod ita potest intelligi, quando quidem sciebat Apostolus, multas et innumerabiles creaturas Dei, quarum etiam ipse non omnem, sed ex parte ceperit scientiam, quarumque non solum species, sed et nomina in præsenti sæculo ignorarentur

Confido enim. Confidentia est enim hæc de sponsione Christi, quia promisit in tribulatione adjuvare se dedicatam sibi fidem. Neque angelus, hoc est, nec si se angelus nobis ostendat ad seducendos nos, subornatus fallaciis patris sui diaboli, prævalere debebit adversum nos. Neque si virtus ab aliquo facta sit, sieut dicitur de Simone Mage in

80

secundum propositum vocati sunt sancti. Secundum A stinare. Præscientia itaque gerenda præntecit, pestquod proposuit salvare sola fide quos præscierat credituros, et quos gratis vocavit ad salutem, multo magis glorificabit operantes.

A stinare. Præscientia itaque gerenda præntecit, pestmodum ·prædestinatio retribuenda describit. Illa prævidet merita, hæc prædestinat præmia. At adversum eos qui nobis hujusmodi suscitant quæstio-

Quos præscivit et prædestinavit. Hos quos præscivit futuros devotos sibi, ipsos elegit ad promissa præmia capessenda. Puto quod sicut non de omnibus dixit, quos prædestinavit, ita nec de omnibus dixit, quos præscivit. Non enim secundum opinionem vulgi communem putandum est bona malaque præscivisse Deum, sed secundum sanctæ Scripturæ consuetudinem sentiendum est. Observet enim qui studiosus est in Scripturis, sicubi invenit Scripturam dicere quod malos præscierit Deus, sicut in præsenti loco de bono maniseste dicit : Quia quos præscivit, prædestinavit conformes imaginis Filii Dei, de bonis B tantum dici : cæteros vero non præscire, sed nescire dicitur Deus : Novit enim Deus qui sunt ejus. Ad eos autem qui non sunt digni ut sciantur a Deo, Salvator dicit: Discedite a me, quia nunquam cognovi vos, operarii iniquitatis (Matth. VII). Non quod aliquid potest illam naturam, quæ ubique est, subterfugere, sed quia omne quod malum est, scientia ejus vel præsentia habetur indignum. Fortassis ab attentis lectoribus etiam hoc requiri videbitur, cur non dixerit conformes filii, sed conformes imaginis. Et quamvis arduum hoc videtur et difficile, tamen vide si possumus illud dicere: Quia specialis et propria imago, quæ eam totam atque ex integro suscipit, et in semetipsa formabitur, ipsa Jesu anima dicenda est, quæ semper omnia verbo ac sapientiæ Dei ita C coaptat, ut nullo prorsus ab hujus similitudine decolor habeatur : ita ut quicunque summam perfectionis ac beatitudinis consectatur, ad illius imaginem ac similitudinem tendat, quæ primo loco et super omnes cæteros Filii Dei imago est: ita ut sit ipse primogenitus in multis fratribus, in his videlicet quorum conformatione imaginis Filii Dei primatum tenet. Similes ei erimus, id est, Deo, sed tantummodo Filio, qui solus in Trinitate corpus accepit, in quo mortuus fuerat, et resurrexit, atque ad suprema provexit. Et in ista parte imago Filii Dei facti sumus, quia sicut ille habet, sic et nos conformes facti immortale habebimus corpus, non Patris Imaginis ac Spiritus sancti.

Ut sit primogenitus in multis fratribus. Recte primogenitus, qui ante creaturam non factus, sed natus est. Est et primogenitus in regeneratione spiritus; est primogenitus ex mortuis, cujus natura mori ignorat: est primogenitus, post victoriam ascendens in cœlos; primogenitus igitur in omnibus frater noster dicitur, quoniam homo dignatus est nasci; Deminus vero, quia Dominus noster est.

Quos autem prædestinavit, hos et vocavit. Quos præscivit credituros, hos vocavit. Vocatio autem volentes colligit. Ergo vocantur per prædicationem ut credant; credentes justificantur per baptismum, glorificantur in virtutibus gratiarum, sive in resurrectione futura. Aliud est præscire, aliud præde-

modum prædestinatio retribuenda describit. Illa prævidet merita, hæc prædestinat præmia. At adversum eos qui nobis hujusmodi suscitant quæstiones etiam hoc possumus dicere : Si quos præscivit, illos et prædestinavit : non autem omnes prædestinavit, ergo non omnes præscivit, et secundum eos erunt aliqua quæ ignorat Deus, Si vero prænoscere secundum hoc accipiatur quod prædiximus, hoc est in affectum recipere, sibique sociare, verum erit, quod sicut non omnes prædestinavit, ita neque omnes præcognovit : sic enim et Jesus dicitur non cognovisse peccatum, hoc est, qui nescierit homicidium, vel adulterium, et his similia. An neque adhæsit ei peccatum, sicut scriptum est: Qui servat mandatum, non cognoscet verbum malum, hoc est. non recipiet verbum malum. Illos vocavit. Vocare est cogitantem de side adjuvare, aut compungere eum quem sciat adjuvare.

Quid ergo dicemus as hæc? Hoc est beneficia quæ prædicta sunt. Deus quomodo pro nobis sit, manifestum est ex his quæ supra exposuit, id est, quod spiritus Dei habitat in nobis, et quod spiritus Christi, vel Christus, in nobis est, quod spiritus ejus qui suscitavit Christum a mortuis habitat in nobis. Vel spiritu Dei agimur. Vel quod spiritum adoptionis accepimus. Vel quod sumus filii Dei et hæredes et cohæredes Christi; vel primitias spiritus accepimus; vel quod nobis omnia cooperantur in bonum diligentibus Deum : vel quod secundum propositum vocati sunt, et præcogniti, et prædestinati, et sanctificati, et glorificati. Horum omnium memoriam faciens, et simul omnia repetens ait: Quid ergo dicemus ad hæc? hoc est ad hæc omnia quæ supra diximus, quia si sic Deus pro nobis est ut hæc nobis cuncta concesserit, quis esse adversum nos poterit? Non quod omnino neminem nobis dicat adversum, alioquin quomodo stabit quod dictum a Petro : Adversarius vester diabolus sicut leo rugiens circuit, quærens quem transdevoret (I Pet. v). Sed hoc est quod ostendit, quia, Deo agente pro nobis. contemptibilis et nullus efficitur adversarius vester, dicente David : Dominus illuminatio mea, et salus mea: quem timebo? (Psal. xxvi.) Qui etiam proprio Filio suo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum. Pro omnibus ergo tradidit eum, non solum pro sauctis, non solum pro magnis, sed pro minimis omnino, qui sunt in Ecclesia. Tradidit Filium proprium Pater, et ideo etiamsi minorum aliquem et infirmorum lædat quis percutiens infirmam conscientiam, in Christum peccare dicitur, quoniam quidem scandalizet animam pro qua Christus mortuus est. Quomodo non per illum omnia nobis donavit? Quid potest habere charius quod nobis neget, qui Filium suum non negavit? Quis accusabit adversus electos Dei? Multa sunt in Scripturis quæ nisi proprio modo enuntientur, in contrariam recedunt sententiam, sicuti est : Quis accusabit adversus electos Dei? Deus, qui justificat. Quod si quasi

confirmative observato genere pronuntiationis suze A tiatur, nec si in præsenti honorem conferat, nec si dicatur, magna perversitas oritur. Sic ergo pronuntiandum est ac si diceret . Deusne est, et subauditur, non utique, sed justificat. Quos ergo Deus elegit credentes, ac signis et virtutibus justos ostendit, quis de pristinis audebit accusare délictis? vel pro contemptu legalium mandatorum? Videtur mihi quod ait: Quis accusabit adversus electos Dei? de diabolo dicere: nullus enim electus, et ita magnus, quem ille non audeat accusare, nisi illum solum qui peccatum non fecit, qui et dicebat : Nunc venit princeps mundi, et in me nihil invenit (Joan. xu). Sed diligentius intuere quod non dixit Apostolus: Quis accusabit adversum vocatos, sed adversum electos; nisi enim fueris electus, et in omsatorem. Si enim causa tua mala est, quid tibi proderit advocatus, etiamsi Jesus sit qui interpellet? Jesus enim veritas est, non potest ergo pro te veritas fallere. Deus qui justificat, hoc in Isaia propheta est, quod hic quasi suum ponit quia omnino est alius, qui quidem nos arguet, ne forte nos ipse Deus accuset, sed non potest quos justificat accusare simul.

Jesus autem Christus qui mortuus est, imo qui et resurrexit, qui est ad dexteram Dei, qui etiam interpellat pro nobis. Ut cum ipso simus ubi ipse est. Solent Ariani ex interpellationis causa movere calumniam, dicentes: Quod qui interpellatur, interpellante sit major. Quibus respondendum est, Deum oblivionem non pati, ut cum illis moveatur C semper quos elegit. Sed hoc est interpellare cum, dum semper Patri bominem quem suscepit quasi nostrum pignus ostendit et offert, ut verus pontifex et æternus.

Quis ergo nos separabit a charitate Dei? Post tanta præclara beneficia vel promissa, quæ poterit tam gravis esse pressura quæ nos ab ejus charitate divellat? Tribulatio? id est, omnis malorum perpessio. Angustia? Carceris.

Periculum? Maris, sicut scriptum est in psalmo videlicet quadragesimo tertio. Quia propter te mortificamur, hoc est, non propter aliud crimen, sed propter eum qui dixit : Beati estis cum vos oersequantur, etc. Tota die: non enim sufficit mihi una hora mori pro Christo vel cruciari, sed tota die, hoc est, omni vitæ meæ tempore; et ideo: in his omnibus, inquit, superamus. Non nostra virtute, sed propter eum qui nos dilexit, sed in his omnibus superamus, hoc est, has tribulationes pro nihilo du-

Qui nos dilexit. Etiam ut moreretur pro nobis, et quando pro ejus nomine morimur, tunc maxime triumphamus.

Confido enim quod neque mors, neque vita, neque angeli, neque principatus, etc. Pro certo contido quia nec si mihi quis mortem minetur, nec si vitam promittat, nec si se angelum dicat a Domino destinatum, nec si se angelorum principem menpolliceatur gloriam futurorum, neque si virtutes operetur, nec si cœlum promittat, et in inferno deterreat, vel profunditatem scientiæ suadere conetur, unquam nos poterit a Christi secernere charitate.

Neque creatura alia. Omnem pene creaturam nominavit, et non fuit hic contentus, nisi adderet: etiam si sit alia creatura, nec ipsa poterit separare. Nimirum hyperbolice hoc dicit Apostolus, hoc est, non solum per ea quæ accidere possunt, sed nec per ea quidem quæ evenire omnino non possunt, ullo pacto a Dei charitate deflectemus: verbi causa, ut si alia nobis daretur vita quam hæc quæ a Deo data est, aut si futurorum spes alia nobis promittenibus te probabilem exhibueris Deo, habebis accu- B retur, vel altitudo, vel etiam creatura, quæ pro nobis congemiscit, quod fieri utique non potest, nec hæc quidem a charitate Dei separare nos possunt. Cum pro his, inquit, omnibus beneficiis, quæ consecuti sumus, fixi et radicati sumus in charitate Dei, quis nos ab ea poterit separare? Tribulatio si venerit: In tribulatione dilatasti me (Psal. 1v). Angustia si fuerit mundi, et ex necessitate corporis veniens, sapientiæ Dei et scientiæ latitudinem requiremus, in qua nos angustare non potest mundus; fames si adfuerit, turbare me non potest: habeo enim panem qui de cœlo descendit, et reficit esurientes animas, nec aliquando potest panis iste deficere, est enim perfectus et æternus; et nuditas non me confundit, indutus sum enim Dominum nostrum Jesum Christum, et habitaculum nostrum quod de cœlo est semper indui spero. Oportet enim mortale hoc induere immortalitatem (I Cor. XII). Poriculum non timebo: Dominus enim illuminatio mea, et salus mea, quem timebo? (Ephes. v.) Gladius terrenus terrere me non potest : habeo enim meum, gladium spiritus, quod est verbum Dei, qui est penetrabilior omni gladio ancipiti (Hebr. 1v): si ergo gladius mundi venerit super cervices meas, majorem mihi conciliat charitatem. Dicam namque ad eum, sicut scriptum est : Propter te mortificamur tota die: dum enim illius amore pendimus pænas, sensum doloris non recipimus: illius enim charitas, qua nos dilexit et nostrum ad se apit affectum, cruciatum corporis et dolorem sentire nos non facit: ideo ergo in his omnibus superamus. Item: Neque creatura alia. Quod ita potest intelligi, quando quidem sciebat Apostolus, multas et innumerabiles creaturas Dei, quarum etiam ipse non omnem, sed ex parte ceperit scientiam, quarumque non solum species, sed et nomina in præsenti sæculo ignorarentur

> Confido enim. Confidentia est enim hæc de sponsione Christi, quia promisit in tribulatione adjuvare se dedicatam sibi fidem. Neque angelus, hoc est, nec si se angelus nobis ostendat ad seducendos nos, subornatus fallaciis patris sui diaboli, praevalere debebit adversum nos. Neque si virtus ab aliquo facta sit, sieut dicitur de Simone Mage in

de qua dicit Apostolus: An ignoratis altitudinem Satanæ? a juvatione nos Domini Jesu debebit auferre. Neque si per phantasiam profundam, qua seducere meditatur, nohis ostentet horrorem mirandum. Neque si futura nobis spondeat, quæ promisit Ævæ, assensum dabimus illi. Nec si arte et subtilitate astutiæ suæ aliam creaturam adjungat adorare, sicut junxerunt Jamnes et Mambres palam Pharaone, conveniens est ut per hæc a Deo creatore nos evocet, quem ignoravimus creaturam condidisse in æternum existentem. Quibusdam videtur aliam creaturam de idolis dictum, sed non est verum, quia hanc debuit significare quam sub admiratione seductionis videtur fingere Satanas.

#### CAPUT IX.

Veritatem dico in Christo Jesu. Contra Judæos acturus, primum illis satisfacit, non se odii causa hæc dicere, sed amoris, eo quod doleat illos Christo non credere, ad quos primum salvandos advenerit. Videamus quare dixerit Veritatem in Christo, quasi ostendens esse aliquam veritatem quæ non sit in Christo, et vide si possumus tali modo veritatem quae in Christo est ab ea quae non est in Christo distinguere: veritas ergo Christi esse credenda est, ubi et reliquæ virtutes, quæ Christus esse describitur, id est, ubi justitia, ubi pax, ubi est verbum Dei, ubi est et veritas Christi. Est autem veritas et injusta, ut si, verbi causa, dicamus : Dæmonium illud Pithonis, quod in Actibus apostolorum refertur in ancilla quadam habitasse et clamasse ad apostolos quod hi servi Dei summi sunt, qui annuntiant hominibus viam Dei. Erat veritas in his verbis, verum enim erat quod dicebatur, sed non erat ista veritas in Christo, et propterea conversus ad eam Paulus dixit : Obmutesce, et'exi ab sa. Et ideo Apostolus ad distinctionem veritatis ejus, quæ extra Christum est, in Christo loquitur veritatem. Sed et hoc quod dicit : Testimonium mihi perhibente conscientia mea in Spiritu sancto, similem mihi videtur habere intelligentiam: reddit enim testimonium conscientia etiam gentibus, secondum qued in superioribus idem Apostolus ait : Testimonium reddente eis. Nam non potest dici quod in malia actibus in Spiritu sancto conacientia testimonium reddat, ubi cogitationes inter se invicem sunt accusantes. In Apostolo vero. uhi cegitatio jam non habet quod accuset, recte conscientia in Spirite sancto testimonium

Quoniam tristitia mihi est, et continuus dolor cordi mee. Este, habeas tristitiam, este, delorem capias de perditione fratrum tuorum, qui sunt cognati secundum carnem, sunquid eo usque ut optes anathema sieri a Christo? Et quid tibi predest illorum salus, si tu a salute separaberis? et quod salvaveris alice, si ipse pereas? Non, inquit, ita est, and ego a Magistro et Domino meo [didici]

aere volasse; nec si in altitudine se nobis ostendat, A quia qui vult animam suam salvam facere, perdet eam; ideo et mihi videtur ille hæc omnia præmisisse, quod nulla possint a Dei charitate divellere, ut cum se offert anathema pro fratribus suis, non lapsum ejus passibilem judices, sed sicut ille qui inseparabilis a Patre est per naturam, et immortalis in mortem venit, et ad inferna descendit, ita et iste imitando Magistrum cum separari a Christi charitate non possit, a Christo anathema fiat pro fratribus suis, devotione utique, non prævaricatione. Hieronymus in libro Questionum ad Algasiam : Optabam enim anathema esse pro fratribus meis. Cerne Apostolum, quantæ charitatis in Christo sit, ut pro ille cupiat mori, et solus perire, dummodo in illum credat omne hominum genus : perire B etiam non in perpetuum, sed impræsentlarum. Vult ergo Apostolus perire in carne, ut alii salventur in spiritu; suum sanguinem fundere, ut multorum animæ conserventur. Optabam, inquit, non opto, qui scit fieri non posse effectum, tamen dilectionem circa genus humanum ostendit.

Qui sunt cognati secundum carnem. Qui propinquos et fratres appellat secundum carnem, in spiritu a se ostendit alienos. Quorum adoptio est filiorum. Que significantius Greete diciter violecte, de quibus quondam Dominus loquebatur: Primogenitus meus Israel. Adoptati enim sunt filii Israel a Deo tunc cum divideret Excelsus gentes, et dispergeret filios Adam secundum numerum angelorum [filiorum Israel, et facta est portio domui Jacob funiculus kareditatis ejus Israel (Deut. xxxIII). Adjecit adhue ut et alios pro his dolere faciat, dicens : Et giòria, et testamentum, et legislatio, et obsequium, et promissa. De gloria datæ legis sæpe jam dictum est, sicut et ipse Apostolus dicit : Si enim quod evacuatur per gloriam est, hoe est Vetus Testamentum, multo magis quod manet in gloria est, Evangelii scilicet prædicatio. Sed quod dicit, Testamentum et legislatio, unum fortasse dicere nonnullis videtur: lex enim quæ data est ipsa etiam Testamentum appellatur. Sed ego hanc esse distinctionem puto, quod legislatio quidem una fuerit, et semel habita per Moysen. Testamenta vero frequenter statuta sunt: quoties enim peccaverunt et abjecti sunt, toties exhæredati videntur. Et rursus quoties repropitiatus dicitur Deus, revocavit eos in hæreditatem suæ possessionis, toties reparasse testamenta, et hæredea eos scripsisse credendas est. Obsequium sacerdotalia dicuntur officia. Promissiones, qua patribus factse sunt, et separatim dandæ his qui per fidem Alii dicuntur Abrabæ.

Quorum patres ex quibus est Christus secundum carnem. Hoc est, Abraham, Isaac, Jacob et cæteri. Qui est super omnia Deus benedictus in sæcula. Super omnia, ut in nomine Jesu omne genu flectatur, coelestium, terrestrium, et infernorum (Phil. 11). Heec sunt omnia super quæ dixit Deus, Christus est : nulla autem discretio est. cuia cui aderat Filium adorat et Patrem: et qui servit Patri servit et Filie. Non

enim excidit verbum Dei. Apostolus hano sententiam A bitu Isaac geminos concepisset, nondum partu edito, profert de reprobatione Judzearum, et de electione gentium in fidem secus Judzos; quod plangit Apostolus dicens: Quoniam tristitia est mihi. Hic etiam incipit ratiocinare quare, alto et justo judicio Dei repulsis Judæis, gentes sint intromissæ: quia superius dixerat dolere se quod genus Israel proprio vitio excluderetur a regno, quorum hæc omnia fuerant: hie ostendit illos qui non crediderunt, non esse filios Abrahæ, ne omnibus Judæis prædicare putaretur et obiiceretur illi: Nunquid ergo Deus mentitus est Abrabæ?

Nec enim omnes qui sunt ex Israel, hi sunt Israclitæ. Hoc est quod vult intelligi, non ideo dignos posse omnes quia filii sint Abrahæ: sed illos esse dignes qui filii promissionis sunt, id est, quos scit B benedicerentur omnes gentes terræ. Quando enim Deus promissionem suam suscepturos, sive ex Judzis, sive ex gentibus : bi enim digni sunt dici Israelitz, id est, videntes Deum. Nam de Isaac utique omnes hi filii sunt Abrahæ, quia omnis propago generis Judzeorum per Isaac est: sed quia, sicut dixi, hi sunt vere filii Abrahæ, qui promissionem sequuntur quae in Isaac facta est. Ac per hoc reliqui filii non sunt dicendi Abrahæ: Abraham enim credens Isaac accepit propter fidem, quia credidit Deo, in quo mysterium futuræ fidei designatum est, ut illi essent fratres Isaac qui eamdem fidem haberent in qua Isaac natus est, quia Isaac habuit typum Salvatoris. Natus est ex repromissione, ut qui credidit Christum Jesum promissum Abrahæ, hic filius sit Abrahæ, frater vero Isaac. Sed in Isaac vocabitur G tibi semen. In Isaac solo vocati sunt etiam tunc filii Abraham, non etiam in Ismael, cum et ipse ex ejus stirpe descendat : Ismael enim secundum usum carnalem natus est ex ancilla, Isaac vero super naturam ex senibus, ex repromissione Dei est generatus. Ita nune Christianos promissio facit filios Abraha, qui meruit fide ut pater sit plurimarum gentium. Promissionis enim verbum hos est. Proposuit ergo Apostelas persequi, quia licet repudiatus sit populus Israel per infidelitatem, non tamen promissiones Dei quæ erga ees kabitæ fuerant, decident et frustrate sint: docetque quia cum multi fuerint filii Abrahæ, in solo Isaac sit facta promissio. Non enim, inquit, qui filii carnis, hi sunt filii. Contendit ostendere quomodo Isaac non filius sit carnis, sed sit fi- D lius Dei, et redit ad ea quæ de ipso in Genesi scripta sunt. Promissionis, inquit, verbum hoc est: Ad hoc tempus venium, et erit Saræ filius. Non ergo, inquit, per ordinem nativitatis carnalis Isaac nascitur: Quippe cum et Abraham emortui jam corporis haberetur, et vulva Saræ emortua esset, sicut supra dictum est, sed per virtutem ejus qui dixit : Ad hoc tempos veniam, et erit Saræ filius. Merito ergo non carnis, sed filius dicitur, qui ex adventu et sermone nascitur Dei. Hec ergo, inquit, ratio, non solum de Isaac, sed et de Jacob récipienda est : Nam et Rebecca, inquit, non secundum carnalis nativitatis ordinem protelit partum. Cum caim ex uno concu-

neque ullis actibus puerorum bonis malisve inter homines habitis, erga Jacob divina habetur electio, et dicitur, quia major serviet minori : Jacob dilexi, Esau autem odio habui: Seir, pilosus; Edom, sanguineus. Ad hoc tempus veniam. In Genesi ita legitur hæc sententia, trium Abrahæ loquentium in valle Mambre qui dixerunt ad eum : Ubi est Sara uxor tua? Ille respondit: In tabernaculo est. Cui dixit: Revertens veniam ad te tempore isto, et habebit filium Sara uxor tua, et erit Saræ filius. Hic ostendit posteriorem populum more Isaac esse promissionis, hoc est, in Genesi, quod præfiguratum in Christum est, ut futurus Christus promitteretur filius Abrahæ. in quo promissionis verbum impletur, ut in Christo promissio facta est Abrahæ, in qua promissione et audivit Abraham: Quia in semine tuo benedicentur omnes gentes terræ, Christus utique illi promissus est ex traduce Isaac, in quo hoc completum videmus. Non solum autem illi, sed et Rebecca ex uno concubitu habens Isaac patris nostri. Hoc est, non solum Isaac et Ismael, qui quamvis uno patre, diversa tamen matre generati sunt, non sunt unum apud Deum, sed etiam Jacob et Esau, qui ex uno sunt de Rebecca nati concubitu, antequam nascerentur. apud Deum fidei sunt merito separati, ut propositio jam maneret. Ita ergo et nunc quos præscivit de gentibus credituros, elegit, et ex Israel rejecit incredulos. Non tantum ergo Sara in typum dicitur generasse Isaac, sed et Rebeccam uxorem Isaac. Sed alia causa est in Isaac, alia in Jacob et Esau. quia Isaac in figura Salvatoris natus est, Jacob et Esau duorum populorum habent typum, id est credentium et non credentium. Ut ex uno sint diversi, sint tamen unum. In singulis enim et gens significatur, ut unius generis dicantur, qui in causa fidei unum sunt, vel perfidiæ, unus enim significatur in multis, non per traducem carnis, sed per communem causam, quæ ex Esau et Jacob laudatur. Omnes ex eo nati, filii ejus merito dicendi sunt, aut quia Esau displicuit, omnes ex ejus origine reprobi sunt, cum videamus et de Jacob traduce natos factos perfidos, et Esau fideles, et Deo charos. Nam quia de Jacob multi sunt persidi, dubium non est. Omnes enim Judæi non credentes ex eo habent originem: et quia de Esau sunt boni et sideles, probat Job, qui est filius Esau, quintus ab Abraham, hoc est, nepos Esau. Ex uno concubitu habens Isaac patris nostri. Quæ intelligitur prima geminos edidisse, in eo quod quasi novum aliquid accesserit, præterita Deum interrogaret. Ut secundum electionem propositum Dei maneret: non ex operibus, sed ex vocante dictum est ei : quia major serviet minori. Prescientia Dei flagitatur in his causis, quia non aliud potest evenire quam nevit Deus futurum. Unum elegit præscientia et alterum sprevit; et in ille quem elegit, propositum Dei manet, quia aliud non potest evenire quam scit, et proposuit, ut salute dignus sit. Et in illo

87

proposuit de illo, quia salute indignus erat. Sciendo enim quid unusquisque illorum esset facturus, dixit: Ille erit dignus qui erit minor; et qui erit major, erit indignus salute; hoc quasi præscius, non personarum acceptor, dicit: Nam neminem damnat antequam peccet, et nullum coronat antequam vincat. Præscientia enim diffinitum habet, qualis uniuscujusque futura voluntas sit in qua mansurus est, per quam damnatur aut coronatur. Denique quos scit in bono mansuros, frequenter ante sunt mali: et quos malos scit permansuros, aliquoties sunt prius boni. Unde cessat querela, quia Deus personarum acceptor non est.

Major serviet minori. Majorem populum Judæorum minori Christiano serviturum dicit. Aut major, id est, B Idumæus populus, serviet minori, id est Israelitico populo.

Jacob dilexi, Esau autem odio habui. Quid mirum est si justitia diligat innocentiam, et si respuat iniquitatem apud quem etiam futura sunt facta? Sed requirendum quare hoc dicatur, cum alibi scriptum sit: Non est acceptio personarum apud Deum (Malach. 1). Si quis habet duos debitores, et alteri vult dimittere debitum, ab altero exigere, cui vult donat, sed neminem fraudat. Ambo gemini natura filii iræ nascebantur: nullis quidem operibus propriis, sed originaliter ex Adam vinculo damnationis obstricti. Sed quod dixit: Miserebor cui misertus ero, Jacob dilexit per misericordiam gratuitam, Esau autem odio habuit per judicium debitum. Sentiens autem G quemadmodum hoc quod dictum est permoveret eos qui penetrare intelligendo non possunt hanc altitudinem gratiæ,

Quid ergo dicemus? nunquid iniquitas est apud Deum? Absit? Iniquitas enim videtur, ut sine ullis bonorum malorumve operum meritis, unum Deus diligat, alterum oderit. Qua in re, si sutura opera vel bona ejus, vel mala illius, quæ Deus utique præsciebat, vellet intelligi, nequaquam diceret: non ex operibus, sed diceret ex futuris operibus : eoque modo istam solveret quæstionem : Moysi enim dicit : Miserebor cui misertus ero (Exod. xxx111). Hoc in Exodo dictum est, quando ad rationem vituli Deus in populum vindicare proposuit. Hæc elocutio ita intelligenda est : Cujus justitiam esse cognovero, D cujus promptam fidem videro, quem præceptis meis obedire perspexero, quem meam voluntatem facere probavero.

Et misericordiam, inquit, præstabo cui miserebor. Id est, cum collatam a Deo misericordiam subdita et sollicita mente servaverit, ampliorem consequetur. Igitur non volentis, neque currentis, sed miserentis est Dei. Ex persona contradicentis sibi dicit Apostolus: Nunquid iniquitas est apud Deum? et initiis respondet: Absit, ut ad omnia cætera, quæ ex persona contradicentis objicienda sunt, ab Apostolo semper responderi videatur : Absit. Iste ergo qui contradicit utitur Moysi verbis, quibus dicit ad

quem sprevit, simili modo manet propositum, quod A eum Deus : Miserebor cujus misertus ero. Quod si ita est, inquit, non ergo volentis, neque currentis est salus, sed ejus cui miseretur Deus. Nam et Pharaoni inquit Deus: Quia ad hoc ipsum te suscitavi, ut ostendam in te virtutem meam, et ut annuntietur nomen meum in universa terra. Ut ex hoc videatur ostendi quia si ad hoc electus est Pharao ut per eum virtus Dei omnibus declaretur, non fuit in sua potestate quod periit. Et addit post bæc omnia:

> Ergo cujus vult miseretur, et quem vult obdurat. Hoc est, inquit, quod asseverasti qui contradicis: quod sine causa conqueritur, et arguit homines Deus. Si enim ipse quem vult eligit, et quem vult abjicit, Voluntati ejus quis resistet? Per quæ omnia illud sine dubio contradictio ista molitur, quod in hoc non sit libertas arbitrii, nec habeat unusquisque sui potestatem ut salvetur, aut pereat. Velle et currere meum est, sed ipsum meum sine Dei auxilio non est meum. Non volentis, neque currentis, etc. Cum procul dubio si homo ejus ætatis est ut ratione jam utatur, non possit credere, sperare, diligere, nisi velit, neque ad palmam supernæ vocationis Dei pervenire, nisi voluntate cucurrerit : quomodo non volentis, neque currentis est, nisi quod ipsa voluntas, sicut scriptum est, a Domino præparatur? Et in alio loco Apostolus dicit: Deus enim, qui operatur in nobis et veile et operari. Alioqui si propterea dictum est, non volentis, quia ex utraque sit, id est, ex voluntate hominis et Dei misericordia. Ut sic dictum accipiamus, non volentis, neque currentis, tanquam diceretur, Non sufficit hominis voluntas sola, si non sit etiam misericordia Dei: non ergo sufficit sola misericordia Dei, nisi sit etiam voluntas hominis. Ac per hoc si recte dictum est: Non volentis hominis, sed miserentis Dei est, quia id voluntas hominis sola non implet, cur non e contrario recte dicitur: Non miserentis Dei, sed voluntatis est hominis? quia id misericordia Dei non implet. Porro si nullus dicere Christianus audebit : Non miserentis Dei est, sed voluntatis hominis, ne Apostolo apertissime contradicat, restat ut propterea recte dictum intelligatur: non volentis, neque currentis, sea Dei miserentis, ut totum detur Deo, qui hominis voluntatem bonam præparat ad adjuvandum, et adjuvat præparatam. Præcedit enim bona voluntas hominis multa Dei dona, sed non omnia: quæ autem non præcedit ipsa, in eis est et ipsa: nam utrumque legitur in sanctis eloquiis : Et misericordia ejus præveniet me, et misericordia ejus subsequetur me; nolentem prævenit ut velit, volentem subsequitur ne frustra velit. Cur enim admonemur orare pro inimicis nostris, utique volentibus pie vivere, nisi ut Deus operetur in eis et velle? Item cur admonemur petere ut accipiamus, nisi ut ab illo flat quod volumus, a quo factum est ut velimus? Oremus ergo pro inimicis nostris, ut misericordia ejus præveniat eos, sicut prævenit nos. Oremus pro nobis, ut misericordia ejus subsequatur nos. Item non volentis,

aeque currentis; nam libero arbitrio male utens A et per judicium, quem vult obdurat, nec tamen ininomo, et se perdidit, et ipsum. Sicut enim qui se occidit, utique vivendo se occidit, sed se occidendo non vivit, neque seipsum poterit resuscitare cum occiderit : ita cum libero arbitrio peccaretur, victore peccato amissum est liberum arbitrium: a quo, enim quis devictus est, huic et servus addictus est, sed ad benefaciendum ista libertas unde erit homini addicto et vendito, nisi redimat, cujus illa vox est: Si vos Filius liberaverit, vere liberi eritis: Ego plantavi. Apollo rigavit, Deus autem incrementum dedit. Qui vult et qui currit, hoc videtur esse quod est ille qui plantat : et eum qui rigat nil esse dicit Apostolus, non quo nihil habeant, sed quoad comparationem Dei qui incrementum operi vel effectum dat, illi nihil esse ducantur. Quia in hoc ipsum te exci- B tavi ut ostendam in te virtutem meam. Hoc autem fecit Deus more sapientissimi patrisfamilias, qui unicuique servorum suorum opera virtutibus et artibus eorum convenientia proponit. Sì quis vero inobediens et rebellis corrigi verberibus noluerit, pœna digna ei promittitur et mors, ut cæteri servi illas pœnas videant, et terrore correpti similia committere non audeant. Sic nimirum Pharao rebellis, decemque plagis percussus, corrigi non valuit, donec iram judicis emeruit, per quam suum populum emendare Deus voluit. Ponamus ergo patremfamilias istum, id est Deum, vel regem, vidisse tempus quo emendari deberent hi qui in ejus mores ac disciplinam multa commiserant, et eis dedisse aliquem durissimum, et his ipsis qui corripiendi sunt C multo duriorem, qui pro sceleribus suis jam non sit dignus emendatione, sed morte. Volens vero interitum ejus ad emendationem proficere cæterorum, mittit eum ad illos quos morte ejus corrigi cupit, et dicit ei: Quia ad hoc ipsum excitavi te, ut ostenderem in te virtutem meam. Vide enim quod non dixit, Ad ipsum te feci, ne ad conditorem referri culpa videretur, sed ait: Ad hoc ipsum te suscitavi, ut per animi tui malitiam, quam infrenis et sine Dei timore vivendo quæsisti, et in alios irrogetur utilis ac fructuosa correctio, et in te ipsum, ad posteritatis exemplum, famosissimus conferatur interitus. Cum Dei misericordiam commendasset, in eo quod ait: Non volentis, neque currentis, sed miserentis est Dei, deinde, ut etiam commendaret judicium, quoniam in D quo non fit misericordia, non iniquitas fit, sed judicium debitum: non est quippe iniquitas apud Deum, continuo subjunxit atque ait: Dicit enim Scriptura Pharaoni: Quia in hoc te excitavi. Quibus dictis utraque concludens, id est, ad misericordiam et judicium. Ergo, inquit, cujus vult miseretur, et quem vult obdurat. Miseretur scilicet magna bonitate, et obdurat nulla iniquitate, ut neque liberatus de suis meritis glorietur, neque damnatus nisi de suis meritis conqueratur : sola enim gratia redemptos discernit a perditis, quos in unam perditionis concreaverat massam, ab origine ducta causa communi. Ergo per misericordiam; cui vult miseretur;

que aliquid facit. Vis scire quia divina moderatio in Pharaone causam induratæ mentis operatur: id est. ipse Pharao in decem plagis positus cum percuteretur, mitigabatur; cum relaxaretur, ingravabatur, ac impium divina severitas inclinabat, bonitas obdurabat : castigante Deo populum, dimittebat, parte revocabat. Perspicue quomodo rebellem spiritum cœlestis lenitas obdurat, accedentibus mitescit flagellis. recedentibus insolescit. Dei patientia induratus est Pharao, cessante enim plaga Dei durior fiebat; et quamvis sciret eum non converti, tamen etiam in ipso suam clementiam voluit demonstrare. Et ut annuntietur nomen meum in universa terra. Ut in hoc cæteræ gentes addiscerent non esse alium Deum præter hunc qui Judæorum erat : ad hoc ergo servatus est Pharao, ut multa signa et plagæ ostenderentur in illo, quasi jam mortuo: suscitatus autem dicit ei quia cum apud Deum mortuus esset, modicum tempus accepit ut vivere videretur. Quid igitur queritur adhuc? Tanquam propterea non videatur esse malus culpandus, quia Deus cui vult miseretur, et quem vult obdurat. O homo, tu quis es qui respondeas Deo? Hoc loco quidam stulti putant Apostolum in responsione defecisse, et inopia reddendæ rationis repressisse audaciam contradictoris. Sed magnum habet pondus quod dictum est : O homo, tu quis es, etc. Et ut in talibus quæstionibus ad suæ capacitatis considerationem revocaret hominem : verbo quidem sed reipsa magna conredditio rationis; si enim hæc non capit, quis est qui respondeat Deo? ' si capit, magis non invenit quod respondeat. Vide enim universum genus humanum tam justo judicio divinoque in apostatica radice damnatum, ut etiam si nullus inde liberaretur, nemo recte posset Dei vituperare justitiam. Et qui liberantur, sic oportuisse liberari, ut ex pluribus non liberatis atque damnatione justissima derelictis, ostenderetur quid meruisset universa conspersio, quod etiam justos debitum judicium Dei damnaret, nisi in ejus debitum misericordia subveniret, ut volentium de suis meritis gloriari omne os obstruatur : et qui gloriatur, in Domino glorietur. Nec Apostolus hoc loco sanctos prohibuit a quærendo, sed eos qui nondum sunt in charitate radicati et fundati, ut possint comprehendere cum omnibus sanctis latitudinem, longitudinem, altitudinem et profundum, quæ in eodem loco exsequitur. Non ergo prohibuit a quærendo qui dicit : Spiritualis autem omnia judicat, ipse autem a nemine judicatur. Quos ergo prohibuit, nisi luteos atque terrenos qui, nondum intrinsecus generati atque nutriti, imaginem illius hominis portant qui primus factus est de terra terrenus? Talibus dicit Apostolus: O homo, tu quis es qui respondeas Deo? nunquid dicit figmentum ei qui se fingit, Quare sic me fecisti? Quandiu ergo figmentum es, nondum perfectus filius, quia nondum hausisti plenissimam gratiam, qua nobis data est potestas filios Dei fieri, qua possis audire : Jam non aicam vos servos (Joan. 1), Tu quis es qui respondeas,

ces qui proterve et infideliter inquirebant a Domino in qua potestate hæc faceret, et quis ei dedisset potestatem hanc (Matth. xxi), responsione quidem indignes habitos. Similiter quoque et in præsenti loco, motum videmus Apostolum, et adversum insolentes quæstiones per sa quæ respondit proponentis contumaciam confudisse: O homo, tu quis es qui respondeas Dee? Certe hoe est homo apud Deum quod apud figulum lutum; et sicut servus nequam, si forte videluis domino fieri debere aliquod opus, quod et rationis et utilitatie plemm sit, ille autem operari nolens ea que ls jubet, discutere incipiat, et requirere a domino ut quid hoe opus sieri jubes? cui prodest? ubi necessarium est? contumaci servo quæ erit tam digna responsio, nisi ut dicatur ei : Tu quis es qui respondens Dee? ita placet, ita Domino videtur. Si fidelis servus et prudens interroget, volens intelligere et mirari sapientiam Domini, quod dicatur ei : Tu quis es? denique cum Daniel propheta voluntatem desiderasset agnoscere : unde et vir desideriorum appellatus cot; non est ei dictum, Tu quis es? sed missus est angelus, qui eum de omnibus Dei dispensationibus et judiciis edocetet (Dan. 1x). Et nos si aliquid de secretis Dei et reconditis desideramus agnoscere, desideriorum et non contentionum viri sumus, occultius in divinis litteris inserta Dei judicia fideliter et humiliter requiramus, propterea namque et Dominus dicebat : Scrutamini Scripturas (Joan. xv). Legentem hæc meminisse convenit attentius similitudinis illius, quia in superioribus libris apostolici sermonis dispensatione posuimus : ut tanquam regiæ cujusdam domus, quæ multiplicibus sit ingressibus egressibusque distincta, et ex uno in aliud conclave ita transcatur ut vix ingredientis indicia aut egredientis appareant : ita etiam Paulum divinorum secreta paululum quidem subaperientem videri, non tamen plane aperteque pandentem. Denique cum pro bis que superius dixerat de Isaac, et de Jacob, quid per electionem exposito Dei antequam aliquid operis boni malive messissent Deus dixerit, vel de illo: Ad hoc tempus veniam, et erit Sarce filius. Vel de hoc : Jacob dilexi, Esau autem odio habui. Cum in præsenti autem capitulo introduxisset aliquam persenam, velut contradicentem sibi, et quæstiones mo- D ventem, et diceret: Nunquid iniquitas ett apud Deum? et si non volentis, neque currentis, sed miserentis Dei est : et si Pharaonem propterea elegit, ut in ipso potentiam sum virtutis ostenderet, et si ipse cujus vult miseretur, et quem vult indurat : utquid de omnibus, inquit, queritur, et cur qui peccat culpatur? cum talis de uno quoque ipsius voluntas habeatur. Hæc ergo et his similia commoventi, atque in hujusce mysterit cubiculum protervius et importunius ingerenti, cum increpatione dignissimæ exclamationis occurrit: O homo, tu quis es, qui contra respondes Deo? quasi diceret, Tu quis es, qui te in aulam regis immergis, et interioris cubiculi ausus es secreta penetrare? Nunquid dicit figmentum ei qui 24 ...

et velis nosse Dei Filium? Legimus et in Evangelio A finxit, Quid me peciati sic? (Isai. XLV.) Hoc de Isaia propheta est, quod hic proprium quasi ponit, per quod ostendit, contra auctorem opus ejus non posse: in potestate enim auctoris est qualem velit condere creaturam. Quid sibi vult homo de hac massa perditionis, ut Deo respondeat, et dicat: Quare sic me fecisti? Si vis ita cognoscere, noli esse lutum, sed efficere filius Dei per illius misericordiam, qui dedit potestatem filios Dei fieri, credentibus in nomine ejus: non autem, ut tu cupis, antequam credant divina nosse cupientibus.

> Aliud quidem vas in honorem, aliud in contumeliam. De Pharaone facile respondetur, prioribus meritis, quibus afflixit in regno suo peregrinos, dignum effectum cui obduretur cor, ut nec manifestissimis signis jubentis Dei cederet. Ex eadem enim massa. Id est, peccatorum et misericordiæ vasa protulit, quibus subveniret cum deprecarentur filii Israel. Et vasa iræ. Quorum supplicio illos erudiret, id est, Pharaonem et populum ejus, qui quamvis essent utrique peccatores, et propterea ad unam massam pertinerent, aliter tamen tractandi erant, qui uni Deo ingemuerant, ut eis subveniret : aliter illi, quorum injustis oneribus ingemuerant. Quod si volens Deus ostendere iram, et notam facere potentiam suam. Quia illum diu sustinuit blasphemantem, et duris operibus suum populum affligentem; præterquam quod innoxiam ætatem parvulorum crudeliter jusserat enecari. Vasa autem misericordiæ Israelitas dicit, qui digni erant misericordia, quia et minora admiserant, et graviter suerant afflicti. Sæpe de incompositis elocutionibus Apostoli, defectibusque earum commonuimus, quod in præsenti loco nihilominus invenitur: non enim redditur ad aliquid hoc quod ait in principio capituli, quod si volens Deus, verbi causa, ut in aliis ipse dixit : Quod si primitiæ, sancta est et massa. Nihil mortale reddit, sed quasi vagam conjunctionem istam reliquit, quæ etiamsi non assumatur, lucidior absque ea dabitur intellectus. Verbi causa, ut ita legamus : Volens Deus ostendere iram et notam facere potentiam suam, sustinuit in multa patientia vasa iræ, in perditionem apta, ut notas saceret divitias gloriæ suæ in vasis misericordiæ. In quo videtur intelligi quia, dum sustinet Deus et patienter fert incredulos et insideles, notam facit hominibus et patientiam et potentiam suam. Patientiam, dum diu sustinet si forte resipiscant et convertantur; potentiam, dum aliquando punit. Et rursus in vasis misericordiæ, hoc est, qui semetipsos emundaverunt, notas facit divitias gloriæ: quæ vasa non irrationabili aliqua, aut fortuita gratia, sed quoniam a peccati sordibus se expurgaverant præparavit in gloriam. Notam ergo facit Deus potentiam suam, dum impios castigat et corripit, ut secundum Scripturæ sententiam, dum flagellatur pestilens, innocens astutior fiat (Prov. xix). Quidam vero a superioribus repetunt: O homo, tu qui es, qui respondeas Deo? Quod si volens Deus ostendere iram, etc. Patientia et longanimitas est Dei, quæ sicut malos præparat ad inter-

autem gloriæ sunt , dignitas multiplex præparata credentibus. Eo ipso quod ait: In multa patientia, satis significavit priora corum peccata, in quibus cos pertulit, ut opportune tunc vindicaret, quando illorum vindicta subvenienda erat : his qui liberantur innotescunt divitiæ Dei, cum erga eos qui inter homines spernuntur, et humiles sunt, misericordia ejus ostenditur quod non in divitiis suis, nec in potentia sua, sed in Domine sperant : sicut et tunc Hebræerum gens dispersa inter homines et abjecta, a Deo misericordiam conscouts est. Ita ergo etiam populus gentium qui spernebatur et desperabatur ab his qui in elecumeisione gloriantur, misericordiam consecutus est. Vocabo non plebem meam, plebem meam. Apertum est de gentibus dictum, quia prius non erat B plebs Dei, postea autem ad opprobrium Judæorum misericordiam accipientes vocatæ sunt, ut in loco ubi non vocabatur plebs Dei vocarentur ibi filii Dei vivì : prius enim nusquam vocabantur filii, nisi in Judæa,. hoc est, in Hierusalem, ubi domus Dei erat; ut: Notus in Judas Deus (Psal. LXXV). Isaias autem proclamas pro Israel, hoc est, clamat pro his qui credunt in Christum, hi enim vere Israelitæ, sicut dicit Dominus ad Nathanael? Ecce vere Israelita, in quo. dolus non est (Joan. 1). Reliquiæ salvæ fiant. Paucitatem corum credituram esse demonstrat. Providens de futuris propheta videbat quod plurimi ex Israel futuri erant vasa iree non credentes vitee suze, sed Dominum majestatis crucifigentes, illi qui non salvantur, tanquam arena maris sunt : reliquiæ vero salvæ fiant, tanquem stellæ cœli sunt : utrumque enim promissionis, quæ ad Abraham facta est, continet sermo : erit, inquit, semen tuum sieut arena maris.

Verbum enim consummans et brevians in æquitate. Historiæ habet hoc sensus : Sicut ego verbum abbrevio et cito diffinio, ita Deus hoc omni velocitate perficiet. In prophetia autem breviatum verbum Novum Testamentum accipitur, quia in eo omnia breviter comprehensa sunt et clausa. Salvari hos promittit, quos reliquos dicit per verbum qued brevlavit Dominus super terram, hoe est, per fidem, cum sublatis omnibus neomeniis, et sabbate, et circumcisione, et lege escarum, et oblationibus pecorum, sola fides proposita est ad salutem que abbreviata est ex lege: quia que la fide sunt habentur, dicente Salvatore: De me enim scripsit Moyees. Sive verburn breviatum est totius doctrinæ, ut quod prius lex et prophetse continebant in latitudine praceptorum, veniems Dominus pronuntiaret, et diceret : Diliges Dominum Deum ex tete corde tue, et proximum tuum sicut to igeum : in his duebus mandatis pendet omnis lex et prophetæ (Matth. XXII), in quo evidenter prophetas et legem duobus his sermenibus brevisvit. Potest et breviatum verbum dici symboli, qued credentibus traditur, in quo totius mysterii summa paucis connexa sermonibus continetur.

Nisi Dominus askasth reliquisset nobit sensen, sicut Sodoma factà scamue; etc. (Jeni. 1). Quin non est pus-

itum, ita et bonos præparat ad coronam : divitiæ A sus paucos justes perire cum multitudine impiorum. Quod semen Isaias Domino dicit derelictum 1 illud sine dubio quod idem Apostolus expenit in aliis. cum dicit ad Abraham dictum : Tibi dabe terram hanc, et semini tuo : Non autem dicit et seminibut tanquam in multis, sed semini tuo, tunquam in uno. qui est Christus. Non autem otiose Isaias semen neminavit quod reliquum est : semen namque dicitur quod seminatur in terra, et inde resurgentem fructum plurimum totius Ecclesiæ multitudines prolaturum, sicut ipse Dominus dieit : Nist gramum framenti in terram ceciderit, et mortuum fuerit, fructum non affert; aut fructus hujus seminis est indulgentis peccatorum. Quid ergo dicemus? quod gentes, qua non sectabantur justitiam, apprehenderunt justitiam. Quomodo hic dicit quod gentes non sectabantur justitiam, et comprehenderunt justitiam? Vide ergo si hoc modo possimus respondere : aliud est sectaria aliud est insitam habere. Sectari dicitur, qui doctrina et lectione multa assequi aliquid cupit : unde et a sectando secta appellata sunt hujusmodi dectrinæ quæ hominum traditione discuntur. Gentes ergo quæ legem tabulis vel litteris scriptam non habuerunt, non dicuntur secutse esse justitiam, habuerunt tamen insitam, quam lex eos naturalis edocuit: idcirco ergo proximi fuerunt justitiz el que ex fide est, id est, Christo.

Israel vero sectans logem justilies, in logem non pervenit. Et hie locus, sicut supra diximus, obser vandus; in uno codemque versiculo diverse nominat legem. Certum est enim quia sectabatur legem justitiæ secundum litteram, sed in legem non pervenit: quam legem? sine dubio spiritus. Neque enim hoc di ceret Apostoltis, quia legem quam sectabatur, et quam tenebat, et quam bahebat, in hanc non pervenit. Prima justitia est cognoscere Greatorem, de inde custodire que præcepit.

Quare? Quia non ex fide : sed quasi ex operibus. Reddit causam quare non invenerit justitiam, quia false in operibus gloriati eredere nolverant.

Offenderant enim in lapidem offensionis. Id est, in Christum, quia non crediderunt in eum. Ides lapis offensionis est : cui videre licet lapidem non offendit; qui autem cacus impiagit se, quod contigit Judeis, quos sua malitia excasavit, ut Christaut non agnoscentes erucifigerent. Sed ideiros lapis offensionis et petra scandali prædictus est Christus, quia multi itt nativitate ejus et passione scandalum patiuntur. Eccs pono in Sion lapidem offensionis et petram statidali. Sciendum est quod in Itain propheta hoc testimonium scriptum sit. Compertum est in petra vel in lapide Christum esse significatum. Daniel enim propheta lapidem hunc dieit, qui abscissus a monte sine manibus, percussit et comminuit emnia regna, et replevit omnem terram (Dan. 11), quod evidenter de Christo dictum est. Et in lege petra, de qua fluxerant aque, Christus est appellatus : Petra autem, inamit, crat Christme. Offensio ergo posita in Sion Christen est : Sion veru altitudo est, sive elvites ipea

Hierusalem, quæ propter notitiam Dei non immerito A dæis testimonium perhibet Paulus quod æmulatio-excelsa dicta est, in qua Salvator a Deo Patre positus prædicator, offensio factus est Judæis, dum se Filium Dei prædicat, natum de Spiritu sancto ex muliere. Per corpus autem contra scandalum passi sunt, et dicebant: Nonne mater ejus et fratres ejus apud nos sunt (Marc. vi)? quomodo ergo hic dicit, quia de cœlo descendit? Hæc itaque petra scandalum est Judæis et petra offensionis, quæ petra sine dubio corpus intelligitur Salvatoris, hæc excisa sine manibus, propterea quod sine viro de Spiritu sancto nata est. Omnis qui credit in eum non confundetur. Non Judæus solus, sed omnis qui crediderit, de pristinis delictis non confundetur.

### CAPUT X.

Fratres, voluntas quidem cordis mei, etc. In his B quæ nuper exposita sunt, multis testimoniis adversum Israel usus est prophetarum, ita ut proferpet de Isaia: Nisi Dominus Sabaoth reliquisset semen, etc., propterea solari nunc rursus populum volens, et per hoc invitare ad fidem, dicit : Fratres, voluntas quidem cordis, etc., et causam cur voluntas sua et obsecratio pro illis apud Deum habeatur. Ostendit. Testimonium enim, inquit, perhibeo illis, quod æmulationem, etc. Quamvis, inquit, tot et tantis sint involuti peccatorum suorum malis, tamen, quia ineffabilis zelus et æmulatio Dei est apud illos, hæc me commovit causa obsecrare Dominum pro ipsis, ut vel in sine aliquando perveniant ad salutem: habent enim zelum Dei, sed non secundum scientiam. Et probat quomodo non secundum scientiam zelua: Dei habeant : Quia ignorantes, inquit, Dei justitiam, suæ justitiæ obtemperant. Non multum ergo prodest habere zelum Dei, et non habere scientiam zeli. Denique Judzi putantes se zelo Dei agere, sacrilegi exstiterunt in Filium Dei, quia non secundum scientiam zelati sunt: sicut Phinees, filius Eleazar, qui secundum scientiam zelatus interemit Madianitam pariter et Israelitam fornicantem cum ea. Poterat autem dicere et de aliis Apostolus qui charitatem Dei habent, sed non secundum scientiam : si enim habeat quis affectum erga Deum, ignoret autem quia charitas patiens est, benigna est, non invidens, non perperam agens, non inflata, non est ambitiosa, non quærens quæ sua sunt, hæc et his similia si in charitate non habeat, solo affectu diligat Deum competenter, et ad ipsum dicetur quia charitatem Dei habet, sed non secundum scientiam. Similiter autem dici potest et de alio qui fidem Dei habet, sed non secundum scientiam, si ignoret quia fides Dei sine operibus mortua est. Potest et de alio dici qui castitatem habet, sed non secundum scientiam, quippe si ab hominibus laudari vult. Et alius abstinens potest dici, sed non secundum scientiam, si propterea ut hominibus appareat. Et sic per singula quæque quæ gerimus. Denique et apostoli dicebant ad Salvatorem : Auge nobis fidem (Luc. xvII): hoc est, habentes eam fidem quæ non est secundum scientiam, habeamus eam Adem que est secundum scientiam. Interim Ju-

nem Dei, licet non secundum scientiam, tamen quia utcunque habeant causam docet Apostolus, qua obsecratione pro illis offerret Deo: melius est enim habere zelum Dei, licet non secundum scientiam. quam penitus non habere. Sed non secundum scientiam. Veteris scilicet legis, quæ prophetavit quod crederet totus mundus Christo adveniente: sed non · cognoverunt quia Christus advenit. Ignorantes justitiam Dei. Ignorantes enim hunc esse Christum quem promiserat Deus, alterum exspectandum dicebant, huic justitias suas quas ex lege habebant anteponentes, qui est Dei justitia in fide : justitia enim ipse est, quia quod promiserat Deus, in ipso implevit. Finis enim legis Christus. Hoc est, perfectionem legis habet qui credit in Christo; cum enim nullus justificaretur ex lege, quia nemo implebat legem, nisi qui speraret in promissionem Christi, fides posita est, quæ crederet pro perfectione legis, ut in omnibus prætermissis fides satisfaceret pro tota lege. Moyses enim scripsit. Ipse Moyses distinxit inter utramque justitiam, fidei scilicet atque factorum, quia altera operibus, altera sola credulitate justificet accedentem. Quoniam qui secerit ea vivet in eis. Id est, vindictam legis effugiet et bona terræ accipiet. Quidam ex hoc loco putant Judæos præsentem tantum vitam ex legis operibus meruisse, quod verum non esse Domini verba declarant, qui de vita interrogatus æterna, mandata legis opponit, dicens: Si vis in vitam venire, serva mandata (Matth. xix). Unde intelligimus quod qui suo tempore legem servavit, æternam vitam habuit. Quæ autem ex fide est justitia, sic dicit. Id est Moyses. Ne dixeris in corde, etc. Hoc est, nec de passione, neque de ascensione ejus, quia a semetipso factum est, in corde tuo debeas dubitare. Quod ergo ait, Ne dixeris in corde tuo, exceptis his quæ media interserit, hoc est Christum dedu*cere*, vel a mortuis reducere, de Deuteronomio vi– detur assumptum, ubi hoc modo scriptum est: Mandatum hoc quod ego mando tibi hodie, non est superexaltatum a te, nec longe a te: non est in cælo, ut dicas: Quis ascendet a nobis in cœlum, et accipiet illud nobis, ut audientes faciamus illud? neque trans mare, ut dicas: Quis transibit nobis mare, et accipiet illud, ut audientes saciamus illud? Verum juxta te est valde in ore tuo, et in manibus tuis, ut facias illud (Deut. xxx). Justitiam hanc dicit esse fidei, si non dubitet de spe Dei quæ in Christo est, quia ideo passus est, ut exspoliatis inferis, virtute Patris devieta morte resurgens, cum animabus ereptis in conlum ascenderet. Sed quid dicit Scriptura? Hoc est, ut] ascendamus deducere Christum, confitendo eum nostro ore, quod est quasi cœlum nostrum, et intremus in abyssum nostri cordis, de quo oportet nos revocare Christum, ut quod corde credimus, ore confiteamur. Hoc scriptum est in Deuteronomio, quia non est longe ab animo nostro vel ore, quod nobis dicitur ut credamus: quamvis enim oculis

non videatur, a natura tamen animorum et loquendi A crediderunt, et ideo nec invocant eum in quem non ratione non discordat quod credimus. In ipsa enim natura inserta sunt velut semina, quæ auditu et voluntate ex cultura fructificant testimonium creatoris, hoc est, verbum sidei. Nullum opus dicit, sed solam fidem dandam in causam Christi.

Quia si confitearis in ore tuo Dominum Jesum. Quæ superius locutus est, hic illa manifestavit : hanc esse regulam fidei, credere Dominum esse Jesum, et non erubescere quia Deus illum ex mortuis deduxit in cœlum, consiteri Quod Deus illum suscitavit a mortuis. Certum est quia suscitavit eum, ad justificationem sui credit: alioqui quid proderit scire me et credere quod Jesum Deus suscitavit a mortuis, si in me ipso eum non habeam suscitatum? Ego si in novitate vitæ non ambulo, et vetustate B denique in corde Pauli loquebatur, ita ut ille dicepeccandi consuetudinem non fugio, nondum mihi Christus resurrexit a mortuis.. Ad hunc autem sensum ea conveniunt quæ sequuntur. Dicit enim Scriptura. In Isaia: Quia omnis qui credit in eum, non erubescit (Isa. xLv). Erubescit autem omnis qui peccat, sicut et Adam peccavit, et erubuit, et abscondit se. Qui ad hunc ruborem peccati incurrit. credere non videtur.

Corde enim creditur ad justitiam. Ergo si sides sufficit ad justitiam et confessio ad salutem, inter Judæum et Gentilem credentes nulla discretio est. Omnis qui credit non confundetur. Cum examen cœperit fleri omnium rerum in die judicii, et omnia falsa commenta vel dogmata in confusionem deduci, tunc in Christum credentes gaudebunt videntes omnibus C manifestari quia quod crediderunt verum est : aspicient enim inter cæteros se gloriosos et prudentes, qui æstimati fuerant contemptibiles et stulti. Illic enim est vera probatio, ubi et remuneratio et condemnatio. Non est enim distinctio Judæi et Græci. Generaliter autem confundi propter diffidentiam dicit aut sublimari causa credulitatis, quia sine Christo apud Deum nulla salus, imo pœna est. Dives in omnes qui invocant eum. Unus Dominus omnium et abundantiam misericordiæ et salutem habet unde largiatur. Non dixit, Dominum divitem credentibus, sed invocantibus illum: credentibus enim sola datur remissio peccatorum. Sequitur autem ut precibus deditus liberetur a malo, et possit consequi quod D promisit Deus toto corde vigilantibus. Hæ sunt divitiæ Domini, si justitia nobis, et veritas, et sapientia, et sanctificatio, quod totum est Christus Dominus, dominetur. Hæ enim sunt ejus divitiæ, utpote in quo sunt omnes thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi. Videtur mihi grande aliquod in Scripturis divinis sub invocationis nomine designari : non enim de qualibuscunque viris, sed ingentibus et præcipuis scribitur, quia Enos primus cæpit invocare nomen Domini (Gen. 17).

Omnis enim quicunque invocaverit nomen Domini salvus erit (Joel. 11). Apud Joelem prophetam hoc scriptum est: Quomodo ergo invocabunt eum, in quem non crediderunt? Christum enim Judæi non crediderunt. In hoc autem arctissima eos conclusione constringit: Salus, inquit, non est nisi invocanti; nemo vero invocat qui non credit: ergo quia non creditis, non invocatis; et quia non invocatis, non salvamini.

Sed quomodo, inquit, credent ei quem non audierunt? Possumus sic intelligere, ipsum in carne positum, vel Apostolos ejus prædicantes de eo audire noluerunt. Potest autem et hoc intelligi, quia etiam nunc Christus semper tanquam verbum et ratio unicuique loquitur in corde, et de pietate docet, de justitia, de castitate, de pudicitia, et de omnibus simul virtutibus protestatur, sicut et ipse dicit: Oves meæ vocem meam audiunt (Joan. xxx). Sic ret: An experimentum ejus quæritis qui loquitur in me Christus? Sequitur: Quomodo autem audient sine prædicante? In hoc magis prædicantium sermone Christum ostendit audiri, in quibus secundum ea quæ supra diximus, Christus loqui et docere monstratur.

Quomodo autem prædicabunt nisi mittantur? Difficultas mihi quædam in hoc sermone videtur exsurgere. Si enim ita intelligamus quod propterea non prædicent quia non mittantur, nullo autem prædieante non audiant, non credentes enim non invocabunt, non invocantes non salvabuntur, colligitur ex his, ut causa qua non sunt salvati, ad vitium redeat auctoris qui non miserit prædicantes. Sed magis ad illum nos, qui rectior est, in intelligentiæ tramitem deflectamus, et quod dixit, Quomodo autem prædicabunt nisi mittantur? sic accipiamus, quasi dicat Apostolus: Nos præcones et prædicatores Christi non possumus prædicare, nec annuntiandi nobis virtus ulla subsisteret, nisi adesset nobis ipse qui misit. Quod si prædicantibus audire non vultis, vestra jam culpa est; et si audientes non creditis, et non credentes non invocatis, salvi esse nequitis. Quia ergo missi sunt ad prædicationem, idcirco de his qui ab ipso missi sunt scriptum est : Quam speciosi sunt pedes evangelizantium pacem, evangelizantium bona! Hoc propheta dicit Nahum. Pedes dicendo, adventum significat apostolorum circumeuntium mundum et regnum Dei prædicantium : adventus enim ipsorum illuminavit homines, viam ostendens qua itur in pace ad Deum. Aut certe pedes in hoc loco pro sensibus posuit : de his pedibus et in Evangelio Salvator ait : Sicut ego Dominus et magister lavi pedes vestros, et invicem lavate pedes alterutrum: exemplum enim dedi vobis (Joan. XIII). Videamus quod sit istud exemplum, quo magistri discipulorum lavare debeant pedes, aut de qua aqua lavare. Si quis inveniat aquam vivam, et si quis accipiat de baptismo, et aqua illa flat in eo fons aquæ salientis in vitam æternam, iste de hac aqua doctrinæ spiritualis potest lavare pedes discipulorum, et omnes ex animo ipsorum immunditias sordesque diluere; et hoc faciens, datum a magistro implevit exem-

plum. Quæ autem bona sint quæ evangelizant (quam- A tales non solum vocis, sed verba et rationem pervevis hoc ipsum quod dicit evangelizare, interpretatur, bona annuntiare), quæ sint tamen bona quæ bonis addidit, requiramus. Unum et verum bonum est Deus, cujus imago bonitatis est Filius, et Spiritus ejus qui dicitur bonus : illud ergo unum, quia in Deo Patre, et Filio, et Spiritu sancto est, bona nominavit; hoc est enim quod annuntiant evangelistæ secundum præceptum Dei et Salvatoris nostri dicentis, Ite, docete omnes gentes, baptizantes eos in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti (Matth. xxviii). Exemplum vero boc de Isaia videtur assumptum; sed ibi propheta ad ipsum Dominum evangelizandi officium retulit, lta enim ait : quia ego ipse qui laquebar ecce adsum. Quam pulchri in montibus ut pedes evangelizantis auditum pacis, ut evangelizantis B bona (Isai LII)! Verum mihi videtur Paulus, quia propheta dixerat, ut pedes evangelizantis bona, et hoc quasi ex alterius comparatione commemorasse, velut si diceret: Ita adero, ut homo qui evangelizat pacem et evangelizat bona.

Sed non omnes obediunt Evangelio. Ergo si nec Illi omnes obedierunt ad quos isti missi sunt, quanto minus isti ad quos nemo est destinatus. Quis credidit auditui vestro? Firmavit exemplo prophetico Judæos esse contradictores evangelicæ veritatis: hunc autem numerum tangit qui sidem non recipit, quod ponit Apostolus, quia Isaias dixerit : Domine, quis credidit auditui nostro? Quis pro raro dictum est. Et observare debemus quod sermo hic in Scripturis interdum pro raro, interdum pro nullo omnino ponitur. Verbi gratia, ut cum dicitur: Quis sapiens, et intelligit hæc? Ubi vero dicitur: Quis ascendit in cœlum, hoc est, Christum deducere; vel quis descendit in abyssum, hoc est, Christum a martuis reducere? Hic quis nullus intelligitur : nullus enim est qui ascendit in cœlum Christum inde deducere. Nunc ergo Domine, quis credidit auditui notro? quod dicit Isaias, rarum quemque significat. Videtur tamen Isaias hæc ex persona 'apostolorum prophetare, quibus creditum fuerat prædicationis officium; nam et ipsi cum raritatem credentium de populo Israel viderent, dicunt ad Dominum: Domine, quis credidit auditui nostro? Ergo fides ex dicatur aliquid, nec audiri potest, nec credi. In omnem terram exivit sonus eorum. Hoc de Psalmo xviii assumitur, ubi ait: Non sunt loquelæ, neque sermones. In quo pro linguarum et sermonum varietate Gentes sine dubio intelliguntur, et dicitur quia apostolorum Christi in omnem quidem terram sonus exierit, in fines vero orbis terræ, non sonus, sed verba pervenerint: quod ita intelligi potest, quia terram imperitos quosque et indocibiles omnes dicat, ad quos non verba, in quibus ratio fidei commonetur et explanatio sapientiæ, sed sonus fidei communi et simplici prædicatione pervenerit. Finem vero orbis terræ, eruditores quosque appellaverit; finis enim perfectionem indicat rerum. Ad hos ergo

nisse pronuntiat : quod utique audientes sermonem fidei etiam perscrutari possunt. Sed dico: Nunquid Israel non cognovit? Gentes scilicet esse vocatas ad fidem. Videtur ea quæ superius dixit de Gentibus prolocutus: nunc vero, ut sibi moris est, etiam de Israel subjungit, et vult quod inexcusabilis sit israel testibus idoneis comprobare. Ipse, inquit, Moyses dicit, ex persona Del: Ego ad æmulationem vos adducam in non gentem, de Christianis sine dubio dicens, qui a Deo ad æmulationem prioris populi increduli concepti et assumpti sunt. Ad æmulationem vos adducam. Quia per se Judzel in ira missi excruciantur, quando audiunt prophetas et legem ad nos pertinere qui Christum credimus. In gentem insipientem. Hoc est, sine lege et non adorantem Deum verum. Isaias autem audet et dicit. Dicit Apostolus de Isala quia audet et dicit : boc indicat, quia mortem contemnens et persecutiones quæ inferebantur, quamvis sciret sibi imminere periculum, audet tamen et prædicat Verbum Dei. Et ex persona Christi dicit : Hic Israel carnalis est, hoc est, Abrahæ filius, sed non secundum fidem : nam Israel verus et spiritualis est, qui credendo videt Deum. Inventus sum ab his qui me non interrogabant. Quia non Deum sed dæmonia interrogabant, per augures et astrologos, atque aruspices idolorum. Ad Israel autem quid dicit? Superiora quidem ad Gentes, sequentia vero exponit ad Israel esse referenda. Tota die expandi manus meas. Hoc est, toto tempore mirabilia vel plagas extendi: nec sic crediderunt. Certum est autem quod gentes erant quæ Christum nec quærere noverant, nec de eo interrogare didicerant; invenerunt tamen quem non quæsiverunt, quia ipse eos quæsivit prior. Pastor enim bonus et ovem quæ perierat requisivit, et sapientia est quæ drachmam perditam quærens invenit. Judæi autem interrogant Scripturas de eo, et inveniunt quia crux ejus Judais est scandalum. Ideo dicit ad eos: Tota die expandi manus meas, hoc est cum penderet in cruce, illi non solum invenerunt eum, sed insuper dixerunt ei : Si Filius Dei es, descende nunc de cruce, et credimas. In exem plaribus autem Hebræorum non habet contra dicentem, Apostolus autem secutus LXX interpretum auditu est, auditus autem per verbum Dei. Quia nisi p veritatem in suis Scripturis, sicut illi interpretati sunt, ponit.

## CAPUT XI.

Dico igitur: Nunquid repulit Deus hæreditatem suam? Quia satis illos humiliaverat, modo quasi bonus doctor consolatur eos, ne illos nimium exacerbare videretur. Absit. Non omnes, ait, repulit, nisi illos qui non crediderunt. Nam et ego Israelita sum. Quia non idcirco expulsi sunt, quod genus sunt Israel. Non ergo repulit Deus plebem suam, quam præscivit esse credituram. Et ut hoc probaret exemplo, subjungit, dicens : Nam et ego Israelita sum. An nescitis in Elia quid dicit Scriptura (III Reg. XIX)? Ne videretur parvum quod exemplo sui non esse repulsam plebem Dei docebat Apostolus, validiora requi-

rit exempla, diejt: An netoitis, etc. In quibus do- A mandata contemnerent, unde a Salvatore arguuntur: cet, quad propheta aliquando Dee repletus, cum apud Deum querelam populi prævaricatoris exponeret, qui non solum prophetas occidisset et altaria subvertisset, verum et Eliam, qui videbatur solus superesse ex prophetis Domini, conaretur exstinguere, Bomine dicebat. Et ego relictus sum solus, et quærunt animam meam. Sed quid dicit illi divinum responsum? Reliqui mihi septem millia virorum qui non currenerunt genua ante Baal. Aperta sunt hee. Ostendit enim non solum Eliam remansisse, qui devotus Des non adoraverit idola, sed multos qui in fide Dei permanserunt. Huic rei et historiæ congruit quod multi per speluncas occultati sint, porpter Achab regem Samariæ et Jezabel unorem ejus, qui per pseudoprophetas credentes Dei prophetas per- B sequebantur, et populum ad idololatriam cogebant. Quid autem et ipse numerus septem millia virorum indicet, videamus. Septenarius numerus ad requiem pertinet : in septima enim requievit Deus. Audi ergo quomode Christus credentes sibi invitat ad requiem, et dicit: Venite ad me, omnes qui laboratis, et ego refiziam vos. Ad istum orgo septenarium numerum pertinet ownis qui veniens ad Christum deposuit onera poecati, et requiem saintis invenit. Sie igitur et hoc tempore reliquiæ secundum electionem gratiæ Dei salvæ factæ eunt. Beliquias dicens eos qui ex circumcisione rediderunt, tam apostolorum quibus se quoque annumerat, quam et cæteros qui cum ipsis seenti sunt fidem Christi. Quod dicit secundum electionem gratice Dei salvas factas esse reliquias, non mihi videtur esse superflue lectionis adjectio: potuit enim dicere, reliquiæ per gratiam, et sine electione, et cum electione. Nam omnes quidem qui per fidem salvantur, per gratiem sine dubio salvantur: qui autem per electionem gratiæ salvantur, perfectiores enime mihi videntur ostendi. Si autem gratia, non ex speribus. Seiendum est opera quæ Paulus repudiat et frequenter vituperat, non esse opera justitize quæ mandantur in lege, sed ea quibus hi, qui secundum carnem legem custodiunt, gloriantur: id est, vel circumcisionem; vel ritus sacrificiorum, vel observationem sabbatorum et neomeniarum. Hace et ejusmedi ergo sunt opera, ex quibus dicit neminem potuisse salvari, et de quibus in presenti icco dicit, quia non ex operibus, etc. Alioqui gratia non est gratia. Noc est, si ex operibus salvas factae sunt, non erit gratia, sed merces operis: quia a gratuite munere gratia appellatur. Quid enim? quod quierebat Israel, hoc non est consecutus; electio autem consecuta est, cæteri vere excessificant. In his Apostolus Israel in duas divisit partes, quarum unam electionem vocat, quæ consecuta sit qued querebat; aliam ceteros appellat, qui non solum consecuti non saut quod quærebant, sed excecati sunt spiritu compunctionis. Ideo autem totus israel non est consecutus justitiam, quia illam non ex fide quærebant, sed ex solis operibus legis se justificari putabant, cum maxima legis

Culicem linquentes, camelum autem glutientes (Matth. XXIII). Dedit illis spiritum compunctionis. Hoc est, spiritum erroris vel infidelitatis, seu invidiæ. Oculos ut non videant, et aures ut non audignt. Quæstio nobis quomodo de bono digne dictum videatur, quod ipse dederit oculos residuo Israel quibus non videat et aures quibus non audiat : et vide ne forte hæc magis retributio sit et merces incredulitatis, secundum ea quæ in superioribus exposuimus, ubi quia non probaverunt Deum habere in notitia, tradidit illos Deus in reprobum sensum : hinc etenim oculus et auris cordis, non corporis dicitur, quibus excæcati sunt, et non audiunt, hi utique Christum videntes in corpore, et audientes doctrinam ejus. nec credere operibus quæ videbant, nec verbo quod audierant obedire voluerunt. Usque in hodiernum diem. Hoc est, usque convertantur, sicut de velamine cordis ad Corinthios dicitur (II Cor. 111). Vel: Usque in hodiernum diem, hoc est, usque ad consummationem sæculi. Fiat mensa eorum coram ipsis in laqueum. Quia in passione Christi lætati sunt pascha comedentes : hoc enim de illis prophetatur qui Salvatorem aceto et felle potabant. Quod dicit, fiat mensa eorum in laqueum et captionem, nou habetur scriptum in Psalmo, neque in postris Septuaginta interpretum exemplaribus, neque in Hebrearum. Sed rursum in Psalmo habetur: Fiat mensa eorum coram ipsis in laqueum (Psal. LXVII), Apostolus autem non posuit, coram ipsis. Ergo sciendum quod auctoritas apostolica nunquam Hebræorum exemplaribus fidem facit, nec verhis semper interpretum servit, sed Scripturarum sensum verbis quibus competit explicat. Omne quod appellatur Vetus Testamentum mensa est Israel, in qua mensa, si quis volebat edere verbum Dei, appositis sibi legis et prophetarum sermonibus pascebatur. Et hanc puto esse mensam, de qua dicit Salomon: Si redieris cœnare ad mensam potentis, intelligibiliter intellige quæ apponuntur tibi, et mitte manum tuam, sciens quia talia te parare oportet? Omnis ergo Scriptura mensa est sapientiæ. Aliter, fiat mensa eorum coram ipsis in laqueum; hoc impletum est quando occisi sunt in vindictam crucis pascha manducantes, in laqueum scilicet obsidionis? Sive in laqueum mensa divinæ Scripturæ Judæis efficitur, quando ea quæ de Christo prophetata sunt, non nisi ad litteram perverse interpretantur, in captionem scilicet transmigrationis, quæ sub Tito et Vespasiano facta est. Potest autem et illa captio menen hujus videri, quia Dominus cos cepit, cum ad cos dixit : Quid vobis videtur de Christo? Sequitur : Et non potuerunt ei respondere verbum (Lug. 14). Et in retributionem. Hoc est, in mali operis vindictam: fit autem et in scandalum mensa hoc modo. Ex Scripturis didicerunt Judæi, quia Christus in sternum manet; Jesum vero videntes in carue, et non solum in carne, sed in morte, et morte crucis, scandalizabantur in eum, nescientes quia essi passus est ex infirmitate carnis, sed vivit ex virtute Dei. Dorsum A scientia pura (I Tim. III), non jam bonum grande. eorum curvatum est semper. Neque enim debent ultra cœlum despicere, qui in escatorem cœli peccaverunt: sed dorsum significat fortitudinem Judæorum ad servitutem redactam extraneis gentibus. Dico enim, nunquid sic offenderunt ut caderent? Id est, non ita propter improbitatem suam cæcati sunt, ut curari non possint : sicut et Zabulon legimus cecidisse, dicente Isaia propheta: Quomodo cecidisti de cœlo, Lucifer ( Isai. 1v )? Casum apostaticum significavit: non ergo hos sic offendisse dicit ut caderent, sed offensionis suæ causa ad tempus obtusos. Sed illorum delicto salus est gentibus, ut illos æmulentur. Quomodo ex illorum delicto salus gentibus detur ostendit, hoc est, ut conversionem gentium videntes, et testamentum Dei, quod ipsi prius acceperant, illis B traditum, et legem et prophetas apud eos majore et digniore haberi observantia, zelum capiant etiam in novissimis saltem temporibus. Et sicut nunc illorum lapsus salutem gentibus dedit, ita gentium fides et conversatio Israeli æmulationem conversionis et salutis conferat : usque adeo illos dilexit, ut propter salutem illorum gentes vocaret, quo eas videntes ad regnum Dei admitti, vel sic facilius convertantur. Quod si delictum illorum divitiæ sunt mundi, et diminutio eorum divitiæ gentium, quanto magis plenitudo eorum. Si delictum illorum tantum vobis profuit, ut sine operibus legis vos illis faceret cohæredes; et si pauci corum credentes omnes vos ad salutem vocarunt, quanto magis si omnes crederent prodesse vobis poterant per doctrinam. Considera G in his Dei sapientiam, quomodo apud Deum ne ipsa quidem delicta et lapsus inutiliter cedunt : sed cum unusquisque ex propositis in voluntate vel libertate delinquat, dispensatione divinæ sapientiæ hoc ipsum, in quo illi damno suæ negligentiæ pauperes flunt, alios divites facit. Vobis autem dico gentibus: Quandiu quidem ego sum gentium Apostolus. Quandiu in corpore fuero constitutus. Honorificabo ministerium meum. Dum exemplo meo plures eorum salvare contendo. Ostendit gentibus, quonam affectu diligat Judæos; nam ministerium suum, quod Apostolus gentium est, honorificat, si propter affectum generis sui data opera etiam Judæos acquirat ad fidem: honorificatior enim st, si et illos, ad quos non missus est, lucretur ad vitam. Patribus enim in laude maxima erit, si fratres invenerit qui perierant. Quid tam dignum quam ut unusquisque ministerium suum, quod Dei providentia suscepit, exornet? Exornat autem et illustrat ministerium, qui bene ministrat: sicut ex contrario dehonestat ministerium suum, et notabile facit, qui negligenter et indigne ministravit. Verbi causa, ministerio Ecclesiæ diaconus, inquit, bene ministravit, bonum sibi grande acquirit, et multam siduciam in side Christi Jesu: si vero non bene ministravit, hoc est, si non se talem exhibuerit qualem describit Apostolus: Gravem, non multo vino deditum, non turpis lucri appelitorem, sed habentem ministerium fidei in con-

sed jam malam sibi pænam conquirit, tanquam qui contumeliam fecerit divino ministerio, quod similiter de cæteris et omnibus ecclesiasticis gradibus intelligendum est. Si quo modo ad æmulandum carnem meam provocem. Hoc est, ut omni modo talem me exhibeam, quatenus me desiderent imitari. Si enim amissio eorum reconciliatio est mundi. Unde Gentibus assumptio, nisi ex illorum viverent morte, ex Judæis mortuis? Christus vel apostoli vita fuerunt Gentibus, si quos inde liberavero, ad vestram proficient vitam. Si ergo, inquit, Israelitæ hujus gentis adjectio reconciliationem præstitit mundo, et tanta fuit erga gentem istam gratia, quæ sublata ab ea universum mundum Deo reconciliare sufficeret, quantum putas tunc merebit mundus, cum etiam gens ista reconciliari meruerit? Et quid aliud sit, quod ex reconciliatione Israel mundus acquirat breviter ostendit, dicens: Vita ex mortuis. Tunc enim erit assumptio Israel, quando jam et mortui vitam recipient, et mundus ex corruptibili incorruptibilis fiet, et mortales immortalitate donabuntur. Absurdum namque videretur, si cum offensio ipsorum reconciliationem mundo donaverit, assumptio ipsorum non majus aliquid mundo et præstantius largiretur. Quod si delibatio sancta est, et massa. Hoc est, si qui crediderunt pauci sancti sunt, et omnes sancti si credant. Quod unius substantiæ est, unum est; ideoque ostendit non posse indignos dici ad fideni hos quorum jam parentes adepti sunt fidem : quia si pars Judæorum credidit, cur non et alia pars posse credere dicatur? Et si radix sancta est, et rami. Immutatis verbis eadem repetit, ut sensum commodet duobus exemplis. Radix patriarcharum, hoc est, primi et novissimi sancti ex ipsis. Radicem vero hanc quidam Abraham, alii Seth, alii unum aliquem ex patribus ponunt. Ego autem radicem aliam, quæ sancta sit, et sanctas primitias nescio, nisi Dominum nostrum Jesum Christum; ipse est enim primitiæ omnium, vel delibatio secundum id, quod alibi de eo dicitur: Qui est primogenitus omnis creaturæ (Col. 1), huic namque radici, omnis qui salvatur, inscritur: et hac deliberatione sancta omnis massa humani generis sanctificatur. Et sicut radix sancta manentibus in se ramis sanctificatis pinguetudinem præbet, dum per Spiritum suum sanctum adhærentes sibi vivificat, verbo excolit, sapientia floridos reddit, et in omnium virtutum plenitudine afferre fructus uberes facit, ita et ipse dicat de eis: Ego autem sicut oliva fructifera in domo Dei (Psal. LI). Etenim si rami qui fracti sunt, propter incredulitatem fracti sunt; et qui stant, fide stant : qui salvi erunt in quo stant, nisi in Jesu Christo? et quis alius est, a quo per incredulitatem fracti sunt, nisi ipse cui non crediderunt? Sed tamen ex tempore adventus ejus multus oleaster inseritur huic radici. vel ramis ejus, apostolis scilicet et prophetis, et qui inseruntur eis, socii flent radicis pinguedinis Christi. Quod si aliqui ex ramis fracti sunt. Hoc est non

tus es, quia illi fracti. Iu autem cum oleaster esses. Oleaster, olea quidem, sed inculta ac silvestris. Noli gloriari adversus ramos. Hoc est, noli de illorum perditione gaudere, alioquin audies: Quia non illi per te stant, sed tu per illos; nec illis vitam præstas, sed illi tibi. Dicis ergo: Fracti sunt rami ut ego insererer. Dicis illos ideo fractos, ut tu inseraris: videamus si propterea, et non magis propter incredulitatem suam ceciderunt. Tu autem fide sta. Quia Judæi per dissidentiam lapsi sunt, hos side dicit stare, quia cum prius jacerent, credendo stare coeperunt. Noli altum sapere, sed time. Id est, noli dicere quod fidem Abrahæ habeas, ultra populum Judaicum fidelem. Quidam bunc locum non intelligentes, nec attendentes causam vel personas, de B qua et de quibus loquitur Apostolus, putant hic sapientiam esse prohibitam: quod si ita est, secundum illos invenietur sibi ipsi esse contrarius, cum hic vetet quod alibi, ut Ephesii et cæteri accipiant, magnis supplicationibus a Domino deprecatur. Noli ergo altum sapere, hoc est, noli contra eos esse superbus, sed cave ne tu offendas. Memento quod omnis qui se exaltat, humiliabitur: nam possibile est etiam te peccare. Si enim Deus naturalibus ramis non pepercit, ne forte nec tibi parcat. Hoc est, si illis non pepercit propter incredulitatem, quia ex radice sancta sunt, quanto minus tibi si peccaveris? Vide ergo bonitatem et severitatem Dei. Bonum Deum gentibus esse testatur: quia cum idola sequerentur, et nec sic requirerent, ipse ultro vocavit illos, et peccata remisit eis. Judæis autem severus est, et excæcavit illos, quia donum Dei spreverunt; potest enim Deus iterum inserere illos. Apud homines quidem impossibile est aridos surculos reformare, apud Deum autem omnia possibilia atque facilia. Nam si tu ex naturali excisus es oleastro. Quia jam olim patres eorum per naturalem legem degeneraverunt a natura, et per successiones peccandi consuetudine permanente, quasi naturaliter amari et infructuosi esse cœperunt. Et contra naturam insertus es in bonam olivam. Contra naturam olivæ est inserere oleastrum, quia magis solet ramus radicis vim mutare. quam radix ramorum in suam vertere qualitatem. Ideo insertum dicit oleastrum, ut surculus fructum radicis afferat, socius ejus effectus. Olivam fidem, per quam Abraham justificatus est, accipiamus: oleastrum vero, quia sterilis et infructuosa natura est, perfidiam significat. Ac per hoc si hi qui semper inimici Dei fuerunt, conversi in sidem Abrahæ inserti sunt ex cujus origine non sunt, quanto magis Judæi, si post diffidentiam credant, paternæ reddendi sunt naturæ, inserti iterum in suam promissionem? Sed nec hoc quidem lateat nos in hoc loco, quod non eo ordine Apostolus olivæ et oleastri similitudinem posuit, quo apud agricolas habetur: illi magis olivanı oleastro inserere, et non olivæ oleastrum solent, Paulus vero apostolica auctoritate ordine commutato, res magis causis quam causas rebus aptavit.

propter te illi fracti sunt, sed propter illos tu inser- A Nolo enim vos ignorare, ratres, mysterium hoc. Adhuc ad eos qui ex gentibus crediderunt, quasi elatos et superbientes adversum ramos qui fracti sunt, et putantes quod hoc non Dei bonitate et inessabili dispensatione sapientiæ ejus, sed suis meritis consecuti sunt, ut, illis detractis, ipsi cum essent oleastri insererentur in bonam olivam. Mysterium autem dicit arcanum, quod hominibus ignoratum est, quare salvatæ sunt Gentes, quia occasionem eis salutis etiam cæcitas præstitit Israel. Est mysterium quod ignorabatur ab his qui insultabant hujusmodi, quomodo in dispersione filiorum Adam, cæteris quibusque gentibus secundum angelorum numerum distributis, propria quædam pars facta est Israel, ad quos et repromissiones bonorum, et testamenta, et legislatio facta est. Manente ergo illa parte Domini in statu suo, possibile non erat nos, qui eramus gentes, introire in hæreditatem Dei, et in sceptri ejus jura succedere. Sequitur: Ut non sitis vobis ipsis sapientes. Hoc est, ne secundum humanam sapientiam dicatis: Nos Deus elegit, et illos abjecit. Quia insultare lapsis et gloriari adversum ramos qui confracti sunt, non fit per Dei sapientiam, sed per humanam, mutabilem et ignorantem mysterium Dei. Quod enim secundum Deum sapit, in beneficiis Dei non insultat 'abjectis: sed cum timore gratias agit misericordiæ largientis. Quia cæcitas ex parte Israel contigit. Id est, non omnibus patitur Deus, sed aliquibus ex Israel sleri cæcitatem. Aut in tantum Israel et delicta et persidia occupaverat, ut veniret tempus quo gentes omnes admitterentur in vitam, et ita omnis Israel per fidem solam salvaretur, quomodo gentium plenitudo, ut æquales essent in Christo qui æquales fuerant in delictis. Donec plenitudo gentium intraret. Id est, multitudo credentium ex omni gente. Non omnes omnino gentes, juxta figuram synecdochen. Sicut scriptum est: Veniet ex Sion qui eripiat et auferat iniquitates ex Jacob (Isa. LXXIX). Quod si vis, inquit Apostolus, scire quomodo etiam post cæcitatem salvandus sit Israel, audi quomodo scriptum sit: Veniet ex Sion qui eripiat, etc. Sciendum sane est quod de propheta Isaia unum testimonium istud Paulus assu.npsit, pro eo quod dixit Apostolus: veniet ex Sion, scriptum inveniet, propter Sion. Et quod ait hic, cum abstulero peccatum eorum, ibi omnino scriptum non est. sed nec apud Hebræos quidem, Apostoli tamen auctoritate sumptum est. Verum meminisse debemus quod præsentem locum Apostolus quasi mysterium haberi voluit : quo scilicet hujusmodi sensua, fideles quique et persecti inter semetipsos velut mysterium Dei silentio tegant, nec passim imperfectis et minus capacibus proferant. Mysterium regis, ait Scriptura, celare bonum est (Tob. x11). Et hoc illis a me testamentum, cum abstnlero peccata eorum. Novum scilicet Testamentum, quod promittit Jeremias, quod non nisi novi, abolitis per baptismum peccatis, accipiunt: Fratres secundum Evangelium inimici propter ros. Causa incredulitatis inimici sunt Evangelio, ut

gentibus error et delictum illorum aperiat viam ante A pervenire, unoquoque tempore decrevit quid esset tempus intrandi ad fidem, sicut supra memoravi. Hoe dicit ut non insultet his quorum delictum profott gentibus : illis enim insultandum est quorum peccatum obfuit aliquibus. Eadem persequens, adhuc de Israel et gentibus Apostolus, et ramis oleastri, dui insultabant ramis olivæ, defractis, imputans etiam hoc addidit : quia Israel secundum Evangelium quidem inimicus factus est Deo, quia non credidit Christo: quantum autem spectat ad honorificentiam patrum, electus et charissimus habetur apud Deum. Sed et quod dicit: Propter vos; quorum saluti scilicet invident, prohibentes apostolos gentibus loqui, et persequentes qui annuntiant Christum. Secundum reliquias vero, quæ salvandæ dicuntur, in quibus electio credentium subsecuta est ex Israel. Charis- B tantas esse bonitatis Dei divitias, et tantum divitiis simi propter patres. Quorum scilicet fidem sequentes, credunt in eum qui suscitavit Christum Jesum a mortais. Sic enim aliquando et vos non credidistis Deo: Post hæc etiam latentes et profundiores incredulitatis eorum aperit causas, et dicit : Quia sicut vos Gentes quondam non credebatis Deo, nec tamen idcirco penitus reliquit vos Deus. Sed aliquando ad ultimum misericordiam consecuti estis propter incredulitatem illorum. Occasio tamen conserendæ in vos misericordiæ populi Israel incredulitas exstitit, ita etiam nunc hi qui de populo Israel non crediderunt, non usque relinquuntur in incredulitate sua. Postquam plenitudinis gentium impleta fuerit dispensatio, etiam ipsi misericordiam consequentur. Sine pænitentia enim sunt donationes et vocationes. Si crediderint, illis non poterunt imputare peccata, quia Deum non pænitet Abrahæ semini promisisse. Conclusit enim Deus omnia in incredulitate, ut omnium misereatur. Non vi inclusit, sed ratione, quos invenit in incredulitate, hoc est Judæos omnes et gentes conclusit, quia ante Judæi peccatores tantum erant, non etiam perfidi. Postquam autem Christo non crediderunt, gentibus sunt æquales, ut omnes similiter misericordiam consequantur. Hoc est, omnia conclusisse in incredulitate, ut tunc decretum donum a Deo veniret, quando omnes dissidentia laborarent, ut gratia muneris esset gratissima. Itaque nemo se jactet: miserum est enim superbum esse eum cui ignotum est: O altitudo divitiarum sapientiæ et n hoc consilium ejus a nullo nec metitur, nec comscientiæ Dei. Miratus tantum profundum, nullis præcedentibus meritis gentes intromissas, et in persidia Judæos derelictos; unde exclamat dicens: O altitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei. Laudat sapientiam Dei, quæ tam diu exspectavit secundum præscientiam, donec omnes misericordia indigerent; ut hominibus de falsa jactantia gloria tolleretur. Excelsum et immensum Deum in divitiis sapientiæ et scientiæ suæ, cum omni laude gratiarum actionis testatur: est enim consilium et judicium ejus incomprehensibile. Nam ab initio sciens conversationes et opera hominum, quia neque sola severitate justitiæ salvari posset humanum genus, neque sola misericordia ad profectum meritorum

prædicandum, ante tamen permittens unumquemque sibi : quia natura ipsa duce, cognitio justitiæ obtorpuerat, consuetudine delinquendi data lex est, ut humanum genus terroris metu lege frenaretur : quia non se cohibentes rei tenebantur a lege prædicta. Misericordia est, quæ ad se confugientes salvaret, refugientes autem cæcaret ad tempus, ad promissienem eorum gentes, quæ prius justitiam Dei datam per Moysen segui noluerant, advocans, ut horum saluti dum invident, ipso zelo ad radicis salutaris originem se reformarent promissi in lege. Hæc est altitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei, qui tam Judæos quam gentes manifestata providentia acquisivit ad vitam. Considerans sanctus apostolus. sapientiæ opus erga rationabiles agi creaturas, et quod tantum Deus dives est in misericordia, et dives in omnes qui invocant eum, et tantæ sunt bonitates ejus, et longanimitates, et sapientiæ, repente ut interioribus eas cordis oculis intuens, immensitatemque earum perspiciens, stupore simul ac pavore perculsus, exclamet et dicat: O altitudo divitiarum sapientiæ et scientiæ Dei, quam inscrutabilia sunt iudicia ejus! Judicia Dei abyssus multa, ad liquidum enim comprehendi non possunt. Inscrutabilia. Ut scrutari judicia ejus, quil us unamquamque animam atque naturam rationabilem dispensat, nemo sufficiat. Sed requirendum quare dicat inscrutabilia esse judicia Dei, cum Psalmographus dicat: In labiis meis pronuntiavi omnia judicia oris tui. Ad quod ita respondendum est. Nam addendo oris tui qua scripta sunt a prophetis, et quæ facilia sunt ad intelligendum significat. Et investigabiles viæ ejus. hoc est cogitatio dispensationum ejus, sive viæ Domini, scilicet misericordia et judicium. Quis enime cognovit sensum Domini? An pemo cognovit? Nam in præsenti ipse Paulus sciebat, qui aliis ostendebat: sive sine lege ipsius per se nemo cognovit, hoc certe de creaturis dicit : quippe cui nihil sit cum creatura commune. Quis enim cognovit sensum Domini? hoc in Isaia scriptum habetur. Manisestum est, solum Deum esse qui novit omnia consilia, et hunc unum esse qui nullius eget, quia ab ipso sunt omnia, et per prehenditur, quia inferiora superioris seusum capere non possunt. Denique Judæis non credentibus impossibile videbatur, consilium et voluntatem Dei esse ad redemptionem gentium. Simili modo et gentibus arduum et incredulum Judæos, qui non crediderunt, Salvatore posse converti, et credere ut salvarentur. Aut quis consiliarlus ejus fuit? Hoc est, quasi minus ipse consilio sufficiens, indigeret alterius, sed consilii participem nullum quidem inter creaturas esse pronuntiat: consilium vero sapienti necessarium in sapientia sua est, qui est Christus, et in sanctitate est Spiritus sanctus. Aut quis prior dedit illi, et retribuetur ei? Nemo enim aliquid factori suo prior contulit, quippe cum etiam hoc ipsum unusquisque

108

a Conditore suscepit. Quoniam ex ipso, et per ipsum, A corpora sua exhibeant hostiam viventem, sanctam, et un ipso sunt omnia. Vides quomodo in ultimo ostendit quod in omnibus quæ supra dixerat segregaverit mysterium Trinitatis, nam cum dixit: Altitudo divitiarum, Patrem ex quo omnia dicit esse, significat: et sapientiæ altitudinem, Spiritum sanctum, qui etiam alta Dei novit et declarat. Verumtamen quod dicit, ex ipso, hoc ipsum quod sumus indicat; per ipsum autem, quod per ejus providentiam dispensamur in vita; in ipso vero, quod perfectio omnium, et finis in ipso erit, tunc cum Deus erit omnia in omnibus. Ab ipso omnis creatura accipit initium, et per ipsum regitur, et in ipso omnia concluduntur, nec ipse continetur ab ullo. In sæcula. Propter hoc quod perfectio omnium non intra unum sæculum concluditur, sed in multa proten- B Similiter autem et concupiscentia mala, et avaritia, ditur. Amen. Ut intelligamus per illum ad istam beatitudinem veniendum, de qua scriptum est in Apocalypsi.

#### CAPUT XII.

Obsecro itaque, fratres, per misericordiam Dei. Non per salutem illorum, neque per Christum obsecrat, quamvis misericordia Dei in Christo sit, tamen per misericordiam Dei orat illos, per quam ex mortuis vivere cœperunt, ut memores ejus sollicite agant circa obsequium ejus a quo illis data est, per quem ex impiis gratis justificati sunt. Cum per omnem textum Epistolæ in superioribus docuisset Apostolus quomodo a Judæis ad gentes, a circumcisione ad fidem, a littera ad spiritum, ab umbra ad veritatem, ab observantia carnali ad observantiam spiritualem C religionis summa translata sit, et hæc ita ad futura propheticis vocibus ostendisset designata: jam nunc spiritualis hujus observantiæ, ad quam cultus Dei ritum docuit esse translatum, aggreditur mores et instituta sancire, et ait : Obsecro itaque vos, fratres, per misericordiam Dei. Et hæc doceo, non quasi imperans: nihil enim proficit legis imperium, sed quasi qui officium suscepimus reconciliando vos Deo. Quid est autem quod vos obsecro? Ut exhibeatis corpora vestra hostiam viventem, sanctam, Deo placentem; non animalium, sicut in veteri lege, quæ tamen, licet in figura fierent, immaculata offerebant et viva. Rationabile obsequium vestrum. Omne opus bonum tunc placet Deo, si rationabiliter siat : nam D alias mercede privatur: ut pote si quis hominum causa jejunet, bonum obsequium insipienter facit. Obsequium hic cultum dicit, qui cultus, quoniam dudum in corporibus multorum pecorum consistebat, nunc, inquit, in corpore rationabilis hominis offeratur, et corpora magis vestra quam pècorum fiant sacrificium Deo. Pro viribus autem explanare tentabimus quomodo unusquisque rationabili obsequio cultus Dei exhibeatur. Si superbiam corporis ani vincat, immolat vitulum; si iracundiam superet, arietem jugulat; si libidinem vincat, holocaustum offert bircum; si vagos et lubricos cogitationum resecet volatus, columbas et turtures immolaverit. Nunc autem Paulus obsecrat in Christo credentes, ut

placentem Deo. Viventem dicit hostiam, quæ vitam, hoc est Christum, in se gerit; sanctam dicit, in qua Spiritus sanctus habitat, ut Apostolus dicit: An nescitis quia templum Dei estis, et Spiritus sanctus habitat in vobis? Placentem Deo, ut pote a peccatis et vitiis separatam. Hæc autem omnia rationabilis est cultus Dei. Potest enim pro tali cultu reddi ratio, et ostendi quia dignum est Deo tales hostias immolare: arietes autem, et hircos, et vitulos immortali et incorporeo Deo offerri, nulla ratio honesta sinit. Et nolite conformari huic seculo. In quo ostendit esse quamdam formam hujus sæculi, et aliam esse sæculi futuri. Vide ergo ne forte cum venit ira in cor tuum, conformem te faciat huic sæculo. cæteraque quibus præsens sæculum delectatur, formam tibi sæculi præsentis imponant. Si vero e contrario mansuetudo, patientia, lenitas, continentia, fides, veritas cæteræque virtutes habitent in sensu tuo, conformem te futuri sæculi facient, et ita pulchram animæ tuæ speciem reddent, ut Verbum Dei quo despondet eam sibi in misericordia et side, dicat ad eam: Tota es formosa, proxima mea, et macula non est in te (Cant. 17). Sed reformamini in novitate sensus vestri. Renovatur autem sensus noster per exercitia sapientiæ, et meditationem Verbi Dei, et legis ejus intelligentiam spiritalem, et quanto quis quotidie ex Scripturarum proficit lectione, quantoque altius intellectus ejus accedit, tanto novior semper efficitur. Quod bonum, et placitum, et persectum. Hoc est, quod bonum sit, et melius, et optimum, verbi causa: Bonum conjugium, melius autem continentia, optimum virginitas. Dico enim per gratiam, quæ data est mihi. Prohibitus humana sapientia, quæ præter legem est, non sensu proprio loqui se dicit, sed auctoritate gratiæ spiritualis. Hæc gratia peritia intelligitur doctrinæ Dominicæ, per quam humilitati studendum tradit. Videndum est quia Paulus, sicut et alias dicit, non in suasoriis sapientiæ carnalis verbis, sed per gratiam quæ sibi data est. loquitur. Est enim multa differentia per gratiam loquentis, et per humanam sapientiam. Denique compertum est, nonnullos eloquentes et eruditos viros, cum multa in Ecclesiis dixerint, et ingentem plausum laudis acceperint, neminem tamen auditorum ex his quæ dicta sunt, compunctionem cordis accipere, nec proficere ad fidem, nec ad timorem Dei incitari : sæpe autem viros non magnæ eloquentiæ, nec compositioni sermonis studentes, verbis simplicibus et incompositis multos insidelium convertere. Denique scriptum est quia et Joseph invenit gratiam in conspectu principis carceris, et Esther invenit gratiam apud regem. Reperimus autem nos in quodam secretiore libello Scripturarum, quasi angelum quemdam gratiæ, qui etiam vocabulum ex gratia traheret? Anachel enim dicitur, quod interpretatur gratia Dei. Hoc ergo Scriptura illa continet quod missus esset a Domino iste angelus ad Esther, ut ei

gratiam daret apud regem. Videamus quid est quod A studium erga sapientiam Bei et doctrinam verbi adper gratiam quæ data est sibi Apostolus dicit: Omnibus qui sunt inter vos, non plus, inquit, sapere, quam oportet sapere, sed sapere ad sobrietatem. Videtur adhuc ad superbientes ramos oleastri, et insultantes ramis qui de bona oliva defracti sunt, etiam hunc aptare sermonem, et dicere eis: Non debere plus, hoc est, superbe sapere. Ego autem dico quia et hæretici plus sapiunt de Christo quam oportet sapere, qui negant eum in carne venisse, et natum esse ex Virgine, sed cœleste ei corpus assignant. Plus vult sapere qui illa scrutatur quæ lex non dicit; unde et Salomon ait : Altiora te ne scruteris, et majora te ne quæsieris, sed quæ præcepit tibi Deus illa cogita semper (Eccl. 111). Aperte ostendit hoc nos debere sapere, quod justitiæ terminos non egre- B diatur, sed sapere, inquit, ad sobrietatem, quod in Græco dicitur σωφροσύνη, in nostris codicibus, hoc est, in Scripturis divinis, sobrietas a majoribus interpretatum est : ab aliis tamen eruditis yiris temperantia ponitur. Sapere ergo ad temperantiam, hoc est, ut in omnibus, vel quæ agimus, vel loquimur, vel sentimus, temperantiam teneamus. Et unicuique sicut Deus divisit mensuram fidei. Mensuram fidei, virtutum intelligenda est gratia, quam non nisi sideles accipiunt. Sicut divisit Deus mensuram fidei, hoc est, ut sciat unusquisque et intelligat quæ in eo sit mensura gratiæ Dei, quam consequi meruit per fidem. Interdum enim accepit quis a Deo ut sapiat in opere charitatis, aut ut sapiat in officio visitandi, aut erga viduarum et pupillorum defensionem, aut C erga hospitalitatis sollicitudinem : hæc ergo singula divisit unicuique Deus secundum mensuram sidei: sed si is qui accipit gratiam ut denuo alicui horum sapere velit, et non intelligat mensuram gratiæ sibi datæ, sed velit sapere de sapientia Dei, de verbo doctrinæ, de profundioris scientiæ ratione, in quo gratiam non accepit, et non tam discere velit quam docere quæ nescit, iste cum minus sapiat, plus vult sapere quam oportet: non enim sapit ad temperantiam, ut custodiat unicuique sicut Deus divisit mensuram sidei. Verum, ut evidentius adhuc de iis Apostolus assignaret, introducit exemplum, dicens: Sicut enim in uno corpore multa membra habemus. Per comparationem corporis eos ad concordiam cohortatur, n ne vel hinc moveantur, quia dona accipere diversa, et omnia habere singuli non poterant, ne superbirent nullius egentes, nec omnes eadem, ut corporis Christi nobis similitudo demonstretur. Membra autem omnia non eumdem actum habent. Non enim potest oculus audire, nec auris videre, etc. Sic singuli alter alterius membra. Ut præstando alterutrum quod habemus, magis ac magis charitas confirmetur. ordinatissime per hæc componens omne corpus Ecclesiæ: ut sicut proprios actus habent, et officiis suis unumquodque deservit, nec tamen possibile est ut non consensu mutuo sibi invicem cedant; ita, inquit, et in Ecclesia, quæ est corpus Christi, diversos singuli habemus actus, verbi gratia: alius omne

hibet, et in meditatione legis divinæ die ac nocte persistit, et est magni hujus corporis oculus; alius erga ministerium fratrum et indigentium curam ct est sancti corporis ejus manus; alius studiosus auditor est verbi, et auris est corporis: alius ad videndos decumbentes et requirendos tribulantes, et positos in necessitatibus eruendos est impiger, qui pes sine dubio ecclesiastici appellatur corporis: et ita invenies unumquemque propensius erga unum aliquod officium et specialius operam dare, cætera vero sequentia habere. Quomodo autem corpus istud in Christo sit, id est, in veritate, et sapientia, et justitia, et sanctificatione, quæ omnia Christus est, sæpe jam diximus. Habentes autem donationes diversas. Cum dixisset singulos quosque credentium membra esse unius corporis Christi, nunc quasi diversorum membrorum diversitatem operis enumerat, et verbi causa, velut oculorum, ita menti, quæ est interior oculus, prophetiæ assignat officium, et alii tanquam manui ministerium ascribit, et alii tanquam linguæ doctrinam tribuit, similiter etiam cætera secundum rationem mensuræ sidei. Nunc autem illa ossicia denutata membris merito fidei enumerat, ut quod viderit membrorum, quod sibi deputatum officium est, non perstrepat alteri, cui videt aliud traditum, sed congaudeat ut corpus Ecclesiæ sit persectum. Sive prophetiam secundum rationem fidei. A prophetia incipit, quæ prima probatio est, rationabilem esse sidem nostram; denique credentes accepto spiritu prophetabant pro modo capientis, hoc est, causa quantum exigit propter quam datur. Prophetia intelligenda est, quam docet Paulus, non illa per quam dicitur, Hæc dicit Dominus. Sive ministerium in ministrando, hoc est, ministerium sacerdotale, vel diaconatus officii ministratio. Possumus hæc omnia ad illam regulam revocare, quæ superius est dicta, hoc est, non plus sapere quam oportet sapere, ut verbi causa dicamus: non debere eum qui ministrat in ministrando plus sapere quam oportet sapere; et qui docet, in doctrina non plus sapere quam oportet sapere: multi enim accepto ministerio vel accepta doctrina plus sapuerunt quam oportuit sapere, et elati in arrogantiam, vel in delicias resoluti præcipites corruerunt. Sive qui docet, in doctrina? Similiter dicitur adjuvari doctorem in doctrina, ut in quantum sides ejus est ad docendum, in tantum inspiretur ad tradendam doctrinam oælestem. Sive qui exhortatur in exhortando. Qui docet major est co qui exhortatur: exhortari enim possunt etiam minus periti, lacessit enim fratres ad bonum aut incredulos ad fidem. Qui tribuit in simplicitate. Qui tribuit indigentibut et præstat, oportet, inquit, ut in simplicitate cordis hoc faciat, hoc est, ne videatur quidem benefacere indigentibus, corde vero laudem quærat ab hominibus. Non ergo simplicitas est, si aliud agi videatur in manibus, et aliud quæratur in corde. Qui præest in sollicitudine. Qui præest in Ecclesia vel fratribus, debet esse sollicitus, non de sæcularibus,

sed de Ecclesiæ necessitatibus : qui Ecclesiæ præ- A cæteræ creaturæ Deum benedicere jubentur : sed Dei sunt, recipiant sollicitudinem, qualem Apostolus dicit: Concursus in me quotidianus, sollicitudo omnium Ecclesiarum. Quis infirmatur et ego non infirmor? quis scandalizatur, et ego non uror?(II Cor. 11.) Qui miseretur in hilaritate. Videtur fortassis unum atque idem esse, quod supra diximus, qui distribuit in simplicitate, et hic qui miseretur in hilaritate, sed mihi videtur unum fortasse opus esse, non tamen et operis ipsius unum effectum: aliud est enim dare indigenti, et aliud est affectu misericordiæ cum indigente partiri in hilaritate: Hilarem enim datorem diligit Deus '(II Cor. 1x). Dilectio sine simulatione. Tota puritas debet esse in Christiano, sicut Deus pura lux est : singere enim servorum est ; ut diligamus non lingua tantum, sed opere et veritate, ita ut etiam, B ximi, et in conversatione ejus ad Deum. Id ipsum si necesse fuerit, pro nobis invicem moriamur. Adhærentes bono. Non magnum dicit vitare malum, nisi adhæreat quis bono: nec benignum esse fraternitatis amorem, si non mutuis se obsequiis prævenerint. Observandum etiam hoc quod sicut in aliis dicit: Qui adhæret Domino, unus spiritus est (1 Cor. v1), ita et hic dicit, adhærentes bono, sine dubio ut contingat nobis unum esse cum bono, Charitate fraterna invicem benigni. Ita vos diligite, quasi ex una matre generati. Honore mutuo prævenientes. Hoc est, quod et Dominus docuit, cum notaret Scribas et Pharisæos, prima sibi loca in conviviis vindicantes, ut cum vocatus fueris tu ad cœnam, in novissimo loco recumbas (Luc. xiv). Sollicitudine impigri. Ne per sæculi sollicitudinem pigri in Dei opere efficiamini C vel inertes. Spiritu ferventes. Quia frigidos Dominus non amat, et in tepidis nauseatur. Tunc plane spiritu fervemus, si sæculo frigeamus. Domino servientes. Non sæculo, nec vitiis, sed omnia propter Dominum facientes. Spe gaudentes. Spe gaudet, qui non respicit ea quæ videntur, sed ea quæ non videntur exspectat, et qui scit quod non sunt condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam quæ revelabitur in nobis (Rom. VIII). Orationi instantes. In quo enim non sufficit humana fragilitas, auxilium Dei orationibus implorandum est. Necessitatibus sanctorum communicantes. Manifestum est quia qui preces suas exaudiri vult, æmulus debet esse vitæ sanctorum, ut hoc sit memorem esse et communicatorem, imitari actus illorum. Aliter, memores sanctorum communicantes : hoc est ministrantes eis qui, propter Christum omnia contemnentes, alienis ad tempus indigent ministeriis. Hospitalitatem sectantes. Non illud solum ostendit ut venientem ad nos hospitem suscipiamus, sed et quæramus et solliciti simus, et sectemur, ac persequamur ubique hospites, ne ubi forte in plateis sedeant, ne extra tectum lateant.\ Recordare Lot, et invenies quod non illum bospites, sed ipse quæsierit hospites, et hoc erat hospitalitatem sectari. Benedicite persequentibus vos. Sermo benedictionis in Scripturis diverse invenitur, nam et benedicere inter homines vel cætera quæ creaverit invenitur Deus, et homines vel

quidem benedictio aliquid muneris semper his qui ab eo benedicuntur impertit. Homines vero Deum benedicere, pro eo quod est laudare et gratias referre dicuntur. Sed in hoc prohibet Apostolus, ne pro maledictis maledicta reddamus, sed faciamus quod ipse de semetipso scribit, ubi dicit : Maledicimur et benedicimus (I Cor. 1V). Gaudete cum gaudentibus, flete cum flentibus. Non cum illis qui flent mortuos suos jubemur, aut qui flent damna sæcularia, scientes quia hujus sæculi tristitia mortem operatur; non sunt ergo lacrymæ cum talibus, sed cum illis fiendum est, de quibus dicit Dominus : Beati qui sent, quoniam ipsi consolabuntur (Matth. v). Gaudete cum gaudentibus, id est, gaudio spirituali, in bono proinvicem de vobis sentientes. Sermo iste non natura sui, sed interpretatione obscurus factus est: hoc est enim quod dicit, ut ita de fratre sentiamus, ut de nobis ipsis, et ita velimus proximo, sicut et nobis volumus, ut Dominus in Evangelio dixit: Omnia quæ vultis ut faciant vobis homines, eadem et vos facite illis (Matth. vii ). Id ipsum, id est, compati in fratris tribulatione. Non alta sapientes, sed humilibus consentientes. Alta sapere, superbe sapere est, ut elatio sit in animo ut præsumens forte de incolumitate actus sui, non condoleat fratri, sed exprobret peccatum, quod denotat Dominus dicens : Ejice trabem de oculo tuo, et tunc videbis ejicere festucam de oculo fratris tui (Luc. v1); ipsa enim elatio peccatum est. Sed humilibus consentientes, id est, ut deposita superbia alienam causam suam faciat, et suam alienam. Nolite esse prudentes apud vosmetipsos. Hoc in Isaia scriptum est (Cap. v), quod hic Apostolus quasi suum ponit: Nolite in humana sapientia gloriari, sed stulti estote sæculo, ut Domino sitis sapientes, sicut scriptum est: Beatus quem tu erudieris, Domine, et de lege tua docueris eum (Psal. xcm). Qui sibi prudens videtur, hic cum arrogantia stultus est : nec potest veram Dei sapientiam scire, qui suam stultitiam quasi sapientiam colit. Ergo qui apud seipsum sapiens est, non potest esse sapiens apud Deum. Nulli malum pro malo reddentes. Si malum inferre peccatum est, et reddere malum, non ut quibusdam videtur justum est, sed simile peccatum est, et ut ego arbitror etiam gravius: nam ille qui malum prior intulit, non sentit malum esse qued fecerat; qui autem reddit malum, eo ipso quod ad ulciscenduma motus est, confessus est sensisse se malum esse quod reddidit. Nemini malum pro malo reddentes. Hoc est quod dicit Dominus: Nisi abundaverit justitia vestra plus quam Scribarum et Pharisæorum, etc. Mandatum enion in lege erat: Diliges proximum tuum, et odio habebis inimicum tuum. Hæc quantum videtur justitia est, sed ut abundet justitia Christianorum, docentur non reddere malum pro malo, ut persecti esse possint. Providentes bona. Providere est futura ante oculos habere, ut ea gerantur quæ possint, postquam facta fuerint, in reprehensionem 445

non venire, sed magis laudi esse, sive apud Deum, A sericordia, et pietatis opere congregantur. Aliter, sive apud homines, ne quis existimet quia apud Deum illicita non displicent, idcirco non curandum, si fratri scandalo sint. Hoc ergo præmonet, quia illud fieri debet quod et Deo non displicet, et fratri scandalum non sit. Coram hominibus providet quis bona, ut non placeat singulorum'vel vitiis, vel moribus, alioquin contraria erit illa Apostoli sententia quæ dicit : Ego, si hominibus placere vellem, Christi servus non essem (Gal. 1). Si fieri potest quod ex vobis est, etc. Quod vestrum est, vos cum omnibus pacem habetote, et dicite cum Propheta: Cum his qui oderunt pacem eram pacificus (Psal. cix). Optantes conversionem eorum atque salutem, sicut in vobis est ut sieri possit. Quomodo potest sieri ut pacem cum omnibus habeamus ?et quid faciemus  ${f B}$ de Scriptura quæ dicit : Si videbas surem, currebas cum eo, et cum adulteris portionem tuam ponebas (Psal. xLix). Ideo ergo bene Apostolus addit, quod ex vobis est, hoc est proposito vestro et fidei vestræ convenit : cum malis enim habere pacem et societatem, sidei vestræ proposito sideique couvenit. Quamvis et alio in loco possit haberi distinctio: aliud est enim crimina amare, aliud homines diligere: Qui homines, creaturam Dei diligit; qui crimina diligit, diaboli sectatur inventa. Qui ergo perfecti sunt, hoc ipsum quo oderunt crimina, homines amant, et odio habentes in eis illud quod peccant, illud quod Deus creavit amare non desinunt. Non vosmelipsos vindicantes, sed date locum iræ. Aut a fugiendo, aut a permittendo noceri, hi qui seipsos mox vindicant quomodo locum dant iræ? Verbi causa: manum manui non referunt, aut convicio convicium reddunt, iræ illius qui fecit injuriam, pertranseundi et evanescendi locum dederunt : nemo enim ita rabidus invenietur qui, illata injuria, și invicem non recipiat, iterum sæviat, sed quasi effuso ac digesto furore necessario mitescat. Est ergo grande lucrum, ubi et multitudo compescitur peccatorum, et injuriam passi patientia probabilis apud Deum. Est autem et hoc modo iræ locum dare, pro his quæ inferentur injuriis, quod hi qui peccant secundum Pauli sententiam, iram sibi thesaurizant in die iræ, tune reddet Dens unicuique secundum opera sua. Si esurierit inimicus n tuus, ciba illum. Noli illi negare quod Deus nulli negat, quamvis sit blasphemus et impius. Non solum vindictam Deo reservari debere ostendit, sed et beneficia dare inimicis. Hoc enim faciens carbones ignis congeres super caput ejus. Fortassis isti carbones ignis qui congregantur super caput inimici, in adjutorium ipsius congregantur. Potest enim fieri ut animus ferus ac barharus inimici, si beneficium nostrum sentiat, si humanitatem, si affectum, si pietatem videat, compunctionem cordis capiat, commissi pœnitudinem gerat : et hoc ipso ignis in eo quidam succendatur, qui eom pro com missi conscientia torqueat et adurat, et isti erunt carbones ignis, qui super caput ejus ex nostra mi-

si inimicus bona pro malis recipiens, nulla malitiæ suæ pænitentia movetur, ipse sibi thesaurizat iram. Caput vero principale cordis appellatur, et merito caput dicitur, cujus intellectu et prudentia membra reguntur universa. Noli rinci a malo, sed vince in bono matum. Vincitur a malo, qui a malis provocatus reddit maluio. Bono autem vincit malum, qui acceptis malis restituit bona. Certum est enim hanc esse mali naturam, ut ex similibus sui augeatur et crescat, sicut ignis, si ei ignem jungas; sicut noctis tenebris si aeris nubilum sociatur. Bonum vero si adhibeas, exterminatur malum. Contraria namque contrariis perimuntur, sicut per aquam ignis exstinguitur, per lucem tenebræ fugantur.

#### CAPUT XIH.

Omnibus potestatibus sublimioribus subditi estote. Omnis hæc causa adversus illos prolata est qui se putabant ita debere libertate Christiana uti ut nulli honorem deferrent aut tributa dependerent. Quocunque ergo modo eos humiliare desiderat, ne forte propter superbiam magis quam propter Deum contumeliam patiantur. Ideoque docet illos humilitate tempus redimere. Non enim est potestas, nisi a Dee. Quid, et illa potestas, quæ servos Dei persequitur, fidem impugnat, religionem subvertit, a Deo est? Ad quod respondendum quod etiam talis potestas a Deo data est, ad vindictam quidem malorum, laudem vero bonorum. Itaque qui resistit potestati. Non hic de illis potestatibus dicit, quæ persecutiones inferunt fidei : ibi enim dicendum : Deo obtemperare magis oportet quam hominibus (Act. v), sed de istis communibus dicit quæ non sunt timori boni operis. sed mali, quibus utique qui resistit, sibi damnationem pro gestorum suorum qualitate conquirit. Nam qui principantur non sunt timori boni operis, sed mali. Malus debet timere potestatem : nam bonus non habet quod timeat, quia si juste occidatur, gloriatur. Vis autem non timere potestatem, hoc est, aceipe consilium meum, et nunquam timebis. Quod autem dicit de potestate : Fac qued bonum est? La die judicii, et habebis laudem ex ea, altius mihi requirendum videtur: non enim consuetudo est potestatibus sæculi laudari hos qui non fuerint criminosi; nam peccantes quidem puniunt, nec peccantes vero collaudare eis mos est nullus. Ergo sciens Paulus quod omnes qui in lege peccaverunt, per legem judicabuntur, unumquemque enim in judicio illa lex sine dubio arguet secundum quam vixit. Ostendimus autem Spiritum sanctum in multis humanæ legi locum dedisse. Certum enim est quia in die judicii habebit etiam ex ipsis legibus laudem apud Deum is qui nihil contra statuta commiserit, cum ei dicetur: Euge, serve fidelis, intra in gaudium domini tui. Et habebis laudem ex illa. Laus ex potestate tunc fit, cum quis innocens invenitur. Si autem malum seceris time. Nam in te habet officium si peccaveris, nec tibi proficit ad mercedem, sive sacerdotes portant gladium spiritualem, sicut Petrus

percussit Ananiam, et Paulus Magum. Dei enim mi- A occidere eum potest? non etiam. Et iterum, nunnister est tibi in bonum. Quia pro tua sollicitus est quiete, quoniam futurum judicium Deus statuit, et nullum perire vult in hoc sæculo, rectores ordinavit, ut terrore interposito hominibus velut pædagogi sint erudientes illos, quos servent, ne in pænam futuri judicii incidant. Ideoque subditi estote non solum propter fram. Recte dixit fram, id est, ultionem præsentem: ira enim judicium parit, sed et propter judicium futurum, ubi accusante conscientia punientur. Ob hoc mihi videtur dicere: Ideo necesse est subditos esse, non solum propter iram, verum etiam propter conscientiam. Conscientiæ quoque quis subditur, cum habet in se quo accusetur a conscientia. His ergo etiam tributa pendimus, dum adhuc secundum carnem vivimus, et quæ carnis sunt B cogitamus: nam si vineam Domini colamus, et vitam veram, quæ est Christus, exerceamus in nobis, de ista vinea non ministris sæculi tributa pendimus, sed ipsi Domino fructus in tempore reddimus, secundum quod ipse Salvator in Evangelio dicit: Quia colonis malis vineam tulit, et dabit eam aliis colonis, qui reddent ei fructus in tempore suo (Luc. xx). Reddite ergo omnibus debita. Potest etiam eleemosyna debitum appellari, dicente Scriptura: Inclina pauperi aurem tuam, et redde debitum taum. Cui tributum, tributum, hoc est, reddite tributum, cui reddendum est tributum. Tributum est quod manu tribuitur. Vectigal autem quod vehiculis vehitur. Primum ea quæ sunt potestatis regiæ debi!e exsolvi jubet, quia major his necessitas est. Cui timorem, timorem. Potestati timorem exhibendum dicit, quia timor prohibet peccatum, deinde Domino, parenti terreno, ut gratias agat, a filio, a servo Christiano. Cui honorem, honorem. Potest hic honor circa eos esse qui sublimes videntur in mundo, ut videntes humilitatem servorum, Christum laudent potius quam vituperent do-Ctrinam evangelicam. Nemini quidquam debeatis. Hic incipit prædicare charitatem. Pacem vult sieri, si potest, cum omnibus, dilectionem vero cum fratribus, et hic tamen honore servato. Idcirco autem debitores dicit, quia homini qui dignus est honore sive præsenti sive futuro, dignum est et justum inclinari. Illi enim quis inclinatur, a quo honorem D accipit, ideireo debitor dicitur: si enim non hoc feceris principi tuo, superbies : aut enim merito quis, aut ætate honorandus est. Qui enim diligit proximum, legem implevit. Legem datam a Moyse implebit, qui proximum diligit; nam novæ legis mandatum est etiam inimicos diligendos; aliter secundum parabolam Domini sine discretione cunctis misericordiam fieri jubentem, omnis homo proximus censendus est. Quomodo possit quis legem in uno sermone complere plenissimam reddit rationem, dicens: Dilectio proximi malum non operatur: et ideo plenitudo legis est dilectio. Ponit enim per singula mandata legis dilectionem, et vide quam facile cuncta complentur. Nunquid enim qui diligit proximum

quid qui proximum suum diligit, in uxorem ejus adulterium committit? Nunquam profecto. Sic et in cæteris. Hoc ipsum intelligendum est hoc verbo restauratur : quia in proximi dilectione omnis justitia recapitulatur: Diliges proximum tuum sicut teipsum. Hoe in Levitico (Cap. xvr) scriptum est. Et hoc scientes tempus. Hæret cum superioribus, ubi dixit: Subditi estote. Quoniam hora est jum nos de somno surgere. Ut ad perfectiora tendatis: non enim debetis semper parvuli et lactentes esse. Ergo de somno inertiæ et ignorantiæ consurgite, jam enim scientia lucet. Nune enim propior est salus nostra, quam cum credidimus. Quotidie propior est nostra salus, sicut et Dominus cum consummationis sæculi signa distingueret, dixit: Cum audieritis hæc omnia, allevate capita vestra, quonium appropiat redemptio vestra (Luc. XII). Non præcessit, dies autem appropinquavit. Comparat diei scientiam, et ignorantiam nocti. Abjiciamus ergo opera tenebrarum, et induamur arma lucis. Cum ignorantia abjiciamus simul et opera ignorantiæ, et arma lucis, hoc est, opera luminis induamus; qui enim male agit, odit lucem: qui vero veritatem facit, venit ad lucem. Tenebrarum sunt opera vitia carnis, arma vero lucis gesta sunt bona. Boni ergo actus arma lucis sunt; impugnant enim tenebras, quæ sunt vitia carnis. Quæ sint autem opera tenebrarum quæ abiicienda sint. consequenter enumerat et dicit : Non in comessationibus. Comessationes autem, sicut inhonesta et luxuriosa convivia, ouibus necessario comes est turpissima temulentia, et quid aliud subsequitur, nisi cubilia et impudicitiæ. Non in contentione et æmulatione. Recte ab his coerceri monet, quia omnis contentio et zelus inimicitiam parit : hæc enim omnia tenebras vocat, quæ ad lucis præmia pervenire non possunt

Sed induite vos Dominum Jesum Christum. Froquenter diximus, Christum sapientiam esse, et.justitiam, et sanctificationem, et veritatem, et omnes simul virtutes, quas utique qui assumpserit, Christum dicitur induisse. Si enim hæc omnia Christus, necessario qui hæc habet, habet et Christum: qui autem hæc habet, carnis curam in concupiscentiis non facit: Et carnis curam ne feceritis in desideriis. Sic Salomon ait: Post concupiscentias tuas ne eas. In hoc necessaria non prohibuit sed concupiscentias resecavit.

#### CAPUT XIV.

Infirmum autem in fide accipite. Hoc est, Judæum, nuper in Christum credentem nequaquam offendite, sed adjuvate, ut arundinem quassatam non confringatis (Matth. xx1). Non in disceptatione. Ne dixeritis el, vel ne imputetis, quod non oporteat sieri quæ carnaliter observat; nam quo pacto ausi sumus ferre sententiam de alterius corde quod nou videmus? Qui autem infirmus est, olus manduce. dinc probatur, quia non de Judæis, ut quidam putant, sed de abstinentibus dicat : non enim carnes secun-

dum legem mundas, sed sola olera manducabant. A tificant membra sua quæ sunt super terram. Qui manducat, non manducantem ne spernat. Habebant inter se scandala: illi illos quasi carnales judicabant, et illi illos tanquam stultos irridebant, et superstitiosos putabant. Deus enim illum assumpsit. Hoc est, ita illum Deus vocavit in unitatem fidei, sicut et te. Tu quis es qui judicas? Cujus auctoritatis es, ut judices eum quem non judicat lex? Unde Jacobus ait: Qui judicat fratrem judicat legem, scilicet sapientiorem se judicat lege. Cæterum ipse Paulus contra mandatum facientes judicavit, et aliis judicandi tribuit facultatem. Suo Domino stat aut cadit. Hoc est, sive vivit, sive moritur, quia et ille propter Deum abstinet, et ille secundum Deum non abstinet. Stabit autem, potens est enim Deus statuere apparere fecit quam illos qui de mensa regis edebant, potest et illos facere diutius in corpore stare vel statuere, hoc est, in side robusta ponere. Nam alius judicat diem inter diem. Subaudis jejunare, hoc est, modicum edere. Judæi in escis diem inter diem judicare non poterant. Ergo de jejunio et abstinentia dicit, quæ non sunt sub certo modo legis redacta: unusquisque tantum faciat quantum potest, et quantum mercedis habere voluerit. Unde sequitur, ut unusquisque id faciat in tali causa duntaxat, quod melius judicaverit. Et qui manducat, Domino manducat. Quia propter Deum manducat, ut prædicando evangelium possit habere virtutem, per quam conversi gratias referant Deo, non suæ gulæ studens, sed aliorum saluti. Eo qui non manducat, Domino non manducat. Quia per exemplum illius multi salvantur. Et gratias agit Deo, hoc est, non solum labiis, sed exemplis et operibus. Nemo, sidelium sibi vivit, et nemo sibi moritur. Quia Christus pro omnibus mortuus est, ut et qui vivunt, jam non sibi vivant, sed illi. Cavendum est autem, ne nos e contrario aut nobis vivamus manducando, aut propter homines moriamur jejunando. In hoc enim vixit Christus et mortuus est. Adventus Christi et vivos inveniet, et mortuos suscitabit, quoniam vivis ostendit viam salutis, et se obtulit pro eis, mortuos vero liberavit de inferno, tam vivorum quam mortuorum dominatur; ex-perditis enim iterum reformavit sibi illos in servos. Puto quod duobus modis constat in n omnem creaturam Christi dominatio: uno quo vi majestatis et necessitate potentiæ dominatur; altero, quo rationabilis spiritus exspectat, ut sponte veniat, ut voluntate et non necessitate bonum quærat, et docendo magis quam imperando, invitando potius quam extorquendo persuadeat. Inde denique usque ad mortem dignatur volentibus peccato et vitiis immori, derelinguere exemplum, et propter hoc in præsenti loco Apostolus dicit idcirco eum mortuum esse et vixisse, ut et vivorum, et mortuorum dominetur: vivorum profecto illorum, qui resurrectionis ejus exemplo novam et cœlestem in terris exigunt vitam; mortuorum illorum, sine dubio, qui mortificationem Christi in corpore circumferunt, et mor-

Tu autem quid judicas fratrem tuum? Docet non oportere in hac re judicare, quia nec continetur in lege; propterea Deum judicem exspectemus. Et confitebitur omnis lingua Deo. Hoc est, tria genera filiorum Noe, de Sem enim 27, de Cham 22, de Japheth 22 linguæ, hoc est 72 natæ sunt. Sed in hoc judicate magis ne ponatis offendiculum fratri vel scandalum. Hoc est, ut non carnem manducetis coram abstinente quolibet, vel coram infirmo Judzo in fide. Nam si propter escam frater tuus contristatur. Non dixit, propter jejunium; sed ne illum qui aut infirmatur, aut abstinet, tuo exemplo provoces aut compellas.

Jam non secundum charitatem ambulas. Quia inviillum. Qui tres pueros leguminibus pastos meliores B tus manducat, quod illi non expedit. Etiam non diligis proximum sicut te, si non illius utilitatem cogitas quasi tuam. Noli cibe tuo illum perdere. Non dixit abstinentia tua, sicut quidam volunt. Non ergo blasphemetur bonum nostrum. Bonum, hoe est, libertas, quam habemus in Domino, ut omnia nobis munda sint; non ea ita debemus uti, ut videamur propter gulam et epulas ambulasse. Bonum nostrum, hoc est, doctrina Dominica, cum sit bona et salutaris, non debet blasphemari per rem fragilem: blasphematur autem, cum dubitatur de Dei creatura. Non est enim regnum Dei esca et potus. Hoc est, non propter escam justificamur, etc. Sed et hoc notandum, quis non dixerit jejunium et sobrietas non est regnum Dei, sed esca et potus. Sed justitia et pax et gaudium in Spiritu sancto. Quæ per abstinentiam facilius custoditur. Ubi vero justitia, sicut se proximum diligendo, ibi et pax: et ubi pax, ibi et gaudium spirituale, quia ex dissensione semper tristitia et molestia generantur. Itaque quæ pacis sunt sectemur. Hoc est, ut non invicem de hujusmodi judicemus. Et quæ ædificationis sunt invicem custodiamus. Hoc est, quæ fratrem non offendunt, ædificat autem abstinentia. Noli propter escam destruere opus Dei. Hominem scilicet creatum a Deo. Omnia quidem sunt munda. Repetit quod superius dixerat, ne creaturam damnare videatur. Bonum enim est non manducare carnem, et non bibere vinum. Exponit quid sit per quod offendi dicebat infirmum: offenditur sensu, scandalizatur side, quæ est offensio major. Aut infirmatur. Scilicet pudicitia; vinum enim et mulieres apostatare faciunt etiam sapientes (Eccl. xix). Quod autem dixit: Habes penes teipsum. Jactantiam resecat, ne magis in ostentatione sit, quam virtute quod credimus, vel quod non mordet conscientiam in eo quod facit. Beatus qui non judicat semetipsum in eo quod probat. Hoc est, qui non suam sirmitatem probando se considerat, sed alterius infirmi salutem. Qui autem discernit: Si manducaverit damnatus est. Id est, qui se ita dijudicat : idipsum est enim discretio et judicium, quia et judicium discernendo fit, et discretio judicando; vel, discernit credens malum esse illud, vel illud manducare, et tamen manducat contra sidem suam, jam damnatus est,

quidquid enim alium destruit, ex side non est, et idcirco peccatum est.

## CAPUT XV.

Et non nobis placere. Id est, ut propria commoda quærentes, nostram faciamus voluntatem.

Ad bonam ædificationem. Ostendit modum placendi et causam, ne ad vanam gloriam placeamus. Simul et cum dicit: Bonam ædificationem, esse ostendit et malam, ut est illud : Ædificabitur ad manducandum idolothyta.

Etenim Christus non sibi placuit. Ideo vos qui membra Christi estis, non debetis placere vobismetipsis. Imitator et discipulus Christi non quærit suum commodum: ille enim ob aliorum salutem etiam dicentium: Vah! qui destruebas templum Dei, etc. (Marc. xxv). Quod si requiras cur exemplum, quod e psalmo protulit, ita habeat, quasi improperia, quæ improperantur Deo, ceciderint super Christum (Psal. LxvIII), ita possumus explanare, quod sicut dixit: Qui me recipit, recipit eum qui me misit (Matth. x), ita et hoc accipi potest: Quia qui mihi improperat, improperat ei qui misit me.

Ut per patientiam et consolationem ocripturarum. Per Scripturarum consolationem et solatia, spem futurorum patientissimi exspectamus, sicut scriptum est: Pax multa diligentibus nomen tuum, et non est in illis scandalum (Psal. cxvIII). Hoc est, qui consolatione legis utuntur, moveri nulla tentatione possunt, ut per exempla patientiæ et consolationis eorum quæ scripta sunt, speremus consolationem et in præsentibus, et sicut Lazarus in futuro. Magni etenim causa solatii est, si quod nos patimur. Dominum nostrum et sanctos ejus sciamus esse perpessos. Item et consolationem Scripturarum, id est, ut ipsa exhortatione proficiamus ad spem, non diffidentes de promissis, si adhuc tardent. Spem habeamus. Id est, promissionis, ut spes præmii solatium sit laboris.

Secundum Jesum Christum. Ut unusquisque quærat alterius salutem quasi suam, sicut Christus sua morte omnes salvavit a morte. In uno ore honorificetis Deum. Unum os dicitur, ubi unus atque idem per diversorum ora sensus et sermo procedit. Pro- D pter quod suscipite invicem. Propter honorem Dei invicem onera vestra portate, et sic adimplebitis legem Christi: qui nos suscepit in se, cum essemus impii, quanto ergo magis nos invicem, ut similes nostri sustinere debemus! Dico enim Jesum Christum ministrum fuisse circumcisionis. Iterum utrumque populum ad unitatem hortatur. Consentio vobis, o Judæi, quia Christus vobis promissus, ad vos venerit primum, et Gentes propter misericordiam Dei vocatæ sunt, tamen unum estis corpus effecti: Non enim venit ministrari, sed ministrare, et dare animam suam in redemptionem pro multis. Ad confirmandas promissiones patrum. Ut videlicet impleret quod promisit patribus : Cui plus dimittitur, plus diligit. Si-

Quia non ex fide. Quæ per charitatem operatur; A cut scriptum est : Propter hoc confitebor tibi in gentibus, Domine. Hoc est, faciam gentes consiteri tibi in gentibus, Domine. Vox Christi est ad patrem. Tulitque Judæis arrogantiam, cum de Gentium salute dicit esse prædictum: Christus autem in Gentibus consitetur eos misericordiam consecutos, quia et ipsi sunt in corpore ejus per baptismum.

Lætamini, gentes. Hoc in Deuteronomio scriptum est. Cum plebe ejus. Hoc est, cum Israel. Erit radix Jesse. Radix Jesse est arbor David quæ fructum fecit per ramum, qui est Maria virgo, quæ Christum genuit. Deus autem spei repleat vos omni gaudio. Omne gaudium fidelium in spe debet esse futura. Deus spei, id est, in quo speratur vita futura. Ibi autem omne gaudium, ubi pax est: nullum vero in mortuus est, et improperia amarissima supportavit B dissensione gaudium, sed universa mæstitia. In virtute Spiritus sancti. Si enim qui credit virtute Spiritus sancti munitur, certum est quod plenitudinem gaudii semper habeat, et plenitudinem pacis. Aliter. Et virtute Spiritus sancti, quia abundantia spei in Spiritus virtutibus consistit et signis.

> Certus sum autem et ipse de vobis. Bonus doctor laudando provocat ad profectum, ut erubescant tales non esse, quales ab Apostolo esse putabantur.

> Et repleti omni scientia. Hoc est, Veteris et Novi Testamenti. Audacius autem scripsi vobis. Ideo magis scribendi fiduciam habui, quia novi vos ut prudentes cito accipere rationem, sicut scriptum est: Argue sapientem, et amabit te (Prov. 1x). Tanquam rememorans. Hoc est, recordans vos esse prudentes, sive ut non ignaros doceo, sed ut scientes commemoro.

> Propter gratiam quæ data est. Non propter commoda terrena, vel laudem, sed ut impleam officium quod accepi.

> Sanctificans evangelium. Meo exemplo sanctum esse demonstrans. Quidam enim ut bumanum contemnunt, quod prædicant ut divinum, et ita fit ut res sancta videatur esse non sancta, cum non perficitur sancte. Unde dicitur: Sanctificate jejunium, hoc est, sanctum facite, sive monstrate. Ut fiat oblatio Gentium accepta. Ut exemplo meo Gentes efficiantur hostia Deo accepta, non igne sanctificata, vel suscepta, sed Spiritu sancto, sicut scriptum est: Quia sedit super apostolos quasi ignis, et visæ sunt illis variæ linguæ (Act. 11). Habeo igitur gloriam in Christo. Sciendum sane est quia hic Latini gloriam pro gloriatione posuerunt: Qui gloriatur, in Domino glorietur. Gloriam igitur habeo ad Dominum, licet apud homines infamer et maculer.

> Non enim audeo aliquid loqui eorum, quæ per me non efficit Christus. Non ausus sum dicere aliquid me in his duntaxat rebus propria virtute fecisse, et non omnia per me esse Dominum operatum. Signa minora, hoc est sanitates vivorum. Prodigia majora, veluti est suscitatio mortuorum: Signa vocantur, in quibus sit aliquid mirabile, indicant quoque aliquid futurum. Prodigia vero in quibus tan tummodo mirabile aliquid ostenditur,

tum de eo, videbunt; et qui non audierunt de eo, intelligent (Isai. 1.11, 5). Ostendit suum laborem ante prædictum. Videbunt. Videtur Christus in apostolis per virtutes quas in ejus nomine saciebant. Propter quod et impediebar plurimum venire ad vos. Fundavi ecclesias occupatione detentus in his regionibus, Achaiæ, et Macedoniæ, vel ab Hierusalem in Illyrieum. Sed cum proficisci copero in Hispaniam. Utrum vero in Hispaniam venerit, incertum habetur. Spero quod præteriens videam vos, et a vobis deducar illuc. Quia ita vos exhibetis, ut nec apud vos locum aut necessitatem habeam diutius remorandi, ideo et ex parte-illis fuisse dicit, quia credere non indigebant, sed tantummodo confirmari; sive ideo ex parte, quia nulla magnitudo temporis faciat charitatem. B rum pedes lavare. Nunc igitur proficiscar in Hierusalem ministrare sanctis. Sancti erant in Hierusalem, qui omnibus suis distractis, et ante apostolorum pedes depositis, orationi, lectioni ac dectrinæ vacabant.

Probaverunt enim Macedones. Probaverunt autem hoc sibi utile fore, si collationem aliquam sumptuum facerent sanctis. Quod autem placuit Macedoniæ et Achaia. Subtiliter ac verecunde dum Corinthios laudat, hortatur Romanos : facilius enim devetæ mentes ad benefaciendum exemplis quam sermonibus invitantur. Quomodo si spiritualium eorum participes facti sunt Gentiles. Id est doctrinæ et orationis. Reliqui doctores ex ipsis habebant, et socii fuerant pinguedinis radicis : ideoque unusquisque, C qui quo abundat, debet alteri impartire.

In abundantia benedictionis Christi veniam. Quia abundantius in adventu meo Christus in vobis benedicetus: sive benedictionis, id est gratiæ Christi. Obseguii mei oblatio. Id est eleemosyna quam porto. Accepta. Grata. Ut cum gaudio veniam ad vos. Si videlicet sancti acceperint hanc eleemosynam. Ut refrigerer vobiscum. Non corporalem utique requiem quærit Paulus, sed illam quæ consolationem habet ex Deo, sieut et ipse in primis hujus Epistolse partibus dixit: Consolari in robis, per eam qua invicem est fidem vestram atque meam.

Deux autem pacis sit cum omnibus vobis. Deus pacis Christus est, qui non nisi in pacificis habitat. Pulchre autem in pace finivit, duobus populis ad D pacis concordiam revocatis

### CAPUT XVI.

Commendo vobis Phæbem sororem nostram, quæ est in ministerio Ecclesiæ, quæ est Cenchris. Hoc jam quasi finito textu Epistolæ, ut solent, commendationis vel salutationis gratia subter adnexuit. Quæ est in ministerio Ecclesiæ. Sicut etiam nunc in Orientalibus locis diaconisse mulieres in suo sexu ministrare videatur in baptismo sive in ministerio verbi, quia privatim docuisse feminas invenimus, sicut Priscilla, cujus vir Aquila vocabatur : hi duo cæsum Paulum virgis, vino oleoque, et alfis rebus medicati sunt. Hanc ministram esse Ecclesiæ Cenchris ait; et quia multis adjutorio fuit, etiam ipsa ad adjuvan-

Sed sicut scriptum est: Quibus non est annuntia- A dum peregrinationis causa dicitur. Cenchris portus Corinthi, quia omnes qui ad Corinthum veniunt, mansionem Cenchris habent. Ut assistatis ei. Sive sumptibus, sive solatio adjuvetis eam.

> Adjutores meos. Id est in opere doctrinæ. Omnes autem quos salutat, intelligimus ex hominibus fuisse peregrinis, per quorum exempla ac doctrinam, non absurde existimamus credidisse Romanos. Qui est primitivus Asiæ. Hoc est qui primus credidit Christo in Ecclesia. Quæ multum laboravit in vobis. Docet et in hoc debere etiam feminas laborare pro Ecclesiis Dei. Nam et laborant, cum docent adolescentulas sobrias esse, diligere viros suos, Alios enutrire, pudicas esse, castas, domum bene regentes, benignas, subditas viris suis, hospitio recipere, sancto-

> Cognatos meos. Potest quidem fieri, ut et secundum carnem isti cognati fuerint Pauli, et ante ipsum crediderint in Christo. Qui sunt nobiles in apostolis. Et nobiles habiti sunt in apostolis Christi, de quibus possibile est et illud intelligi, quod fortassis ex illis septuaginta duobus, qui et apostoli nominati sunt fuerint, et ideo nobiles suorum et in apostolis dicat, et in his apostolis qui ante eum fuerunt. Concaptivos. Tolerando ab Judæis persecutiones. Salutate Ampliatum. Hunc quasi amicum salutat, sed in Domine amicum, non tantum qui interfuerit labori ejus aut captivitati. Adjutorem meum. Adjutor autem apostoli in Christo, non alius intelligitur quam apostolici operis particeps. Probum in Domino. Hoc est probatum, qui in multis tribulationibus probatus est. Salutate eos qui sunt ex Aristoboli domo. Quoniam nihil otiosum et in litteris apostolicis additur vel minuitur, istos qui sant vel de domo, vel de familia Aristoboli, non frustra, neque dilectos, neque probos, neque adjutores in Christo nominat, sed forte qui nihil tale habebant in meritis, idcirco eos solo titulo salutationis bonoravit. Aristobolus iste intelligitur congregator fuisse fratrum in Christo. Salutate eos qui sunt ex Narcissi domo. Videntur quidem plures fuisse ex domo, vel familia Narcissi, sed non omnes in Domino fuisse, et ideo addidit, eos salutandos esse qui sunt in Domino. Salutate Rusum. Huc usque Judæes, nune Romanos salutat. Et matrem ejus et meam. Ætale, non partu. Salutate Asyncritum, etc. De istis simplex est salutatio, nec aliquid eis insigne laudis adjungitur. Suo exemplo nos docet quales amicos debeamus nostris litteris salutare: non divites sæculi facultatibus, vel dignitatibus honorates, sed gratia ac fide locupletes. Herman. Puto autem quod Hermas iste sit scriptor libelli illius, qui pastor appellatur, que scriptura valde mihi utilis videtur, et ut puto divinitus inspirata; quod vero nihil ei laudis ascripsit, illud declarat, post multa peccata ad pænitentiam fuisse conversum. Salutate Philologum. Hi homines unanimes intelliguntur fuisse, quos hac causa simul salutat, quorum meritum ex his qui simul cum eis erant dignoscitur; sanctos nuncupat eos, ut merito

mone, aliisque nonnullis similibus, mos ecclesiis traditus est, ut post orationem osculo se invicem suscipiant fratres. Hoc autem osculum sanctum appellat Apostolus, quo nomine illud docet ut casta sint oscula quæ in ecclesiis dantur, tum deinde ut simulata non sint, sicut fuerunt Judæ, qui osculum labiis dabat et proditionem corde tractabat. Oscu-Ium vero sidelis primo, ut diximus, castum sit, tum deinde pacem in se simplicitatemque habeat, in charitate non sicta. Fratres, obsecro vos, ut observetis eos qui dissensiones et offendicula præter doctrinam quam ros didicistis, faciunt. Alienus vobis sit, nec omnino recipiatur inter vos qui certamina commovet, qui serit jurgia, qui lites excitat, et studia contentionis exercet. Qui enim tales sunt, Christo Domino B nostro qui est nostra pax, non serviunt. De illis dicit qui ex circumcisione illo tempore venerant, jejunia et abstinentiam destruentes, et neomenias. et sabbata, et cæteras ferias ventris gratia prædicabant, dissentientes ab apostolica doctrina, et fratribus offendicula præparantes. Vestra enim obedientia in omni loco divulgata est. Hoc est, si illis obedistis quibus obedire non debuistis, quanto magis nobis obedire debetis! Subtiliter sane Paulus indiscretam et facilem Romanorum obedientiam notat, eamque asserit ubique non laudatam, sed pervulgatam : sed ne eos rursum, si pro hoc apertius castigaret, inobedientes efficeret, addidit:

In vobis igitur gaudeo. Gaudet Paulus super obedientes, certus quod cum docuerit eos non vulgari obedientia, quam incaute omnibus præbent, uti debere, sed illa sola qua obedire oportet Deo magis quam hominibus, relictis cæteris ipsa sola utantur. Volo enim vos sapientes esse in bono. Simile est hoc illi dicto, quod ad Corinthios scribit, dicens: Malitia parvuli estote, ut sensibus perfecti sitis (1 Cor. xiv). Sed et illud quod Dominus ait : Quia filii hujus sæculi prudentiores sunt quam filii lucis in generatione sua (Luc. xvi). Huic convenit dicto: Filii autem sæculi hujus prudentiores sunt in malitia, pro eo quod aliquid semper profundius et subtilius inveniunt in ea, unde plus noceant et vehementius lædant. In bono autem stulti sunt : vix enim inveniunt quid faciant boni. E contrario vero Paulus vult nos sapientes esse in bone, hoc est semper plus invenire aliquid, plus exquirere, et profundius cogitare quid faciamus boni, ita ut, etiamsi impediamur per alicujus malitiam ab opere bono, nos si sapientes sumus excogitemus quomodo si bonum opus non possumus, vel sermonem bonum proferamus : quia si nec hoc licet, votum saltem bonum et animum demonstremus. Sic ergo sapientes esse in bono debemus, simplices in malo, ut si pulsamur malitia et injuria, non simus callidi et versuti artes et argumenta quærentes, quibus reddere malum pro malo, et nequitiam pro nequitia debeamus. Sed in tali loco meminisse debemus illius sententiæ, quæ dicit: Si quis vult sapiens esse apud Deum, stultus fiat in

illos salutare videatur. In osculo sancto. Ex hoc ser- A hoc mundo (I Cor. 111). Simus ergo stulti, accipientes injuriam, et non reddentes, ut sapientes simus apud Deum, qui dixit: Mihi vindictam et ego retribuam, dicit Dominus (Ezech. 1x). Quomodo potest idem ipse et sapiens esse et stultus? Respice ad artes istas quæ in usu hominum habentur, quomodo ille qui, verbi causa, sapientissimus grammaticus, in arte fabrili insipientissimus : vel rursus sapientissimus gubernator, quomodo in arte medicinæ invenitur insipiens : sic ergo possibile est in his quæ ad Deum pertinent esse sapientem et in his quæ ad sæculum pertinent insipientem: Deus autem pacis conterat Satanam. Ut est illud: Dedi vobis potestatem calcandi super scorpiones et serpentes (Luc. x). Sub pedibus vestris velociter. Hoc est sensibus mundis et simplicibus. Videtur mihi in hoc loco dixisse Satanam, omnem spiritum qui credentibus adversatur. Satanas enim nostra in lingua adversarius interpretatur. Quidquid ergo animæ tendenti ad Deum resistit et adversatur, et quidquid paci ejus contrarium est, hoc ei Satanas esse nominatur. Ideo denique præmisit, dicens: Deus pacis, hoc est, Deus cui pax placet, conterat cum qui contrarius est paci, et dissensiones operatur. Salutat vos Timotheus. Huc usque salutatos, nunc salutantes dicit. Videturomihi de his quos sequestravit ab omni catalogo salutantium plus aliquid sensisse. Denique Timotheum adjutorem suum dicit et omnes simul cognatos suos. Et quidem de Timotheo plenissime refertur in Actibus apostolorum, quod fuerit Derbensis cujusdam filius mulieris Judææ fidelis, ex patre gentili. Lucium quidam perhibent esse Lucam, qui Evangelium scripsit, pre eo quod soleant nomina interdum secundum patriam declinationem, interdum etiam secundum Græcam Romananque proferri. Sosipater vero qui his jungitur, suspicor quod sit in Actibus apostolorum scriptus : Sosipater pater Pyrrhi Beroensis : hi cognati sunt fide catholica Paulo. Jason autem Thessalonicensis erat. Ego Tertius. Proprium nomen est non ordinis, sicut ex Græco codice evidenter cognoscitur, ubi scriptum est : 'Ασπάζομαι ὑμᾶς ἐγὼ Τέρτιος, qui scripsi epistolam in Domino, id est in adjutorio Domini. Salutat vos Caius. Fertur majorum traditione, quod hic Caius primus episcopus suerit Thessalonicensis ecclesiæ. Hospes meus. Cum quo maneo nunc in hospitio. Erastus arcarius civitatis. Ipsum puto esse Erastum, quem dicit quia remansit Corintho, videtur dispensator civitatis ostendi. Sed non puto quod ex hoc officio magnopere Paulus mentionem ejus in Epistola sua fecerit, nisi forte aliquid in eo amplius sensit, et arcarium eum, id est dispensatorem illius civitatis dixerit, cujus artifex et conditor Deus; et ideo nec nomen posuerit cujus civitatis, sed tantum eum arcarium nominaverit. Gratia Domini nostri Jesu Christi. Sciendum sane est quia onne quod habent homines a Deo gratia est; nibil enim ex debito habent : quis enim prior dedit illi, et retribuetar ei. Item : Gratia Domini nostri Jesu Christi: hæc est subscriptio manus ejus in omnibus

sti. Ei autem qui potens est vos confirmare juxta evangelium meum. Subaudis commendo vos, hæretque cum superioribus, ubi dixit: Commendo vobis Phæben sororem nostram, etc. Duas mihi causas Paulus videtur ostendere quibus roborantur hi qui in fide evangelii confirmantur : unam qua eis prædicatio Pauli, quæ est et Christi prædicatio, innotescit; et aliam qua revelatur eis sacramentum, quod omnium temporibus sæculorum in silentio habitum est. Nunc vero. Hoc est in adventu Christi, et præsentia corporali manifestum est et apertum, et quantum exspectat non sine idoneis testibus, sed Scripturis propheticis astipulantibus declaratum existit, ut per prædicationem quidem evangelii, Gentes ad obedienmenti agniti a Dei sapientia gloria et claritas soli sapienti Deo redderetur in sæcula sæculorum. Mysterii. Absconditæ vocationis Gentium ad fidem Christi. Quod temporibus æternis in silentio suit. Quod scirent quidem prophetæ; ex Scripturis enim propheticis manifestatur, sed hominibus, id est vulgo non manifestaverint, nec patefecerint, sed silentio texerint. Secundum præceptum æterni Dei. Usquequo tempus adesset ut Verbum caro fieret, et habitaret in nobis, et manifestaretur omnibus Gentibus ad obedientiam fidei. Soli sapienti Deo. Sapientem Deum non ita accipias, quasi quem sapientia fecerit sapientem, ut inter homines habetur. Sapiens enim inter homines dicitur unusquisque ex participatione sapientiæ; Deus vero non quasi qui C ex sapientia sapiens factus sit, sed qui auctor et genitor sapientiæ, sapiens appellatur. Merito soli sapienti Deo. Solus est enim ita sapiens Deus, ut sapientiam ipse magis genuerit, cum ex sapientia factus sit sapiens. Cui gloria. Recte ei gloria per Jesum Christum refertur, qui ita sapientem esse solum Deum, ut ipse sapientiam genuerit Christum Jesum qui est Dei virtus, et Dei sapientia, declara-

Epistolis, et in ea ctiam commemorat beneficia Chri- A vit. In sæcula sæculorum. Moris est divinæ Scripturæ immensitatem per hoc temporum designare.

> Amen. Aut quasi ad confirmationem omnium quæ superius scripta sunt in fine posuit, per quod vernaculo Hebræorum sermone vera et fidelia esse, quæ sunt scripta signaret.

Achaia, frater meus, vel Dominus quis. Andronicus, decorus quod standum. Apelles, congregaris eos. Apollo, mirabilis. Arethe, distentio. Aquila, dolens vel parturiens. Arabes, humiles vel campestres. Appia, continens vel libertas. Arastus, frater videns, vel mons operis amplioris. Aristarchus, suscitans coronam. Aristobulus, suscitans dolore germen. Archippus, longitudo operis. Barnabas, filius consolationis. Bithynia, filia speciosa. Corinthus, oritur tiam fidei vocarentur; ex revelatione vero sacra Bipse. Corinthii cives, sive decuriones eorum. Claudius, spes tranquillitatis. Cilicia, cœtus, vel luctus, vel assumptio, vel vocatio, lamentabilis. Colceia, vox facta. Crispus, sciens. Chloes, investigantes, vel omnes, sed melius conclusio, vel consumptio. Damascus sanguinis potus. Demas, silens. Erastus, frater meus videns. Epaphroditus, frugifer. Epaphra, videns, vel recens. Evodiam, apprehendentem Dominum. Ephesum, voluntas ejus, sive consilium meum. Philetus, declinans. Philologum, ore principium. Galatia, magnifica vel translatio. Junia, incipiens. Julium, incipientem. Lucius, ipse suscitans. Onesimus, respondens. Philippenses, os lampadum. Persida, tentans. Priscilla, agnoscens. Philemon, mire donatus. Paulus, mirabilis. Quartus, plangens superflue. Saulus, tentatio respicientis vel securitas. Saul, expetitus vel petitio. Silvanus, missus. Sodoma, pecus silens. Sosthenis, gaudium da mihi. Sosipater, narrans. Sosipatruus, salvans dispersos. Thessalonicenses, festinantes. Tharsis, exploratio gaudii. Tertius, adjungens vel applicans se. Thessalonicam, festinam umbram statuere. Tyberius, visio ejus, sive bonitas ejus. Tyranni, continentes. Timotheus, beneficus. Titus, quærens, vel bonum. Tychicus, tacens. Urbanus, luce gaudens.

# II.

# IN EPISTOLAM I AD CORINTHIOS.

## CAPUT PRIMUM,

Paulus vocatus Apostolus. Quod nomen suum præponit Epistolis, auctoritatis esse noscendum est: sicut reges lenge positi his qui sub eorum potestate sunt scribunt, et quia minoribus epistolas mittunt, sua his nomina præponunt.

Vocatus. In via, vel Benjamin, vel in præsentia Dei. Porro quod ait, Apostolus, cujus autem? Christi Jesu: tale mihi videtur, quasi dixisset : Præfectus prætorii Augusti Cæsaris, magister exercitus Tiberii Cæsaris? Ut enim judices hujus sæculi, qui nobiliores esse videntur, ex regibus quibus serviunt

D et ex dignitate qua intumescunt vocabula sortiuntur : ita et Apostolus grandem inter Christianos sibi vindicans dignitatem, Apostolum se Christi titulo prænotavit, ut et ipsa lecturos nominis auctoritate terreret, indicans omnes qui in Christo crederent, debere sibi esse subjectos. Et Sosthenes frater. Hunc idcirco secum scribentem inducit, quia et ipsis doctor erat, et pro his valde sollicitus. Ecclesiæ Dei. Notat Ecclesiam quæ non est Dei, ut : Odivi ecclesiam malignantium (Psal. xx1). Cum oninibus qui invocant nomen Domini. Hoc est, non solum opto ut gratia et pax vobis multiplicetur vocatis sanctis,

sed omnibus qui invocant nomen Domini nostri. A debuerunt. Divisus est Christus? Dividitur corpus, In omni loco. In tota Corinthia. Ipsorum. Id est, Corinthiorum. Et nostro. Quia nostrum est quod ipsorum est. Aliter, invocare nomen Domini proprie. est sacerdotum. Unde scriptum est: Et Samuel inter eos qui invocant nomen ejus (Psal. xcvIII). Quem sacerdotem suisse probatur, quia Heli sacerdoti successit, et hostias offerebat, et de eo Dominus ait: Suscitabo mihi fidelem sacerdotem. Qui licet non ex genere Aaron, tamen de tribu Levi in Paralipomenon fuisse describitur. Hieronymus in tractatu libri Isaiæ: In Epistola quam scripsit Paulus ad Corinthios. cum ad unius scribatur populum civitatis, pro varietate habitantium, id est, sanctorum et peccatorum, nunc laudat eos, nunc corripit, nunc dolet, nunc reprehendit, nunc provocat ad continentiam, nuptias non recusat, retrahit ab idololatria, instruit in resurrectionem, digamiæ porrigit manum, ne locum tribuat fornicationi. Gratias ago Deo meo. Ut solet primum provocat profectum laudando, et dicit se quidem gaudere de eorum scientia, sed scire illos debere quia vera scientia non inflat, neque dissentit. Sicut testimonium Christi confirmatum est in vobis. Testimonium Christi est totum Evangelium, vel illud : Omnis scriba doctus in regno cælorum, similis est homini patrifamilias, qui profert de thesauro suo nova et vetera. Ita ut nihil vobis desit. Unde Salomon ait: Venerunt mihi omnia bona cum illa. Exspectantibus revelationem Domini nostri Jesu Christi. Ille vere exspectat adventum Domini, qui in omnibus præparatus est. Ideo autem revelatio dicitur adven- C tus Domini, quia modo absconditus est a nobis. Qui et confirmabit vos. Sua scilicet doctrina. Usque in finem. Vel vestræ præsentis vitæ, sive perfectionis. Sine crimine. Principali. Fidelis Deus. Qui reddet vobis mercedem sicut promisit. Per quem vocati estis. Ut: Nemo venit ad me, nisi Pater traxerit eum (Joan. VI). In societatem Filii ejus. Si enim socii suerimus passionum, erimus socii in gloria. Obsecro autem vos, fratres. Hucusque cum laude præfatio: hinc jam contra dissensiones aggreditur, ut idem ipse dicit: Unum sit verbum, et unus sensus in omnibus vobis. Schismata. Contentiones pro doctoribus. Significatumest mihi ab his qui sunt Chloes. Quæritur quomodo Apostolus credit de absentibus, cum scriptum sit: Ne credas auditui vano. Sed hanc gratiam ipse habebat ut sciret quid absentes agerent, ut ad Colossenses dicit: Et st corpore absens, spiritu tamen præsens. Chloes, civitas Colossensium est.

Ego quidem sum Pauli. In Apostolorum personis hoc de pseudoapostolis dicit, qui per sapientiam mundi circumveniebant cos, ut unusquisque se diceret esse hujus, cujus doctrinam diligebat, cum diversas doctrinas haberent. Si ergo de veris apostolis non permittit dici, quanto magis de falsis dici non licebit? Item. Ego quidem sum Pauli. Hac causa prohibitum est, duos episcopos esse in una civitate, ut Hieronymus dicit in tractatu Epistolæ ad Titum. Ego autem Christi. Pauci dicebant, quod omnes dici

cum membra dissentiunt. Nunquid Paulus crucifixus est pro vobis? Ideo in solo Christo gloriandum vobis est, quia ipse vobis hæc duo, id est crucem et baptismum tribuit, non Paulus, nec Apollo. Gratias ago Deo meo, quod neminem vestrum baptizavi. Idcirco neminem vestrum baptizavi, ne quis me putaret in meo nomine baptizasse. Nisi Crispum et Caium. Qui se non dicunt in meo nomine baptizatos. Non enim misit me Christus baptizare. Non usurpavi minora facere, qui potui implere majora. Item : Qui ad majora mittitur, minora non agit. Sed evangelizare. Quod majus est, ut portet nomen meum coram regibus et gentibus. Non in sapientia verbi. Mundanæ philosophiæ, in qua vos gloriamini. Ne evacuetur crux Christi. Id est, ut non eloquentiæ fides crucis Christi deputetur, quia crueem Christi evacuat, qui aures hominum declamatione permulcet : quia auribus sapientium hujus sæculi displicet dicere Dominum, qui fecit cœlum et terram, posse crucifigi; et tamen si hoc dici evitetur, evacuatur crux Christi. His autem qui salvi frunt, id est, nobis, virtus Dei est. Quia diabolum superavit et mortem. Perdam sapientiam sapientium. In Isaia sic legitur : Peribit enim sapientia a sapientibus ejus, et intellectus prudentium ejus abscondetur (Isai. xxix). Ubi sapiens? Subauditur apparebit? Sapiens, ex gentibus. Scriba? Doctor legis ex Judæis. Conquisitor hujus sæculi? Qui qu'ærit de occultis naturis hujus sæculi. Nam quia in Dei sapientia non cognovit mundus per sapientiam Deum. Factura mundi Dei sapientia est fabricata, in qua per sapientiam naturalem, quæ ad hoc data et creata fuerat, debuit cognosci ipse qui fecerat: sed quoniam non cognoverunt homines, alia illis succurritur medicina. Ergo per sapientiam suam intelligendum, per naturalem sapientiam, quæ ad hoc data est ut cognoscatur Deus; quæ naturalis sapientia, et Dei sapientia dici potest, quod a Deo sit creata, aut certe Dei sapientia fons est et creatrix naturalis in hominibus sapientiæ.

Placuit Deo per stultitiam prædicationis salves facere credentes. Non quod vere stultitia sit prædicatio crucis, sed quia secundum putationem insidelium sic haberetur. Quoniam Judæi signa petunt. Ut ad Christum dicunt : Quod signum ostendis nobis (Matth. xiv)? Hoc autem faciunt ex consuetudine prophetarum, qui sæpe signa ipsis faciebant Judæis. Et Græci sapientiam. Artis scilicet dialecticæ et humanæ sapientiæ rationem. Judæis quidem scandalum. Judæi scandalizantur, si audiunt Christum a se crucifixum. Sive scandalum illis est audire Christum mori potuisse, quem illi quasi immortalem exspectant, dicebant enim: Nos audivimus ex lege, quia Christus manet in æternum: non intelligentes, quia primum illum pati oportebat, et sic intrare in gloriam suam. Gentibus autem stultitiam. Hoc est, Deum credere crucifixum. Ipsis vero vocatis. Id est, credentibus ex utrisque. Christum Dei virtutem. Judzeis petentibus signa, quæ devicta morte hominem revocant ad vitam. Et Dei sapientium. Grzecis A de dzemonibus ait! Sciebant enim ipeum esse. Si dzequzerntibus sapientiam, quze nos a dominatione mones sciebant, quomodo potestates ignorabant? Quibusdam videtur principes et potestates huius

Quia quod stultum est Dei. Velle crucifigi. Sapientius est hominibus. Quia crux Christi diabolum fefellit, et vicit, hominesque liberavit, quod nemo hominum per sapientiam suam potuit. Et quod infirmum est Dei. Id est, mori fortius est hominibus: quod enim nec gigantes evadere potuerunt, infirmitas crucifixi evasit. Videte enim vocationem vestram. Ac si diceret: Videte eos per quos vocati estis ad fidem, quod non sapientes, sed stulti, et piscatores eraut, quando et ipsi vocati sunt. Aliter: Videte vocationem vestram, hoc est, in vobis ipsis, o Corinthii, probate quod dico, quod stultos vos vocavit, et non sapientes.

Quia non multi sapientes. Hoc contra illos oblique qui se legis peritos, et fortiores apostolis et nobiliores ex sacerdotali stirpe descendere jactabant. Sed quæ stulta sunt mundi. Stulta, id est, corda, vel ingenia. Ut confundat sapientes. Id est, sæculares, dum non ipsos elegit. Et ea quæ non sunt. Id est, sapientia, fortia, nobilia. Ut ea quæ sunt. Talia, hoc est, sapientia, fortia, nobilia dissiparet. Qui factus est nobis sapientia. Qui sibi semper sapientia fuit, nobis factus est sapientia, ut nos faceret sapientes, et justos, et sanctos. In Bomino glorietur. Non enim aibi, sed Deo dona quæ accepit reputet.

#### CAPUT H.

Et ego cum venssem ad vos, fratres, veni non cum eminentia sermonum. Noluit pomposum eloquentiæ E sermonem jactare in prædicatione divina mysteriorum Dei, hoc est, incarnationem Christi, et vocationem Gentlum. Et hunc crucifixum. Quod stultum apud homines videtur esse. Et ego in infirmitate. Non jactantia, sed humilitate, seu quod nec plagas, et vindictam potenter in aliquos dedi. Timore. No vos Christum negaretis. Et tremore. Ne moo aliquo exemplo offenderem vos

Et sermo meus. Id est, quotidiana exhortatio. Pradicatio mea. Publica coram populo doctrina. Non in persuasione humanæ sapientiæ. Quia dialeetici erant Corinthii, poluit apud illos disputatione uti, ne bec quoque illis nova aliqua philosophia videretur, sed magis illis virtutes et miracula monstravit. Sapientiam autem loquimur inter perfectos. D Ac si diceret, ne putetis nos sapientiam non habere, quia nos habemus sapientiam divinam, sed vos eam nunc capere non potestis, quia adhuc lacte nutrimini, et il tide parvuli comprobamini. Neque principum. Hoc est, regum, vel philosophorum, qui in hoc sæculo primatum tenere videntur. Dei sapientiam. Christum qui est abeconditus ab incredulis et insipientibus. Quam nemo principum hujus saculi cognonit. Hoc est, Pilatus, et Caiphas, et Herodes, et principes sacerdotum, vel dæmones. Unde Apostolus de principibus et potestatibus bujus sæculi dicit: Si enim cognovissent, nunquam Dominum maiestatis crucifixissent. Et contra Marcus evangelista

mones sciebant, quomodo petestates ignorabant? Quibusdam videtur principes et potestates hujus sæculi, Judæorum majores et principes dixisse, qui juxta Petri Apostoli dicta, ignoraverunt quod malefacerent : ait enim : Scio, fratres, quia per ignorantiam secistis hoc malum, sicut et principes vestri (Act. III). Judæorum principes hi fecerunt, non tamen hujus sæculi principes dici potuerunt, quippe qui in potestatem redacti fuerant Romanorum, profitentes non se habere regem nisi-Cæsarem, hi autem principes, quos alio loco signavit Apostolus dicens: Non est nobis colluctatio adversus carnem et sanguinem, sed adversus principes et potestates, adversus mundi tenebrarum harum rectores (Epkes. vi). Si B ergo hi sunt principes, qui nescientes Dominum majestatis Christum esse, illum crucifixerunt quomodo a dæmonibus potuit sciri? Non aliter scierunt dæmones, quam sciebant principes hujus sæculi: sciebaut enim ipsum esse qui promissus erat in lege per signa prophetiæ, non tamen mysterium ejus, quod Filius Dei erat, ex æterno sciebant, neque sacramentum incarnationis. Nunquam Dominum majestatis crucifixissent. Pro unitate personse, et Deus dicitur cruciuxus, et Filius hominis esse in cœlis, cum quando ista dicebantur Dominus esset in corpore. Quod oculus non vidit. In Isaia sic habetur: A saculo non audierunt auribus, neque perceperunt, oculus non vidit Deus absque te, quæ præparasti exspectantibus te (Isai. LXIV). Ergo memoratorum principum mens hæc videre non potuit, quia credere noluerunt. Quidam sane dicunt: Oculus non vidit virginem peperisse; non auris audivit illud: Tunc justi fulgebunt sicut sol (Matth. xiv). Qui habet, inquit, aures audiendi audiat. Nec in cor hominis ascendit (Rom. vm), cohæredes Christi futuros. Quid videt oculus? Colores. Quid audit auris? Grimina. Quid in cor hominis ascendit? Sapientia. Præcellentius est autem omnibus, quod præstat Deus diligentibus se in vitam æternam. Item quid est quod Apostolus dicit ex Isaia propheta; quod oculus non vidit? Hoc sensu Apostolus dixisse credendus est, quod carnalibus oculis, et aure carnali, et cogitatione mortali, non possunt spiritualia comprehendi, dicit enim Apostolus: Nobis autem revelat Deus per Spiritum suum (1 Cor. 111). Si autem revelatum est Apostolo, intelligere debemus, quod et ille aliis revelavit, nobis autem revelavit Deus per Spiritum suum, hoc est, non merito nostre, sed sua gratia, quia per fidem accepimus Spiritum sanctum, qui voluntatem Dei nobis ostendit. Sancti videbunt, quod Paulus testatur: nobis autem revelavit per Spiritum sanctum, quod futuri sumus, ut Joannes testatur, quia eum videbimus sicut est. Quis enim scit hominum qua hominis sunt. Id est, quæ cogitationes versantur in homine. Nisi spiritus hominis. Hoc est, conscientia, ut Hieronymus exponit. Non doctis humanæ sapientiæ verbis. Quie vonis annuntiamus, non a philosophis, vel grammaticis, sed a

Spiritu Dei eruditi sumus. Spiritualibus. Hominibus, A prædicare, præter Jesum, cui fide firmissima crediqui capere possunt. Spiritualia. Documenta. Comdistis. Aurum, argentum, lapides pretiosos. In Ecperantes. Prædicantes.

Animalis autem komo, etc. Qui spiritum Dei non habet, animalia est, qui ritu animalium vivit, sola commeda carnis sectans. Animalis enim habet animam, men habet intellectum, ideo non percipit quæ sunt spiritus Dei, id est, spiritualia, quæ spiritus docet, verbi gratia, quomodo Christus incarnatus sit, vel quid gratize credentibus confert crux Christi. Stultitie enim est illi. Primo stultitia est illi, quando audit natum Dominum, et passum, et resurrexisse; secundo, contemnere quæ sua sunt; tertio præbere maxillam, et cætera similiter. Spiritualis autem emnia dijudicat. Quia omnia discernit, et intelligit, et sensus illius non intelligitur ab homine carnali. B Quis enim cognovit sensum Domini? Nisi videlicet apiritualis bome. Nos autem sensum Domini habemus. Dum spirituales sumus? Hoc autem dicit, ne putarent quod ille desiceret ad docendum, eum ipsi imbecilles essent ad audiendum.

#### CAPUT III.

Et ego, fraires, non point volts .oqui quasi spivitualibus, sed quasi sarnalibus. Infirmis in fide, et contentiosis.

Quasi parvulis. Non setate carnali, sed in Christo. Si ergo parvuli adhuc illi sunt qui omnem malitiam abjecerunt, quia nondum sunt in virtute perfecti, quid de illis censendum est quibus omni malitia dominatur? Lac. Rudem doctrinam. Non escam. C Obscura mysteria solidamque doctrinam. Æmulationes. In mente zelus. Contentiones. Verbo erga magistros.

Secundum hominem. Carnalem conversationem, non secundum Deum. Nonne homines estis? Vult eos plus esse quam homines. Quid est ergo Apollo? Si nos nihil sumus, vel quos ministros ipsi constituimus, quanto magis pseudoapostoli quibus credidistis? Et unicuique sicut Dominus dedit. Hoc ipsum non ex nobis, sed Dei donum est, ut per manus meas signa fierent, quæ vos excitarent ad fidem; et Apollo sua vos doctrina firmaret : quia sicut plantatio sine aqua, sic sides sine doctrina marcescit. Si ergo et plantatio et sons Dei est, quid nobis ascribitis, quasi aliquid nostra virtute fecerimus? D Ego plantavi. Fide. Apollo rigavit. Baptismo, vel doctrina. Sed Deus incrementum dedit. In bonis operibus. Ita neque qui plantat est aliquid. Nisi Dominus incrementum dederit, sine causa laboramus. Nos mercenarii sumus in agro alieno, alienis utimur ferramentis: nihil habemus proprium, nisi morcedem nostri laboris. Dei enim sumus adjutores. Plantantes et rigantes vineam ejus. Dei ædificatio estis. Hoc est templum Dei. Alius superædificat. Id est, Apollo, vel alius quilibet doctor. Quomodo superædificat? ut diligenter doceat, et rationabiliter.

Fundamentum enim aliud nemo potest ponere.

Non est alius Christus, quem possit vobis aliquis

distis. Aurum, argentum, lapides pretiosos. In Ecclesia tria genera sunt bonorum: est bonum, et melius, et optimum. Quod autem primo aurum posuit, ut sermo mellus texeretur, id ad fortitudinem, non ad speciem comparavit : quia argentum fortius auro, ideo meliori ponitur loco. Tria e contrario genera malorum: malum, pejus, pessimum, quæ lignis, feno, stipulæ comparantur. Aut certe aurum, pœnitentes significat; argentum conjugatos; lapides pretiosi virgines. Item, ligna virginitas, sed imperfecta; fenum, irrationabile matrimonium; stipula pœnitentia, sed non vera. Item aurum, cogitationes bonas; argentum, sermones justos; lapides pretiosi, opera pertecta: ligna, vana opera, non integra materia; fenum, vanas cogitationes, quæ materia sunt fructuum; stipula, otiosa verba, arida, sine fructu. Et uniuscujusque opus quale sit ignis probabit. Aurum et argentum non solum non ardebunt per ignem, sed et splendidiora radiabunt : ligna vero et cætera concremabuntur. Sed examinationem judicii Igni voluit comparare, juxta consuetudinem Scripturarum. Sic tamen quasi per ignem. Quia igne purgatorio judicii probabitur. Augustinus autem aliter exponit: Est quidem ignis tentatio tribulationis, de quo dicitur: Vasa figuli probat fornax, et homines justos tentatio tribulationis (Eccl. xxvii). Iste ignis in hac interim vita facit, quod Apostolus dicit : sic accidet duobus fidelibus, uni cogitanti quæ sunt Dei, quomodo placeat Deo, hoc est, ædificanti aurum, argentum, lapides pretiosos; alteri eogitanti quæ sunt mundi, quomodo placeat uxori, id est, ædificanti ligna, fenum, stipulam: illius opus exuritur, quia ea dilexit quorum amore cruciaretur. Exuritur autem hujus, quoniam sine dolore non percunt quæ cum amore possessa sunt. Sed quoniam alterütra conditione proposita, eis potius maluit carere quam Christo, nec timore amittendi talia deserit Christum, quamvis doleat cum amittit salvus est quidem, sic tamen quasi per ignem, quia urit eum dolor rerum quas dilexerat amissarum, non subvertit sundamenti stabilitatem. Nemo vos seducat. Ac si diceret: Dum templum Dei estis, nemo vos violet per mundanam sapientiam. Si quis videtur sapiens esse în hoc sæculo. In humana sapientia. Stultus fiat. Hoc est, credat Deum crucifixum, quod stultitia est Gentibus, percutienti præbere alteram maxillam, non reddat malum pro malo : que omnia quasi stulta esse videntur: Sapientia enim hujus mundi. Hæc est: malum pro malo reddere: vel philosophorum inflata scientia atque ventosa. Nescitis quoniam templum Dei estis. Ac si diceret : Ideo aurum, et argentum, et lapides pretiosos superædificate, quia templum Dei estis, et dum non bene ædificans privabitur, quanto magis violans peribit? Violat vero corpus suum peccando, sive Ecclesiam per malam doctrinam seducendo, sive exemplum perversum ostendendo. Reprehendam sapientes. Ad effugienSive hoc sub Christo impletur, quando vincebat Scribas et Phariscos, astute tentantes eum in quæstionibus.

Nemo glorietur. Ut est illud: Maledictus qui habet spem in homine (Jer. xvII), in doctore Paulo, et Apollo, et pseudoapostolo. Sine vita. Dum per illam servitis Deo, ut mereamini vitam futuram. Seu. mors. Quæ porta est per quam itur ad regnum. Ergo omnia creata sunt propter sanctos, quia cum nihil habeaut, cuncta possident.

#### CAPUT IV.

Ut ministros Christi. Non ut fundamentum. Hic jam. Id est, in ministerio prædicationis, vel in præ-Ut fidelis quis inveniatur. Hoc est ut unusquisque dispensator fidelis fiat; ac si diceret: Hoc tantum quærimus, ut fideles inveniamur, et non quærimus laudari a vobis: unde subjecit: Mihi autem pro minimo est, ut a vobis judicer. Laude dignus. Aut ab humano die. Sed Domini die, id est, die judicii; non ab humano die, in præsenti sæculo judicari, hoc est, laudari appeto. Sed neque meipsum judico. Hoc est, ego qui conscientiam meam optime novi, neque aliis me excellentiorem esse judico. Nihil enim mihi conscius sum. Unde super omnes debeam gloriari. Si hoc Paulus dicit, quid a nobis dici debeat cogitandum est. Sed non in hoc justificatus sum. In quo me quidam laudant : quia ita quisque aliena laude non justificatur, ut nec maculatur infamia. C Unicuique apud Deum quod est, non quod dicitur, imputatur. Occulta tenebrarum. Id est, opera quæ in tenebris aguntur. Propter vos. Propter vestram utilitatem. Nihil enim mihi conscius sum. Id est, in aliquo criminali peccato, postquam per gratiam Salvatoris liberatus sum, et ab omni peccato purgatus. Sed non in hoc justificatus sum. Licet non sim mihi conscius in aliquo capitali crimine, non tamen ob hoc, perfectam justitiam mihi vindico, propter levia et minima peccata, quibus nullus sanctus in præsentis vitæ curriculo carere potest.

Ne supra quam scriptum est. Ut supra scripsi: Qui gloriatur, in Domino glorietur. Et: Nemo glorietur in nomine. Et: Nolite judicare ante tempus. Quis enim te discernit? Aliis scilicet meliorem esse; aut quis te discernit a massa perditionis, nisi Deus? non merita tua, neque scientia. Et tanquam respondenti: Fides mea me discernit, merita mea, propositum meum: statim occurrit Apostolus: Quid autem habes quod non accepisti? Quid habes ex teipso nisi peccatum? Jam saturati estis. Doctrina. Divites. In sapientia. Sine nobis regnatis. Non indigentes nostra doctrina, exemploque. Nos stulti. Ironice loquitur: aut increpantis affectu pronuntian-

Utinam regnaretis! Id est, utinam non essetis falsa gloriatione decepti! forsitan simul regnassemus. Puto enim, quod Deus nos. Non ut vos qui regnatis

dam manum Dei nulla suffragabitur illorum astutia. A apostolos novissimos, nos omnium ultimos ad Gentes tanquam ad mortem direxit. Novissimos autem dicit tempore, non merito. Sed quidam ex vobis putant nos esse novissimos apostolos, nec dignitatis merito primis apostolis comparandos, qui præsentem in carne Dominum comitati sunt. Primi autem apostoli prophetæ intelliguntur, qui missi sunt a Deo. Novissimi vero duodecim apostoli, aut primi duodecim apostoli, qui ante passionem suam a Domino electi sunt. Novissimi autem Paulus, et Barnabas, et Apollo, qui postea sunt electi. Vel novissimos, non ad ordinem, sed ad ministrationem pertinet, quasi dixisset novissimos esse miseros, et ultimos omnium, sicut statim subjungit. Spectaculum facti sumus. Omnes spectant nostras injurias. Et senti sæculo. Quæritur. A nobis dispensatoribus. B angelis et hominibus. Bonis videlicet et malis. Nos stulti propter Christum. Hoc est, in tormentis positi pro Christo. Ironice quæ videtur confirmare, negat: et quæ videtur negare, confirmat. Vos autem prudentes in Christo. Ut putatis. Nos infirmi. Dum nolumus reddere malum pro malo. Vos nobiles. Vobis nobilitatem terrenam vindicatis. Usque in hanc horam. A quo tempore cœpimus prædicare usque nunc. Item: Vos autem prudentes in Christo, hoc est, vos ita vultis Christiani esse, ut prudentiam sæculi teneatis

136

Peripsema. Abjecti, humillimi. Peripsema, rasura, aut limatura cujuscunque rei. Non ut confundam vos hæc scribo. Ac si diceret: Non pro gloriatione operum meorum bonorum hæc dico; sed hæc potius commemoro, ne vos gloriemini in mundana sapientia. Poterant confundi de sua gloria, si eos non relèvaret : non enim ruborem illorum cupiebat, sed perfectionem: Decem millia. Finitus numerus pro infinito. Pædagogorum. Doctorum, nutrientium et custodientium vos in fide Christi.

Ego vos genui. In novam vitam reformavi. Imitatores mei estote. Quia bonorum filiorum est bonos imitari parentes. Qui vos commonesaciat vias meas. Et meis litteris, et suo exemplo docebit : aliud enim sine alio perfectum esse non potest. Tanquam non venturus essem ad vos. Hinc incipit causam fornicationis arguere. Inflati sunt quidam. In humana scilicet sapientia: quia omni peccato, et viro acci-D pienti uxorem patris sui vos consentitis. Et in sapientia humana vos contenditis, quasi non peccata essent. Virtutem. Operum et fidei. Non enim in sermone. Nihil enim prodest doctrina sine justitiæ operibus, ei qui non facit quod faciendum docet. Regnum Dei. Id est, acquisitio regni Dei. Quid vultis. Benignus magister est, qui discipulorum correptionem in eorum posuit voluntate.

In virga veniam. Id est, vindicta : quali virga Petrus ad Ananiam et Saphiram, et ipse Paulus ad Magum usus est.

## CAPUT V.

Et vos inflati estis. Quia vana scientia inflamini, et curam de his qui pereunt non habetis, ut aut

magis luxistis. Quia boni pastores semper pro populi peccatis sent. Præsens autem spiritu. Præsentem dicit spiritu, ne ex solo auditu absentem damnare putaretur: secundum illud Elisæi dicentis ad Giezi: Nonne spiritus meus tecum erat in via? Cum virtute Domini nostri. Qui pro me erat præsens, litterarum mearum auctoritate, per quam Domini quoque virtus assistere judicetur. Tradere hujusmodi homenem Satanæ. Id est, tortori diaboli, ut tormento carnis spiritus salvaretur: oportebat enim ut per diabolum sanaretur, qui per Diabolum peccavit. Non bona gloria vestra. Dicendo, Ego sum Pauli, etc. Non bona, dum non corrigitis adulterium. Totam massam. Ecclesiæ. Corrumpit. In Græco, fermentat [ζυμοί]. Vetus fermentum. Fornicationem. B Ut sitis nova conspersio. Ut in gratia sacri baptismatis conspergamini, sicut conspergitur farina aqua. Azymi. Sine fermento peccati. Etenim pascha nostrum. Ideo debetis azymi esse, quia Judæi quando agnum immolabant, azyma comedebant, sic et nos debemus. Sed in azymis sinceritatis. Similitudine Hebræorum: quia ipsipostquam immolabatur agnus, et post diem Paschæ azyma comedebant per septem dies: sic nos vero agno immolato, tota vita nostra, quæ septem diebus peragitur, azymis bonorum operum vescamur. Et veritatis. Id est, æquitatis judicii. Si enim lactuca erat cum filiis Israel pro fermento, ne cibum insulsum comederent pro celeritate ambulandi, sic æquitas judicii et sinceritatis cum Christianis. Scripsi vobis. Pro scribo. Vel ideo præteritum dicit, quia cum legerent, tempus scribendi præteritum esset. Non utique fornicariis hujus mundi. Quod luce clarius est. Ab illis enim olim separati estis, et idcirco nolite iterum illis commisceri. Si quis frater nominatur. Id est, solo nomine appellatur cum fornicator detegatur, aut fur, ab hoc separari jubemur. Qui foris sunt. Infideles extra Ecclesiam. Qui intus sunt. Hoc est, sideles intra Ecclesiam. Eos autem qui foris sunt Deus judicabit. Foris Ecclesiam sunt hæretici, Judæi, Gentiles.

## CAPUT VI.

Audet aliquis vestrum, negotium habens adversus a-terum, judicari apud iniquos. Notandum quod aliquando Apostolus in media causa quam agit, quos- D dam inserat sensus, et de latere jactet : quibus explicitis, rursum revertitur. Audet ergo aliquis vestrum, etc., contra scilicet præceptum Domini dicentis: Si quis vult tecum contendere judicio, tunicam tuam dimitte ei, et pallium.

An nescitis quoniam sancti de hoc mundo judicabunt. Sicut Dominus apostolis promisit, dicens: Sedebitis et vos super sedes duodecim, judicantes duodecim tribus Israel (Matth. x1x), omnibus hoc promittens, qui apostolos fuerint imitati. Si ergo sancti de hoc mundo judicabunt, cur de minimis vestris negotiis non judicant? In vobis judicabitur. Id est, per vos. Angelos judicabimus. Illi angeli judicabuntur in judicio, in comparatione san-

corrigantur, aut ab Ecclesia separentur. Et non A ctorum hominum ad acquirendum multos ad vitam per coelestem doctrinam. Qui contemptibiles sunt in Ecclesia. Hoc est, qui minimi sunt in Ecclesia, aut certe qui injurias suas contemnunt; ac si diceret: Qui minores sunt in ecclesiis, et nullis magnorum donorum pollent, ipsi de terrenis negotiis judicent, quatenus per quos nequeunt majora, minora bona suppleantur, quos contemptibiles nominat, et tamen sapientes vocat, cum dicit : Si non est inter vos sapiens quisquam. Qua ex re quid aliud colligitur, nisi ut hi causas terrenas examinent, qui exteriorum rerum sapientiam accipiunt? Qui autem spiritualibus addicti sunt, terrenis non debent negotiis implicari. Ac si apertius diceret : Qui penetrare intima sapientiæ nequeunt, saltem necessaria foris operentur. Item contemptibiles, qui minores sunt in doctrina, quos dona spiritualia non exornant. Vel contemptibiles, id est, sancti qui a vobis despiciuntur.

> Ad verecundiam vestram dico. Nam erubescere debetis eo quod nemo sit inter vos tam sapiens, qui noverit causas inter fratres discernere. Et hoc apud infideles. Duplex peccatum est, et quod judicio contenditis, et quia apud infideles ad jurgia provocatis. Jam quidem omnino delictum est in vobis. Ideo hoc iterat : nam potuit putare, judicium habere adversus alterum non esse peccatum, sed tantummodo peccatum esse extra Ecclesiam velle judicari, nisi adjungeret: Jam quidem omnino delictum est inter vos, quia judicia habetis vobiscum. Et ne quisquam hoc ita excusaret, et diceret justum se habere negotium, et iniquitatem se pati quam vellet a se judicum sententia amoveri, continuo talibus cogitationibus vel excusationibus occurrit, et ait: Quare non magis injuriam accepistis? Ut impleretur illud: Si quis vult contendere judicio tecum, et tunicam tuam tollere, dimitte ei et pallium (Matth. v). Sed tamen talia negotia per infirmos judicari in Ecclesia secundum indulgentiam concessit fratribus inter fratres judicantibus : extra Ecclesiam vero judicari terribiliter vetat. Sed vos fraudatis. Cum illatam injuriam secundum præceptum Evangelii et Domini exemplum patienter sustinere deberetis, vos e contrario non solum non suffertis, sed etiam non facientibus irrogatis. Et hoc fratribus. Id est, vobis, quibus nec quidem vicem reddere inimicis concessum est. An nescitis quia iniqui regnum Det non possidebunt? Ac si diceret : Dum iniqui regnum Dei non possidebunt, nolite vos ipsi iniqui fieri fraudando, et injuriam faciendo. Nolite errare. Hoc est, seduci, existimantes de multis, et non etiam de uno peccato puniendos. Aut nolite errare vosmetipsos et alios iniquos putantes regnum Dei possidere. Et hoc aliquando suistis. Sed nunc non estis. Nolite ergo timere de præteritis, tantum ne post baptismum criminosum aliquid committatis. Molles sunt, cum quibus virile perficitur scelus, et quorum virilia in pueritia castrabantur, ut semper essent imberbes, et muliebria, hoc est, mollia corpora haberent. Hi ergo apud gentiles in honorem

septime de Civitate Dei ostendit dicens : His autem amputator virilitas, ut nee convertanter in feminam, nec vivi relinquantur. Et iterum de mellibus : Eidem Matri magnæ centre omnem vizorum mulierumque verecundiam consecrati sunt, qui neque in extremum [hesternum] diam madidis capillis, et facie dealbata. Aventibus membris, incessu femineo per plateas vicesque Carthaginis, etiam a populis, unde turpiter viverent, exigebant. Nibil Varno dicere voluit, nes uspiam legisse me commemini. Defecit interpretatio, erubnit ratio, continuit oratio. Bed abbutt estis. Scilicet per haptismum. Sed sanctificati estis. Rer Spiritum sanctum ac verbum. Sed justificati estis. In honis operibus. In nomine Domini. Id est, in confessione nominis Domini. I Omnia mibi licent, sed non omnia expedient. Que de fornicatione tractat, vult materiam fornicationis, id est, gulæ intemperantiam ostendere, simul atque destruers. Licet ergo nobis manducare et bibere : sed si subjecerimus nos comessationibus, insum licitum perducet nos ad illicitum, hoc est, ad forniest que subappilistat audiamo de est : monotos susque pecests non sunt, occasiones possunt tamen dane delictorum. Sed ego sub nullius redigar poteetate. Id eat, cibi et rei licite redigar potestate, boc est, non mei dominabitus : non enim sic succumham at serviem. Paulus cui canota licent, sub nullius potestate se medigit, quis semetipaum a licitis restringendo, ea que delectata premerent, despeesa transcendit. Esca nautri. Id ast, convenit vel G enceta est. Sed Doming. Hoc est, ad serviendum Pomino, yel ut sit templum Domino. Et Dominus corpori. Auggi proprio templo. Deus autem suscitawit Rommun Jeann. Auis caput postrum suscitavit. et nos quoque membra ejus, si per sanctitatem fuerimus, suscitabit. Ergo debemus membra nostra sanctificare, ut ip eo manere mercamur. Corpora vestra membra Christi sunt. Quia omnis Ecolesia corpus est Christi; singuli autem membra: caput autem Christus est. Tollens ergo membra Christi. saciam membra meretricis? Abscindens me a corpore Christi, faciam membra meretriçis? Non dixit fornicatoris, ut ostenderet eum ejusdem esse criminis et nominis, cujus illa est; anud homines enim minus videtur viri quam mulieris admissum. An D nescitis quoniam qui adhæret meretrici, unum corpus efficitur? Corporis unitate per immunditiam. Erunt enim, inquit, duo in carne una. Hæc est prima prophetia Adam. Quomodo autem cum uxore licita, sic et cum meretrice una caro efficitur, propter amorem illicitum. In carne una. Propter conjugalem connexionem, aut in generando et concipiendo filio. Fugite fornicationem. Id est, mente, et loco, ut fugit Joseph. Omne peccatum quodcunque fecerit homo. Nunc ostendit quantum reatum fornicatio habet, quæ illis per consuetudinem levis videbatur. Quid si homo seipsum occiderit? Quid si a Videtur hic aliquid deesse.

Matris deorum eastrebantur : at Augustines in libro A chriosus et gulosus fuerit? Nanguid 2. . . . . , in corpus suum pon percent? Fornicatio est foras exire a legitimo nonjugio. Omne autem percatum notest ah upo committi, qui membrum dici potest, non tamen corpus. In forpicatione autem duo percupt, etiam totum corpus. Grande erge malum est, in que dus anims perennt vel moriuptur. Yult ergo gravare forpicationis causain, que illis per consuetudinem levissima videhatur. Aut in cornus suum peccet: quia hoc vitium magis voluntatem carnis præstat, quam cætera vitia, Lege Augustinum. Corpus vero templum Dei est; Deum ergo decet habitare in domo sua, non peccatum, nec diabolum. Quod si in vobis Spiritus sanctus est, scitote auod non ad fornicationem facta sunt membra vestra, sed ad landem Dei, vel ad serviendum Deo. Non estis vestri. Qui non est suus, non debet sibi vivere, sed illi cujus sanguine emptus est. Empti enim estis. Non auro, non argento, sed sanguine Christi. Sanguis ægrorum aliis nocet; sanguis vero Christi mundum redemit. Horificate Deum, Hoc est, agite ut glorificetur Deus per opera vestra. Et portate. Spi ritum scilicet sanctum cuius superius membra ve stra templum esse testati sumus.

CAPUT YII.

De quibus autem scripsistis mihi. Huc usque gratis docnit, punc ad interrogata respondet. Nunc autem incipit de conjugiis tractare; ante enim expugnavit illicita, quam de licitis loqueretur. Corinthii panjave ad Paulum epistolam miserunt, ut illos doceret, si post acceptam sidem licitum esset uxores dimittere, aut quomodo uxores licite haberentur. Bonum est homini mulierem non tangere. Bonum fuerat illud quod yobis in primordio prædicayi, hoc est, secundum conjugii usum non tangere mulierem; sed quoniam multos continentes huic doctrinæ loco scripsistis refragari, concedatur remedium ne fornicando moriantur. Ergo Apostoli hoc exemplo in primis virginitas et continentia prædicanda est. Sed objicere amatores luxuriæ solent : Ut quid ergo prima Dei benedictio Grescite et multiplicamini, concessit? Lt terra scilicet repleretur. Quia jam impleta est, debemus ab incontinentia nos temperare. Suam. Non alienam. Uxorem. Non uxores. Similiter autem et uxor virum. In hoc optimum legitimumque conju gium videtur, quando hi ambo secundum Anostolum in sua voluntate fiunt. Mulier sui corporis potestatem non habet. Scilicet ad continentiam carnis, nisi ex consensu viri. Nolite fraudare. A debito conjugii. Ad tempus. Hoc est, specialibus alternisque diebus, aut quadragesimali tempore, yel ad tempus orationis, sive per dies purificationis. Ne tentet vos Satanas. Ne uno se subtrahente alter fornicetur, et Satanas tentandi locum inveniat.

Secundum intelligentiam. Insirmis hoc indulgeo, non perfectis præcipio, qui omnes homines velim me imitari. Sicut meipsum. Id est, viduum, seu castum, virginemque, quod magis creditur. Alius qui-

dom sie. În easțitate. Afius verg șie, în matrimonio, A instar circumcisionis est non habere uxorem, dum Helius est enim pubere. Ante votum. Picit autem melius esse nubero, in comparatione deterioris ac pejoris rei, nisi culpa scilicet ad conjugium veniant, si tamen nondum meliora devoverunt, quam uri vel ardore effrenatæ lihidinis, vel infernali igne post fornicationem, His autem dico, qui matrimonio. Proprie loguitur ad conjunctos, ne dimitterent uxores, et alias ducerent, aut pulchras, aut divites, sicut Judzei faciebant. Non ego, sed Dominus. Qui dixit: Qui dimiserit uxprem sine causa, facit eam mæchars (Joan. 171). Manere inpuntam. Id est, ut non nubat alii viro. Auf piro reconciliari. Quia melius est, si ad yirum suum revertatur, quam ut alii viro nubat. Nam cateris. Qui ridelicet negue ambo Christiani supt. Quapropter? Scilicet ut dimittatur conjux in- B fidelis, ut in consequentibus Apostolus dicit, quamvis melius sit non dimittere. Attamen non licet secundum præceptum Domini ut dimittatur conjux, nisi causa forpicationis. Fornicatio est etiam ipsa infidelitas. Dicimus autem permisit causa fornicationis uxorem dimitti; sed quia permisit, non jussit, dedit locum Apostolo monendi, ut qui voluerit non dimittat uxorem insidelem, quia sic sortasse possit Adolis Geri. Alioqui filii vestri immundi essent. Ac si dixisset; ei permitterem virum insidelem cum siliis suis discedere a muliere fideli, filii ipsius viri immundi essent. Item si ambo infideles essetis pecessario filii vos imitarentur, nunc autem forsitan fidelem imitabuntur. Nunc gutem sancti sunt. Quia sideles per prædicationem suorum parentum. Item filii ve- C stri immundi essent, si infidelem parentem comitarentur jam non haptizați, aut, si baptizati essent, ex Christianitate in paganismum transirent infidelem parentem sectando. Non ergo ab invicem discedant. Non est enim servituti deditus frater. Hoc est, ut serviat et perest propter alterum infidelem; non enim ita ligatus est in hujusmodi causa, quasi vere illi servire necesse sit, et propter alterum interice. In pace epim pocapit pos. Cæterum non ad dissidium sumus yocați; pluro ergo discedere pon debemus. Ad id autem redit quod prædixit, ne discedendi præparetur occasio. Nisi unicuique sicut Dominus divisit. Nisi hoc unum scis, quod unicuique est sicut Dominus illi divisit. Sicut pocavit Deus. Sive cum fideli conjuge, sive etiam cum infideli, sive sine P uxore, sive in præputio, sive in circoncisione, sive servus, sive liber. Ita ambulet. Hoc est, conversetur. Circumciana pliquis pocatus est. Infert subito parabolam circumcisi, ethnici, servi, et liberi, et sub metaphora corum de nuptis disputat et innuptis. Ac primum quia nonnullos hanc intelligentiam reprehensuros arbitror, interrogare libet, quæ sit consequentia, ut de maritis et uxoribus disputans repente transiret ad comparationem Judæi, et ethnici, servi et liberi, et rursum hac disputatione finita, rediret ad virgines dicens De virginibus autem præceptum Domini non habeo. Ergo circumcisus aliquis vocatus est, id est, castus sine muliere, quoniam

mulier quasi membrum corporis est viri, et una sunt caro. At veço uxorem habere instar præputii est : quia sicut plenitudo corporis est in præputio, ita in conjugali consortio. Non adducat præputium. Id est, uxorem, ut diximus. Aliter: Non putet se superflue circumcisum, ne de hoc pæniteat : fuit enim necessarium suo tempore. Sive hoc modo: Non adducat præputium, ut quis sine legis ceremoniis viyat, quia tum quibusdam apostoli permittebant opera legalia custodiri, ne subito a lege retracti scandalum paterentur. Non circumcidatur. Hoc est, non dimittat uxorem. Circumcisio nihil est. Id est, virginitas, vel castitas, sine bonis operibus. Et præputium nihit est. Conjugium absque operibus. Servus vocatus es. Id est, conjugatus. De libertate. Id est, de continentia. Sed et si potes liber fieri. Hoc est, si potes habere dissidii occasionem, et repellere cam abs te, magis utere legitimo conjugio. Servus conjugatus, libertus est Domini; quoníam enim fuit in conjugio, in paganismo tunc servus fuit, quia non legitimo usus est conjugio: quoniam vero ad fidem Christi vocatus est, libertus Domini est, dum legitimo conjugio utitur : nam libertus est liber deservo factus. Similiter et quilibet. Id est, a conjugio servus est Christi, quia virgines et conjugales serviunt Christo. Nolite fieri hominum servi. Dum sci-Mcet Christi sanguine empti estis. Be virginibus autem præceptum non habeo. Scriptis respondet, quia illi dicebant. Ubi præcepta est virginitas? ut superfluum demonstraret, quod sub præcepto non est. Ita virginitatem prætulimus, ut tamen núptiarum ordinem servemus : quia si Dominus virginitatem imperaret, condemnare videretur conjugium, et seminarium hominum excideret, unde virginitas procreata est. Quare præceptum Domini de virginibus non habuit, quia majoris mercedis est quod non cogitur, sed offertur. Existimo enim. Hic existimo non pro dubio ponitur, sed pro certo. Propier instantem necessitatem. Id est, dolorem parturiendi et servitutis in matrimonio. Quoniam bonum est homini. Duplex bonum est, et sollicitudinibus mundi carere, et virginitatis præmium exspectare. Noli quærere solutionem. Nisi forte ex consensu illius. Solutus es ab uxore. Per continentiam, vel morte ipsius. Et si acceperis uxorem, non peccasti. Id est, ante votum virginitatis. Et si nupserit virgo, non peccabit. Id est, antequam voverit virginitalem, quia nuptiæ per se peccatum non habent, sed per sollicitudinem sæculi sæpe peccatum incurrunt. Aliter illos dicit non peccare si nubant, quia nondum voverunt Deo castitatem, cæterum qui vel in corde suo promisit, si aliud fecerit, habet damnationem, quia primam fidem irritam fecit; quod enim erat licitum, per votum sibi fecit illicitum, sicut Ananias et Sapphira. Tribulationem carnis habet. Maledicto Evæ subjacentes per sollicitudinem sæculi, tribulationem et tristitiam patientes. Hujusmodi. Id est, virgines nubentes. Ego autem vobis parco. Hoc suadeo vobis, quod minus

laboris, et quod plus præmii habet. Itaque dico, fra- A Suæ voluntatis. Ut faciat quod voluerit de filia sua. tres. Hic omnes ad continentiam hortatur. Fratres autem dicit, ut libentius audiant. Tempus breviatum est. Dicamus breve, etiamsi nongentis viveremus annis, ut antiqui homines; tamen breve putandum esset quod haberet aliquando finem; nunc vero quod brevis sit non tam lætitia quam tribulatio nuptiarum, quid accipimus uxores quas cogimur amittere? Quasi non habentes. Ille uxorem habens, sed quasi non habet, qui sic studet placere conjugi, ut tamen non displiceat creatori. Flet quoque, sed tanquam si non fleat. Qui sic temporalibus damnis affligitur, ut tamen de æternis lucris semper animum consoletur. Gaudet quoque tanquam si non gaudeat. Qui sic temporalibus bonis hilarescit, ut tamen semper perpetua tormenta consideret, et in hoc quod B mentem gaudio sublevet, hanc continuo pondere providi timoris premat. Emit quoque quasi non possidens. Qui et ad usum terrena præparat, et tamen cauta cogitatione prævidet, quod hæc citius derelinquat. Mundo quoque utitur, sed quasi non utatur. Qui et necessaria cuncta exterius ad vitæ suæ ministerium redigit, et tamen hæc non sinit suæ menti dominari, sed ut subjecta foris serviant, et nunquam intentionem animi ad alia tendentis frangant. Aliter: Sunt qui patiuntur labores et pressuram in præsenti quasi non paterentur: quia ista in brevi spatio pertransibunt et finientur. Sic et sequentia exponi possunt. Præterit enim figura hujus mundi. Hoc sæculum quasi umbra pertransit. Nolite ergo de eo multum esse solliciti, ne possessionem perdatis C æternam, et siguram quærentes incipiatis amittere veritatem. Hic enim mundus imago futuri est. Si ergo talis est imago, ipsa veritas qualis est? Unde si hoc tam impense diligitis, quanto magis illud impensius amare debetis; nam secundum hoc nos dimissuros quotidiana morientium exempla testantur? An forte nos solos esse credamus immortales, quasi non simus ex hominibus generati. Item, Præterit enim figura hujus mundi. Si mundus transit, quo universa clauduntur, imo figura et conversatio hujus mundi quasi nubes præterit, et inter cætera mundi opera, et nuptiæ præteribunt. Si enim mors finis est nuptiarum, cur necessitatem in utilitatem non vertimus? Divisa est mulier et virgo, id est, dissimiles D sunt. Ut sit sancta et corpore et spiritu. Quid prodest carnem habere virginem, si menti quis nupserit, ut sit frequens oratio? impedit enim conjugium jugitatem orationis. Si quis. Id est, pater. Turpem se videri existimat. Turpis videbitur, si cum ad perfectam ætatem pervenerit, neutrum deliberet, vel virginitatem servare, vel nubere, si nubere volenti non permittat, et illa fuerit fornicata. Quod vult. Id est, pater vel filia faciat, id est pater non peccat, si ipsa puella nubat. Qui autem statuit in corde suo. Id est, si pater quisque disposuit. Firmus. Id est, dum consentit ei filia sua. Non habens. Id est, pater. Necessitatem. Quia non cogitur a filia sua, ut daret eam viro. Potestatem autem habet. Ipse pater.

Judicant. Præfatus pater. Aliter ut Hieronymus exponit : Si quis, hoc est, quisquis homo; super virginem, id est, carnem propriam suam; quid vult ipse homo, id est, virginitatem an conjugium; quia liberum arbitrium habet, non peccat, quia matrimonium non est peccatum. Statuit. Id est, permanere in virginitate. Non habens necessitatem, quia non cogitur a carnali voluptate. Potestatem habet, id est, facere quod vult. Mulier vincta est legi. Nunc incipit de digamis et viduis. Liberata est. A vinculo conjugali libera facta secundum legem post mortem viri, si nec tunc potuerit se continere. Cui voluerit nubat. Tantummodo Christiano, non Gentili, tantum in Domino propter continentiam. Puto enim quod et ego spiritum Dei habeam. Ideo sic loquitur, quasi dubie, ne jactanter de se loqui videatur. Spiritum Dei habeo. Hoc est, nolite contemnere, quia non ex me hoc ipsum est quod dico, sed spiritus Dei est, qui loquitur in me, quem contemni non expedit.

## CAPUT VIII.

De his autem quæ idolis immolantur. Subaudis. dico, de quibus scripsistis mihi. Hic autem Paulus scriptis Corinthiorum respondet, quia illi epistolam scripserunt ad eum, ut sciret quid facerent. Nam alii eorum in templis idolorum idolothyta manducabant, ut contemnerent idolum; quidam vero qui erant infirmi in side et conscientia, non audebant manducare, et contristabantur valde alios videntes coram se manducare, qui dicebant : Quia omnis creatura bona sit, et nihil sit idolum; et hac imagine magis quam ratione veritatis errabant. Idolothytum, id est, idolum occisum, vel immolatum. Θύω Græce, occido. Itaque solas carnes immolatas hoc nomine significahant. Scimus quia omnes scientiam habemus. Hoc est, non plus illi sciunt qui inflati sunt, quam vos. Scimus. Id est, quod nihil sit idolum. Scientia autem sine charitate inflat per superbiam. Illa scientia inflat, quæ ex sensu proprio et humano descendit, et quæ conjecturis magis utitur quam exemplis. Charitas vero ædificat. Quia non quærit quæ sua sunt, sed quæ ædificant fratres. Illius ergo charitas ædificat qui dicit: Licet me non impediat manducare idolothyta, tamen propter idolum, ne aliis displiceat, non manducabo. Quod si quis se existimat scire aliquid, nondum cognovit. Hoc est, si quis sibi videtur sapiens, et si quem inflat scientia. Quemadmodum oporteat eum scire. Id est, sine elatione, cum humilitate et charitate. Si quis autem diligit Deum. Ille diligit Deum, qui ædificat fratres. Hic cognitus est ab eo. Hic diligitur a Deo, ut est illud: Novit Dominus qui sunt ejus (II Tim. 11). De escis autem quæ idolis immolantur, scimus. Nunc repetit quod superius dixerat, et quid sit evidentius ostendit. Quia nihil est idolum. Sive in cœlo, id est, angeli; aut sidera cœli, ut Saturnus; sive in terra, ut idola. Sed non in omnibus est scientia. Non omnes sciunt quod propter contemptum idoli hoc facitis, sed putant vos propter venerationem hoc facere. In

conscientia usque adhuc idoli, quasi idolothytum man- A tabernaculo. Quæ de sacrario sunt edunt. Quia quæ ducant. Adhuc si habent in conscientia idolothytum, quomodo antequam crederent manducabant. Et conscientia ipsius, cum sit infirma, coinquinatur. Declinando: ad idololatriam per malum exemplum vestrum, aut putando aliquid religionis esse in vescendis idolothytis. Esca autem nos non commendat Deo. Sed charitas ædisicans fratres. Qui habet scientiam in idolo. Hoc est, quod idolum nihil sit, et quod munda sit omnis visibilis creatura, nonne conscientia ejus id putabit, quod idolis immolare sit licitum? Edificabitur. Corroborabitur, suscitabitur. Et peribit infirmus. Dum contra fidem et conscientiam manducat. Omne autem quod ex fide non est peccatum est. In tua conscientia. Quia sirmiter credis ido-Ium non esse. Percutientes conscientiam eorum infir- B mam. Nondum validam in fide Christi. Non manducabo carnem in æternum. Dat exemplum de se. sed tamen quod licitum erat non facit, ne aliis offendiculum faceret.

#### CAPUT IX.

Non sum liber? Liber sum omnia visibilia manducare, dum apostolis dicitur: Manducate quæ apud illos sunt. Non sum apostolus? Ita legendum est : Nunquid non sum apostolus? Suum illis exemplum replicat, quod cum habuisset omnia in potestate. poluerit facere quod illi licebat, propter aliorum salutem. Opus meum, id est, apostolatus mei opus. Etsi aliis non sum apostolus. Id est, Judæis, ad quos non sum missus, sive cæteris gentibus præter vos. Nam signaculum. Indicium apostolatus est, quod vos per C me credidistis, signis et virtutibus provocati. Mea defensio. Mea defensio apud illos qui dicent: Qualis est Paulus, utrum apostolus est, an non? Hic respondebitur quod Paulus apostolus sit Corinthiorum. Nunquid non habemus. Ego et Barnabas? Potestatem. Nobis a Deo concessam. Manducandi. De vestris, ut dignus est operarius mercede sua. Mulieres. In Græco sorores [àðshpi], non mulieres legitur. Circumducendi. Per provincias ad ministrandum. Sicut et cæteri apostoli. Nonnullos contemnit, sed suum dat exemplum. Illi enim sidelioribus prædicabant: et apud Judeos antiqua consuetudo erat, ut necessaria doctoribus a discipulis præberentur, quod gentes adhuc rudes poterat scandalizare. Quis plantat unquam? Per comparationem vineæ et gregis, D populum vult intelligi, sicut scriptum est : Vineam de Ægypto transtulisti (Psal. LXXIX): Et: Dabo vobis pastores secundum cor meum (Jer. III). Non alligabis os. Hoc est, non fraudes doctorem cibo et vestimento. Bovi trituranti (Deut. xxv). Id est, doctori triticum virtutum a palea vitiorum separanti. Quoniam in spe. Debet fructum laboris sperare. Qui arat. Id est, prædicat. Si alii potestatis vestræ participes sunt. Pseudoapostoli, qui nihil utilitatis præstiterant. Ne quod offendiculum demus evangelio Christi. Ne per nos pseudoapostolis occasio cupiditatis detur. aut ne alii dicant, quod causa avaritiæ prædicemus evangelium Christi. In sacrario. In templo, vel in

offerebant filii Israel ad templum, hi qui in templo erant manducabant. Et qui altari deseroiunt. Id est, sacerdotes et levitæ. Gloriam meam. Præmium quo gloriatus sum, non comedere de evangelio. Evacuet, Si necessaria ministret. Si enim evangelizavero, non est mihi gloria. Hoc est, si evangelizavero ut ista fiant in me, id est, si propterea evangelizavero, ut ad illa perveniam, et finem evangelii in cibo, et pota, et vestimento locavero. Sed quare nou est gloria? Necessitas enim mihi, inquit, incumbit. Id est, ut ideo evangelizem. Væ enim mihi, inquit, si non evangelizavero. Sed quomodo debet evangelizare? scilicet ut in ipso evangelio, et in regno Dei ponat mercedem : ita enim potest non coactus evangelizare, sed volens. Si enim, inquit, volens hoc facio, mercedem habeo: si autem invitus, dispensatio mihi credita est. Id est, si coactus inopia earum rerum quæ temporalis vitæ sunt, necessario prædico evangelium, alii per me habent mercedem evangelii, qui evangelium ipsum me prædicante diligunt : ego autem non habeo, qui non ipsum evangelium diligo, sed ejus pretium in illis temporibus constitutum, quod nesas est fieri, ut non tanquam filius ministret quisque evangelium, sed tanquam servus, cui dispensatio credita est, ut tanquam alienum eroget, nihil inde ipse capiat præter cibaria, quæ de participatione sustentaculum miseræ servitutis dantur extrinsecus, quanquam alio loco et dispensatorem se dicat. Potest enim et servus in filiorum numerum adoptatus, eam rem, in qua cohæredis sortem meruit, fideliter dispensare participibus suis. Sed nunc ubi ait,: Dispensatio mihi credita est, talem dispensationem intelligi voluit, qui alienum dispensat, unde ipse nihil accipiat. Ut non abutar potestate mea. Sive, ne utar potestate qui accepi vivere de fructu evangelii, sive dum voluero accipere, vilem faciam potestatem meam, cum propter ventrem docere existimor. Nam cum liber essem. Id est, licita edendo propter doctrinam. Ab omnibus. Id est, necessitatibus. Omnium me servum feci. Omnibus compassus sum. Et factus sum Judæis Judæus. Circumcidendo scilicet Timotheum, quod tempore gratiæ sciebat esse superfluum.

Tanquam sub lege essem. Id est, caput radendo, et purificando se in templo. Tanquam sine lege essem. Quia non tam legalibus doctrinis quam rationalibus argumentis illos ad fidei credulitatem provocabam, sicut dicit in Actibus apostolorum: Circuivi aras vestras, et inveni aram in qua scriptum erat: Ignoto Deo Act. xvii). Cumque de eorum superstitione sermonem fuisset orditus, tanquam et ipse sine lege esset, sub occasione profani illius tituli fidem Christi intulit, dicens: Quod ignorantes vos colitis, hoc ego annuntio vobis. Et post pauca, velut si divinæ legis penitus esset ignarus, gentilis poetæ versum potius quam Moysi aut Christi maluit proferre sententiam: Et sic quidam, inquiens, vestrorum poetarum dixit: Ipsius enim genus sumus.

Factus sum infirmis infirmus. Dicens de matrimo-

olera manducavi, cum possim securus carnibus vesci. Umnia omnibus factus sum. Ac si diceret : Ut in hrevi comprehendam quod per partes dixi, Omnia omilbus factas sum, non mentientis astutia, sed edhipatientis affectu; id est, non omnia mala homi-Hum fallaciter agendo, sed aliorum malis tanquain si sna essent, misericordem medicinam procurando, liæc allis faciens huæ sibl ab allis fleri vellet, si hoc illi opus esset. Ut phrilceps ejus. Id est, mercedis ejus Emciar. Neschits quod hi qui in stadid currunt. Stadiuli est octava pars intiliarii, 125 passus haliells : passus vero quinque habet pedes. Hic autein stadb cursum justitlæ vel fidei comparavit. Bravlum est laillilla argentea all palinæ mensuralil; quæ a rege Per viam mandatorum in abstinentia, exterisque virtutibus, sient ili theatho quidem omiles cultiunt, sed nikus ubeipit palinam: Curramilis credendo, sperando; desiderando, corpus castigando. Ut compre-Wehdutts. Coronali vital aternal, de qua ipse dicit! Reposità est misi corona fustitià. Non githi in incertumi. Non enith in incertum turilt, this an edelestem Hierosolymam festiliat: Incertum vero est, qui ili stadio curfunt, titrum percipialit balinam, an non: Non yaust dera ciellens. Hocest, non inania consectans, sicut dui in agone contellatt, aerem verberat tells.

#### CAPUT X.

Nole thim ibs ignorare, fruires. Hie comparat duas plebes, Veleris videlicet et Novi Testamenti, et exemple privitis terret secundum populum. Quot C pattes noutri omnes sub nubl fuerunt. Ideo hoc dicit, ne quis confidat in ed solo quod baptizatus est, aut in esea spirituali; aut polu; et putet sibi Deuti balceré, si étiminosum aliquid comitilisérit. Aliter. Patrium promittit exempluiti; tune ista merito profitturu, si præceptu servarentur: Sibili bnim de ÆKipto a servitute Pharaonis Israel liberatus est, sub ·hube et in Moyse baptizatils ést; ac in tlesertuin venit, sič hos a tehebris peččatorum liberati a servithte tërlifilus; stque sub nube; lloc est, divino suxi-118 suifflus. Et öfnnes in Moyse. Id est, in merito et potestate Moysi, hijstice in Christo.

Buptikali buht in nabe: Baptizati sunt figuraliter, quia hubes propridiri humòrétti portábat; mystice : in nube, id est in Spiritu sancto. Et in mari. Mystice in baptismb. Escam spirituülem. Ideo ihaima spiritualis cibus diciluf, dula spiritualiter per angelus ministratum fuit : ut : Pattem angelorum manducuvit homo; sive quis figuravit spiritualia, id est cotpus Christi. Similiter et potus dicitut spiritualis: Bibebant autem de spirituali consequente eos petra. Quid Christus postmodum crat secuturus, cujus figurain tune petra gerebat, ideireo dixit, consequente evi petra. Alli butant, quod fluvius secutus sit eos pet desertum. Sicul illi concupierunt. Carneti, ht ! Adhac ésca ébram efül in óte ipsorum. Et sarrexétunt ludere (Exod. xxxII). Id est, vitillum adorare. Et chciderant (Num. 211). Per angelum hot factum est.

nio, revertitur in idipsum; et sic propter nfirmos A Neque lentemus Dominum. Dicentes : Nunquid potest Deus parare mensam in deserto (Psal. LXXIX)? Et a serpentibus perierunt. Propter quos æneus serpens factus est. Neque murmuraverilis. În tribulationibus pro Christo. Ab exterminatore. Id est, ab angelo percutiente eos in extremis castris per ignem, cui plagæ succurrit Aaron cum thuribulo offerens pro eis.

Ad correctionem hostram. Si enim parvulis adhuc et rudibus non pepercit, quanto mágis nobis, qui legem perfectionis accepimus non parcet, si talia fecerimus? In quos finis sæculorum devehil. Id est, in quos iota perfectio temporum čadit, vėl qui sumus in line sæculi. Itaque qui se existimat stare. Id est, forti conscientia manducando idolothyta, nunc incipit reverti ad superiora. Videat ne cadat. Offendendo inthillithus datur' : Et Est Bernio Græcus. Sie currite. B lirinum. Tentatio vos non apprehendit, nisi humana. Id est, quæ per fragilitatem, et inscientiam fit, et non ex consilio et perseverantia : humanum est enim peccare, diabolicum est perseverare. Aliter: Tentatio vos non apprehendit nisi humana. Dicitur nobis pugnam carnis non sustinentibus per beatum Apostolum, cum his inter quos fornicatió nominatur: Tentatio vos non apprehendit nisi humana : non enim metemat metilis főboré conquisito gráviores págnas hequitlatum elelestium experiri, qui carnem fragilem resistentem spiritui nostro subjugare non quivimus. Ouod Apostoli testimonium hon intelligentes quidam posuerunt pro indicativo optativum modum, id bit, tentatio vos non apprehendat nisi humana, quod av ipso dici mällilestum est, non optantis, sect pronuntiantis, vel exprobrantis, affectu. Fidelis autem Deuls est. Qui se pollicitus est sui nominis causa in tribulativiibus adiaturum , tit ibi : Multæ tribulæ-Ilbnes Justorum, et de bihnibus ikis liberabli eös Dōminus (Psal. xxxiii). Sed faciel cum tenlatione eliani proventum. Müd fäciet provenirė, guod possilis sus tihere. Fugite ub idolutum cultura. Non vescendo idololhytis. Quási þrátlentlötts lögdor. Súadet ut prudentibus, quo libentius audiatur. Nonne communiculiv est sangaints Christi! Slout ipse ail: Qui mandütat turnem medin, el bibu sanguinem meum, in me Munei, et ego in eo. Quasi dixisset : Sicut é contrario calix idolofum dæthonum communicatio, ita et panis idolothyti dæmonum participativ esse monstfalur. Quonidin unus pahls. Siedt enim panis ex multis granis copulatur, sic nos ex multis gentibus, Adelibusque in ullum corpus Christi congregamur. Unum corpus multi sumus. Bi cum idololatris de uno pane comedimus, unum cum illis corpus efficimur. Videte Israel recundum carnem. Id est, hospitalis Istael, carnalis Israel, carnales hostias offerebat; spiritualis spiritualia sacrificia offert Christo. Nonne qui edunt hostius parlicipes sunt altaris? Sicut illi edentes hostias participes fiebatt dividi attaris, ita isti similitet loolorum. Qaid etyö tlico f Prævenit, ne quis diceret : Ergo dicis vim aliquam habere idolúm, vél posse polluere. Non, induit, idolani insensibile policit, sed démones qui templis président à d Homilies defraudindes et suo servicio mancipandes:

eum ad selem bontis nos; et ad ifacundiam provocames hos facientes. Nanquid fortiores illo sumus? Hos est , manquid possumus furbrem ejus sustinere pre les inule quod facimus? Aliter: An æmulamar Dominum? id cot; humquid exemplum Domini habemus : qui estrersatus in earne, nunquid comedit idolothyta? Nunquid fortiores illo sumas, fide et achentin, us faviolaus quos Dominus ipse non fecti, net manduravit, quaet affigéthidres Det esseinus? Omedia milit itent. Id est, dunità que leve hon prohibentur, licens i buid per se hon häbeht beckatum: sed new semper expedient, quils occasionem nonnunque generabl delinquend), vel ell'endelidi fratres. Owns aitem quod expedit licet, hen omne quod ficet vultis manducare carnes, sakem de macello comportate; tantum me in idolio comedatis, et noille interrogare utrum immelates sint : ne esquioscentes vos, omnia immolsta else respondeant; et mon possitis propter conscientiam mandacare. Domini est tetra et plenitude ejus (Post. xxm). Si Domini sunt, munda suat omnia simpliciter utentibus; et plenitudo ojus, id est, omnid que in terra sunt. Et ibitis. Non dian he ! quia time debet Christianus ire ad in-Adelem, si Hoth esse profectum, id est, si scit posse eum Meratt. Nöllte mandacare. Ne quis putet illa ves quasi sancia comedere. Propier eum. Infidefem. Non man. On fortis es. Sed alterius. Infirmi, ne vel vos blasphémet, vel ipse idolis immolata comedat. Utquid enitt libertas men judicatur ab aliena conscientia? Hee est, ad quem profectum utar libertate mea. ut me shus réprénential? Ab infittell conscientia. Id est, visusefantis. Judicelur. Id est, blasphemeter: Si ettim idela detestamur, quare idolothytis vescimar? Si strop gratice participo. Non ideo sub gratia sumus, at libertatis specie occasionem demus infidelibus blusphemandi.

Quid athue blusphemor? Id est, fritando contra me blasphemiam, non me oportet blasphemiam præbere de beneficiis Dei. Pro ev quod gratias ago. Id est, manduco idolothyti cum gratiarum actione. Omnia in glorium Dei facite. Hoc est, nihil faciatis, nisi in que glorificetur Deus. Sine offensione estote. Quis et Jadæi tanquam de idololatriis scandalum patientes, eredere hon audebant : Gentes vero cum in colendis idolis firitabantur, et Christiani tali destruchuntur exemplo.

Sicut et ego omnibus placeo per omnia. Car alibi dicit! Si Avminibus plucetem, servus Christi non essent (Gal: 1)? Placet ergo Paulus et non placet : placet exhibendo pietatem; et non placet, quoniam nulli consentit in mulis. Quid mihi attle est. Id est carnalibus commiodis.

CAPUT XL

Imilatores mei estote. Sine offensione estote, sient et ego sum. Lande autem vos. Quid est quod subite laudat, ques ante vituperavit? Idem ubi legis præcepta men habet, blandimentis prevocat ad ratio-

An mulatar Bondhum? Nangaid non frritamus & nem. Aut prophetans velato capite. Id est, futura prædicans; ideo autem non velato capite vir præcipitur orare, quia nulla potestas mulieris debet esse super virum. Mulier vero velato capite. Dum illa sub potestate viri est. Deturpat caput suum. Notat consuetudinem Corinthiorum, qua mulieres eorum intecto cápite ad ecclesias veniebant, gloriantes in crinibus : quod non solum inhonestum erat, sed etiam concupiscentiæ fomenta præstabat videntibus : et viri comam nutrirent indifferenter, et vescebantur in templis, et inflati sapientia sæculari, resurrectionem carnis negarent. Quoniam imago est el gloria Det. Ergo, sicut inter imaginem et eum cujus imago est nullum velamen interponitur, ita vir non debet velamen habere, quia nulla creatura inter ipsum et expedit. Omne quod in macello venit manducate. Si B Deum interposita est, si generaliter ad naturalem viri gioriam respexeris. Sed mulier propter virum. le est, sefjutorium viri, ut : Faciamus el adjutorium simile sibi. Propier angelos. Id est, sacerdotes, vel ministros altaris, vel omnem clerum, qui Dei præcepta aimantiat, sicut scriptum est : Quia angelus Domini exercituum est, ne videlicet carnali concupiscentia corum impediantur sensus : sive propter honorem angelorum, qui Ecclesiæ assistere perhibentur. Item Hieronymus in expositione Ezechielis: Cumque ingrédientut portas atris in interioribus, cidares lineas habent super capita sua. Si virorum est, secundum Apostolum non operire caput, videtur esse contrarium quomodo nune sacerdotes capite tenus, vel cidare operti videntur. Sed si legamus diligentius, ex prioribus solventur præsentia : supra enim dicitur, quando ministrant in portis atrii interioribus et intrinsecus: si enim ingrediamur ad sancta, et stemus in conspectu Domitti, capita hostra operire debemas: quia non juctificabilut in conspectu tuo omnis vivens. Denique et seminalibus utimur intrinsecas, ne ulla in conspecto Domini pollutze conscientize et operis naplialls turpitudo appareat.

Verumtamen neque vir sine muliere, neque mulier sine virs in Domino. Consolater cas, ne nimium mulistes stavasse videatus: et dicit stuod nec alterum tantum Deus elegit ut alterum reprobatet, quia non pre une, sed pre utreque sexu Christus passús est.

In Domino. Id est, in fide et unitate Domini. Aliter: Nec vir sine muliere, nec mulier sine viro nasci potest, et hoe in Demino, id est, in petestate Domini. Vos ipsi judicate. In ipsorum judicio ponit, ut ex sua conscientia convincantur.

Ignominia est illi. Comam videlicet nutrire ad similitudinem mulieris, licet Nazaræi, ut comain nutrirent, ex Dei præcepto devotissime faciebant. Si quis untem videtur contentiosus esse. Prævenit illos, ne quis diceret, Ubi hoc scriptum est? vel ne allis argumentis huic rationi resisterent, ac se diceret: Nos diximus que nobis honesta videbantur et justa: si quis autem volene acquiescere veritati, quærit quid respondeat, sciat se responsione indignum, qui magis contendere paratus est quam doceri. Talem con-

Hoc autem præcipiens. Id est, qui primus hortatur de ordine virorum et mulierum. Non laudo. De consequenti causam dicit. Sed in deterius convenitis. Hic enim tria principalia peccata in eis reprehendit, ut in sequentibus demonstrat, quod cibum corporalem in ecclesia sumebant, quod ante communionem corporis Christi ipso cibo vescebantur, quod nihil pauperibus dabant, et quod contentiosi erant. Oportet enim hæreses esse. Non quod hæreses Deo placeant, sed quod per eas fideles exercentur, ut qui Deo noti sunt, hominibus manifestentur: unde enim gubernator laudabitur, si navis in portu vel in tranquillitate consistat? Ut et qui probati sunt. Sive doctores in resistendo, sive fideles in permanendo. Suam cœnam præsumit. Quia ante sacriscium ede- B mentis. bant, et pauperibus nihil afferebant, neque impertiebant. Apud Corinthios quondam, ut alii asserunt, prava invaluit consuetudo, ecclesias passim dehonestare conviviis, in quibus vescebantur ante Dominicam oblationem, quam cœnam noctibus adoriebantur; cumque divites ebrii ad Eucharistiam venirent, vexabantur inopes fame. Mos vero iste, ut referunt, de gentili adhuc superstitione veniebat, unde etiam in quibusdam locis per Ægypti vel Syriæ loca, die Sabbati nocte, post cœnam dicitur ad ecclesiam conveniri. Aut 'ecclesiam Dei contemnitis? Facientes eam triclinium epularum. Accepit panem. Id est, in convivium, ut vos facitis: hinc jam de sacramentis quasi oblitos commemorat, quam magnum sit hujus mysterii sacramentum. Hoc facite, et dixit, accipite, C hoc est corpus meum. Quasi Paulus: Cavete ne illud corpus indigne comedatis, dum corpus Christi est: indigne hoc comedetis, si pauperes confundatis, sique escam aliquam ante spiritualem et Dominicam conam sumatis. Hoc facite in meam commemorationem. Suam memoriam nobis reliquit, quemadmodum si quis peregre proficiscens, aliquod pignus ei quem diligit derelinquat, ut quotiescunque illud viderit, possit ejus beneficia et amicitiam recordari, quoniam ille si perfecte dilexit, sine ingenti desiderio et fletu illud non potest videre. Hic est calix Novi Testamenti. Quia Vetus hoc per sanguinem brutorum animalium portendebatur. Ideo autem calix testamenti vocatur, quia testatus est, post paululum passionem futuram, et nunc testificatur factam. In meo sanguine. Vetus et Novum per sanguinem dedicatur, quia sine morte sirmum esse non potest testamentum, secundum Epistolam ad Hebræos. Reus erit corporis et sanguinis Domini. Quasi illum occiderit, ut Judzei, qui tanti mysterii sacramentum pro vili despexerunt. Probet autem. Id est, mundet : nam si in linteum, vel in vas sordidum nemo illud mittere audet, quanto-magis in cor pollutum? Non dijudicans corpus Domini. Id est non discernens ipsum a cibo communi. Ideo inter vos multi infirmi. Id est, dolore totius corporis. Et ægri. Id est, imbecilles quibusdam membris, ut cæci et claudi : erat igitur præsens correptio et nunc est, et multi talia patiun-

suetudinem. Sive contendendi, sive talia faciendi. A tur; sed putamus consuetudinem esse potius quam culpam. Tribus sane causis infirmitates adveniunt corporales: aut ex tentatione, sicut Job et Tobiæ; aut ex peccato, sicut Assa regi, qui dolore pedum ægrotans mortuus est, quem ei Dominus immisit, quia amicitiam Benadab regis Syriæ habebat: aut ex aliqua intemperantia, ut Timotheo et his qui jubentur medicum honorare. Huic tantum causæ humana potest succurrere medicina. Dum autem judicamur a Domino. Id est, per aliquam præsentem insirmitatem corripimur. Correptio paternæ pietatis est, ut pœniteamus, ne cum infidelibus mundi damnemur. Judicem exspectare. Id est, usquequo sacrificium accipiatis. In judicium. Id est, in vindictam, Cætera vero. Id est, de ipsius mysterii sacra-

## CAPUT XII.

De spiritualibus autem. Nunc de divisionibus gratiarum prædicit, et de volentibus novis loqui linguis. Ad simulacra muta. Hoc dicit ut cognoscant, qui ante misericordiam illius fuerunt, muta adorando idola : et ut sciant quanta munera illis per Spiritum sanctum collata sunt. Prout ducebamini. Id est, a magistris et aruspicibus et philosophis. Nemo in spiritu dicit anathema Jesu. Quia fortasse alii per spiritum diaboli dixerunt anathema Jesu, quasi dixisset, Si aliquis dixerit anathema Jesu, non spiritu Dei, sed spiritu diabolico loquitur. Anathema, perditio, detestatio interpretatur. Jesum tamen in spiritu Dei [non] loquitur, quandiu paganus est. Et nemo potest dicere Dominum Jesum. Id est, corde, ore, opere. Mos est Scripturarum dicta pro sactis ponere: ergo dicere, invocare est, vel credere Dominum Jesum, hoc est, ut ipse sit servus Domini Jesu, ac Dominus ejus Jesus. Nisi in Spiritu sancto. Id est in dono Spiritus sancti: Unde statim disserit, quibus et quot donis Jesum quisque fateatur, dicens : Dirisiones autem gratiarum sunt : idem autem spiritus. Ne tot putarentur spiritus quot sunt dona. Gratiarum vocabulum spiritui gratis inspiranti omnia dona convenit. Et divisiones ministrationum sunt, idem autem Dominus. Dominus, qui servis suis diversas ministrationes et ecclesiastica officia largitur. Et divisiones operationum sunt, idem vero Deus, qui operatur omnia in omnibus. Id est, insignium virtutum ac miraculorum Deo nomen competit, qui potentialiter hæc per suos electissimos operatur. Hæc itaque tria nomina, id est, spiritus, et Dominus, et Deus, Spiritui sancto conveniunt, qui gratis et non merito cuncta spirando ac servus ministrat et potentialiter quasi Deus persicit. Manisestatio spiritus. Unumquodque donum, per quod se manifestat. Ad utilitatem. Non ad inanem gloriam', ut vultis variis loqui linguis, sed ad utilitatem incredulorum et infidelium. Sermo sapientiæ. Sapientia pertinet ad intellectum æternorum. Scientia vero ad ea quæ sensibus corporis exprimuntur. Gratia curationum. Ut quis curet ægros. Operatio virtutum. Opus virtutum est dæmones ejicere vel mortuos suscitare. Alii discretio svi-

rituum. Ut quisque sciat quod spiritus 'suggerit ali- A ra prævidet. Ut non sint schismata in corpore. Id est, quid agendum esse vel non. Alii interpretatio sermonum. Hoc est, ex alia in aliam linguam aut difficilium sermonum explanatio. Operatur unus atque idem spiritus. Potest unus esse, licet diversus, ut unus mihi illam rem heri donavit, vel ministravit, et unus hodie : nam talis locutio etiam de diversis personis potest convenienter intelligi, sed ne diversus spiritus aliqua successione temporis, vel sui mutatione intelligeretur, signanter ab Apostolo hoc additum est: Atque idem spiritus. Ne quia diversa sunt dona, diversus spiritus ac varius putaretur. Sed unus et idem semper sine ulla mutabilitate cum Patre et Filio manens prout vult, non ait, ut homines merentur, quia dona diversa et indignis tribuuntur, ut est illud : Nonne in tuo nomine dæmonia ejecimus B est imitemini Charismata meliora. Id est, dona me-(Matth. vn)? Et sieut alibi scriptum est : Spiritus ubi vult spirat (Joan. III). Sicut enim corpus unum est. Per comparationem corporis ostendit, non naturam membrorum, sed officia esse diversa, et neminem curare debere cujus sit officii, dum omnes eodem spiritu animentur. Et omnes unum spiritum potaverunt. Id est, doctrinam spiritus, quam Christus fluminibus aquæ comparavit dicens: Qui credit in me, sumina de ventre ejus sluent aquæ vivæ (Joan. VII). Ita et Christus. Notandum quod tota Ecclesia cum suo capite Christus appellatur : nam ut corpus non est unum membrum, ita non potest totum corpus unum officium agere, hoc est, ut totum corpus vel videat, vel audiat, sed unumquodque membrum suum officium habet. Si dixerit pes, quoniam non C sum manus, non sum de corpore. Pes Ecclesiæ dici solet, qui ad intercedendum egreditur; manus, illequi operatur; os, ille qui docet vel qui loquitur linguis. Num ideo non est de corpore? Decebat enim non esse de corpore Ecclesiæ, qui hanc, quam alii acceperant, gratiam non habebant. Si totum corpus oculus. Hoc est, si omnes doctores sunt. Ubi auditus? Id est, ubi sunt auditores? Si totum auditus. Si omnes sunt auditores. Ubi odoratus? Hoc est, quis erit boni odoris malive discretor? Nunc autem posuit Deus membra. Id est, in prima conditione hominis. Non potest oculus. Id est, vir theoricæ vitæ. Dicere manui. Homini actualis vitæ. Ideo invicem indigesi unus omnia haberet, adversus cæteros inflaretur. Infirmiora membra. Venter et cætera intestina. Necessariora. Id est, dum vitam corporis custodiunt. Itaque membra que spernitis in Ecclesia, majoris utilitatis approbantur; si in corpore sine manibus pedibusque vivitur, sine intestino omnino non vivitur. Abundantiorem circumdamus honorem. Dum cautius vestimentis et diligentius custodiuntur. Quæ autem honesta sunt. Id est, quæ per se pulchra sunt, ut caput et manus. Et eni deest. Id est, honestas. Abundantiorem honorem tribuit. Hoc est, minoribus Ecclesiæ membris majora dona concedens, ut qui honore minor erat, gratia abundet. Si dixerit auris. Id est, sapiens auditor. Oculus. Doctor, quique futu-

ut pro invicem solliciti simus, dum altero indigeamus. Sive lætatur. Incolumitate. Congaudent omnia membra. Ut Sallustius ait: Corde lætante vultus floret. Vos autem estis corpus Christi. Nunc physicam similitudinem mystice explanat. Secundo prophetas. Novi Testamenti, ut fuit Achab et filii Philippi. Deinde virtutes. Facientes majora signa, ut mortuos suscitare. Gratias curationum. Ut leprosos mundare. Opitulationes. Id est, eleemosynæ erga pauperes. Gubernationes. Ecclesiarum Dei. Nunquid omnes apostoli? Sicut nec totum corpus oculus est. Quod enim in singulis hominibus universa dona Spiritus sancti esse non possunt, non Spiritus sancti, sed hominis insimitati deputandum est. Emulemini. Id liora quam loqui linguis. Et adhuc excellentiorem viam vobis demonstro. ld est, charitatem, per quam pervenitur ad Deum.

#### CAPUT XIII.

Si linguis hominum loquar et angelorum. Id est, non solum omnium linguis, sed etiam si quæ angelorum linguæ. Et noverim mysteria omnia. Id est, notitiam omnium secretorum, hic et in futuro. Et omnem scientiam. Id est, Veteris et Novi Testamenti. Et si distribuero in cibos pauperum omnes facultates meas. Hoc est, si non propter Deum, sed propter gloriam humanam. Et tradidero corpus meum ita ut ardeam. Id est, in martyrium, si in ipso martyrio adversus fratrem retineam iram : contemnens eum qui jussit nos malitiam proximi oblivisci, et in ipsa etiam morte prævaricator existens. Charitas patiens est. Quia multa mala sequanimiter tolerat. Benigna. Etiam inimicis. Charitas non æmulatur. Bona alterius. Non agit perperam. Id est, contra rationem, ut Gennadius dicit. Vel perperam, vitiose, corrupte. Non quærit quæ sua sunt. Non quærit quod sibi tantum utile, sed quod multis. Non irritatur. Ad jurgia. Non cogitat malum. Non soluni non facit, sed nec cogitat. Congaudet autem veritati. Quia ut sit diligens, cæterum per hoc quod rectum aliis conspicit, quasi de augmento proprii profectus hilarescit. Omnia suffert. Suffert injurias, satisfacienti credit. Omnia sperat. Ejus emendationem, et donec corrimus, ut magis ac magis charitas confirmetur: nam n gatur patienter exspectat. Aliter, omnia sperat, id est, præmia. Omnia credit. Promissa a Deo, ac retributa malis et bonis. Omnia sustinet. Id est, promissa. Charitas nunquam excidet, sive prophetiæ evacuabuntur. Superveniente enim completione, cessabit prophetia, quia nihil futurum erit. Sive linguze cessabunt, quia tunc non necessariæ erunt. Sive scientia destructur. Id est, imperfecta et dubia. Cum essem parvulus, loquebar ut parvulus, sapiebam ut parvulus, cogitabam ut parvulus: Cum autem factus sum vir, evacuavi quæ erant parvuli. Hic physice loquitur. Nam præsens tempus ætati parvuli comparat, futurum vero tempus viro persecto. Videmus nunc per speculum. Nostræ scilicet mentis, vel divinæ Scripturæ. In æniqmate. Id est, obscuritate. Tunc autem

fasie: Nontro mentis. Ad facion. Del. Tune autem A ruin, quid prodetit? cum omatin in acra sulventer. cognésoim: Deum, et que sunt Dei. In tantum cognosco, quiantum potent de Dos mens humania cogaoscere: maltas émini Deim, sieut est, scire potest-Item, time cokhôscam, hoc est, siont me perfects Dominus nevit. Ha tone ego, in quantum creatura potest fittilectualis, quæ sunt divina cognoscam. Tune cognoscam sicut et cognitus sum Non sit, hi tautum comoseam, quántum a Deo comitas sum sed. sicut et cegnitue sum : et sicut non æqualitas, sed similitudo ostenditut. Tria hae. In præsentia tria hae, in future sold charitas permanebit. Matte esti-Ergo quod semper crit, quam qued aliquando cossalnit.

#### APUT XIV.

ves quarere non prohibeo, id est etiam loqui linguis. Sed magie ut prophetesis exherter. ld est. presdicetis. Ideo autem prædicatio prophetia dicitur; sicut enim prophetia in tribus temporibus continetur, its et prædicatio in præsenti corrigit, et præteritas passionės sanctorum in memoriam revodat, et de poemis premisens futuris terret ac solutur. Out. enim lequitur linguia. Id est, ignota qualibes lingua. Non hominidus loquitur. Dani non infelligent, quia barbara est. Sed Dec. Qui intelligit, sive dum per hee ipse thagnificatur. Neme enim audit. Id est, intelligit. Spiritu enini loquitur mysteria. Spirituali dono præditus, vel suo spiritu loqui-. tur. Loquitor wdificationem, eahortationem, sonsolationem. Expostnit quot medis intelligenda sit prophetia. Quicunque ergo hac habet, propheta dicendus cat. Edificationem: Suadendo fidem: Exhortationem. Exempla sanctorum Patricus proponendo. Consolationem. Præmia ecolestis regni premittendo. Seipsum ædificat. Dum solus ipse intelligit vel glorificatur. Ecclesiam ædificat. Dum multisproficit. Nisi interpretetur. Ex ignota lingua in aliquam notam. Najor est enim qui prophetat quam qui loquitur. Lingua. Sient profectu sie et merito major est. Nuno autem fratres si venero ad vos lingua loquens. Suo exemplo hortutur eos, illud non pro magno quærere qued non prodest Ecclesiæ. Quid vobis prodero, nisi vohis loquar, aut in revelatione, aut in scientia, aut in prophetia; aut in doctrina? In reve- D latione. In allegorico sensu, cum aliquid ex futuris revelatur, sicut ipse Paulus dicit : Patres nostri sub nube fuerunt, quod significat baptismi sacramentum. Aut in scientia. Id est, tropologico vel morali sensu. ut omnis vir orans vel prophetans velate capite, deturpat caput suum. Aut in prophetia. Id est, anagogico sensu, ut est illud: Nolamus autem vos ignerare. fratres, de dormientibus, ubi futuram corporum resurrectionem prophetat. Aut in doctring. Id est, in historia secundum litteram, ut est, In hoc enim vixil Christus, et mortuus est, et resurrexit, ut viventium et mortuorum dominetur, ubi nuda historia. docetur. Eritis enim in aera loquentes. Hoc est, si etiam tam multa loquamini, ut genera sunt lingua-

et nulli preficient, et nihil corum sine voce est : proprium est enim unitscujusque lingum habete vocent. Ero cui loquar barbafus, Omnie enim serme ani non intelligitty barbarus judicatur. Et ideo qui loquitur lingua. Id est, ignota. Otet at interpreteter. Oratio hoe loce oris elecutio intellightur. Sic ermo loquater, ut grammatica verbb que dicturus sit intelligantur, val drat ut illi interpiotemii gratia dolictur. Nam et erem lingua. Milai ignota. Nunc divertit sermonem ad acipsum : Si ènim sine fructu det. Mens in ipso homins, si absente mente et intellecte spiritus eret, quanto magie que ignorantur ab auditoribus dici hon prodest? Mens autem men sine fructu est. Dum non intelligo quod loquor : est au-Emulemini spiritualia. Id est, spiritualia dona B tem spiritus vis quedam anime mente infefior, wi corporalium rerum dimilittidines exprimuntur. Orebe spiritu. Orație hoe lece orle narrațio intelligitur. Ergo erabo spiritu, liec cat, ignota lingua in spiritu mes expressa eloquar. Otabb et meste. Id est, intel lectu mentis mest aliis prædicabo: qui enim interprotective necesse est ut ipse prius intelligat qued aliis dieturus est. Non ergo sufficit ut quis sele spiritt aliene lingua loquatur, nisi mens et intellectus accessorit, quatenna ipse cognoscat quid loquatur, ant aliis interpretando patefaciat. Caterum si bene dixeris spiritu. Id: est, sine interpretatione, quatenus aliis clarescat quod loqueris. Quis supplet locumidiota? Qued ipse diceret idiote, id est, nuper haptizati. et qui nullam præter propriam intelligit linguam, quod proprium est auditoribus. Quomede dicet Amen. Hoc est, quomodo tue benedictioni perhibehit testimenium, vel consensum, cum ignoret ipsius lingust qualitatem? Nam tu quidem bene gratias agis. Qued superius dixerat, si benediceria agiritu, hoc igtum exponit : nam benedicere spiritu, est gratias agere, licet ignota idiotis lingua. Gratias ago Dee, quod omnium vestrum linguis lequor. Hoc ideo diciv, no putarent quod ipse linguas ignoraret, et propterea linguas condemnaret. Sed in Ecclesia volo sensu meo quinque verba loqui. Mavult pauca verba lucida seasu recto loqui, quam innumerabifia obscura et incognite, que auditeres non ædificant : quie meliora sunt pauca verba quæ prosunt, quam multa que non prosunt. Nolite pueri effici sensibus. Ae si diceret : Puerilis est variarum linguarum cupiditas, in qua sola delectatlo est, non utilitas, nisi accedat interpretatio. Aut nolite pueri effici sensibus, sed seire debetis quare date sunt lingue. In lege scriptum (legi. ExVIII). Legem vocat prophetiam Isaim. Quoniam in aliis linguis. Ideo hoc dicit ut ostendat quod in isto tempore linguis aliis non indigetur, dum multi fideles sunt, et unaquæque lingua doctorem habet ex se. Nam linguæ in principie ideo datæ sunt, ut infideles crederent ipearum admiratione, atque sua lingua docerentur. Unde sequitur : Itaque lingue in signum sum non fidelibus. Hic ergo estenditur crescente fide signa cessare, quando infidelium causa danda esse

infidelibus. Qui adhuc non recipiunt. Sed fidelibus. Dum reciptunt et credunt. Nonne dicent quod insunitis? Sicut Judzei Apostolis dixerunt: Nonne musto repleti sunt isti (Act. 11)? Occulla cordis ejus. Quoniam elus conscientia per doctrinam pulsatur. Manifesta fiunt. Sibi ipsi in sua conscientia, aut alifs pure confitendo. Quid ergo est, fratres. Id est, quid êrgo faciëndum, vel quid diffinimus esse tenendum! Psalmum habet. Id est, intellectum psalati, vel afhil habet nisi cantare psalmum. Doctrinum habet. Historica gestă harrans, vel sermone duotidiano mores corrigit. Apocalypsin habet. Revelationem mysteriorum, aut si aliqua visio illi reveletur. Inietpretationem kabet. Ez guz etbscura sunt allucidaks. Linguam pretetur. Unus hullibet éx ipsis tribus. Sibl udtein lophalut. Id est, in sua conscientia. Et Deo. Qui scit. Quod si hill tevelatum fuetil. Si sehtit seilens plus titatil ille dil priedicat. Ul brines discuni. Tacendo Et omnes exhorientur. Frædicundo. El spiritus prophetdrum pfophetis subjectus est. Quia spititualis gratia, qui suis quæ fuit in prophetts, sulfecta est nobis aposiolis, et aposiolicis viris, ac prædicatoribus. Sive, spiritus fiamilitatis et charitatis, qui est in prophetis, id ést, prædicatoribus, debet subjectus esse allis prophells, id est, prædicatoribus, et idéires aftertitrum sibi livicem cedant: ut und locitente prior tacelle, quia Deus qui in losis est, non est dissensibills, sed pacis. Itaque per hæc omnia Hoftatur eus tiæ hastántuř discordiæ. An a bobis Vetbům Dei processit! Nunquid a vibis doétrina Christi initiath suntibit? Aut in bolos obs devenit? Id est, ilt fieminem vos sinatis prædicare? Propheta. Id est, prædicatot. Aut spiritualis. Id est, linguis loquens. Si quis udten ignoral, ignorabitur. Ex hoc probatis verum essé prophetám, si ista cognoveril. Si quis attlem Ignorat hæt, ignorabitur, et a nobis et a Det, flcétile els qui se in éjus nomitte prophétasse dicent : Nesclo vos (Matth. v). Omnia vestra honeste. Nihil perverso ordine, aut per contentionem, aut Inaném glorlam faclatis. Mulieres taceant. Supra ditit. Prophète dus dui tres dijudicent : schicul ne fulltentur femitte in hoc concluti, ideo subjungti et dicit ! Multeres inceant. Sleut et lex ficit ut in Genesi: Bub viri potestale etis, et erit teversio luit atl virum luum, et ipse tui dominabitur (Gen. 111). Turpe est éhim mulières in écclesia loqui. Alibi aniem concedit est döcere suam prudentiam et castitatem, sed hoc biftatim.

## CAPUT XV.

Notum nuièm vobis facto. Nunc de resurrectione Incipit disserere, quam quidam Corinthiorum negabant. Quod et accepi. Per revelationem. Secundum Scripluras. Prophetias, ut : Traditus est propter iniquitales nostras (Isal. x1). Et quia sepultus. Ut est illud, Et erit sepülvrum ejul gloriesum. Et yılla surrexit tertia die. Sicut in Osee: Vivificubit nos in

prædicaniur. Prophetiæ. Id est prædicationes. Non A biduo, die lertia resurgens (Ose. 191): Plus quingens tis fratribus. Hoc durdem factum esse credimes; lices in Evangelio non sit scriptum. Defette Jucobo. Alphan Alib, qui se testattis est a coma Dumini non comestifilm parlem, usquequo videret Christum resur. gelitein : sicut in Evangelio setundain Mebrasa logitifr. Tünifuant abbrites. Id bes, de cupies visa desperabattir. Visks est et mikt: Hi via, vel in temple Hierusalem: Hot ideo fileit, he putarent ouns audits potius quam dist narrate. Vasua non fut. 1d est; sille fructu et militorum atifante, steat minu aut abscoudt talentum in terra: Sed plus illis smalbus labotavi. Hoc est, quod heque cessaveritab Evangello prædicando, <del>neque</del> tamen ab Evangelio vitam stižiti šusterit<del>averit. Oblinul: Id est, apostolatum. Sie-</del> habel. Id est, varlis logiculs linguis. El unus inter-Bul prædicavimus. Id est, quod Christus resurrexit. et bitmes per illutti festirgenti Si aulent tesurrectio Mörldorline non est, neque liktishus tesutresil: Allefülli ab altero pendet : mit atrumque megare, aut diffilique confiteff nécesséest. Si veru caput restiffexit, quelliode membra non resurpoint? Neque Chfistus tesarressi. Cum pos mortuus est secunduin Taltitin. Adans chim estis in proceste ventris: Onia Men justos vos efficit resurrectio Christi; de qua Phillis dieit: Resurrevit propier fustificationem nostram (Rom. 1v): Item estis enim adamo in percatis Véstris, quia si mentitus est post tridutan resurrectuflih; mentitus est se etiam peccala dimitore, qued abili. Et qui dornilerunt in Christo. Id est, qui in Christo inditui sunt : sinc causa enim hane vitam perdiad concordiam, ne magnitudine donorum et sapien- C derunt, si vitam æternam mon habebunt. Miserabiliores silitus omnibus hontinibus. Bi in haë vita tantum sperantes suttitis, nulla prientia sperantes vites latures. Nune dutell Christus feeurtesit, & mortuis. Id 681, quod nullus Christianus dubitut. Primitite dofiniontium. Quia prius in incorruptione surrenia; si erro caful fesurréxit, nécessé est étiam ut et membra emtera subsequalitur. Bicat enim ill Adam offines muriuntur. Quin sicut ille morientium furma est its et iste resultgentium. In sud offille. In sub selliest honore, tel ordine, lempote servalo, quia primina Christus. Deinde hi qui sant Christ. In quo tabilur de ressifectione mortdorum infquorum, quia non ad gluriobárn vitam tesülegent. Delkülé finisi Mundi át mundante bitiversationis. Cum truffdetit: Com quasi laborem et opus stiutti. Regnium: Id est, Ecclesiæ Det assignaverit, et in illius contemplationem perduxerit. Des Patri. Des Christo sectindunti humaniistem, et Pairi secundum deitatem. Traditio regni nostra est perfectio, cum etiam ex integro filii esse meruerimus, ut Joannes: Videbimus, inquit, eum (Joan. v). Regnum Dei naturäliter juidem per omnia est, sed tunc proprie regnare dicitar, cum illi homines faefitt voluntate subjecti; sicut regnum diabolicum, tutti illi se homines sponte subjecerint. Cum evacuetit omnem principulum. Nath evacuatis peccatis, evacuabuntur a nobis omnes contrariæ potestates. Omnem principatum. Id est, ab co qui nobis sequentibus principatur. Et potestatem. Oha

nos corum dominatui subjecti sumus. Et virtutem. A rectionem negantium. Ignorantiam Dei. Id est. pu-Qua nos vicerunt : virtus enim eorum nostra peccata sunt. Oportet enim illum regnare. Istud de homine dictum non negamus, de eo qui passus est crucem, qui postea sedere jubetur a dextris. Quid sibi vult hoc quod ait: Oportet enim illum regnare donec ponat omnes inimicos sub pedibus ejus? Nunquid tam diu regnaturus est Dominus, donec incipiant inimici sub pedibus ejus esse, et postquam illi sub pedibus fuerint, regnare desistet? cum utique tunc magis reguare incipiat. Donec ponat omnes inimicos sub pedibus. Id est, aut voluntate, aut necessitate subjectos. Sub pedibus ejus. Aut sub Christi humanitate, aut sub apostolis, quibus mundum peragravit. Destructur mors. Id est, diabolus, qui auctor est mortis, sive mors corporis destructur sorbente immortali- B tate: potest hic excludi hæreticus, ne ipsum patrem subjiciendum Christo dici putaret. Tunc et ipse subjectus erit illi, qui subjecit sibi omnia. Hoc dicit pro parte humanitatis, vel pro membris Ecclesiæ. Aliter, subjectio non semper ad diminutionem honoris pertinet, sed etiam ad charitatis officium, maxime cum et spiritus prophetarum prophetis dicatur esse subjectus, ut non sit Deus dissensionis, sed pacis, cum et ipse Dominus Joseph et Mariæ scribatur fuisse subjectus. Ut sit Deus omnia in omnibus. Salus, vita, victus, et copia, gloria, et honor, et pax, et omnia bona. Alioquin quid sacient qui baptizantur pro mortuis? Quicunque in Christo baptizati sumus, in morte ipsius baptizati sumus, id est, ut jam quasi commortui cum illo simus, quid ergo prodest nobis C mundo mori, si hunc contemptum voluptatum vita non sequitur æterna? Aliter, pro mortuis, id est, operibus quæ generant mortem. Ut quid periclitemar? Si nihil esset in futuro, nonne eramus stulti ut tantas tribulationes pro aliis pateremur? Quotidie morior pro vestra gloria a. Id est, causa vestræ gloriæ: semper enim sum paratus, et quotidie me exspecto pro vestra gloria moriturum. Per non semper significatio juramenti est: nam si dicam, Per puerum misi, non statim per puerum jurasse putabor. Quam habeo in Christo. Bonus enim doctor particeps est gloriæ discipulorum. Si secundum hominem. Hoc est, si nihil remunerationis a Deo pro hoc certamine spero. Quare pugnavi Ephesi contra bestias? Id n quia cœlestia corpora perhibentur, propter quod est, hæreticos, et sævos homines. An ut hominibus placerem? Manducemus. Increpat exemplo prophetæ (Isa. xx11), gulæ deditos desperatione futurorum. Nolite seduci. Id est, ab his qui talia dicunt. Corrumpunt bonos mores colloquia prava. Hieronymus in expositione Epistolæ ad Titum dicit: Ad Corinthios quoque de Menandri b comædia versum sumpsit iambicum: Corrumpunt mores bonos. Mos est apostolis de mundana sapientia accipere testimonia, et si non ad auctoritatem, tamen ædificationem, ut illud Virgilii in Actibus apostolorum : Ipsius enim genus sumus. Sobrii estote. Non seducat vos ignorantia resur-

a Sedulium legisse per vestram gloriam patet ex complentario.

tantes Deum non posse suscitare. Sed dicet aliquis. Ipse sibi ex contradicentium persona proponit. Quomodo resurgent mortui? Id est, dum corpora in pulverem redeunt. Quali autem corpore redeunt? Hoc est, utrum ut sepeliantur, sic resurgunt? verbi gratia: Si cæcus et leprosus sepelitur, utrum idem cæcus et leprosus resurget? Atque his duabus interrogationibus statim respondet, dicens . Insipiens tu. Quia non attendis quid quotidie coram tuis oculisgeritur. Quod seminas non vivificatur nisi prius moriatur, et quod seminas? non corpus. Ad illud respondet quod præmisit: quali autem corpore veniunt? Non corpus quod futurum est. Ac si diceret, Non spicam seminas in terram, sed granum et sicut cum grano secundior cum granis resurget arista, ita et incorruptibile corpus in gloriæ resurget augmento. Deus autem dat illi corpus. Id est, ab initio disposuit ut omnia semina cum putruerint, in amplius reformentur. Proprium corpus. Non alienum, sed secundum genus suum proprium : ut pote triticum de tritico. hordeum ex hordeo, sic homines sua propria corpora recipient, non aliena. Non omnis caro eadem caro. Tota comparationis hujus diversitas ad hoc valet. nt credas unum genus facile reparare posse, qui tanta secit ex nihilo, sive tantam meritorum ostendit esse distantiam justorum a peccatoribus, quantum distant cœlestia a terrestribus: et ipsorum inter se justorum in tantum distare fulgorem ostendit quantum different luminaria a luminaribus. Corpora cælestia. Ut sol et luna, ita et resurrectic mortuorum, non omnium, sed tantummodo sanctorum. Seminatur in contumelia. Quid tam ignobile, ut cadaver? Seminatur in infirmitate. Id est, doloris et mortis. Surget in virtute. Sanitatis et immortalitatis. Seminatur corpus animale. In corporibus resurgentium tanta felicitas erit, propter quod et spiritualia dicta sunt, cum procul dubio corpora sint futura, non spiritus. Sed sicut nunc corpus animale dicitur, quod tamen corpus anima non est, ita tunc corpus spirituale erit, corpus tamen non spiritus erit. Proinde quantum attinet ad corruptionem, quæ non aggravat animam et vitam, quibus caro adversus spiritum concupiscit, tunc non erit caro, sed corpus, dictum est : Caro et sanguis regnum Dei non possidebunt. Et tanquam exponens quid dixerit, neque corruptio incorruptionem possidebit, et quod prius regnum Dei, hoc posterius incorruptionem; quantum autem attinet ad substantiam, etiam tunc caro erit. Idem in libro de generibus visionum: Corpus quod futurum est in resurrectione mortuorum, spirituale appellat Apostolus, ubi ait : Seminatur corpus animale, surget corpus spirituale, eo quod miris modis ad omnem felicitatem et incorruptionem spiritui subdatur, et sine ulla indigentia corporalium alimentorum solo vivisicetur spiritu: non quod in-

b Menandri Arati in Phænomenia.

corpoream substantiam sit habiturum, neque enim A commissum. Victoriam. Vel peccati contra legem et hoc corpus quod nunc habemus animæ habetsubstantiam. Sicut scriptum est. Id est, in Genesi (Cap. 1). Et factus est homo in animam viventem. In spiritum vivisicantem. Novissimus Adam in spiritum vivificantem. Non prius, sed quod spirituale est: sicut prior est terrenus Adam, et posterior cœlestis, ita prius animale, posterius spirituale corpus accipimus. De cœlo cœlestis. Non quod corpus de cœlo attulerit, sed quod conceptus sit de Spiritu sancto. Sicut portavimus imaginem terreni. Peccator imaginem Adæ, portat justus vero imaginem Christi. Ergo sicut portavimus veterèm hominem ante baptismum, ita et post baptismum portemus novum. Caro et sanguis regnum Dei non possidebunt. Id est, vitia et opera carnalia, quæ postea nomine corruptionis appellat: B frequenter enim Scriptura carnem pro operibus carnis nominat, ut alibi: Vos autem non estis in carne, sed in spiritu. Sed non omnes immutabimur. In gloriam et vitam æternam: quia de morte in mortem transire non est immutatio: nam gehennalis pœna mors secunda est, ideo peccatoribus immutatio non deputatur. Et in ictu oculi. Per ictum oculi nimiam brevitatem vult significare momenti, ut quanta sit pstentia ex resurrectione cognoscas. In novissima tuba. Id est, voce archangelica, ut: Media nocte clamor factus est (Matth. xxv). Et mortui resurgent incorrupti. Id est, quia mortem carnis ultra non habebunt, aut cum integritate membrorum suorum resurgent. Oportet enim. Id est, necesse est fieri, quod Deus promisit. Absorpta est mors. Hoc in Osee prophetia scriptum est. Ubi est mors. Jam vivemus, jam non moriemur in illo qui pro nobis mortuus est et resurrexit. Aculeus autem mortis peccatum. Stimulus vel sagitta mortis peccatum est, per quod animæ jugulantur. Virtus vero peccati lex. Dum fortius et violentius fit peccatum per scientiam

commissi, vel illam qua mors absorbebitur in victoria. Staviles. Id est, in fide resurrectionis perma. nentes. Abundantes in opere Domini. Id est, ne sit fides vestra mortua. Non est inanis. Propter spem resurrectionis.

#### CAPUT XVI.

Nam de collectis, quæ fiunt in sanctos. Nunc incipit de sumptibus qui, per singulas ecclesias collecti, in Hierosolymam sanctis pauperibus mittebantur. Per unam sabbati. Una sabbati, Dominica dies est, ut Dominica die semper paulatim congregarentur per tempus, ne plus gravarentur: ideo autem in Dominico hoc permissum est, quia non opus est servile eleemosynam congregare. Gratiam. Eleemosynam, quia gratis datur. Quod si dignum fuerit. Ut eos ad largiorem provocaret collationem, infert: Quod si dignum fuerit, ut ego eam, mecum ibunt. Id est, si talis fuerit oblatio vestra, quæ mea quoque mereatur prosecutione deferri. Ostium enim mihi, etc. Hoc est, aditus prædicandi, fideique ipsorum. Per Epistolas hos mitto. Ad commendandos eos in Hierusalem. Cum fratribus: Id est, mecum exspectantibus, sive commeantibus. Vigilate. Oculis scilicet mentis, ad astutias diaboli præcavendas. Subjecti sitis ejusmodi. Id est, ut consilium eorum vos regat. Laboranti. In ministerio prædicationis. Quod vobis deerat. Id est, quod mihi a vobis deerat de necessariis, ipsi suppleverunt. Maranatha. Syrum est, et interpretatur, Deus noster venit, quasi ergo aperte Apostolus diceret : Qui non amat Dominum, sit perditio, id est, pereat in adventu Domini. Charitas mea. Id est, ut quomodo ego vos diligo, ita et vos invicem diligatis. In Christo Jesu. Id est, non secundum sæculi charitatem. Amen. Confirmatio benedictionis.

# III.

## IN EPISTOLAM II AD CORINTHIOS.

## CAPUT PRIMUM

Paulus Apostolus Jesu Christi per voluntatem Dei. Non hominum voluntate. Simul et ostendit, non sine Patris voluntate se missum a Christo, ut: Nemo venit ad me, nisi Pater traxerit eum. Ecclesiæ Dei. Signanter dixit Dei, quia est Ecclesia quæ non est Dei, id est, hæreticorum et malignantium. Pater misericordiarum. Id est, a quo est omnis misericordia. Multas dicit autem misericordias, quia multæ sunt humanæ miseriæ. Sed requirendum quare de misericordia et consolatione in primis dicit, quia de misericordia et consolatione eorum hanc Epistolam scripsit. Totius consolationis. Perfectæ consolationis: nam homo ex parte consolatur. Ut possimus et ipsi. Propterea consolamur et liberamur, ut et nos alios

D consolari et de tristitia liberare possimus. Aut ita formam dat nobis alios consolandi. Per exhortationem. Qua ipsi a Domino consolamur: agnoscimus quod Deus timentium se neminem derelinquat, et multo magis in futuro remuneret, quando nos in præsenti etiam non deserit. Abundat etiam consolatio nostra. Ut : Dominus mortificat et vivificat. Ut Petrus de carcere liberatus, ut ipse Paulus in visione Domini voce confirmatus in templo. Pro vestra exhortatione. Quia vos ad salutem hortamur: sive ut nobis exemplum tolerantiæ præbeamus. Sive exhortamur. Ideo liberamur, ut ipsa re confirmemini non pertimescere tribulationes, sive ut vos hortemur patienter ferre illa, quæ et præsentem consolationem obtinent et suturam. Non enim volumus ignorare vos. Suas-

parva pati cognoscant. Onerati sumus. Ipeo pondere passionum. Supra vires. Nisi Dominus adjuvasset. Ut tæderet nos etiam visere. Id est, ut mari amni desiderie caperemus: Responsum montis habuimus, etc. Id est, ipsa mors docuit nos omne humanum auxilium defecisse, et ab. Mo sperundym esse remedium cui etiam suscitare possibile est. Aliter, mortem quasi ante oculos habere se dicit, denique eripi de ipsa pressura, resuscitatum se asserit: aut certe minantibus eis mortem, responsum mortis habuerunt. Et adhuc eripiet. Scit se multa passurum, qui sperat se etiam liberandum. Adjuvantibus etiam vobis per orationem. Multum valet oratio Ecclesiæ, quæ etiam Petrum de carcere liberavit. Ut ex multarum personis fácierum, ejus quod in pobis est donationis per multos pro nobis 🗣 gratiæ reserantur. Hoc dicit sensus, ut ex multorum conventu pro eo quod vobis donamur, Domino gratiæ referantur. Aliter per multos, qui sunt ejus donationis et gratiæ participes, quæ in nobis est. Nam gloria nostra hæc est. Ideo in ipsis passionibus gloriamur, quia conscientia nostra minime nos reprehendit, quod nec temporalis gloriæ, vel lucri causa docere videamur. In simplicitate. Non aliud ore dicentes, et aliud corde retinentes. Abundantius autem ad vos. Id est, dum necessaria ab aliis accipimus, a vobis autem nihil. Non enim alia scripsimus. In hoc apparet quia non in carnali sapientia, sed in simplicitate et sinceritate et gratia Dei prædicavi vobis, dum non aliud legistis in Scriptura sacra; qui enim habet carnalem sapientiam commutat quod verum S est, causa placendi hominibus et cupiditatis. Ex parte. Quod quædam pars ex vobis intelligit nostram doctrinam et simplicitatem, sive quod etiam nunc multi vestrum integre et persecte non sapiunt, sed ex parte. Gloria vestra sumus. Sic gloriantur discipuli de bono magistro, quomodo et magister in bonis discipulis gloriatur. Unde Salomon dicit: Gloria senum filii filiorum, et gloria filiorum patres eorum. In die Domini. Quando et veri magistri et boni discipuli probabuntur. Et hac confidentia. Quia gloria vestra sumus. Ut secundam gratiam haberetis. Quia priorem in priore meo habuistis adventu, sive ut secundam gratiam præsentiæ meæ post litteras haheatis, aut gratiæ pænitentiam post baptismum. Nunquid levisate usus sum? Quia promissum non impleverat, ne levitatis putaretur excusat. Aut quæ cogito secundum carnem cogito? Secundum carnalem scilicet voluntatem : carnale est enim nulla majore causa existente, non facere quod promittitur, sicut multi carnales homines facere solent. Ut sit apud me est et non. Quia qui secundum carnem cogitat, fit apud illum est et non, id est, verum et mendacium. Carnalis enim cum aliquid proponit, si ei aliud aliquid supervenerit quod magis commodis earnis proderit, suo proposito non constringitur: non sic qui spiritualiter cogitat. Est autem et non dicitur, quando quod spondendo promittitur, non implendo denegatur. Dei enim Filius. Ac si diceret :

passiones narrat, ut ful se ad illarum comparationem A ab illo discionus at non montiamer; sicut enim ille non mentitur, sic nos membra ejus. Non fuit in illo est et non. Si in Christo non suit est et non, quare cum promisisset se ire ad centurionis puerum, non perrexit? sed adfuit spirituali gratia, qui non adfuit corporali præsentia : quod etiam de Paulo similiter dicere possumus. Sed est in illo suit. Hoc est, incommutabilis veritas. Sicut illud Moysi: gui est, misit me. We enim yere est, qui semper idem est. Quotquot enim promissiones. . . in illo est. Quia per illum impletæ sunt. Ideo et per illum. Christum: pam per ipsum incarnatum omnes figurationes legis, et promissiones Dei veræ sunt et impletæ. Amen. Verum, yel est amen, id est, veritatis impletio. Ad gloriam. Per nos. Omnis veritas promissionis Patris in Christo est, quæ per nos ad Dei gloriam prædicatur. Qui confirmat nos. Ac si diceret: Non possumus ire ad vos et prædicare vobis, nisi quando Dominus voluerit. Et ideo non levitate usus sum non veniendo ad vos. Et qui unxit. Spirity sancto. Et qui signavit. Signo crucis in fronte: illud autem signatur, quod aliquid intrinsecus continet pretiosum; unde subjungit: Et dedit pignus Spiritus in cordibus nostris. Ego autem testem Deum invoco. Reddit causam non impleti promissi, hoc est, non suæ levitati, sed illorum infirmitati asserit deputandum. Parcens vobis. Ne in vobis acrius vindicarem. Non veni ultra. A Macedonia, in qua scripsit hanc Epistolam. Et sic disponendo, non veni Corinthum ultra. Ergo ire distulit, ut tunc iret quando emendatiores essent. Nam fide statis. Ideo non dominamur vestræ fidei, sed adjutores tantum sumus. CAPUT II.

> Si enim ego contristo vos. Duriter increpando vos. Sed propterea hoc facio, ut possim gaudere de vobis. Et quis est qui me lætificet? Nullus est, pisi quos contristo: et tunc me lætum facietis, si emendaveritis ea pro quibus contristo vos. Nisi qui contristatur ex me? Si enim contristatur, intelligit se peccasse; sic æger qui dolorem sentit potest percipere sanitatem, et ad medici lætitiam pertinere. Tristitiam. Non emendandi vos. Super tristitiam. Meæ pressura in Asia. Confidence. Confido quod me taliter diligitis, ut meum gaudium vestrum esse ducatis. Per multas lacrymas. Flens vestra peccata. Si quis contristavit. Filius, qui thorum patris polluit. Nonne contristavit. In quantum ipse tristis pænituit. Sed ex parte. Ex ea sola parte qua sibi nocuit, non ea qua tristificus pænituit. Ut non onerem omnes. Ideo scribo vobis eum recipi, ut non oneremini, et multum contristemini, si per durissimam increpationem de salute sua desperavit. Sufficit. Cum pænituit. Ne forte abundantiore tristitia. Hoc est, ne forte per dispensationem indulgentiæ. Absorbeatur. Gurgite vitiorum, et a diabolo persuasus, ad infidelitatis et blasphemiæ majora præcipitia deducatur. Ad hoc enim scripsi. Hanc secundam Epistolam. Ut cognoscam experimentum. Id est, ut videam si quomodo Deo obedistis in vindicando, ita obediatis indulgendo. Propter

persona Christi. Quia vice fungimur Christi, vel in persona Christi, qui dixit: Quodounque solveritis super terram, erit solutum et in ecelis. Ut eum eircumveniamur a Satana. Per nimiam incresationem. ut peccatores desperent. Nec enim versutiæ ejus ignorantur. Astutia diaboli est ut sub specie justitize fallat incautes, id est, vertendo bonum in malum, hoc est, possitentiam in desperationem. Cum autom renissem Treadem. Medo His will probare, quanto amplius cos diligat, quorum causa tantum sollicitus est, at oum illi omnia prospera sint, nullam requiem habu**erit, quia Titum quem ad** cos visendos miserat, non invenit, timens scilicet quod cos minime correxisset, quia nondum ei quidquam renuntiaverat Titus. corda corum aperuit. Eo quod non invenerim Titum. Id est, quod non redisset ad me, quatenus me de vobis faceret certiorem. Sed valedicens eis. Quamvis habuerim occasionem prædicandi in Macedonia, per quam a vobis Titus erat utique rediturus: vicinier est enim Macedonia Achaise quam Troadi. Denique dum ibi esset, Titum postea advenisse dicit. Triumphat was. Hor est, triumphare nos facit de tribulationibus per Christum, sive in nobis ipse triumphat, qued stif predun' in sirtute Christi. Et edorem notities sug. Sient sentitur antequem videatur illud, cujus odor est, sic odor potițize Dei antequam Deus ipse videatur, per prædicationem apostolorum sentitur, ut est illud: In odorem unquentorum tuorum currimus. Odor autom dicitur, quia primo credentes C aliquid tanquam per modicum edorem sentire volebant. Odor bonus. Bona fama est. Per Christianos vero qui male rivunt, nomen Domini blasphematur. super bones laudatur. Odor mortis. Id est, animæ, vel corporis. In mortem. Ut Petrus Anapiam et Saphiram multavit. Odor vitæ in vitam. Id est, corporis et animæ, sicut umbra Petri sanabat infirmos. Aliter: Amasti bene agentem, unxisti bono odore: invides et detrahis bene agenti, mortuus es bono odore. Et ad hæc quis idoneus? Id est, ad hæc ministranda et facienda quis potest tam idoneus esse quam nos qui ad hoc sumus electi? Adulterantes verbum Dei. Pseudoapostolos tangit, humanum sensum divinæ prædicationi miscentes, ut est : Gaupones tui miscent aquam vino. Sicut ex Deo. Hoc est, ex Deo processit doctrina quam scimus, ipso præsente, in persona loqui Christi, id est, sicut ipse prædicavitf

### CAPUT III.

Incipimus iterum nos ipsos commendare? Non ut commendemus nos vobis, ista docendo laudare nos volumus, sed hæc ne ab aliis seducamini cogimur memorare. Gommendatitiis epistolis. Quos non commendat gratia virtutum, illos digne commendant epistolæ amicorum. Epistola nostra vos estis. Ut alibi: nam signaculum apostolatus mei vos estis (1 Cor. 1x). Inscripta cordibus nostris. Id est, in nostro amore conclusa, et in spiritu vinculo charitatis expressa.

vos. Id est, ne vos gravemini vel contristemini. In A Bpistola Christi. Id est, imago Christi per nos informeta, ut sicut portavimus imaginem terreni, ita et portemus imaginem coelectis. Ministrata a nobis. Per prodicationem. Non atramento. Sient commondatitize epistolie. Sed in tabulis cordis. Iit : Auferam a vobis cor lapidaves, et daba sabis get corneum (Exech. xi). Fiducium mutem talom, Hag est, quia quia novimus vos per nos credidisse, val quia nos non hamana epistola, sed gratia Baj cammendat. Sed sufficientia nostra. Id est, doctrina, que pobis a Deo donata est. Movi Testamenti. Evangelii. Mon litterge. Id est, legis. Sed spiritus. Id est, gratia mimistrantes ? Littera enim occidit. Quomodo orgo alibi dicit legem esse spiritualem? Sed spiritualihus spiritualis est. Cæterum pecestores oecidit, pt, api-Ostium. Opportunktas prædicandæ fidei, quia Deus B cunque hoc vel illud committerit, mosta mosiatur; gratia waro impinus convententem justificat. Qued si ministratio mortis. Lex que mortificat peccetores. Geterum ipse eam et sanctam, at justam, et housin ulibi appellat. Ita ut non possent filis Israel. Significat quia postea futurum Christum videre non potrissent. Que evacuatur. Quia gloria legis per gloriam Evangelii evacuatur, sed ita evacuatur, ut perficiat sicut infantiam ipse divit evacuari in viri perterni estatem, semen quippe evaquatur in fructum. Ministratio spiritus. Id est, przedicatio spiritualis legis. In gloriam nostram. Scilicet quandoque futuram, que, ut perfecta, non poterit evacuari. Si enim ex minicerio demunitionis. Expospis quod superius dixerest, ditteram occidere, ministrationem esse mortis, scilicet demando peccatores. Ministerium justitia. Quod ministrat justitiam dimittendo peccata. Nam nec glorificatum est, quod claruit in hac parte. lu comparatione evangelice glorie umbratur gloria legis, sicut orto sole obtunditur lunge lumen, cum tan en suo tempore magnum habeat fulgorem. Si enim auod evacuatur. Hoc est, Yetus Testamentum. Evacuatur autem in neomeniis et sabbatis, et talibus observationibus. Quod manet. Id est, North Testamentum, quod est inițium vite ețerpre. Habentes igitur talem spem. Futura gloria: onia spe salvi facti sumus. Et non sicut Mouses. Id est, non ita agimus: quia omnes iam Christiani vident gloriam Christi, sancto Spiritu revelanțe, licet ex parțe, quia non est nunc velamen super faciem Christi. Usque in finem ejus. Videlicet vitze ejus; its et lex pop intelligitur usque in finem, id est, usque dum Christus credatur. Quod engcuatur. Quod velamen nunc exacuator in Christo. Idipsum velamen. Scilicet in-Edelitatis, cujus figuram ille gestahat in facie. Quod non revelatur. Dum non credunt in Christum. Velamen. Ignorantiæ et infidelitatis. Conpersus sugrit. Judæus infidelis. Dominus gutem spiritus est. Nihil ergo per obscurum velatum, sed sensus spiritualis apparet. Ubi autem spiritus, ibi libertas. Liber est spiritus, et idcirco non potest velamen accipere, cum magis omnia ipse revelet. Qui ergo spiritum Dei habet, omnia illi nuda sunt et aperta, quia spiritus omnia scrutatur. Nos autem revelata facie Romini

ænigmate. Certum est, quod speculo nisi imago cernitar: hoc ergo facere conati sumus, ut per hanc imaginem, quod nos sumus, videremus utcunque a quo facti sumus. Tanquam per speculum. Hoc significat etiam illud quod ait Apostolus: Nos autem revelata facie gloriam Domini videmus. Speculantes dixit speculum videntes, non de specula prospicientes, quod in Græca lingua non est ambiguum, unde in Latinam translatæ sunt apostolicæ litteræ. Quod vero ait, in eamdem imaginem transformamur, utique imaginem vult intelligi eamdem, dicens istam ipsam scilicet quam speculamur, quia eadem imago est et gloria Dei. Transformamur ergo de forma in formam, mutamur atque transimus de forma obscura ria in gloriam. De gloria creationis in gloriam justificationis, vel de gloria fidei in gloriam speciei. De gloria in qua filii sumus, in gloriam qua similes ei erimus, quoniam videbimus eum sicuti est. Quod vero adjunxit. Tanquam a Domini spiritu. Ostendit gratum nobis conferri tam optabilis transformationis bonum.

167

### CAPUT IV.

Non deficimus. In tribulationibus nostris. Occulta dedecoris. Id est, omnis peccati. Non ambulantes in astutia. Id est, non turpis lucri gratia prædicantes. Adulterantes. Hoc est falsa permiscentes. Sed in manifestatione veritatis. Ut ita manifestum sit apud homines verum esse quod dicimus, ut etiam eorum conscientia testimonium nobis perhibeat. In quibus Deus hujus sæculi excæcavit mentes infidelium. Ordo est: In quibus Deus excæcavit sensus infidelium hujus sæculi. Quid est imago Dei. Hoc est, imago substantiæ Dei expressa, sicut scriptum est ad Hebræos. Sed hæc imago æqualis est ipsi Patri. Non enim nosmetipsos prædicamus. Id est, laudamus. Qui enim propria commoda quærit, non Christum, sed se prædicat. Propter Jesum. Hoc est, propter amorem Christi populum ejus conquirentes. Qui dixit de tenebris lucem splendescere. Ut : Fiat lux, et facta est lux (Gen. 1). Ad illuminationem scientiæ claritatis Dei. Id est, ut sciatis claritatem ejus. In facie Jesu. Hoc est vice Jesu: ut pro quo legatione fungimur. Habemus autem thesaurum in vasis fictilibus. Thesau- D rum gratiæ spiritualis in fragili corpore bajulamus, in quo etiam cum alios sanemus, ipsi aliquoties infirmamur; ut quod facimus non nostræ virtutis, sed Dei esse noscatur. In vasts fictilibus. Hoc est, in corporibus fragilibus. Hinc Isaias dicit: Absconde hunc librum in vase fictili, id est, Evangelium. Sed non coangustamur. Propter spem coelestium præmiorum. Aporia vulnus, angor, tristitia. Non destituimur. Id est, Dei auxilio non deserimur. Humiliamur. Coram regibus et judicibus. Sed non confundimur. Quia ipse loquitur per nos, ut : Nolite putare quomodo, aut quid loquamini (Matth. x). Manifestetur. In resurrectione. Mortificationem Jesu Christi in corpore nostro circumferentes. Quia parati sumus semper

gloriamur. Videmus nunc, dixit, per speculum in A mori pro illo, sicut ille pro nobis mortuus est. Ut et vita Jesu Christi manifestetur in corporibus nostris. Si enim commorimur ei, vita ei in corpore nostro manifestabitur in gloria resurrectionis.

> Vita autem in vobis. Ideo morimur, hoc est, parati sumus ad mortem, dum evangelizamus ut vos vitam possideatis æternam, et bene sit vobis. Habentes eumdem spiritum. Fidem incarnationis Christi, sicut patriarchæ et prophetæ priores, de quibus dicitur: Sic enim persecuti sunt prophetas. Credidi (Psal. CXV). Ut: Corde creditur ad justitiam (Rom. x). Scientes quoniam qui suscitavit Jesum. Firmiter tenentes hanc fidem, a qua nec morte divellimur.

Omnia enim patimur propter vos. Omnia enim ideo patimur, quia sideliter vestram salutem quærimus in formam lucidam, quia et ipsa imago Dei. De glo-B et optamus. Ut gratia abundans. Est sensus : Ut permultitudinem credentium propter abundantem gratiam, gratiarum actio abundet in gloria. Propter quod. Id est, propter vos, et propter gloriam Dei. Exterior homo. Id est, vivum corpus. Interior homo. Id est mens, ubi imago Dei reformatur. Supra modum. Tribulationis : nulla enim comparatio æternis ad temporalia potest esse. Æternum pondus. Quia illud leve dixerat, ideo hic pondus posuit, servans metaphoram stateræ. Quæ enim videntur, temporalia sunt. Sive bona, sive mala sint, sive prospera, sive adversa. Quæ autem non videntur. Præmia et pænæ.

#### CAPUT V.

Scimus enim, quoniam si terrestris domus nostra C hujus habitationis dissolvatur. Domus nostra, inquit, terrenum corpus, in quo in hoc sæculo adhuc corruptibiliter habitamus. Si ante adventum Domini vel passionibus, vel conditione naturæ fuerit dissolutum, cœlestem incorruptionem ex Deo, corpore reviviscente, sumemus. Etenim in hoc. Id est in corpore. Ingemiscimus. Id est, desiderio slemus. Habitationem nostram. Spirituale corpus. Quæ de cœlo est. Id est, quam in cœlo habebimus. Si tamen vestiti'. non nudi, inveniemur. Nam etsi volumus æterna vita et immortalitate vestiri, tamen timemus hac vita nudari. Non enim volumus cum dolore, et morte istam amittere, etsi nos ab ipsa gravati ingemiscimus, sed ut absorbeatur quod mortale est a vita æterna sine mortis labore.

Eo quod nolumus exspoliari. Id est, corpore nostro. Sed supervestiri. Id est, in immortalitate superveniente, absque separatione sarcinæ tunicæque corporis nostri. Ut absorbeatur mortalitas. Hoc est, sicut a vitæ sanitate infirmitas, ita immortalitate mortalitas absorbeatur. Qui autem persecit nos. Ideo Deum dicit hoc facere, ne cui impossibile videretur. Qui dedit nobis pignus spiritus. Id est, ut credamus absorbendam esse mortalitatem. Vel ut sciamus, quia templum sui spiritus perire non patitur. Peregrinamur a Domino. Quia non sumus adhuc in hæreditate paterna. Audemus ergo. Id est, prorsus hoc audenter eligimus. Sicut alibi ait: Cnvio dissolvi et esse cum Christo (Philip. 1). Peregrinari de corpere. Bene ait peregrinari, quia ad id A stum. Quia eis pecudoapostoli exempla veterum prosumus iterum in resurrectione reversuri.

Ideo contendimus. Jam modo tales esse actu conamur, quales futuri sumus in regno, natura incorporales sine dubio et persecti. Absentes. Id est, in præsenti vita. Sive præsentes. In futura beatitudine, ut : Placebo Domino in regione vivorum (Rom. XIV). Ante tribunal Christi. Pro magnitudine potentiæ sedentis magnitudo tribunalis et terror judicii æstimanda sunt. Scientes ergo. Scientes quantus metus sit divini judicii, hominibus suademus ut caveant. Deo autem manisesti sumus. Si non et nos formidamus, vel qua causa suademus. Manisestatos esse. Id est, probatos. Gloriandi pro nobis. Contra pseudoapostolos, qui eis primo per detractionem odium apostolorum volebant inserere. Ut habeatis vos. Ut sciatis B nova in Christo secundum corpus et animam, et quid respondere debeatis contra pseudoapostolos. Qui in saciem. Qui in superficie tantum et in hypocrisi, non in pura conscientia, nec in virtute Dei sese jactant. Sive ergo mente excedimus Deo. Evangelium dicit : Videbitis cœlum apertum, et angelos ascendentes et descendentes super Filium hominis. Audi in uno loco ipsum apostolum ascendentem et descendentem in una sententia. Sive enim, inquit, mente excedimus Deo, sive temperantes sumus vobis. Quid est, mente excedimus, ut illa videamus quæ non licet et homini loqui? Quid est, quod temperantes sumus vobis? Nunquid judicavi scire me aliquid inter vos, nisi Christum Jesum, et hunc crucifixum? Si ipse enim Dominus ascendit et descendit, manifestum est quod et prædicatores ipsius ascendunt in illumi- C natione, descendent in prædicatione. Verbum ecstasis Græce, Latine quantum datur intelligi, verbo uno exponi potest, si dicatur excessus. In excessu vero mentis duo intelliguntur, aut pavor, aut intentio ad superna, ita ut quodammodo de memoria labantur inferna. In hac ecstasi fuerunt omnes sancti, quibus arcana Domini mundum istum excellentia revelata sunt. Hoc ergo ait, sive mente excedimus Dee, id est, ad meditationem Dei. Ille enim videt quod videmus in mentis excessu; ille solus revelat secreta sua, quippe hoc ille loquitur, qui se dicit abreptum esse, et ablatum usque ad tertium cœlum, et audisse ineffabilia verba, quæ non licet hominibus loqui. Tantus autem fuit ille mentis excessus, sive Charitas enim Christi urget nos. Ascendere mente ad cœlum, et descendere ad terram ad proximos. Ut et qui vivant. Ei debemus vitam nostram, qui illam in omnibus sua morte servavit. Si quis ergo potius suam quam Dei voluntatem facit, sibi vivit, et non illi.

Qui mortuus est, et resurresit. Propter calumniam semper morti resurrectionem adjungit. Itaque nos ex hoc neminem novimus secundum carnem. Id est, dum Christus pro nobis mortuus est secundum carnem, id est, carnaliter viventem, vel secundum observationes veteris legis in sabbatis et neomeniis, et reliquis. Et sic cognovimus secundum carnem Chriponebant, ait Christum carnaliter cum Judæis circumcisum omnia celebrasse, sed nunc jam istam non novimus, quia post resurrectionem Christi Novum est Testamentum. Aliter : Etsi ante resurrectionem secondom carnalem fragilitatem et indigentiam Christus vixerat, tamen post gloriam illius resurrectionis, nihil imbecillitatis in eo est. Nova creatura. Id est, Ecclesia per sanguinem Christi renovata. Aut si quis credit in Christo, nova est creatura, per sacramentum baptismatis renovata. Ac sicut novitate vitæ intelligens vetera suo tempore defuncta suisse, ita modo novo more vivendum, vitam transire, peccatum videlicet Adm et vetus lex.

Omnia nova. Id est, evangelia, mandata et vita spiritum, et mentem. Gratias autem Deo, cum non a nobis sit hoc tam magnum beneficium. Ministerium reconciliationis. Id est opus, vel officium evangelizandi. Quoniam Deus erat in Christo. Tribus modis Deus erat in Christo. Primo, secundum infinitatem omnis creaturæ, quod ubique est, ut : Nonne ego impleo cœlum et terram? Eo autem modo est Deus etiam in peccatoribus. Secundo, juxta sanctificationem et peculiarem inhabitationem qua in sancus est, ut est illud: Inhabitabo in eis, et inter eos ambulabo. Tertio, secundum plenitudinem divinitatis, quod Christo sigifiatim convenit, juxta illud quod in ipso habitat omnis plenitudo divinitatis corporaliter. Tanquam Deo exhortante. Id est, non ex nobis loquimur, sed ex Deo. Cum qui non noverat peccatum. Hoc est, Pater pro nobis Christum, qui peccatum nesciebat, Peccatum fecit. Quia sicut hostia pro peccato oblata peccatum vocabatur in lege, sicut in Levitico scriptum est: Et imponet manum super caput peccati sui, ita et Christus pro peccatis nostris oblatus, peccati nomen accepit. Ut nos essemus justitia Dei. Non nostra, non in nobis. sed in ipso, id est, in Christo, quasi membra in capite.

CAPUT VI.

Adjuvantes. Id est, exemplo. Et obsecramus. Id est, verbo doctrinæ. Gratiam Dei. Indulgentiam peccatorum in baptismo. Tempore enim, inquit. Sicut Deus Pater per Isaiam (Is. xLix, 8). Acceptabili tempore. Id est, Novi Testamenti. Exaudivi te. Ad Christum ejusque in corpore, sive extra corpus, nescio, Deus scit. D Ecclesiam hoc dicitur. Ecce nunc dies salutis. Nunc autem dicit : Nemo enimin inferno confitebitur tibi.

> Nemini dantes ullam offensionem. Id est, neminem malo exemplo lædentes. Sic enim non vituperabitur ministerium prædicationis nostræ. Sicut Dei ministri. Dei ministri debent prout possibile est, Deum imitari. In necessitatibus. Per aliquam vim illatis. In angustiis. Angustia est omnis egentia. In laceratione. Id est, membroram. In laboribus. Seu manuum, sive huc et illuc discursuum. In castitate. Corporis ac mentis. In scientia. Scripturarum. In longanimitate. In sustinentia longa. In Spiritu sancto. Dum dignos nos ejus habitaculo præparamus. In charitate non ficta. Verbo non tantum diligentes,

sed opere et veritate. In virtute Dei. Non nostra fa- A mine prophine, ste. (Gul. v). Bilatundut. M est, tato cultate, sed auxilio Dei. Per erme justitie. Que ad Ephesios describit, quæ sunt, lorica justitiæ, fidei scutum, zona continenția, calceati pedes in praparatione evangelii pacis, galea salutis, gladium verbi Dei. A dextris et a sinistris. Hoc est, ne prosperis elevemur, ne frangamur adversis. Per gloriam. Virtutum a Deo. Et ignobilitatem. Id est, carcerum. Per infamiam. Cum blasphemamur ab inimicis. Et bonam famam. Cum laudamur ab amicis et fidelibus.

Ut seductores et veraces. Hou est, ab allie ut veraces laudamur, ut seductures ab áliis infantamur : que omnia sequaliter ferimus, nec extofitht nos laudantes nec dejiciant detrahentes, quia solet utraque pars aliquando mentiri. Unde ad conscientiam redeuntes, non debemus adem allis magis accommodare quam nobis. Sient igneti. Id est, perfidit et : ingratis. Cogniti. Fidelibus et Justis. Quast mortentes. Hoc est, usque ad mortem pervenimus, et ecce vivimus; sicut quando lapidatus est, et mortuus æstimatus, surgens docebat in Lystris. Sicut épeni. Rebus corporalibus. Multos autem locupletantes. Eleemosynis, divitiis coelestibus. Et omnis postidentes. Nam excepto quod omnia Dei nostra 1987it, nemo plus habet quam qui nullius eget : ille enim nullius eget, qui præter nocessaria nihil requirit. Per prospera et adversa in alie leco idem Apostelus se transisse describit, cum dicit: Per arma justifiæ, quæ a destris sunt, et a sinistris, id est, per givriam et ignobilitatem, per infathiam et bonam famam, ut è seductores et veruces, etc. Omnia ergo qua prospera reputantur, dextree dicuntur partis, que sanctus Apostolus gloriæ et bonæ famæ vecabulo designavit; illa etiam quæ existimantur adversa, quæ per ignobilitatem et infamiam évidenter expressit, quaque a sinistris esse describit, efficiuntur vero perfecto arma justitize, si allata sibi magaanimiter sustentiverit, quod videlicet per hæc dimicans, et istis ipsis quibus impugnari putatur adversis tanquam armis utendo, eisque velut areu, vel gladio, scutoque validissimo contra illos qui hac ingerunt communitus, profectum suz paticatiza ac virtutis acquirat, gloriosissimum constantize triumphum ex ipsis que lethaliter inferuntur capiens hostium telis. Nec proitinere plano, ac via regia semper incedens, ab ille tranquillitatis statu, nequaquam ketitia superveniente quasi in dexteram motus, nec ingruentibus adversis, tristitiaque dominante velut ad hevam rursus impulsus.

Os nostrum patet ad vos. Ita sumus vestro profectu ad uberem prædicationem provocati, ut tacere penitus non possimus : profectus enim discipuli provocat os magistri, et cor diletat atque amplificat, id est, facit sensibus abundare. Non angustiamini in nobis. Ac si dicat, non nos angusti in doctrina, sed vestra viscera non recipiunt. Eamdem autem habet mercedem. Quia similis retributio doctoris, et obedientis discipuli, ut : Qui recipit prophetam in no-

corde ac mente spiritushem scelpite distrinum. Cum autem dilatantur, imperat quid ficient. Et nolite jugum ducere cum infinctions. Quia fugum simul non trahunt, aisi ejusdem generis pares. Non ergo arandum, jugato bove simul et asiho. Aut bute socielas luci? ld est, panotis, ut i Vos estis lux mundi (Matth. v). Gum iensbrib. Id est, peccatoribus, ut: Fuistis aliquando tenebræ. Quæ autem conventio Christi ad Belial? Belial diebelum significat, interpretaturque absque jugo. Vos enim estis templum Dei vivi. Cum ubique Dous est, tamen in iffis proprie habitare se dicit, qui ejus gratia perfrudntor. Habitabo in illis. Hoe ex fasis sumptum est : Et ero illorum Deus. Deus natura omnfam est, voluntate vero paucorum. Exite de medie corum. Non tantum loco, quantum simili conversatione ac familiaritate. Et imbuundum. Id est perentum. Et ero vobis in patrem. Bi vos parentes infideles abdicatemit, me patrent habebitis sempitermin, ut : Pater meus, et . mater men derettipuerunt me, Dominus auteus assumpsit me (Psul. Exvi). Dielt Dominus. Ne cui impossibile videratur, addict umniputens. Huc ergo promisea kabet. Id est, Et ero illorum Deus.

CAPUT VII.

Mundemur wes. Talein hospiteth, id est, Deum recepturi. Ab omni inquinamento. Inquinamentom carnis est percatura quod per carnem admittitur; spiritus vero, quod sola confitatione peccatur. In timore Dei. Non propter laudem homhum, vel timorem. Accipite nos. Hoe est, tapite quod ficimus, sive quod vivimus, ut exemplum nostrum teneatis.

Newinem circumsensuus. Malo setticet exemplo, us per avaritium aliquid ejus tolleremus. Neminem corrupimus. Id det, mala decilità. Non all condemnationem dico. Hoe est, won the excusando vos cales expeno; non unim possum de vobis hoc sentire quos diligo, ut superius memoravi, sive, dilectio tantum facit habere fiduciam. Prædizi enim, quod in cordibus nostris delis all commortendum. Id est, epistola nvetra voe estie, ecripta in cortlibus hostris. Multa miki libertus. Id est, multam miki fiduciam dedistis loquendi, quia in omnibus obedistis, sive, quod multum me a vobis diligi non ignoro. Multa gloriatio speris duntaxat elatus, nec dejectus adversis, sed pro vobis. Id est, ad alias ecclesias. Repleius sum comolatione. Id est, audiens profectum vestrum et emendationem, post multum tristitiam consolatione repictus gum.

> Superubundo gundis. In tantum gaudeo, ut omnium pressurarum obliviscar. Nam et tum venissem in Macedoniam. Vult illis östendere, huantam pressuram magnitudo gaudii superaverit. Foris pugna. Id est, coutre infideles. Inche timotes. Id est, propter falsos fratros. Non softim tatem in adventu ejus. Hoc est, non solum qui desideratus advenit, sed etiam qui vestrum profectum munthavit, propter quod ejus maxime exspeciabamus adventum. Vestrum deciderfum. Iti est, ad bona perpetranda, vel propter adventum meum. Vestrum mærorem, Pro

pier pocenta, vel absemiam meam. Vestran amus & tum quadences nos repererunt, ut gratanter qued oflationem pre me. Id est, qui vice men semulati estis Del semulatione peccantes. Sane triplex est semulatio, aut imitationis, aut invidiæ, aut zeli. Et contristavi vos. Et si me pænituisset, ee qued durius vos corripuerim, tamen vester facit profectus ut non me pæniteat. Quasi medicus dient: Licet deleam tam ardenti me usum esse cauterio, sed nunc gaudeo, non quis doluistis, sed quia delor file profuit ad salutent.

Pantantian is salatan. La est enim pæniteiltia diabolica adversa saluti, si quis de bono opere pœnitent. Saculi autem tristitia: Beculi tristitia est, aut de amissis tebus propriis, aut de alienis invasis dolere, vel de alterius felicitate torqueri. Mortem operatur. Id est, desperatione torqueri, vel mortem I anima i secundum Deum autem tristitia est, sive sua, sive aliena lugere commissa. Quantam efficit in pobis solficitudinem. Id tel, ut caveatis, ne de (cætero peccesis. Sed escuentionem. Id est, non superbiàm, aut contemptum, sed satisfactionem. Sed indignationem. Id est, adversum peccantes, non negligentiam. Sed timerem. 1d est, timerem Dei, non securitatem, Sed desideria. Scilicet bonorum operum, non fastidium. Sed æmulationem. Id est, contra peccantee, ne ultra peccent, non remissionem. Sed vindictam. Id est, non veniam noxe, sed vindictam salucarem in cum qui inter vos peccatum commisit.

Eshibuistis vos incontaminatos esse negotio. Id est, peccato illius, qui uxorem patris stupravit. Ideo incontaminati estis, quia eum corripuistis. Ideo consolati sumus, dum vos castos probatis esse negotio. Magis gavisi sumus super gaudium Titi. In hoc amplius gratulati sumus, quia ita a vobis Titi spiritus est refectas, ul nunquam de ejus mente possitis recodere: profectus quippe discipulorum spiritualla gaudia sunt magistrorum. Et si quid apud illum. Quasi peritus medicus aft; qui vulnus fam prope sanatum blandis unctionibus fovet, ut facilius cauterii ustura sanetar. Quoniam cum timore. Timebant coim contristare quem dilexerant. Gaudeo quod in omnibus confido in vobis. Ideo gaudeo, quia omnia qua de vobis audio, credo et confido vera esse.

## CAPUT VIII.

Notam autem facio vobis. Nunc incipit de eleemosynis, et ad emulationem Macedonum provocat eos. Gratium Domini. Id est, elecmosynam. Inmultis probotts. la fame, que facta est sub Claudio Cæsare. Profunda paupertas: Id est, nimia. In divitis simplicientis. Multum quidem pauperes sunt in terrena facultate, sed in magna simplicitate sunt divites, cupientes plus dare quam quod habeant, ac propteréa Deus magis animum probat, quam quod porrigitur dextera. Qui enim quantum potest facit, totum facit. Quia sesundum virtutem testimonium illis reddo, et supra virtutem voluntarsi sucrunt. Verbis præposteris hoc dicit, testimonium ilfis reddo, quoniam secundum virtutem facientes, supra virtutem voiantarii fuotunt. Cum multis precibus oruntes. Mul-

ferebant susciperemus in ministerium sanctorum. Et non sicut speravimus. Amplius enim quam speravi mus feverant. Ita. Id est, in tantum samulati sunt, at requiremus Titum. Et scientia. Scientià est Doum nosse, virtus vero colore. Sieut ergo in ithrere celebrando nihii prodest viam nosse, nisi conatus ac vires suppetant ambulandi, ita vere scientia nihil prodest, si virtus propria deliciat.

Ut ex hac gratia. Id est, faciendæ eleemosynæ. Abundetis. Id est, ne cum in aliis vincatis, in hoc ab aliis superemini. Non quasi imperans dico. Hoc est, non impero, nec exigo, sed consilium do, ut sicut in multis formam aliis præbuistis, ita et in isto opere præbeatis. Est enim ingenita pietas in vobis, ut ab aliis eam discere non indigeatis. Qui propter sos pauper factus est. Ergo si ipse Dominus vos divites bonis cœlestibus fecit, sic et ipsum vos ditate; ipsi enim datur quidquid ejus pauperibus porrigitur (Matth. xxv). Et consilium. Id est, imperium. Sicut et velle capistis. Ostendit quosdam poese facere non volentes, cum aut importunitas petentis, aut auctoritas præcipientis exegerit. Non enim ut aliie eit remissio. Non dico, ut vobis nihil servetis, sed qued utrisque sufficiat. Sed ex æqualitate. Omnes enim æqualiter dabunt, si unusquisque tantum dederit quantum potest. Aliter: En consistate, hec est, quo modo vos illorum vivitis spiritualibus, ita et illi vestris carnalibus fruentur. Aliter : Es æqualitate, id est, ut vobis et illis sufficiat, ita distribuite. Illorum abundantia. Id est, doctrina et eratione.

Ut flat equalitar. Id est, sufficientia utrisque in spiritualibus et carnalibus bonis. Sicut scriptum est. Hoc de manna Dei dicitur, quod populus accepit in deserto: cujus exemplo docemur, quod omnis superabundantia generet vermes : simul et ostenditur Tuæ Deus dat omnibus æqualia esse debere, et prepter hujus testimonii auctoritatem vult nobis Apostolus præsentia omnia esse communia, ut perfecti doctrinam non abscondant, et habentes substantiam mundi non denegent eis victum. Eamdem sollicitudinem. Id est, quam habeo. Consolationem. Id est, exhortationem ad docendum vos. Accepit. Id est, a Deo, vel a nobis. Sed cum sollicitior esset. Id est, qui aliorum eleemosynas æmulatus est. Destinatam. Id est, propositam, seu aptatam. Devitantes hoc. No quis dicat: Quomodo Christus legem implevit, cum non videamus Christianos tantum eleemosynam facere, quanta fieri in lege præcepta est? Misimus outem cum illis. Id est, Tito et Luca. Et fratrem nostrum. Quidam hoc de Apollo asserunt dictum. Nunc vero multo sollicitiorem. Eum probamus, confidentes quia vestra obedientia provocetur, sive quam audivit a Tito, sive qua per se ipse est probatus. Sive pro Tito. Quod dicit hoc est, ut tam Titi causa qui corum obedientiam collaudaverat, quam corum qui ad ipsos fuerant pariter destinati, ita se exhibeant, ut et charitatis sinceritatem, et apostolicæ pro ipsis glorize veritatem in conspectu omnium comproba- A

## CAPUT IX.

Bu abundantia est mihi scribere. Id est, plus quam scripsi. Parata est. Id est, ad dandam eleemosynam. Et vestra æmulatio. Id est, imitatio. Nam Achaia. Tota provincia, cujus caput estis, per vos ad hoc ministerium provocata est. In hac parte. Id est, præparandæ eleemosynæ. Erubescamus nos. Id est, ego et Titus. Hanc benedictionem. Ideo benedictionem eleemosynam vocat, ne parva fiat; quod enim benedicitur, ad abundantiam benedicitur. Ideo benedictio abundans eleemosyna vocatur.

Sive hanc benedictionem. Id est, benedictam Deo consecratamque eleemosynam. Sic quasi benedictionem. Ita enim benedictio erit, si grato animo tri- B buatur. Hilarem enim datorem diligit Deus (Eccli. xxxv). Avarus autem hilariter dare non novit. Nunc circumventionem. Id est, fraudationem. Qui parce seminat. Hoc est, qui parce et avare tribuit eleemosynam. Parce et metet. Id est, præmia in futuro. Et qui seminat in benedictione. Hic apparet, quod in hoc loco benedictio abundantiam significat. Secundum propositum cordis. Id est, voluntarius, non coaclus. Hilarem enim datorem. Secundum sententiam Salomonis: In omni dato hilarem facito vultum tuum. Potens est Deus. Hoc dicit, ne inopiam formidarent. Dispersit. Id est, divisit, ut multis proficiat. Justitia ejus manet. Quare justitiam, et non misericordiam dicit? Quia pauperibus dare justum est. Nam te oportet, ut quod Deus tibi gratis dedit, pau- C peribus tu gratis des. Jus enim est, ut des egeno, qui partem illius tecum habes. Manet. In æterna retributione.

Qui autem administrat semen seminanti. Hoc est. Deus qui dedit tibi unde dispenses, esurire te minime permittet. Incrementa frugum justitiæ. Fruges justitiæ sunt facultates, cum juste dispensantur. Cum vero aut inique corraduntur, aut ad avaritiam vel superbiam possidentur, fruges iniquitatis flunt. In omnem simplicitatem. Ut simplici oculo bonæ intentionis erogetis, cum multiplici ea fenore recepturos. Non solum supplet. Duplicem potestis habere mercedem, et resectionem sanctorum, et gratiarum in Domino actionem, et in ipsorum oratione hæc omnia operatur. Ministratio hujus officii. Quæ etiam abundat ipsorum pauperum oratione pro vobis. Desiderantium vos. Id est, amantium. Quis enim non desideret talem propter gratiam et misericordiam eminentem? Gratias autem Deo. Qui tantam nobis gratiam pietate sua ferre dignatus est.

## CAPUT X.

Ipse autem ego Paulus. Qui prius rogavi fratres, ut irent et obsecrarent vos, hoc autem per meipsum, non per fratres. Obsecro vos per mansuetudinem. Ea vos mansuetudine rogo, qua Christus cum se posset de injuriosis ulcisci, noluit, ut vel sero corrigerentur. Mausuetudo autem in corde, modestia in verbis est.

Qui in sacie quidem humilis sum. Semper sancterum præsentia propter nimiam humilitatem minus intelligentibus potest esse contemptui. Absentes vero, si necesse suerit, considenter suam indicant potestatem, qui præsentes sic sunt quasi nihil possint habere virtutum, si tamen nihil vindicandum reperiant in subjectis. Audere in aliquos. Vindicare in peccantes.

Qui arbitrantur nos tanquam secundum carnem ambulemus. Qui putant eos cæteris hominibus nihil amplius habere virtutis. In carne enim ambulantes. In corpore videmur incedere, sed ut Dei ministri spiritualiter militamus. Arma quippe militiæ nostræ non sunt facta de ferro, nec manu hominis fabricata sunt, sed potentia Dei, qui plus verbo valemus, quam alii homines armis corporeis possunt. Ad destructionem munitionum. Muniunt enim et circumdant doctrinam suam falsi doctores astutia argumentisque, quæ aries apostolicus destruit virtute gratiæ spiritualis, sicut et illum Magum vias Domini subvertentem perversis disputationibus verbo delevit.

Et omnem altitudinem. Id est, superbiam. Quid enim tam superbum, quam divinis contradicere præceptis? Quæ sunt secundum faciem videte. Manisesta est rei probatio, et facillima intellectu. Sive ab hypocritis vos cavete, qui in præsenti gloriantur. Si quis confidit se Christi esse. Nemo tam stultus quam qui se solum servum Christi esse gloriatur. Si enim abundantius gloriatus suero. Hoc est, et si me magis potestatem a Christo accepisse dixero quam cæteros apostolos. Non erubescam. Qui et verum dicam, et non meæ gloriæ, sed vestræ ædificationis causa compulsus hæc facio. Graves. Longitudine. Fortes. Dura increpatione. Non enim audemus. Scilicet ita Deum contemnere, ut coæquemur aliquibus, qui suis malunt laudibus quam Dei gratia commendari. Nec de nobis possumus majora jactare quam sumus.

Et comparantes nosmetipsos nobis. Id est, non majoribus, sicut illi pseudoapostoli, cum nihil sint, apostolis se non modo æquant, sed etiam anteponunt. Non in immensum gloriabimur. Id est, super id quod possumus, nihil supra humanam mensuram facimus, sed in apostolatus gratiam, quantum nobis Dominus donare dignatus est, per quam etiam vobis Corinthiis prædicavimus. Nec enim hoc ipsum usurpatione fecimus, sed præcepto Dei. Non enim quasi non pertingentes usque ad vos. Id est, per Dei consilium ac præceptum superextendimus nos, hoc est, ut sine præcepto Dei quadam usurpatione nosipsos vestros doctores, superiores, ac sublimiores quam vos constitueremus. Nam se Apostolus superextenderet, si non Dei præcepto seipsum eorum magistrum constitueret. Usque ad vos enim pervenimus. Dei scilicet præcepto. Aliter. Non enim superextendimus. Id est, non ad alios transivimus. Quasi non pertingentes usque ad vos. Id est, ut vobis dimissis atque imperfectis, quasi non per divinum præceptum ad vos non perveniremus, ad alios trans- A quare non acceperit, ut adversarii, qui docerent guiremus.

Non immensum gloriantes. Immensum est in alienis laboribus gloriari aliorum doctorum. Spem autem habentes crescentis fidei. Id est, non munera a vobis, sed mercedem a Deo vestræ fidei exspectamus. Secundum regulam nostram. Hoc est regula nostra, post aliorum salutem ad alios transire. Aut secundum regulam nostram, id est, non secundum alienam.

In abundantia etiam. Non enim usque ad vos sufficit pervenisse, sed cum vestra fides creverit, ad alios transibimus. Non in aliena regula. Sicut pseudoapostoli in præparatis jam ab aliis gloriantur impudenter. Qui autem gloriatur. Etiam qui debet gloriari, in Domino cujus in eo virtutes operatæ sunt, B glorietur. Quem Dominus commendat. Id est, virtutibus signorum et doctrinæ.

#### CAPUT XI.

Utinam sustineretis. Id est, sustinete me vel modicum, qui alios multum sustinere consuevistis. Insipientiæ meæ. Id est, gloriationis, quæ quasi quædam insipientia videtur esse. Insipientem se dicit, quia illi necesse erat aliqua de se dicere, licet vera, ut ostendat quam vere insipientes sint, qui falso se landant.

Sed et supportate me. Stultitiam meam sustinete, dum pro amore vestro hoc dico. Æmulor enim vos. Non stimulo livoris inflammor, sed vos tanquam pater divina æmulatione custodio, ut possim vos immaculatos Christo conjungere, tanto majore studio conservatos, quanto meliori estis sponso jungendi.

Timeo ne sicut serpens seduxit Evam. Sicut enim serpens majora promisit, ut propria subtraheret. sic majora hæretici quam quæ doctrina Christi habet promittunt, ut sanam doctrinam corrumpant. Simplex autem sensus est verus sensus, nulla falsitate intermixta compositus atque corruptus. Alium Christum. Meliorem nostro Salvatore. Aut alium spiritum. Hoc est, si vobis aliquid amplius gratiæ præstiterint quam per nos accepistis, recte eos nobis praeponi forsitan pateremini. Existimo enim me in nullo inferiorem a magnis apostolis. Quanto magis ab his qui nihil sunt. Sive ne putetis vos quam illos quibus Petrus et cæteri apostoli prædicaverunt minus aliquid accepisse. Sed non scientia. Ut pseudoapostoli, qui cum sint scientia imperiti, in sermone tumido gloriantur.

In omnibus autem manifesti sumus. Ostendit integritatem suam, qua secundum Deum omnia fecerit, cum nec avaritiam nec gulam, nec gloriam ab eis aliquando quæsierit. At nunquid peccatum feci? Si forte hoc solum peccavi, qui propter vos et illicita et concessa contempsi. Est veritas Christi in me. Sicut Christus quod semel statuit non mutavit, nec est aliquando mentitus, sic faciam. Hæc gloriatio. Id est, nihil a vobis recipiendi. Deus scit. Quod vos diligo. Ut amputem occasionem. Reddit hic causam

quare non acceperit, ut adversarii, qui docerent gulam, avaritiamque sectarentur, quærentes per Paulum aditum invenire lucrandi, non haberent; ut hic si vel panem acciperet, illi aurum licentius exigerent. Ideo tollit occasionem Apostolus, ut in hoc appareat, quod propter Dominum docent, si a discipulis nihil expetunt.

Operarii subdoli. Subdolus est, qui aliud fingit dum aliud agit. Quorum finis secundum opera ipsorum. Mala opera malus finis exspectat. Iterum dico vobis. Jam superius dixerat: Sustinste me modicum, et non reddiderat rationem, quod zelo Dei cos zelaret, et non gloriæ desiderio esset de se aliquid narraturus, ne in ejus odium versi, falsos apostolos sequerentur.

Ne quis existimet insipientem. Ne me aliquis ex vobis putet quod jactantiæ causa, et non alicujus profectus meipsum glorior. Velut insipientem accipits. Hoc est, audite me quasi insipientem, non revera insipientem, sed quasi insipientem.

Quod loquor. Id est, laudem meam. Non loquor secundum Deum. Videtur [Deest insipiens, vel quid simile] esse, ut homo seipsum laudet, licet verum dicat, nisi propter aliorum utilitatem, Deique gloriam hoc faciat. Secundum carnem. Id est, secundum nobilitatem carnalem. Libenter enim suffertis insipientes. Ideo dixi: Accipite quasi insipientem, si vos suffertis insipientes, id est, pseudoapostolos. Si quis vos in servitutem redigit. Id est, veteris legis et Judaismi. Si quis devorat. Id est, muneribus. Si quis accipit. Pecuniam vestram. Si quis extollitur. Id est, Judaica superbia vel scientia, vel de generis nobilitate. Si quis in faciem vos cædit. Hoc est, si quis etiam præsentes vos objurgat.

Secundum ignobilitatem dico. Ignobilitas quippe maxima est, si filii Dei de terrena nobilitate se jactant. Quasi nos infirmi fuerimus in hac parte. Id est, quasi nos in ista parte ab illis minus aliquid habeamus. Audeo et ego. Id est, possum audere gloriari, si volo. Hebræi sunt. Id est, linguam Hebræam habent. Israelitæ sunt. Ideo addit, quia multum gloriabantur in hoc nomine, cujus interpretatio est, vir videns Deum.

Ut minus sapiens. Notandum si quis de Christi saltem ministerio glorietur, non sapienter hoc faciet. In laboribus plurimis. Quorum species enumerat. In plagis. Sicut cæsus est in Creta. Supra modum. Fortitudinis meæ. In mortibus. Id est, exspectatione mortis.

Quinquies quadragenas. Quinquies flagellatus sum quadraginta percussionibus juxta legem, non enim plagæ secundum legem quadragesimum numerum excedunt. Una minus. Id est, causa nobilitatis meæ, quia mos erat apud Judæos, ut servi quadraginta percussionibus, liberi vero triginta et novem flagellarentur plagis; quinque vicibus trigenas et novenas, quasi transgressor legis accepi, quia lex quadraginta diebus in monte Sina data est.

Ter virgis cæsus sum. Id est, a gentibus. Semel la-

sicut in Actibus apostolorum legitur. Periculis in civitate. Id est, Hierusalem a contribulibus illatis. Periculis in mari. Id est, in mineribus tempestatibus, quasque supra dixi. In falsis fratribus. Qui nostram explorare subintrolerunt libertatem. In laboribus, Id est, manuum. In miseriis. Id est, înopla cibi et vestimenti. In fame et siti. Ex necessitate. In jejunio. Ex voluntate. Præter illa quæ extrinsecus sunt. Id est, quæ per consuetudinem leviora esse videntur: in proprio enim corpore sustinuit prædicta, non sic supposita. Instantia mea. Id est, qua insto semper, ut omnes audiant evangelium et credant.

Quis infirmatur, Cum infirmantibus infirmor, cum pereuntibus perire me compatior; sic uror tristitia. B et sitis. ut animo ardere me sentiam.

Quis scandalizatur. Id est, animo, fide, opere. Si gloriari oportet. Jam si gloriari necesse est, in his quæ non ad fætitiam, sed ad meliorationem pertinent gloriabor. Infirmitatis meæ. Omnes superiores necessitates uno infirmitatis nomine definiuntur, eo quod humanæ imbecillitati ista prævaleant.

Scit quod non mentior. Rem quasi difficilem dicturus, quod Judæi contra eum etiam principes Gentium concitassent, ante implorat testimonium Dei, ne jactantiæ putaretur, quod adversus eum etiam regna surrexerint, et nihil potuerint prævalere. Hæc autem omnia ideo dinumerat, ut ostendat quid inter veros falsosque apostolos intersit. Aut ideireo Deum credantur.

Præpositus gentis. Id est, præpositus gentis illius, ubi regnaret Aretha. Et per fenestram. Id est, domus adhærentis muro.

### CAPUT XII.

Non expedit mihi. Id est, non mihi expedit, quia cui necessitate compellor, sed vobis in me gloriantibus contra hæreticos.

Veniam autem ad visiones. Ideo hoc dicit, ne quis ei objiceret : Quid in his gloriaris, cum multa sint flagella peccatoris? Ad visiones. Quæ in somnis vidi. Et revelationes. Absque somno. Domini. Sibi infirmitates reputat, Domino visiones ascribit.

Scio hominem. Hoc de se humilitatis causa, quasi in alterius persona loquitur. Sive in corpore, etc. Putabat quod in corpore erat quia non sensit mortem: putabat se extra corpus fuisse, pro excelsitate, atque evidentia visionis. Tertium cœlum. Ubi angelicæ virtutes continentur, intelligitur.

Et scio hominem hujusmodi. Quod iterum repetit, ostendit aliam visionem fuisse. In paradisum. Id est, Adæ, vel cœlestem.

Verba inaudita. Id est, sive quæ nulli fas est dici, sive quæ impossibile est humanam naturam capere. Parco autem. Quia sufficiunt manifesta, etiam si celentur occulta, ne quis existimet me angelum, vel Deum esse, non hominem. Et ne magnitudo revelationum extollat me. Quanta putatis esse quæ celo,

pidatus sum. Id est, a Judæis în Lycaonia civitate, A ut merito mihi esset stimulus necessarius, qui me hominem esse semper demonstrat.

180

Angelus Satanæ. Sive diabolus, qui tribulationes et plagas suscitabat, sive dolor capitis, qui Satanas, vel contrarius sanitati dicitur esse : vel lex in membris posita legi mentis suæ contraria, de qua alibi dicit: Video aliam legem in membris meis.

Sufficit tibi gratia. Id est, ad me glorificandum, et ad utilitatem multorum, tibique a stimulo ad protegendum. Gratia mea. Id est, gratia apostolatus quam donavi tibi. Nam virtus. Id est, animæ, vel sanandi alios. In infirmitate. Id est, carnis. Libenter itaque gloriabor. Id est, postquam cognovi prodesse quod nocere patabam. In contumeliis. Non in honoribus. In necessitate. Non in otio, sed in necessitate famis

Pro Christo. Non pro aliquo crimine. Cum infirmor tunc potens sum. Maxima potentia est infirmari pro Christo, et magnæ divitiæ indigere. Vos me coegistis. Id est, ut me gloriarer, dum pseudoapostolos sese gioriantes recepistis. Commendari. Id est, laudari. Nihil minus fui. Virtute et doctrina non solum se pseudoapostolis excellit, sed etiam bonis coæquavit, ne aliud quærerent quam quod ipse docuerat.

Etsi nihil sum. Pro humilitate hoc dicit : vel, et si nihil sum, ut pseudoapostolis videtur. In omni patientia. In hoc apparet, quod per patientiam signa

Virtutibus. Id est, sanitatibus. Non gravavi vos. testem invocat, ut visiones quas sequenter exponit C Id est, non accipiens a vobis stipendia militiæ meæ. Donate miki. Ironice loquitur. Ecce tertio hoc paratus sum venire ad vos. Primo ad illos venit, quando ipsis præsentialiter prædicavit; secundo voluit ire eum prima epistola, vel per ipsam epistolam; tertio quod paratus erat ire cum hac epistola, vel per hanc epistolam, quod credibilius.

> Sed vos. Quærens salutem vestram. Ego autem libenter impendam. Hoc est, quidquid habeo boni exempli, et laboris prædicationis meæ, impendo, id est, solvo. Et plusquam vossum impendar. Perfecta enim dilectio non solum totum quod habet impendit, sed etiam libenter ipsa superimpenditur, si necesse est. Dolo vos cæpi? Est interrogatio. Per omnia se purgat, ipsorum semper conscientiam testem invo-

> Nunquid circumveni vos? Id est, nunquid aliquis a vobis abstufit ad me perferendum? Eodem spiritu. Id est, sancto. Eisdem vestigiis. Id est, exemplis. Quid excusemus nos. Id est, purgemus nos et laudemus, ut vobis placeamus, non coram Deo.

> In præsentia Dei. Patris, quem fallere impossibile est. In Christo. Id est, in persona Christi ideo mendacium non loquimur.

> Et ego inveniar a vobis qualem non vultis. Vel severus in vindicta: hic autem blandimentis minæ junguntur. Contentiones. Præferendo magistros magistris. Æmulationes. Minorum contra majores. Azimositates. Elationes animorum. Dissensiones. In cor

naturam. Et fornicatione. Adulterio. Impudicitia. In conceptuinges.

CAPUT XIII.

Pradici caia. In prima epistala, Es pradico. In bac epictola, antequam uniam ad vos. Qui in me loquing Christus. Qui potest in vas vindicare, pisi pospitentiam agatis. Non infirmatur, Id est, in vindicta super vos, vel in virtutihus, quas operatus est in vodis. Nam etai frusifixus. Quodicrucifixus est, nostra iglirmitatia est, et quod vivit, suz virtutis est.

Sed vinemus cum eo ex virtuta Dei. Dabit nobis virtutem, ut possimus vindicare in vos: vel in illo vivemus in lutura beatitudine. Si estis in fide. Qua per dilectionem operatur. Non ut nos probati appareamus. Si enim aliquid mali seceritis, nos vindi- I cando apparchimus probati; sed malumus vel non

dibus. Seper tempenditiq. Id est, fornicatione contra A vindicando in vos nos reprobos videri, tamen ut vos quod bonum est faciatis. Non enim possumus aliquid advertus veritatem, Cam yos pon merperitis vindictam, super voe dare non possumus.

> Gaudemus enim cum nos infermi sucrimus. Ai non sit necesse ut nostra virtus appareat, sicut Petri ap-

paruit in Anania, et Saphira,

Infirmatur. Non dando viudictam. Yos kie fortes estis. Id est, in fide, et in bonis operibus. Vestram consummationem. Id est, perfectionem. In adificationem. Ut vos de certero emendetis, et alii formident peccare. Et von in destructionem. Ad quam sibi pseudoapostoli potestatem suscipiunt. Gaudete. In tentationibus, Perfecti estote. In bonis operibus. Peus pacis, Qui est pax, Et dilectionis, Qui est dilectio et charitas. In asculo sancio. Id est non sub-

# IV.

## IN EPISTOLAM AD GALATAS.

## CAPUT PRIMUM.

Paulys apostolys non ab hominibus. Hoc est, non ab humana præsumptione, ut dicunt illi. Hoc contra eas qui Paulum dicunt subito prorupisse in apostolatum, vel a majoribus ordinatum, Ergo non ab hominibus, vel per apostolos alios.

Negue per hominem, Ut Aaron per Moysen. Quatuor sunt apostolorum genera. Unum, quod neque ab hominibus, neque per hominem est, sed per Jesum Christum et Deum Patrem, ut Isaias et cæteri prophete, et ipse Paulus. Aliud, quod a Deo, sed per hominem, ut Jesus filius Nave a Deo, sed per Moysen. Tertium, quod ab hominibus, et non a Deo, oum vel hominum favore aliquis ordinatur, ut nunc videmus plurimos non judicio, sed redempto favore vulgi in sacerdotium subrogari, Quartum, quod neque a Deo, neque ab homine, neque per hominem, sed a semetipso, ut omnes pseudoprophets et pseudoapostoli.

Sed per Jesum Christum, Qui Petrum et cæteros g mortuis. Que estenditur una operatio Patris et Filii. Qui suscitavit eum a mortuis. Idea commemorat Deum Patrem, qui suscitavit eum a mortuis, ut per hunc virtutem sui apostolatus commendet, dum ab ipso Patre missus est. Gratia vobis, Quia gratis nobis donantur peccata. In hoc subaudis, precor multiplicetur. Et pax. Qua remissis omnibus delictis suerant reconciliati Deo. Qui se dedit. Ostendit beneficia Christi, quibus existebant ingrati, in lege quæ peccatoribus data fuerat vivere cupientes. De præsenti seculi malo. Id est, de malis seculi operibus: nundus enim bonus est. Secundum voluntatem Dei. Id est, non secundum facultatem et merita nostra. Amen. Conclusio præcedentis prologi. Miror quod

sic tam cito transferimini, ab eo qui vos vocavit in gratiam Christi in aliud evangelium. Nescio quae vos aura a fidei rectitudine deflectit. Quod non est aliud. Nam evangelium verum aliud esse non potest, nisi Christi : quod enim veritati contrarium, evangelium non C est dicendum. Et volunt avertere evangelium Christi. Evangelium ad legem revocant, dum litteram tantum sequuntur; posteriora in faciem ponunt, et quod in facie, post tergum faciunt. Sed et si nos. Id est, evangelizaverimus.

Anathema. Detestatio. Sicut prædiximus. Id est. præcedenti testimonio. Et nunc iterum dico. Quia repetitum fortius commendatur. Modo enim hominibus suadeo, an Deo? Hoc est, punquid propter bomines vos suadeo, quod propter traditionem Judzorum ante faciebam? Ostendere vult se odia hominum non timentem, libere desendere veritatem.

Si adhuc hominibus placerem. Id est, si Judzis placerem. Christi servus non essem. Quia assererem legem et in fide evangelii Christo non servirem. apostolos elegit. Et Deum Patrem, qui suscitavit eum D Quia non est secundum hominem. Id est, quia neque a me finxi. Neque edoctus sum. Neque aliquis me docuit ut intelligerem parabolas, et obscura evangelii. Sed per revelationem Jesu Christi, In via Damasci, vel Spiritus sancti revelatione. Audistis enim conversationem meam. Ostendere vult quia firmiter tenuerit Iudaismum, et fideliter pro tradiționibus Patrum expugnayerit Ecclesiam: ut intelligamus eum non potuisse inde humano consilio, nisi revelatione divina separari.

> Quoniam supra modum. Aliorum persecutorum. Paternarum traditionum. Id est, non Dei mandatorum. Qui me segregavit. Id est, elegit. Ab utero matris. Unde apparet, quod quamvis non ab utero statim in apostolatum vocatus est, tamen in præscientia electus

tus Ecclesiam persequitur, et Petrus a Christo electus, abnegat Christum: scilicet ut sciant compati infirmis, et ut ostenderet exemplum pænitentiæ

p g [Id est, per gratiam] dicendo : Saule, Saule, qui etiam me in præscientia ab utero segregaverat, quoniam ut voluit fecit quod sciebat esse futurum.

In me. Id est, per me. Non acquievi carni et sanguini. Sive ut ego eo melius habens non contuli, vel nihil ab apostolis didici, ut alii putant. Non contulit plane Paulus post revelationem Christi cum carne et sanguine, quia noluit margaritas projicere ante porcos, sed paulatim de carne et sanguine vertit in spiritum. Aut non acquievi carni et sanguini, id est, Judaico generi. Neque veni in Hierusalem ad aptecessores meos apostolos. Id est, ad dicendum. B Sed abii in Arabiam, et reversus sum Damascum. Quæritur quomodo Paulus dicit se non venisse in Hierosolymam, duæ [quæ] vero factæ sunt ei insidiæ in Damasco (Act. 1x). Ideo ergo Lucas prætermisit de Arabia, quia nihil dignum forsitan in Arabia Paulus perpetravit. Sed abii in Arabiam. Sed de Damasco in Arabiam ivi protinus, ut docerem quod mibi a Domino fuerat revelatum.

Deinde post triennium veni Hierosolymam. Ostendit se non indiguisse doceri, qui jam tribus prædicaverat annis. Videre Petrum. Id est, videndi gratia, non discendi. Et mansi apud eum diebus quindecim. Septem et octo significat Vetus et Novum Testamentum, propter sabbatum, et octavum diem resurrectionis Dominica.

Alium autem apostolum non vidi. Ne ab aliis discere videretur. Nisi Jacobum fratrem Domini. Ne autem hic Jacobum putes filium Zebedæi, lege Actus apostolorum, qui jam ab Herode fuerat peremptus; sic enim in Actibus legitur: Misit Herodes rex manus, ut affligeret quosdam de Ecclesia. Occidit autem Jacobum fratrem Joannis gladio (Act. XII). Eusebius in libro secundo Historiarum dicit: Deinde occiderant Judæi Jacobum, qui dicebatur frater Domini, pro eo quod esset filius Joseph, qui Christi quasi pater habebatur, quoniam desponsata ei fuerat virgo Maria. Hunc, inquit, Jacobum, qui et Justus cognominatus est ab antiquis, virtutum merito et insignis vitæ privilegio, primum historiæ tradiderunt suscepisse Ecclesiæ quæ Hierosolymis est D sedem.

Que autem scribo vobis, ecce coram Deo quia non mentior. Quæ scribo vera sunt, et Deo testante confirmo. Eram autem ignotus facie. Hoc ideo dicit, ne quis putaret eum ab illis evangelium didicisse. Et in me magnificare Deum. Qui solus potest hoc efficere.

## CAPUT II.

Deinde post annos quatuordecim iterum ascendi Hierosolymam. Quoniam de oneribus legis quæstio movebatur.

Cum Barnaba. Id est, circumciso. Et Tito. Ex Gentibus præputium habente. Et contuli cum illis

est. Et hic quæritur, cur Paulus ab utero segrega- A evangelium. Non didici tantum, sed contuli. Seorsum autem. Id est, secreto per Judeos adhuc judaizantes. Ne forte in vacuum currerem. Judaizantes amputabant libertatem nostram, qui non sumus sub lege circumcisionis. Quibus ad horam cessimus. Qui nec Titum circumcidimus. Male in Latinis codicibus legitur, quibus ad horum cessimus. [Grace legitur: Οίς οὐδέ πρός ώραν είξαμεν τη ύποταγή. Quales aliquando fuerint. Quando eos Dominus sua præsentja docuit. Nihil mea. Doctrina. Interest. Id est, refert, vel distat. Deus emm personam hominis non accipit. Quia nec tempus præjudicat fidei, nec persona labori. Dexteras dederunt. Quod est signum pacis et unitatis. Consenserunt enim ita nos docere debere. Mihi et Barnabæ. Ambo enim missi erant, ut Gentibus prædicarent. Tantum ut pauperum memores essemus. Vel sanctorum qui erant Hierosolymis, qui omnia sua distribuentes ad apostolorum pedes pretia deponebant, vel quorum bona fuerant a Judæis invasa, sicut legimus ad Hebræos. Sed cum venisset et Petrus. Galatarum infirmitas eum compellit narrare, quod non solum cæteri apostoli nihil ei contulerint, nec minor eis fuerat, sed ipse in Petro aliquid correxit, qui princeps apostolorum fuit. Aliter licet dextras concordiæ et pacis mihi dederunt, tamen Petro restiti, videns quod contra Evangelii regulam ageret. Hoc autem totum agit ut ostendat se nunquam circumcisionis fuisse factorem, quod de illo falsi apostoli confingebant.

Quoniam reprehensibilis erat. Id est, dignus repre-C hensione. Cum Gentibus manducabat. Ut in vase demonstratum. Et simulationi ejus. Id est, hypocrisidum aliud coram Deo credebat, et aliud coram hominibus agebat

Ita et Barnabas. Qui tunc mecum ad Gentes missus fuerat. Dixi Petro coram omnibus. Dum enim coram omnibus culpa commissa fuit, coram omnibus argui debuit. Ideo autem hoc dixit, ut Judæis de circumcisione superbia, et Gentibus desperatio tolleretur. Si tu cum sis Judæus gentiliter vivis. Hoc est, si tu non tenes quod natus es, quomodo illos facis tenere quod nati non sunt? Rationem reddit, non injuriam facit.

Gentiliter. Id est, non Judaice, hoc est, non ex operibus legis, sed sola fide. Sic et Gentes vitam in Christo invenisse tu nosti. Quomodo Gentes cogis Judaizare? Id est, dum te subtrahis tanquam a peçcatoribus. Judaizare. Id est, honorem dare circumcisioni, et litteram observare. Nos natura Judæi, et non ex Gentibus peccatores. Nos, inquit, ego et tu Petre; illius miscuit personam et suam, ne illi facere videretur injuriam. Hieronymus de hac quæstione dicit, quod subtiliter hoc fecit Paulus, non vere Petro resistendo, sed in forma vituperat Petrum, alios per eum observantes litteram percutiendo. Cur enim ille vituperet Petrum consentiendo Judæis, dum ipse circuincidit Timotheum per Judæos? Augustinus vero asserit, quod vere Paulus Petrum reprehendit, nec falsum sit quod superius in hac Epistola dixit: Quæ autem scribo vobis, ecce A tamen in hoc non dubitantis sermo est, sed potius coram Deo quod non mentior: non enim ita laudandi sunt sancti viri ut frangatur Scriptura. Sicut alii dicunt Petrum Deum non negasse, et in hoc mendacem faciunt Salvatorem dicentem: Ter me negabis. Quoniam non justificatur homo ex operibus legis, vel sabbatis, et circumcisione, cæterisque quæ non per justitiam, sed ad edomandam populi duritiam sunt mandata. Sive non justificatur, hoc scilicut sunt mandata sunt m

Nisi per fidem Jesu Christi. Nam patriarchæ et prophetæ non ex operibus legis, sed ex fide justificati sunt. Inventi sumus et ipsi peccatores. Dum nec ipsis operibus legis justificatur homo. Nunquid ergo Christus minister peccati est? Hoc est, si hos pro quibus passus est, non absolvit, tanquam non va-B lens indulgere.

Ego enim per legem legi mortuus sum. Per legem Christi, legi litteræ, sive per ipsam venientem ipsi mortuus sum, quia ipsa se cessaturam esse prædixit. Ut Deo vivam. Qui legem suam innovavit.

Cum Christo crucifixus sum. Qui omnibus peccatis quibus lex data est, sum mortuus. Ergo lex mihi minime necessaria. Vivo autem. Vivo hic vita spirituali. Jam non ego. Id est, vetus homo, vel non mea facultate. In fide vivo Filii Dei. Id est, in sola fide, qui nihil debeo legi. Non irritam facio legem Dei. Hoc est, non debeo illi esse in gemitum, qui me tantum dilexit, ut pro me etiam moreretur. Abjecta enim et irrita gratia est, si mihi sola non sufficit. Irritam ergo gratiam facit, qui post evangelium vivit in lege, et C peccatis post haptismum sordidatur. Hucusque contra Petrum. Nunc ad Galatas sermonem retorquet.

#### CAPUT III.

O stulti Galatæ, quis vos fascinavit non obedire reritati? Hoc non est contrarium verbo Salvatoris. quo fratrem fatuum vocari prohibuit : qui more diligentis bene corripit, sicut Dominus dicit : Et vos sine intellectu estis, et modicæ fidæi. Jus enim est magistris peccantes increpare discipulos. Quis vos fascinavit? Quis vobis invidit? Fascinatio enim Græce invidia interpretatur. Ante quorum oculos Christus Jesus proscriptus est. Vel quibus per meam prædicationem ita manifestata est passio ejus, ut ipse ante vos sententiam damnationis excepit. Et in vobis crucifixus. Quasi apud vos omnia facta sint. Sive sic: Quem vere pro damnato et mortuo etiam nunc vilem habetis, dum putatis eum vobis non sufsicere ad salutem. An ex auditu fidei? Si enim ex merito fidei Spiritum sanctum accepistis, quid vobis lex amplius dare poterit? Sic stulti estis, ut cum spiritu cæperitis. Magna stultitia est in servitotem Veteris a libertate Novi Testamenti et gratiæ divertere. Nunc carne consummamini. Id est, in legem carnalem euntes. Tanta passi estis sine causa, si tamen sine causa. Galatæ in crucifixum credentes, a Judzeis et Gentibus tormenta et opprobria multa perpessi sunt. Dicit ergo tanta sine causa pro Christo tolerastis, si tamen non iterum corrigatis. Si

confirmantis, secundum illud: Si tamen justum est apud Deum retribuere his qui vobis tribuant tribulationem. Operatur virtutes in vobis. Ostendit Galatas accepto per fidem Spiritu sancto dona habuisse virtutum, vel prophetiam et genera linguarum. Credidit Abraham Deo, et reputatum est illi ad justitiam. Non dixit operatus est per legem, sed sola fide credidit, hoc est, quod exiit de terra sua in terrame quam ignorabat; quod Saram nonagenariam et sterilem credidit esse parituram; quod in Isaac vocaretur sibi semen, et quod obtulit filium suum. Providens hoc Scriptura. Non quod atramentum et membrana, quæ insensuales sunt, possint futura prænoscere, sed quod Spiritus sanctus, et sensus qui in littera latet, futura prædicant. In te. Non lege: sed in te, hoc est, in fide tua, qui es caput fidei. Benedicentur omnes gentes (Gen. XXII). Non una genstantum Judaica, sed omnes gentes. Sub maledictosunt. Quia ita prævaluit consuetudó peccandi, ut. nemo jam perficiat legem, sicut Petrus Apostolus ait: Quod neque patres nostri, neque nos portare potuimus (Act. xv). Si qui vero justi non erant maledicti, non ex operibus legis, sed fidei gratia salvati sunt. Sed qui facit illa. Mandata legis. Vivet in eis. Carnali scilicet vita, quia non est reus mortis, dum implet mandata legis. Christus redemit nos de maledicto legis. Emere et redimere hoc est : quia qui emit, alienum; qui autem redimit, id est, proprium quod suum fuit, et suum esse desivit.

Maledictus omnis qui pendet in ligno. Non ideo maledictus quia pependit, sed ideo pendet quia maledictus. Ille negat Christum maledictum, qui negat Christum mortuum. Qui autem confitetur mortuum, et negare non potest mortem de peccato esse, et ob hoc etiam ipsum peccatum vocari, audiat ipse Apostolum dicentem: Quo modo vetus homo noster simul cum illo crucifixus est, et intelliget quod maledictum Moyses dixerit (Deut. xx1). Ideoque secutus Apostolus ait de Christo: Factus pro nobis maledictum, sicut non timuit dicere: Pro omnibus mortuus est, hoc est, non mortuus quia maledictus, quia mors ipsa ex maledicto est, et maledictum est esse peccatum, sive ipsum quo fit ut sequatur supplicium, sive ipsum supplicium, quod alio modo vocatur peccatum, quia fit ex peccato. Quod autem additum est, omnis, ut diceretur : Maledictus omnis qui pendet in liguo, non sane Moyses minus prævidit etiam justos in cruce futuros; sed bene prævidit hæreticos veram mortem Domini negaturos, et ideo volentes ab hoc maledicto Christum sejungere, ut a mortis etiam unitate sejungerent? Si enim vera illa mors non erat, nullum maledictum Christo crucifixo pependit in ligno, quia nec vere crucifixus est. Ac per hoc additum est omnis, ne Christus ad veram mortem non pertinere diceretur, si a maledicto, quod morti conjunctum est, insipienti honorificentia separetur. Ut pollicitationem spiritus accipiamus per fidem. Quæ per Joelem omni carni pro-

dam de spiritu meo super omnem carnem ( Joel. 11). Fratres secundum hominem dico. Hoe est, humano utor exemple. Sive secundum hominem : nam excelsforem et profundiorem sensum habeo in his promissionibus, si dicerem; tamen non profunda profero, sed quæ potest homo intelligere. Nemo irritam facit. Quasi dixisset : Si hominis testamentum nemo spernit, quanto magis Dei testamentum, hoc est, promissionem! Ae si diceret: Quamvis lex data est antequam impleretur promissio, tamen non in illa lege impleta est Abrahm promissio, sed ad hoc tantum lex data est, ut per Mam aleremur, donec adveniret promissio. Simplex autem sensus, qui est in hoc loco textus, talem vim habet, ut docet Apostolus, non posse per legem que postes data est, repromissio, nec quæ antea facta sunt ad Abraham destrui, et posteriora prioribus prejudicare. Non irritum facit. Id est, quæ post tantum temperis data est lex, testamentum illud non potest evacuare, quod Abraham Deus confirmavit in Christo. Ad eeacuandam promissionem. Vel ut non postea impleretur promissio post datam legem, quasi in illa impleretur. Quæ post quadringentes et triginto annos facta est lex. Habitatio filiorum Israel, qua manserunt in Ægypto, fuit 450 annorum, quibus expletis, eadem die egressus est omnis exercitus Domini de terra Ægypti, ut Scriptura testatur Exodi. Quorum tamen summam annorum, chronographi a 75 anno men summan annorom, on terram repromissionis in quo terram repromissionis travit, computant sequentes editionem Septuaginta interpretum, quæ dicit : Habitatio autem fliorum Israel, quam habitaverunt in Agypto, et in terra Chanaan, ipsi et patres corum anni 450. Quam nocessario sequendam et ipsa Hebraica veritas ostendit, quæ narrat Caath filium Levi, quem natum esse constat in terra Chanaan, vixisse annos 153, et filium Amram patrem Moysi annos 157, et ipsum Moysen 20 fuisse annorum tempere egressionis de Ægypte. quia nimirum horum summam annorum constat 430 implere non posse. Annuit autem horum translationi et Apostolus, cum ait : Abrahæ dictæ sunt promissiones, etc. Abrahæ autem per repromissionem. id est, non per legem, que nondum erat, sad per repromissionem : ut : In semine tue benediscutur omnes termini terræ.

Quid igitur lex? propter transgressionem posita est. A latere venientem questionem sibi ipse proponit: Quare ergo data est lex, dum non illa promissio est, nec implet promissionem, nemoque por eam salvatur? ad quad respondet: Lex propter transgressionem posita est, et mortis pignus fuit, donec venivet semen. Hic autem hyperbaton est, ex ommi parte confusum, est enim hic ordo: Lex posita in menu mediatoris propter transgressionem, disposita per angelos. Disposita per angelos. Quia per angelos lex ministrabatur. In manu mediatoris. Sive Moyei, ut quidam putant. Nam et Moyses, aiunt, inter Doum et populum medius fuit; sive Christi. Dous autem.

missa est, vel universe generi humano, ut: Essu. A id est, Chvistua. Unna est. Ideo hos addidit, ne quis dam de spiritu mee super omnem carnem ( Soct. 11).

Fratres secundum hominem dico. Hoc est, humano utor exemplo. Sive secundum hominem: nam excessiorem et profundiorem sensum habeo in his promissa que pradicta munt postes anaplemissionibus, si dicerem: tamen non profunda promissionibus.

Sed conclusit. Id eat, deprehendit, Ontendit arguendo pesosta, quia votus leu pestem non detulerat, sed ostendit emnia sub pencato, dicando: Non est qui faciat bonum, non est usque ad unum, id est Voteria Testamenti. Ut rancomissia, ld est, in semine tuo benedicentur omnes gentes. Es fide, Id est, ut sola fide galvarentur credentes. Sub lege custodiebamur. Hos est, servabamur a lege buic fidei, qua erat suo tempora ravelanda. Conclusi. Id est, unius B Dei. Itaque les padagogue. Ad disciplinam nos arctius retentans perfectam doctrinam varo magistro reservabat. Non sub pardagage sumus. Nam perfectæ setatis discipuli pan indigent psedagogo. Omnes enim filii Dei estis. Ad hog valet, ne Gentes de se desperarent, quia non eustodichantur sub podagogo, et ideo se filios nan putarent, sed per fideps induendo Christum omnes sunt sili, non nature, ut unicus qui etiam sapientia Dei est, præstante mediatoris fide, quam fidei gratiam nunc indumentum vocat. ut Christo induti sint, qui in Christum crediderunt. et idea Dei filii fratresqua madiatoris affecti, in qua fide non est distantia Judæi negue Græci.

Non est Judeus peque Grægue, Ante enim non solum inter Judeum et Grægum, sed etiam inter tribum et tribum erat diversitas magna. Sed notandum, quod in hoc tres differentias, generis videlicet, conditionis, et sexus posuit. Omnet spim poe unum. Etsi omnes unum equpus Christi effecti estis. Abrahæ semen ejus. Ut tres hæredes nop ex carnali semine, sed ex diving promissione generati.

CAPUT IV.

Dies sutem quandin parvulus est. Parvulus filius vel populus, propter unam sidem ad unum semen Abrahæ pertinens, sed partim sub pædagogo suit ex parte Judentum, partim sub elementis hujus mundi, quibus tanquam procuratoribus servichant ex parte Gentium. Nihit differt a serus. Quia silius sub correctione discipling, est quomodo servus. Sed sub curatoribus. Qui hæreditatem puero custodiunt.

Et actaribus. Qui eum ad honos mores cogunt. Item, sub tutoribus, vel angelis, yel prophetis, quorum verbis in adventum Salvatoris quotidie erudie-bentur,

Sub elementis hujus mundi. Quibus quasi diis usque ad adventum Christi Gentiles serviebant. Alii legem et eloquia prophetarum, quibus quasi quodam alphabeto erudichantur, dicunt. Factum sub lege, quia circumcisus est, et hostis pro illo oblata est, quia si sub lege factus non esset, Judzei in eum credem non poterant. Ut adoptionem filiorum. Nos enim heneficio et dignatione misericordize ejus Dei sumus filii. Racingremus, Non accipiamus, sed reci-

pianes, ut figuificant et has nes emisiese in Adem, A carneles vos de spiritualibus facere conentur. Non ex que mortales sumus. Glomentem. Nos clamare suscitantem. Abbe pater. Consuctudo Seripturm est, ut Hebreum recham eum interpretatione ponat, ut in Geneal est, mosech vernaculus. Imo sogniti estis a Dec. Quia non illum vos quesistis, sed ille vos perditor requisivit : non qued tunc cognovisset illos Deus, przecegnites videlicet ante constitutionem raundi, sed quia tunc ipsi eum illius munere, non sue merite vei facultate cognererant. Maluit Apostolus tropise loqui, ut tunc ab illo cognitos diceret, cam els cognoscendum se præstitit, et maluit verbum suum corrigere quo dixit : Nune autem cognoscentes Doum, quast hoc minus rocte dixerit, qued proprie diverat, et dicere imo cogniti estis ab so, quem sine revocatione sibi arrogare se poteisse B Apostolus, intelligendi allegoricas rationes, scilicat quod els posse elle donaverat. Ad infirma el egena clements. Que nune infirme et egena dicit, superius mundi elementa posoit. Infirma autem dicuntor, quia nihil possunt his qui se aderant. Egena vero, quod divina gubernatione egeant. Dies observatis. Sunt quædam quæ levissima putarentur, nisi in Seripturis demonstrarentur opinione graviora. Quis æstimaret enim quod magnum peccatum sit dies observare et menses, et annos et tempora, sieut observant qui certis diebus, sive mensibus, sive annis, volunt vel nolunt aliquid inchoare, eo quod secundum doctrinas vanas hominum fausta vel infausta existimentur tempora, nisi mail hujus magnitudinem ex timore Apostofi pensaremus? qui talibus ait: Timeo vos ne forte sine causa laboraverim in vobis. Nibil enim profeci vos faciendo Christianos, si ista iterum observetis.

Estate sicut et ego. Vel veteres errores refinquite, sicut et ego refiqui, vel in omnibus imitatores mei estote. Quoniam et ego sicut et vos. Id est, errans fui aliquando, vel homo sum sicut et vos. Nitil me læsistis. Id est, ut merito putaretis me inimicitiarum, et non salutis vestræ causa moveri. Lædit discipulus magistrum, si per negligentiam suam præcepta ejus laboremque disperdat. Scitis quia per infirmitatem carnis. Vel passionibus, vel dolore corporis; ac.sl. diceret: Ideo dico quod non me læsistis, quia quomodo vobis prædicavi infirmus fui, et tamen nec me tunc læsistis, neque sprevistis, sed mihi compassi 🛌 estis.

Et tentationem vestram. Tentati sunt enim cum persecutionem pateretur Apostolus, utrum desererent eum, an charitate amplecterentur; et dicit : Neque sprevistis, ut non susciperetis communionem periculi mei : grandis itaque tentatio discipuli est, si vir sanctus aut infirmetur, aut impune lædatur.

Quæ ergo est deutitudo vestra? Vel illa quam în vobis in initiis laudabam, nunc nulla est. Quoniam si fieri posset oculos eruissetis. Hoc hyperbolice pro maxima dilectione dictum est. Verum prædicans vobis. Non quidquid verum, sed ut non circumcidantur. Amelantur vos. Id est, Invident vellis, qui

bene. Id est, dum seducere vos volunt. Ut illos amulemini. Id ast, ut sub jugo legis teneamini. Charismata. Id est, dona. Almulamini. Id est, sectamini. Filioli mei quos iterum parturio, Id est, per hanc opistolam, quia prius parturivi vos per evangelium ganitos in lucam veritatis, and aundo in vatorem lagem, vanasque hominum doctrinas, novam vitam, Christique formam perdidistis; sed nune vos iterum partario, ut per prenitentiam renascamini. Et mutare vocem. Id est, quia magis viva quam mertua prodesi.

Quoniem confundor in vebis. Confunditur, quia illii effecti servi esse coperupt. Quoniam Abraham duos filios habuit. Dedit autem regulam ex hos loco ut manente historise veritate, figuras Testamenti Veteris exponames; nam een dixisset Abraham duas uxores variasime habere, postea que præliguraverint demonstravit.

Unum. Ismael. De ancilla. Id est, de Agar Ægyptia. Et unum. Isaac. De libera. Id cot, Sara. Secundum carnem. Id est, accundum usum carnalem Ismaci natus est, quia Abraham carnalem concupiscentiam in juventute habens, de juvenili ancilla cum gamuit, . . . . . \* enim repromissionis suscitavit illum ex senili præsteritique matre, aliud ex alio significantia, quia qui litteram soquitur, fillus est Agar; qui vero intelligentiam spiritualem, filius liberæ. Nam has sunt testamenta. Per ancillam vetus lex designatur: per liberam, nova lex; filii autem Agar, filli Veteris legis sunt, in servitutem generantis: filii autem liberæ, filii Novi Testamenti intelliguntur. In servitatem generans. Judzi metu etiam in præsenti cogebantar ut servi; nos vero præmiis invitamur ut liberi. Sina enim mone est in Arabia. Hoc dicit, quia sicut confinis est Sina et Micrusalem, terminus enim tribus Juda pertingit Sina montem, qui est in extremo Arabiæ, ita utraque conveniunt in figuram Agar, id est, Veteris Testamenti. Sina videficet in quo lex data est, et Hierusalem in qua lex custodita et impleta est. Serviens. Terrestris Hieruszlem. Cum filtis suis. Id est, Judzeis. Item secundum Ambrosiúm apta est similitudo Agar ad Vetus Testamentum, eo quod in illo sit data loce, qui locus ad gentem pertinet illam, unde erat et Agar : Agar enim Ægyptia erat, et tamen ex Arabia fuerat, queniam non modica pare Ægypti in Arabia concludebatur. Nam quod dicit : Affinis est ejus, qui nunc est Hierusalem, de Agar dicitur, quoniam illa quæ apud nos est Hierusalem, hoc est, quæ in sæculo hoc esse videtur, æquam virtutem habet ad Agar. Sara autem Hierusalem cœlestem significat. Quod autem dicit:

Et servit cum fistis suis. Non de Agar dicit, sed ad testamentum quod datum est in Sina redigit illud. Quæ autem sursum est Hierusalem. Id est, quam præfiguravit Sara cum filio, vel spiritualis Ecclesia, que mater est, tam Gentilium credentium, quam annt: bene autem addit sursum, quia Christiana Ecclesia spe et conversatione cœlesti desiderio sublevabatur, ut nostra conversatio in cœlis est (Phil. 111). Quatuor figuræ, ut historia, allegoria, tropologia, anagoge, hoc solo nomine quod est Hierusalem signisicantur. Nam secundum historiam civitas est Judæorum: secundum allegoriam Ecclesia Christi; secundum anagogen civitas Dei illa cœlestis, quæ est mater omnium nostrum; secundum tropologiam anima hominis, quæ frequenter hoc nomine aut increpatur, aut laudatur a Domino. Lætare sterilis. Hoc in Isaia scriptum est (Isai. LIV). Hoc autem vel Ecclesiæ ex Gentibus, vel Hierusalem cœlesti congruenter aptatur : utraque enim sterilis erat, Ecclesia quidem Gentium, quod nec spirituales per bap- B tismum filios Deo peperit; nec non cœlestis Hierusalem apostaticis angelis derelicta, hominibusque vacua usque ad adventum Salvatoris sterilis permanebat.

Quæ non paris. Pro non pariebas. Erumpe. In gaudium. Et clama. Id est, in tuba doctrinæ, vel jubilo lætitiæ exsulta. Desertæ, id est, Ecclesiæ. Quam ejus, id est, synagogæ, vel terrestris Hierusalem.: Quæ habet virum, id est, sermonem legis. Persequebatur sum, id est, Isaac: In Genesi quidem hoc scriptum est : Quia luserit cum Isaac Ismaël (Gen. xx1). Sed Apostolus ostendit, non simplicem lusum fuisse, quem persecutionem appellat : unum intelligitur, quia scurrilem eum et levem, sicut ipse erat, facere cupiebat, ne illi posset in hæreditate præferri. ipeo Abraham de ejiciendo eo vocem Saræ jubetur audire.

Secundum spiritum. Id est, secundum promissionem et virtutem spiritus. Ita et nunc. Hoc est, ita et isti servos sibi similes vos facere nituntur. Non enim hæres erit. Sic silii circumcisionis increduli atque hæretici, cum filiis gratiæ Novi Testamenti hæredes non erunt,

### CAPUT V.

State. Id est, in fide Evangelii. Christus vobis nihil proderit. Si solum illum ad salutem vestram sufficere non putetis. Quoniam debitor est universæ legis. Qui caput operum legis, vel circumcisionem suscipit, necesse est ut cætera membra sustineat, ne maledictioni subjaceat. Nos enim in spiritu. Vel spirituali gratia et conversatione, non littera.

Neque præputium. Id est, ne aliquis præputium tantum sufficere putaret circumcisione evacuata. Currebatis. Id est, fidei passibus. Persuasio vestra non ex eo est, qui vos vocavit. Persuasio hæc. quam nunc sequimini, non est ex eo qui in principio vos vocavit, sed ex his qui postea vos conturbarunt: Non ut male in Latinis codicibus legitur, persuasio vestra ex Deo est. Modicum fermentum totam massam fermentat. Ne quis diceret: Cur omnes corripis, cum non omnes erraverunt? Ostendit quod modicum erroris fermentum totam possit Ecclesiæ massam corrumpere. Parva scintilla mœnia urbis, latissimos

etiam Judæorum, cujus filii servi esse non pos- A saltus, regiones consumit; unius pecudis scabies totum maculat gregem. Ita doctrina perversa ab uno egrediens, multos invadit auctores. Fermentat [Zuµol]. Non ut male in Latinis codicibus, corrumpit. Ego confido de vobis in Domino. Non per conjecturam, sed spíritu prophetico pronuntiat, Galatas ad veritatis viam reversuros. Nihil aliud sapio. Id est, nisi quod doceo per epistolam. Si circumcisionem prædico. Hoc ideo dicit, quia quidam ex ipsis dicebant, quod Paulus observaret circumcisionem, dum circumcidit Timotheum. Ergo evacuatum est scandalum crucis. Vel scandalum quod patier propter prædicationem crucis evacuatum est, si non crucem prædico, sed circumcisionem. Utinam abscindantur. Hoc est, utinam a malo in bonum convertantur, vel utinam totis potius virilibus suis castrentur, qui modicam corporis sui partem circumcidi prædicant. Aliter, utinam aliqua vindicta tales a vobis penitus separentur, ne vos ultra conturbent.

> Vos enim in libertatem vocati estis. Potest locus iste sic melius explanari, quasi unum corpus se invicem complectens et non discrepans. Fratres, de servitute legis vocati estis. In libertatem evangelii. Unum obsecro vos, ne libertate pro licentia abutamini, detisque occasionem carni et luxuriæ; quin potius discite, quia libertas hæc major sit servitus. An lex ab invitis extorquebat obsequium hoc?

> Per charitatem vobis serviatis invicem. Vos autem, fratres, propterea secundum legem spiritualem debetis vivere, ut desideria carnis non perficiatis. Caro enim frigus timet, fame attenuatur et vigiliis, etc. E contra spiritus quæ carni contraria sunt expetit. Ita fit, ut non ideo quia sub servitute legis esse cessastis, putetis vos esse liberos, quia non statim etsi lex non imperat natura cessavit, non enim ita de servitute in libertatem vocati sumus, ut carni serviamus. Sed per charitatem spiritus. Id est, non superbiam insinuo sub specie libertatis, sed spontaneum volo esse servitium. Quod si mordetis. Id est, oculum reddentes pro oculo, vel blasphemiam. Ne ab invicem consummamini. Id est, ne aliquis alicui causa mortis existat. Spiritu ambulate. Id est, spiritualibus desideriis et operibus. Caro concupiscit adversus spiritum. Non quod caro sine anima concupiscat, sed ipsa anima, quoniam carnalia cogitat, caro dicitur: quoniam vero spiritualia, unus cum Deo fit spiritus. Item caro concupiscit adversus spiritum, hoc est Scripturæ carneus intellectus adversus allegoriam spiritualem. In hoc loco carnem non hominem, vel non hominis substantiam, sed voluntatem carnis et desideria pessima debemus accipere, sicut spiritum non aliquam substantiam, sed animæ desideria bona et spiritualia designare, quem idem Apostolus superius evidenter expressit, ita incipiens: Dico hoc, spiritu ambulate, et desideria carnis ne perficiatis.

> Quod si spiritu ducimins, non estis sub lege. Spirituali, vel Spiritu sancto. Manifesta autem sunt opera

cernis. His tantum manifesta sunt, qui in Christo A bus. Legem Christi. Lex Christi charitas est, ut: credunt. Plurimi quippe gentilium in suis ignominiis gloriantur. Hic opera carnis magis videntur Qui se putat non posse tentari, sive qui plus de se laudanti se quam conscientiæ credit. Cum nihil sit. Eo ipso quo arrogans est. Probet. Id est, conscientiæ testimonio examinet. In semetipso. Id est, in sua conscientia. Et non in altero. Id est, in alterius adula-

Fornicatio. A legitimo conjugio declinatio. Immunditia. Ut masculi in masculos turpitudinem operantes.

Luxuria. Quæ in duas species, in gulam et fornicationem dividitur. Iræ. Inter iracundiam et iram hoc interest, quod iracundus semper, iratus pro tempore concitatur. Quærendum est quomodo hæc opera carnis vocat, cum multa ex his etiam animæ sint opera, sicuti ira, et cætera similia. Itaque quo modo B caro, id est, carnale desiderium regnat, etiam animæ opera illi deputantur: quomodo vero spiritus regnat, si qua bona opera caro fecerit, in fructibus spiritus reputantur. Sicut prædixi. Cum præsens inter vos eram. Fructus spiritus est charitas. Mater in primis debuit numerari. Gaudium. Spirituale. Pax. Etiam cum odientibus pacem. Patientia. Multas injurias patienter sustinere. Benignitas. Semper bene velle facere.

Bonitas. Bonum facere omnibus. Modestia. Nulli injuriam irrogare. Lenitas. Nec læsus irasci. Continentia. In cibo et conjugio. Castitas. Virginitas corporis et mentis. Adversus hujusmodi virtutes non est lex. Non enim ista lex prohibet, sed qui talibus pollent supra legem sunt. Qui autem sunt Christi, C carnem suam crucifixerunt. Si omnia simul vitia sunt crucifixa, si et caro quasi pendens in ligno non concupiscit, ad quid est nobis lex necessaria, quæ data est ad vitia coercenda?

## CAPUT VI.

Si autem spiritu vivimus. Hoc est, si spiritualem vitam habemus, spiritualiter conversemur, et non legi carnaliter serviamus. Inanis gloriæ cupidus est, qui calterius quamvis veram doctrinam evacuare conatur. Provocantes alios in tram. Instigantes. Fratres, etsi occupatus fuerit homo. Hoc illis dicit, qui non fuerant persuasi, ut præventos corrigant mansuete. Considerans teipsum. Hic Paulus ab aliis D arguitur, quod post pluralem singularem numerum posuit; sed tamen Hebræus in vernaculo doctissimus profundos sensus aliena exprimere lingua non valet, nec curabat magnopere de verbis, cum sensum haberet in tuto. Ne et tu tenteris. Quia et ipse homo cum sis, potes in aliquo præveniri, et adjutorio indigere, sicut sani infirmos sustinent, et mortuos sepeliunt, quia et ipsi infirmari et mori posse se credunt. Invicem onera vestra portate. Compatiendo peccanti-

Mandatum novum do vobis. Nam si quis ex Israel. Qui se putat non posse tentari, sive qui plus de se laudanti se quam conscientiæ credit. Cum nihil sit. Eo ipso quo arrogans est. Probet. Id est, conscientiæ testimonio examinet. In semetipso. Id est, in sua conscientia. Et non in altero. Id est, in alterius adulatione. Bonum enim alterius non illum adjuvat, sicut nec malum ejus illum infuscat. Onus suum portabit. Id est, qui meruerit vindictam, sustinebit eam, sic et qui præmium. Communicat autem is qui catechizatur. Superius spirituales docuerat, ut instruerent in spiritu lenitatis; nunc imbecillioribus imperat, ut sicut ipsi a magistris spiritualia metunt, sic magistris carnalia præbeant. Nolite errare. Ac si aliquis diceret: Non habeo unde-doctori meo communicem. Deus non deridetur. Ipse scit si habes, an non.

Ouæ enim seminaverit homo. Roborat eas ad considerationem earum rerum quas non vident, per eas quas vident. In carne sua. Id est, in carnalibus desideriis. Aut in carne sua, id est, in avaritia carnali non communicando doctori. De carne metet. De ipsa avaritia. Corruptionem. Id est, defectionem divitiarum. In spiritu. Id est, in spiritualibus desideriis, vel in spirituali largitate. Metet vitam. Largitatis retributionem. Non deficientes. Indeficientem enim justitiam indeficiens præmium subsequitur: qui enim perseverarit usque in finem, salvus erit. Ad domesticos fidei. Domesticos fidei supradictos magistros nominavit. Videte qualibus litteris scripsi mea manu. Intelligite si istæ litteræ carnalem circumcisionem probant an non. Ab hoc loco usque ad finem manu sua scripsit, ostendens superiora ab aliquo arata.

Quicunque placere volunt. Id est, quicunque Judæis carnalibus placere desiderant. In carne. Id est, in littera carnali. Non patiantur. Scilicet a Judæis. Ut in vestra carne glorientur. Hoc est, de carne vestra circumcisa laudem apud Judæos habeant, sive quod discipulos ad se traxerint. Nisi in cruce. Id est, in carne vestra gloriabor, nec in mea doctrina, sed in fide crucis, per quam mihi omnia peccata dimissa sunt, ut ego mundo morerer et ille mihi.

Mundus Crucifixus est. Ut me non teneat. Et ego mundo. Ut eum quasi mortuum non teneam, neque concupiscam.

Sed nova creatura. Id est, si quis renatus in Christo nova conversatione utatur. De cætero nemo mihi molestus sit. Id est, nemo mihi resistat interrogando, Quare hoc dicis? Ego enim stigmata. Id est, signa et characteres non circumcisionis, sed crucis et passionis Domini in corpore meo circumfero, ut, Ter virgis cæsus sum, et reliqua.

# V.

## IN EPISTOLAM AD EPHESIOS.

## CAPUT PRIMUM.

Refert Scriptura, testante Hieronymo, quod Paulus Ephesi triennio prædicaverit Jesum Christum. Inter omnes Pauli Epistolas vel maxime et verbis et sensu involuta est. Paulus apostolus Jesu Christiper voluntatem Dei. Id est, ex voluntate Del Patris. Ergo per voluntatem Del, non meis meritis. Sanctis. Non omnibus Ephesiis, sed his qui credunt in Christo. Et fidelibus. Omnes sancti fideles sunt, non omnes fideles sancti. Qui etiam catechumeni possunt ex eo quod Christo credunt fideles dici, non tamen sancti sunt, quia non sunt per baptismum sanctificati. Non solum ergo sanctis, sed etiam fidelibus, qui non adhuc sanctificati sunt, Paulus gratism Christi exoptat.

Qui sunt in Christo Jesu. Plures sideles sunt, sed non B in Christo: verbi gratia, si quis sideliter reddat depositum. Ad distinctionem ergo posuit, in Christo. Gratia vobis et pax. Gratia et pax, sive utrumque tam ad Patrem quam ad Dominum Jesum, sive ad singulos singula referenda sunt, ut gratia ad Deum Patrem, pax vero referatur ad Christum, siquidem sequitur: In laudem et gloriam, et gratiam, in qua gratificavit nos in dilecto, ut gratia Patris sit, quod filium pro salute nostra mittere dignatus est; pax vero Filii, in èo quod per ipsum Patri reconciliati sumus, destructo medio pariete. Benedictus Deus. Quod nos benedictos facit. Laudat Deum, quod donaverit infra scripta. Et Pater Domini nostri. Hoc est, qui est et Pater Domini nostri Jesu Christi, vel benedictus Deus ejus qui assumptus est hominis, et Pater ejus C qui in principio apud Deum erat. Qui benedixit nos omni benedictione salutari. Vel in omni abundantia et gratia, non in una, sed in cunetis benedictionibus; non quod omnes omnia consequamur, sed dum singuli singulas, vel plures habemus, omnes per singulas possidemus. In cœlestibus. Id est, ipse Deus qui est in cœlestibus. Aliter, non in carnali prosperitate, nec in terrena abundantia, sed in cœlestibus donis virtutibusque nos benedixit. In Christo Jesu. In capite namque omnia membra benedixit. Sicut elegit nos in ipso. Sic nos benedixit, sicut elegit nos. Ante mundi constitutionem. Cui omnia futura præsentia facta sunt.

Ut essemus sancti et immaculati coram ipso. Id est, mon in hypocrisi coram hominibus. Quærendum D quare hoc dicat, cum scriptum sit: Non justificabitur in conspectu tuo omnis vivens (Psal. CXLII), in præsenti scilicet vita. Cæterum ad hoc nos elegit, ut essemus sancti et immaculati in futura vita, queniam Ecclesia Christi non habebit maculam, neque rugam, licet etiam in præsenti vita justi, et sancti,

A et immaculati, quamvis non ex toto, tamen ex parte non inconvenienter dici possunt. Inter sanctum et immaculatum hoc interest, quod sanctus immaculatus quoque intelligi potest, immaculatus vero non statim sanctus, sed sicut parvuli quoque immaculati sunt, qui integri sunt corpore, tamen non sancti, quia sanctitas voluntate comparatur. In adoptionem filtorum. Nam Salvator ejus natura filius est, nos vero adoptione. In ipsum. Id est, Christum, ut simus membra ipsus. Secundum propositum vero sanctum. Id est, non secundum meritum nostrum. In laudem. Id est in gloriam, id est, ut laudemus gloriam gratise ipsius. In qua gratificavit nos. Id est, in qua gratos nos sibi fecit.

In dilecto. Ab omnibus subauditur: nam etiam ab impiis Christus diligitur. Nam cum sit Christus sapientia veritas, pax, gaudium, quis hunc etiam impiissimus non diligat? Secundum divitias cognitionis gloria. Id est, ut Copiosa apud Deum redemptio (Psal. cxxix). Quae superabundavit in nos. Hoc est plus quam abundavit, ut non solum a morte redemptis gratis peccata dimitteret, sed etiam tantam nobis sapientiam donaret, ut voluntatis ejus occulta mysteria nosceremus. In omnia sapientia. Visibilium et invisibilium. Et scientia. Tantum visibilium: non tamen in nobis est hæc omnis sapientia et scientia, sed in Deo. Mysterium voluntatis. Scilicet redemptionem nostram per suum sanguinem. Sed Deus in omni sapientia sua hæc fecit.

Qued proposuit in eo. Inter propositum et prædestinationem hoc interest, quod prædestinatio est alicujus rei præfiguratio, muitos annos in mente ejus qui destinat quod futurum sit. Propositum vero, cum vicina sit machinatio, et pene cogitationem sequitur effectus. Item prædestinatio est gratiæ præparatio: gratia vero est ipsa donatio. In dispensatione plenitudo temporis. Id est, postquam venit plenitudo temporum, quonism omnis jam dispensatio temporum logis et nature, prophetarumque transacta est.

Recapitulare omnia in Christo. Pro recapitulare in Latino codica striptum est restaurare. Sensus atque in presenti loco iste est: Omnis dispensatio que ante mundum, et posten coepit esse in mundo, tam invisibilium, quam visibilium creaturarum, adventum Domini pollicebatur. Itaque universa mysteria et omnis dispensatio vetustatis, non solum que in terris, sed etiam que in cœlis, in Christi passione brevi recapitulatione completa sunt. Verbi gratia: Sicut Isaac oblatus præfigurat Salvatorem (Gen. xx11), et Abel a Cain occisus. Instaurantur que in

coelis sunt, cum id quod in angelis lapsum est., ex A per quos signa et miracula fiunt. Principatus, super hominibus redditur. Instaurantur vero que in terra virtutes adversas, quorum petestate virtutes adversas quor

Nos qui ante speravimus in Christo. Nos aposteli vel Judzi, qui priores Gentibus credidimas Christo, sive ex lege exspectavimus Christum. In quo et vos charissimi. In quo etiam vobis Gentibus amuntiata est salus. Hucusque alloquitur specialiter qui in Epheso erant Judzeos, de sacramento incarnationis Christi; deinde Gentes, ut sint grati de beneficiis Dei. Signati euis. Ubi imago quæ perdita est, reparata est. Primus homo ad imaginem et similitudinem Dei considure exis. Ubi imago quæ perdita est, reparata est. Primus homo ad imaginem et similitudinem Dei considure exis, secundus in secunda generatione cum Spiritum sanctum acceperit, figuram Conditoris accepit. Spiritu promissionis. Qui omoi carmi per Joelem prophetam promissus est: Ut effundam de spiritu meo super omnem carnem.

In redemptionem appuisitionie, in fautem albrice speine. Quoe redimendo suo sanguine acquisivit, ut etiam in hee laudemus glorium ejus, quod non Dee, sed laudatoribus presit. Non ceuso graffas uyens. Non cesso agens et faciens, per soltheismitti, pro, non cesso gratias agere et fueere. Netairium véro, quia fidem et charitatem habentibus, sapientiam à Deo deprecatur : noverat enim cam adjutricem omnium coce virtutum. Pater glorier. Id est, secuhdum divinitatem. Christus enim glotia Patris est, sieut et sapientia. Deue Dondni nostri, id est; vecundum carnem. Et revelationis. Id est, ut revelata fircie gloriam Domini contemplemini. In agnitionem ejus. Id est, ut perfecte cognoscalis magnitudinem ejus atque virtutom, qua potent promissa premis, vel implere pomas. Magnitudihem, qua cum ubique sit, nihil eum potest omnino latere; qui entra hou cognoverit pro certo, millo poterit in loco pecetre ; nam qui humanum testimonium erobestit, multo magis divinum poterit revereri. Unde et Joannes apostolus emnem qui secest, Beum non cognoviste confirmat. Oculet cordic. Id est, non corports : spiritualia enim premissa mon nizi spiritualibus voulti pervidentar. Ut ociatis que sit species vechilonie. Si enim sciretis ad quantum opem votati estis, vainem spen seculi facile contennetis : et el dividas litereditath Dei videretis, omnis terrena vobis herrebit heereditas. Nemo enim regitum cum opiles sufe sperans curater case, stemuliocreta sobstantiam possidero dignatur. Et conclissons ad desserant tuain. Non quod Pater bolium pomet et in ee setieat, et Filitim ad dexteram habeat, sed per inantanam similitadinem potentiam demonstrat divinam. Super bondem principatum, et potestatom, et virtatem et deminationem. Novem angelorum solmus ordines, angeles, archangelos, virtuses, porestates, principatus, dominationes, thronos, cherabim, scraphim. Qui minima nuntiant, angeli; qui summa, archangeli vecantur. Virtutes,

virtutes adverses, quorum potestate virtutes adverse refrenantur, ne corda homiduth quantum volunt tentent. Principatus, qui ipsit quoque bonis angelorum spiritibus presunt. Dominationes sunt, qui etiam principatus et potestates dissimilitudine alta conscendunt, quibus certera agmina ad obedientiam subjecta sunt. Throni sunt, qui tanta divinitatis gratia replenter ut in eis Dominus sedent, et per eos sua judicia discernat. Cherubim quoque, id est, plenitudo scientiz sunt qui tanto perfectiori scientia pleni sunt, quanto claritatein Dei vicinius contemplantur. Seraphim entem, id est ardentes vel incondentes, qui tanto magis Conditoris sui ardent amore, quanto hanc vicinius vident, inter quos et ld est, filius. Quod est puper small nomen. Ut : Magnificanti super omne nomen sanotum tuum (Poul. CXXXVII). Et omnia subjecit bud pedibus efus. Ed est, sub dominatione humanitatis ejus : contrarium videtur esse, quod alibi ait : Necdum videmus & onemin subjects, etc. Aut secondum prescientlum id guod futurum est, quasi jam factum esset commemorat, secundum sum sensam, quem exposulmus : Qui benedizit not the ommi benedictions spirituall in colosilione; aut certe si de præterite accipiendum est, sic debemus accipere, qued etiam ea que non sunt ejus voluntati subjecta, naturæ conditione deservium : verbi causa, dæmones, Judæi, Gentiles. Sie intellige : Et dedit vaput super omnem Ecclesiam. Id est, non solum hommum, sed etlam angelorum. Qui per omnia in omnibus adimpletur. Nam quando omnes crediderint, tunc erit corpus ejus perfectum in omnibus membris; totus enim in membris omnibus, non in singulis adimpletur, ne ulla sit diversitas membrorum; aut omnia, id est, dona in omnibus, quia singula dona, vei plura per partes sunt in singulis. Nam in alio Deus justitla est, in alio castitas, in alio temperantia est.

CAPUT II.

Et vos cum esselis mortui delictis et peccatis vestris. Incipit coffecta beneficia replicare, ut ad officium mandatorum ex contemplatione donate indulgentiæ Avidius concitentur, παραπτώματα hoc est, delicta, quali initia peccatorum sunt, dum cogitatio tacità subrepit; apaptia vero peccata sunt, cum quod opère consummatum pervenit ad finem. Secundum principem. Id est, diabolum. Multi sane opinantur quod diabolus in hoc aere satellithus suis ad decipiendos diversis peccatis hommes diviserit potestatom. Bi cogitationum. In Greece mentium [diaroidu], quod ad dogmata pertinet contraria veritati. Et eramus naura fisti fræ. Id est, quod ab adolescentia mens hominum apposita sit ad malitiam : non est enim homo qui non peccet. Fini iræ, sive perditionis, sive diaboli, qui ira dicitur, propter éam quam exercet adversus homines feritatem. Deus hoc. Hoc vocat. Per multam charitatem. Nimiæ charitalis est, relielles servos quasi filios diligere. Con-

mum et fidem dimittendo et purgando. Et conresuscitabit. Quia quod in capite præcessit, certum est in membris aliquando futurum. Simulque fecit. Pro faciet. Abundantes divitias. Id est, quod daturus sit, quæ nec oculas vidit nec auris audivit. Vere abundans gratia est, quæ nec solum peccata donavit, sed etiam cum Christo resuscitatos in dextra Dei in cœlestibus collocabit. Per fidem. Id est, non per opera. Sed ne sibi salutem ipsam fide arrogaret securus, adjunxit : Et hoc non ex vobis, quoniam ipsa sides non ex vobis, sed ex eo qui vocavit nos. Ne quis glorietur. Id est, suis meritis, et non a Deo esse salvatum. Creati in Christo. Id est, renati per baptismum. Memores itaque estote. Commemorat cti sint dignitatem, ut non sint ingrati beneficiis largitoris. Quæ dicitur circumcisio. Id est, non virtute, sed nomine. In carne. Id est, non spiritu. Manufacts. Id est, manu humana facta, non spiritu Dei in

Alienati a conversatione Israel. Id est, qui tunc erat populus Dei. Et peregrini. Etiamsi ex parte credebatis, proselyti tamen, id est, advenæ habebamini. Sine Deo. Errantes. In hoc mundo. Nullos falsos Deos colentes, unum verum Deum amisistis. Gratis longe. Deus cum ubique sit præsens, longe tamen ab impiis dicitur.

Facti estis prope. Id est, ut Judzeis zequaremini, qui cum Deo erant. In sanguine Christi. Id est, credendo vos ejus sanguine et passione liberatos. Ipse C est enim pax nostra. Ipse est reconciliatio utriusque populi adinvicem et ad Deum. Et medium parietem maceriæ. Medius paries, et sepis, et materia onera legis erant, duos populos dividentia, et ideo ipse paries inimicitiæ nominantur.

Solvens inimicitias. Id est, circumcisionem, etc... quæ non tam Dei voluntas, quam temporis ratio a populi duritia exegerat. Aliter, solvens inimicitiam, id est, sapientiam carnis, quæ inimica est Deo. In carne sua. Id est, passione carnis suæ. Legem mandatorum. Id est, in qua sunt mandata, circumcisio, et sabbata, et neomeniæ. Decretis. Id est Evangelii dogmatibus evacuans. Item, ipse est pax nostra, qui fecit utraque unum. Cæterum tota intelligentia ad angelos transferenda est, virtutesque cœlorum, et ad animas humanas, quod in suo sanguine terrena et cœlestia copulavit, quæ inter se ante dissidebant, et bonus pastor morbidam ad montes revectans ovem, fecerit esse cum cæteris; atque ita crux Domini non solum terrestribus, sed etiam cœlestibus profuit. Idem in expositione Habacuc : Ipse solvit enim medium parietem Israel, id est, obscuritatem veterum prophetarum, et omnia antiquæ legis aperuit sacramenta. Quod autem ait, Ut duos conderet in semetipso in unum novum hominem, magis videtur superiori de Judæis et Gentibus sensui convenire, sic intellige : Hominem juxta imaginem et similitudinem Dei factum, eamdem per reconcilia-

wivificabit nos. Id est, in justitia peccata per baptis- A tionem formam recepturum, quam et nunc angeli habent, et ipse perdiderit; novum autem hominem, qui quotidie renovatur et habitaturus est in novo mundo. Aliter, in unum novum hominem, id est, in unum populum Christianum effectum: in uno spiritu pulchre tres personas dicit. In accessu duorum populorum. Id est, totius Christiani populi generis humani. Ergo jam non estis hospites. Ad id quod præmiserat : hospites testamentorum Dei, nunc respondet : Sed estis cives. Præmiserat, alienati a conversatione Israel. Hic locus adversum eos vel maxime facit, qui diversas naturas nituntur introducere. Quomodo enim peregrini facti sunt cives sanctorum, et quomodo domestici Dei fuerunt quondam alienati a conversatione Israel, si non potest Inatura vel in illos de quanta ignobilitate ad summam regni produ- B melius, vel in pejus mutari? Supra fundamentum apostolorum. Apostoli fundamentum sunt, vel Christus fundamentum est apostolorum. Christus est fundamentum qui etiam lapis dicitur angularis, duos conjungens et continens parietes. Ideo hic fundamentum et summus est lapis, quia in ipso et fundatur, et consummatur Ecclesia. Summus hic angularis lapis, quia populum utrumque continet; sive juxta interpretationem cœlestia jungit atque terrena. Christus est lapis pretiosus de monte, reprobatus a Pharisæis legem ædificantibus.

In templum sanctum in Domino. In templo sancto pon possunt lapides poni nisi sancti. Ad comparationem templi Hierosolymæ dicit exstrui corpus Christi, id est, Ecclesiam, ut multo majorem munditiam et sanctitatem habeat veritas quam imago. Sensuum magis in Apostolo quærendus est ordo quam verborum.

## CAPUT III.

Hujus rei gratia. Id est, hujus rei, quam superius memoravi, quod Filius Dei et gentes salvaverit, et Judæos et utrosque fecerit unum. Ego Paulus. Id est, cognovi mysterium, vel docui. Vinctus Christi. Id est, Christi amore ligatus Romæ. Si tamen audistis. Si tamen firmiter retinetis me in vobis dispensationem accepisse doctrinæ. Notum mihi facium est mysterium. Id est, Jadæos et Gentes unum populum esse factum in Christo. Sicut supra scripsi. In superioribus hujus epistolæ; quoniam dixit: Ut notum saceret vobis sacramentum voluntatis suce. In brevi prout potestis. Non quoniam poteram ego scribere, sed quoniam vos assequi valebatis. In mysterio Christi, non in eloquentia sæculari. Non est agnitum filiis hominum. Signanter et caute ait filiis hominum suisse absconditum sacramentum, non tamen filiis Dei, patriarchis et prophetis, de quibus ait : Ego dixi : Dii estis. Aliter : Qoniam revelatum est apostolis, ignorabant prophetæ; aliud est enim spiritu ventura cognoscere, aliud ea cernere opere completa. Unde et Joannes major omnibus Prophetis esse dicitur, quia quem cæteri prophetaverunt, ipse conspexit, et digito demonstravit dicens : Ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi. In Spiritu esse Gentes coharedes. Per Spiritum mihi revelatum

est, sive in Spiritu, illos sociatos esse, non car- A nitas. Hoc solus pater omnium præstat cæteris, ut nis circumcisione. Cohæredes. Id est, Israelis, vel quod melius est, Christi: ut hæreditas Deus nostra sit, et cohæres Christus. Et concorporales. Id est, unius corporis; non solum cohæredes, quod possunt diversi genevis esse; non solum concorporales, quia id possunt ejusdem generis filii, non ejusdem substantiæ et gloriæ. Ideo sequitur : Et comparticipes promissionis secundum operationem virtutis ejus. Cujus virtus me confirmat, sive cujus virtutes meum confirmant evangelium. Mihi enim minimo omnium sanctorum data est gratia hæc. Non puto Apostolum cum mentis suæ concordasse secreto, ut vere omnibus sanctis minimum se esse dixerit; verbi gratia, his qui erant in Epheso, Corintho, Thessalonica, vel in toto orbe. Quod cum humili- B tatis indicium sit se omnibus sanctis minimum dicere, mendacii est reatus, aliud in pectore clausum habere, aliud in lingua promere. Sed hoc præcepto Domini secit Paulus, dicentis: Qui vult in vobis major esse, fiat omnibus minor: et qui vult esse primus, fiat omnium novissimus (Marc. 1x). Omnibus enim qui se propter Christum insirmos esse cupiebant, apostolus Paulus insirmior erat, et idcirco major omnibus. Plus, inquit, aliis laboravi. Evangelizare investigabiles divitias Christi. Quæritur, si investigabiles, cur evangelizantur in populo? Si absconditæ, qua ratione per Paulum referuntur? Hic ergo investigabile absconditum dupliciter sentiendum : quod investigabiles ante divitiæ fuerunt, et tunc post Domini apertæ sunt passionem; aut certe, G quia natura sua homini investigabiles erant, hæc Deo revelante, in quantum tamen possumus, nobis sunt cognita.

Et illuminare omnes. Tunc illuminat, quando Gentes et Judæos ad fidem Christi vocat. Sacramenti absconditi. Id est, incarnationis Christi et vocationis Gentium ad fidem, prioribus temporibus soli Deo cognitum erat. Ut innotesceret principibus. Ut per me his qui rebus cœlestibus, donisque per omnem Ecclesiam principantur, multiformis sapientia innotescat. Item: Si principibus et potestatibus in cœlis ( licet quidam principem aeris istius et angelos ejus interpretantur), ignota fuit multiplex sapientia Dei, quæ nunc eis per Ecclesiam revelata est, quanto magis patriarchis et prophetis ignota fuit? quos supra D tatem spiritus in vinculo pacis. Nec dicentes: Ego non ignorasse mysterium Christi, sed ita ut apostoli, nescisse monstravimus. Ex quo intelligimus, quia crux Christi non solum nobis, sed et angelis profuit, et aperuit sacramentum quod ante nesciebant. Denique interrogant : Quis est iste rex gloriæ? Quam fecit. Quam olim Deus in sua mente decrevit. In quo habemus libertatem. Id est, conscientiam puram, vel conscientiæ puritatem. Et accessum. Id est, ut noster ad Deum sensus accedat. Propter quod peto. Sed magis gloriari debetis, intelligentes me tanta absque certæ spei fiducia sustinere non posse, quæ apud infideles pænæ, apud fideles victoriæ sunt. Quæ est gloria vestra. Pro: que sunt. Ex quo omnis pater-

patres dicantur; sive per naturam pater Domini, sicut cæteræ quoque creaturæ paternitatis nomen adoptione meruerunt. Quoniam autem nos, qui non sumus de genere Abraham, si fidem illius habuerimus, filii Abraham vocamur, et patriarchas et prophetas patres vocamus, ita puto angelos et habere principes sui generis, quos patres gaudeant habere in cœlestibus. In interiore homine. Ubi interior per fidem robustus est, ibi habitat Christus, non ubi exterior saginatur. Ut possitis comprehendere quæ sit latitudo. Quidam dicunt, quod latitudo spatiosa via, quæ ducit ad mortem, intelligatur, longitudo vita æterna, altitudo cœlestes virtutes, profundum contrariæ inferorum virtutes ac potestates, ut scilicet horum omnium notitiam habentes, noverint quid eligant, vel quid refutent. Nulla rotunditas longitudinem et latitudinem habet, altitudinem quoque et profundum, sed ex universis partibus coæqualis.

Scire etiam supereminentem scientiæ charitatem Christi. Hoc est, ut digni simus, per scientiam et bonam conversationem habere Christi supereminentem charitatem. Supereminet autem scientiæ charitas Christi, cum ex ipso nascatur, sicut supereminet fructus. Ut impleamini in omnem plenitudinem Dei. Quia non prodest scientia sine charitate. Plenitudo namque donorum Dei non erit, si charitas desit. Ei autem, qui potens est omnia facere superabundanter, quam petimus, aut intelligimus. Redit ad id, quod supra dixit: Proptereu flecto genua, etc. Nuncque subinfert. Ei. autem, etc. Secundum virtutem, quæ operatur in nobis. Non secondum merita nostra. In omnia sacula saculorum, Immensa beneficia immensis laudibus sunt celebranda.

## CAPUT IV.

Ego vinctus in Domino. Carcere scilicet vinctus, vel quod melius est. Christi charitate. Quidam vinculum animæ corpus dicunt. In Domino. Id est, non meo delicto, vel obsecro vos in Domino. Ut digne ambuletis. Id est, non declinantes ad dexteram, neque ad sinistram. Et mansuetudine. Mansuetus nulli nocet. Sufferentes invicem in charitate. Quia sufferunt philosophi. sed non in charitate. Nos vero non ut laudemur, sed ut ille, quem sustinemus proficiat. diligentes sustinere debemus. Sol iciti servare uni-Apollo, ego Cephæ (I Cor. 1). Quidam hic non Spiritum sanctum, sed mentis affectum dicunt, ut: Erat illis cor unum, et anima una. Unum corpus. Id est, Ecclesia unum consensum debet habere in uno corpore, omnium compago membrorum, quæ ad unam spem sunt vocata salutis. Et unus spiritus. Id est, quamvis multa largitur. Unum baptismum. Quamvis sub tribus personis datur. Et hoc contra Valentinianos, qui duo baptismata dicunt. Qui super omnes est. Super omnia Pater, quia auctor est omnium. Per omnes. Filius, quia per ipsum creata sunt. In omnibus. Spiritus sanctus, ipse enim credentibus datur, et templum ejus sumus. Unicuique autem nomum et fidem dimittendo et purgando. Et conresuscitabit. Quia quod in capite præcessit, certum est in membris aliquando futurum. Simulque fecit. Pro faciel. Abundantes divitias. Id est, quod daturus sit, quæ nec oculus vidit nec auris audivit. Vere abundans gratia est, quæ nec solum peccata donavit, sed etiam cum Christo resuscitatos in dextra Dei in coelestibus collocabit. Per fidem. Id est, non per opera. Sed ne sibi salutem ipsam fide arrogaret securus, adjunxit : Et hoc non ex vobis, quoniam ipsa sides non ex vobis, sed ex eo qui vocavit nos. Ne quis glorietur. Id est, suis meritis, et non a Deo esse salvatum. Creati in Christo. Id est, renati per baptismum. Memores itaque estote. Commemorat cti sint dignitatem, ut non sint ingrati beneficiis largitoris. Quæ dicitur circumcisio. ld est, non virtute, sed nomine. In carne. Id est, non spiritu. Manufacta. Id est, manu humana facta, non spiritu Dei in

Alienati a conversatione Israel. Id est, qui tunc erat populus Dei. Et peregrini. Etiamsi ex parte credebatis, proselyti tamen, id est, advenæ habebamini. Sine Deo. Errantes. In hoc mundo. Nullos falsos Deos colentes, unum verum Deum amisistis. Gratis longe. Deus cum ubique sit præsens, longe tamen ab impiis dicitur.

Facti estis prope. Id est, ut Judæis æquaremini, qui cum Deo erant. In sanguine Christi. Id est, est enim pax nostra. Ipse est reconciliatio utriusque populi adinvicem et ad Deum. Et medium parietem maceriæ. Medius paries, et sepis, et materia onera legis erant, duos populos dividentia, et ideo ipse paries inimicitiæ nominantur.

Solvens inimicitias. Id est, circumcisionem, etc., quæ non tam Dei voluntas, quam temporis ratio a populi duritia exegerat. Aliter, solvens inimicitiam, id est, sapientiam carnis, quæ inimica est Deo. In carne sua. Id est, passione carnis suæ. Legem mandatorum. Id est, in qua sunt mandata, circumcisio, et sabbata, et neomeniæ. Decretis. Id est Evangelii dogmatibus evacuans. Item, ipse est pax nostra, qui fecit utraque unum. Cæterum tota intelligentia ad angelos transferenda est, virtutesque cœlorum, et ad animas humanas, quod in suo sanguine terrena et cœlestia copulavit, quæ inter se ante dissidebant, et bonus pastor morbidam ad montes revectans ovem, secerit esse cum cæteris; atque ita crux Domini non solum terrestribus, sed etiam cœlestibus profuit. Idem in expositione Habacuc: Ipse solvit enim medium parietem Israel, id est, obscuritatem veterum prophetarum, et omnia antiquæ legis aperuit sacramenta. Quod autem ait, Ut duos conderet in semetipso in unum novum hominem, magis videtur superiori de Judæis et Gentibus sensui convenire, sic intellige : Hominem juxta imaginem et similitudinem Dei factum, eamdem per reconcilia-

vivificabit nos. Id est, in justitia peccata per baptis- A tionem formam recepturum, quam et nunc angeli habent, et ipse perdiderit; novum autem hominem. qui quotidie renovatur et habitaturus est in novo mundo. Aliter, in unum novum hominem, id est, in unum populum Christianum effectum: in uno spiritu pulchre tres personas dicit. In accessu duorum populorum. Id est, totius Christiani populi generis humani. Ergo jam non estis hospites. Ad id quod præmiserat : hospites testamentorum Dei, nunc respondet: Sed estis cives. Præmiserat, alienati a conversatione Israel. Hic locus adversum eos vel maxime facit, qui diversas naturas nituntur introducere. Quomodo enim peregrini facti sunt cives sanctorum, et quomodo domestici Dei fuerunt quondam alienati a conversatione Israel, si non potest inatura vel in illos de quanta ignobilitate ad summam regni produ- B melius, vel in pejus mutari? Supra sundamentum apostolorum. Apostoli fundamentum sunt, vel Christus fundamentum est apostolorum. Christus est fundamentum qui etiam lapis dicitur angularis, duos conjungens et continens parietes. Ideo hic fundamentum et summus est lapis, quia in ipso et fundatur, et consummatur Ecclesia. Summus hic angularis lapis, quia populum utrumque continet; sive juxta interpretationem cœlestia jungit atque terrena. Christus est lapis pretiosus de monte, reprobatus a Pharisæis legem ædificantibus.

In templum sanctum in Domino. In templo sancto pon possunt lapides poni nisi sancti. Ad comparationem templi Hierosolymæ dicit exstrui corpus Christi, id est, Ecclesiam, ut multo majorem mundicredendo vos eius sanguine et passione liberatos. Inse C tiam et sanctitatem habeat veritas quam imago. Sensuum magis in Apostolo quærendus est ordo quam verborum.

## CAPUT III.

Hujus rei gratia. Id est, hujus rei, quam superius memoravi, quod Filius Dei et gentes salvaverit, et Judæos et utrosque fecerit unum. Ego Paulus. Id est, cognovi mysterium, vel docui. Vinctus Christi. Id est, Christi amore ligatus Romæ. Si tamen audistis. Si tamen firmiter retinetis me in vobis dispensationem accepisse doctrinæ. Notum mihi facium est mysterium. Id est, Judæos et Gentes unum populum esse factum in Christo. Sicut supra scripsi. In superioribus hujus epistolæ; quoniam dixit: Ut notum faceret vobis sacramentum voluntatis suc. In brevi prout potestis. Non quoniam poteram ego scribere, sed quoniam vos assequi valebatis. In mysterio Christi, non in eloquentia sæculari. Non est agnitum filiis hominum. Signanter et caute ait filiis hominum fuisse absconditum sacramentum, non tamen siliis Dei, patriarchis et prophetis, de quibus ait : Ego dixi : Dii estis. Aliter : Qoniam revelatum est apostolis, ignorabant prophetæ; aliud est enim spiritu ventura cognoscere, aliud ea cernere opere completa. Unde et Joannes major omnibus Prophetis esse dicitur, quia quem cæteri prophetaverunt, ipse conspexit, et digito demonstravit dicens : Ecce agnus Dei, ecce qui tollit peccata mundi. In Spiritu esse Gentes cohæredes. Per Spiritum mihi revelatum

est, sive in Spiritu, illos sociatos esse, non car- A nitas. Hoc solus pater omnium præstat cæteris, ut nis circumcisione. Cohæredes. Id est, Israelis, vel quod melius est, Christi: ut hæreditas Deus nostra sit, et cohæres Christus. Et concorporales. Id est, unius corporis; non solum cohæredes, quod possunt diversi generis esse; non solum concorporales, quia id possunt ejusdem generis filii, non ejusdem substantiæ et gloriæ. Ideo sequitur: Et comparticipes promissionis secundum operationem virtutis ejus. Cujus virtus me confirmat, sive cujus virtutes meum confirmant evangelium. Mihi enim minimo omnium sanctorum data est gratia hæc. Non puto Apostolum cum mentis suæ concordasse secreto, ut vere omnibus sanctis minimum se esse dixerit; verbi gratia, his qui erant in Epheso, Corintho, Thessalonica, vel in toto orbe. Quod cum humili- B tatis indicium sit se omnibus sanctis minimum dicere, mendacii est reatus, aliud in pectore clausum habere, aliud in lingua promere. Sed hoc præcepto Domini fecit Paulus, dicentis: Qui vult in vobis major esse, fiat omnibus minor: et qui vult esse primus, fiat omnium novissimus (Marc. IX). Omnibus enim qui se propter Christum infirmos esse cupiebant, apostolus Paulus infirmior erat, et idcirco major omnibus. Plus, inquit, aliis laboravi. Evangelizare investigabiles divitias Christi. Quæritur, si investigabiles, cur evangelizantur in populo? Si absconditæ, qua ratione per Paulum referuntur? Hic ergo investigabile absconditum dupliciter sentiendum : quod investigabiles ante divitiæ fuerunt, et tunc post Domini apertæ sunt passionem; aut certe, quia natura sua homini investigabiles erant, hæc Deo revelante, in quantum tamen possumus, nobis sunt cognita.

Et illuminare omnes. Tunc illuminat, quando Gentes et Judæos ad fidem Christi vocat. Sacramenti absconditi. Id est, incarnationis Christi et vocationis Gentium ad fidem, prioribus temporibus soli Deo cognitum erat. Ut innotesceret principibus. Ut per me his qui rebus cœlestibus, donisque per omnem Ecclesiam principantur, multiformis sapientia innotescat. Item: Si principibus et potestatibus in cœlis ( licet quidam principem aeris istius et angelos ejus interpretantur), ignota fuit multiplex sapientia Dei. quæ nunc eis per Ecclesiam revelata est, quanto magis patriarchis et prophetis ignota fuit? quos supra D tatem spiritus in vinculo pacis. Nec dicentes : Ego non ignorasse mysterium Christi, sed ita ut apostoli. nescisse monstravimus. Ex quo intelligimus, quia crux Christi non solum nobis, sed et angelis profuit, et aperuit sacramentum quod ante nesciebant. Denique interrogant: Quis est iste rex gloriæ? Quam fecit. Quam olim Deus in sua mente decrevit. In quo habemus libertatem. Id est, conscientiam puram, vel conscientiæ puritatem. Et accessum. Id est, ut noster ad Deum sensus accedat. Propter quod peto. Sed magis gloriari debetis, intelligentes me tanta absque certæ spei siducia sustinere non posse, quæ apud infideles pænæ, apud fideles victoriæ sunt. Quæ est gloria vestra. Pro: que sunt. Ex quo omnis pater-

Patrol. CIII.

patres dicantur; sive per naturam pater Domini, sicut cæteræ quoque creaturæ paternitatis nomen adoptione meruerunt. Quoniam autem nos, qui non sumus de genere Abraham, si fidem illius habuerimus, filii Abraham vocamur, et patriarchas et prophetas patres vocamus, ita puto angelos et habere principes sui generis, quos patres gaudeant habere in cœlestibus. In interiore homine. Ubi interior per sidem robustus est, ibi habitat Christus, non ubi exterior saginatur. Ut possitis comprehendere quæ sit latitudo. Quidam dicunt, quod latitudo spatiosa via, quæ ducit ad mortem, intelligatur, longitudo vita æterna, altitudo cœlestes virtutes, profundum contrariæ inferorum virtutes ac potestates, ut scilicet borum omnium notitiam habentes, noverint quid eligant, vel quid refutent. Nulla rotunditas longitudinem et latitudinem habet, altitudinem quoque et profundum, sed ex universis partibus coæqualis.

Scire etiam supereminentem scientiæ charitatem Christi. Hoc est, ut digni simus, per scientiam et bonam conversationem habere Christi supereminentem charitatem. Supereminet autem scientiæ charitas Christi, cum ex ipso nascatur, sicut supereminet fructus. Ut impleamini in omnem plenitudinem Dei. Quia non prodest scientia sine charitate. Plenitudo namque donorum Dei non erit, si charitas desit. Ei autem, qui potens est omnia facere superabundanter, quam petimus, aut intelligimus. Redit ad id, quod supra dixit: Propterea flecto genua, etc. Nuncque subinfert. Ei. autem, etc. Secundum virtutem, quæ operatur in nobis. Non secondum merita nostra. In omniu sacula saculorum. Immensa beneficia immensis laudibus sunt celebranda.

### CAPUT IV.

Ego vinctus in Domino. Carcere scilicet vinctus. vel quod melius est, Christi charitate. Quidam vinculum animæ corpus dicunt. In Domino. Id est, non meo delicto, vel obsecro vos in Domino. Ut digne ambuletis. Id est, non declinantes ad dexteram, neque ad sinistram. Et mansuetudine. Mansuetus nulli nocet. Sufferentes invicem in charitate. Quia sufferunt philosophi. sed non in charitate. Nos vero non ut laudemur, sed ut ille, quem sustinemus proficiat, diligentes sustinere debemus. Sol iciti servare uni-Apollo, ego Cephæ (I Cor. 1). Quidam bic non Spiritum sanctum, sed mentis affectum dicunt, ut: Erat illis cor unum, et anima una. Unum corpus. Id est, Ecclesia unum consensum debet habere in uno corpore, omnium compago membrorum, quæ ad unam spem sunt vocata salutis. Et unus spiritus. Id est, quamvis multa largitur. Unum baptismum. Quamvis sub tribus personis datur. Et hoc contra Valentinianos, qui duo baptismata dicunt. Qui super omnes est. Super omnia Pater, quia auctor est omnium. Per omnes. Filius, quia per ipsum creata sunt. In emnibus. Spiritus sanctus, ipse enim credentibus datur, et templum ejus sumus. Unicuique autem no-

strum data est gratia secundum mensuram. Nunc de A membra. Secundum operationem, inquit, in mensudifferentia donorum dicit, ne ab hoc invidi siant invicem, cum Christus singulis dividit. Secundum mensuram. Tanı nostræ capacitatis quam illius largitatis. Quamvis immensus est Deus, tamen juxta mensuram gratiam donat, id est, ut capere possimus. Captivitatem. Nam quos diabolus tenebat in morte, Christus captivavit ad vitam. Dedit dona. In Psalmo ait : Accepisti dona ( Psal. LXVII ). Ipse ergo et dat, et in suis membris accipit. Quod autem ascendit, quid est, nisi quia et descendit ? Exponit, cur dicatur ascendisse, quem ubique esse non dubium est. Secundum formam scilicet servi, ad quam non localiter, sed dignanter descenderat. Super omnes cælos. Nunquid corporaliter super omnes cælos, summo cœli fornice? Aut certe omnia corporalia contemnens, et æterna contemplans, super cœlos, id est, super invisibilia sedisse credendus est? quod ego melius puto. Ut adimpleret omnia. Ut non solum prophetas compleret, sed etiam has occultas dispensationes : neque scire possumus, quomodo et angelis in inserno sanguis Christi profuerit

Et ipse dedit quosdam. Nunc tractat donorum prædictorum differentiam secundum mensuram donationis Christi. Alios pastores et doctores. Non autem ait alios pastores et alios doctores; sed alios pastores et doctores, ut qui pastor est, debeat esse doctor. Alios vero evangelistas. Omnis apostolus evangelista est, non omnis evangelista apostolus. Donec occurramus omnes in unitate fidei. Ex libro de C Civitate Dei vigesimo secundo: Si dixerimus ad Dominici corporis modum etiam quorumcunque majora corpora redigenda, peribit de multorum corporibus plurimum, cum ipse capillum non periturum esse promiserit. Restat ergo, ut suam recipiat quisque mensuram, quam vel habuit in juventute, etiamsi senex sit mortuus, vel fuerat habiturus, etiamsi est ante defunctus. Atque illud quod commemoravit Apostolus de mensura ætatis plenitudinis Christi, aut propter aliud intelligamus dictum esse, id est, ut illo capite populi Christiani accedente. omnium perfectione membrorum ætatis ejus mensura compleatur; aut si hoc de resurrectione corporum dictum est, sic accipiamus dictum, ut nec infra, nec altra juvenilem formam resurgant cor- D pora merteorum, sed in ejus tetate et robore, ad quam usque Christum hic pervenisse cognovimus. Girca triginta quippe annos definierunt esse etiam seeculi hujus doctissimi hominum juventutem: quæ cum fuerit proprie spatio terminata, inde jam hominent in detrimenta vergere gravioris ac senilis ztatis. Et ideo non esse dictum in mensuram corporis, vel in mensuram staturæ, sed in mensurum ætatis plenitudinis Christi, id est, in eo debet esse, auf est vir perfectus, caput et corpus, quod constat omnibus membris, quæ suo tempore complebuntur. Quotidie enim eidem corpori accedunt, dum ædificatur Ecclesia, cul dicitur: Vos estis corpus Christi, ef

ram uniuscujusque partis. Si ergo est mensura uniuscujusque partis, ita totius corporis, quod omnibus suis membris constat, est utique mensura plenitudinis Christi, de qua dictum est, in mensura atalis plenitudinis Christi. Quam plenitudinem etiam illo commemoravit loco; ubi ait de Christo: Et ipsum dedit super omnem Ecclesiam, quæ est corpus ejus, plenitudo ejus, qui omnia in omnibus implet.

Parvuli fluctuantes. Instabiles adinstar fluctus, qui a vento movetur.

Et circumferamur omni vento doctrinæ. Ut non simus ignorantes, nec dubie vacillantes, et more imperiti gubernatoris omnis doctrinæ vento nostræ fidei vela pandentes, ne facile naufragemus, aut ad quos philosophi sphæras vocant, transiens, stetit in B portum perfectionis nunquam pervenire possimus. Et astutia. Id est, dialecticæ artis.

> Veritatem autem sacientes. Omnia in veritate propter charitatem Christi, et nihil in hypocrisi sacientes. Per omnia. Incrementa seu dona, vel opera. Ex quo totum corpus compactum. Singulis membris, id est, justis quibuslibet. Et connexum. Nervis et cute. Per omnem juncturam. Membrorum scilicet a capite usque ad pedes, ex capite connexum corpus per omnem juncturam, vel subjunctionem operatiopis crescit, dum se alterutrum membra ædificant diligendo, ita ut unumquodque membrum in sua membra augeatur, hoc est, ut qui est per sapientiam oculus, in corum numerum crescat, qui oculi officium erunt, et singula suo loco proficiant membra.

> In charitate. Dum dicit in charitate, ad sensum pertinet, quia hoc totum spiritualiter intelligendum est. Hæc idcirco apud nos obscura sunt, quia metaphoricus dicuntur.

> Hoc igitur dice et testificor in Domine. Ques superius rogaverat, hic Domini obtestatione constringit : boc ergo dico vobis, qui occursuri estis in mensura ætatis plenitudinis Christi.

> Ne ambuletis sicut gentes ambulant, qui desperantes semetipsos. Id est, nullam spem confestium praemiorum habentes. Et avarities. Non ad avaritiam . ut sonat, simpliciter pertinet, sed ad libidinem atque luxuriam, quod nonnunquam luxuriando patiumtur. Non ita didicistis Christum. Discere Christum, idem est, et sapiontiam audire. Si tamon illum audistre. Si autem omnes, qui Christem audire videntur, audirent, aunquam ad Ephesios, et certe illos, quibus sacramenta Christi revelaverat Apostolus, diceret : Si tamen illum audivis. Et in illo docti estis: Alfquande per semetissum docet nos in cordibus houtris, aliquando per doctores.

Sicul est veritas in Jesu. Nam sancti per speculum et anigmata vident, in Josu autem veritas. Securdum desideria erroria. Factens omnia secundum desideria curdis carnalium cogitationum.

Et induite novum hominem. Id est, Christum, cujus conversatione induimur. Qui secundam Deum creatus est in justitia. Ecce manifestum est, quod amisit Adam justitiam et sanctitatem, et veritatem. A Spiritui sancto. In die redemptionis. In die baptismi. Justitia. In judiciis. Sanctitas. In operibus. Veritas. In verbis. Loquimini veritatem, unusquisque cum proximo suo. De Zacharia sumptum. Quia sumus invicem membra. Non possunt alterutrum membra se fallere, neque laniare, ita et vos. Irascimini, et nolite percare ( Psal. 1v ). Evidenter hoc dicit vitiis et furori vestre, ne conniventibus vobis sol justitiæ Christus incipiat propter iracundiam vestram mentibus obscuratis occidere, et discedente illo locum diabolo in vestris cordibus præbeatis. Aliter: Sol non occidat super iracundiam vestram (Jacob. IV), hoc est, ut ira sit brevis, nec in diem crastinum differatur. Neque locum detis diabolo. Porta enim diaboli peccatum est, quemadmodum Spiritus sancti justitia. Qui furabatur, jam non fure- B tur. Hoc est, alienos labores aliquando direptos, nuno suo labore compenset, et operando tribuat indigentibus, qui multos furando fecit egentes. Magis autem laboret, et operans manibus. Operatur bonum, qui declinat a malo, et sacit bonum, et operatur in agro animæ suæ, ut spiritualibus panibus impleatur, et possit commodare esurienti et necessitatem sustinenti, dans in tempore cibaria cœlestis degmatis conservis suis. Si autem talis est qui operatur bonum, ergo et is qui furatur consequenter verba furatur et dogmata, de furto vivens, de furto sibi cervicalia consueus, et Scripturarum pannos hine inde colligene, ut possit tunicam facere conscissam. Diabelus est Græcum verbum quod Latine dicitur criminator, lingua vero Hebraica Satanas appellatur C adversarius, sive contrarius. Et ab Apostolo Belial, id est, absque jugo, quod de collo suo Dei ejecerit servitutem, quem Aquila apostatam transtulit. Operant manibus quod bonum est. Non quod malum, ut sunt multe inhonestæ vel malæ artes, ut maleficia, ete. Sed si quis bonus. Serme qui docet virtutes. El nolite contricture Spiritum sunctum Dei. Non quod ipsa Spiritus sancti substantia contristari potest; cum habeat æternam atque incommutabilem beatitudinem, sed quia ita in sanctis habitat, ut eos impleat charitate, qua necesse est ut homines ex tempore gaudeant, profectu fidelium et bonis operibus. Et ides necesse est ut étiam constristentur lapsu vel peccatis eurum de quorum fide ac pietate gaudeant : qua tristitia laudabilis est quia venit ex dilectione quam Spiritus sanctus infudit. Propterea et ipse spiritus dicitar contristari ab els qui sic agunt, ut eoram factis contristentur sancti, non ob aliud nist quia Spiritum sanctum habent, que deno tam boni sunt, ut cos mali mæstificent, hi maxime quos bones fuisse sive noverunt, sive crediderunt : quæ profocto tristitia non solum non culpanda, verum etiam præcipue laudanda atque prædicanda est. Hem : Nolite contristare Spirlium sanetam. Hontinibus loquena tes, comparationes inducit humanas, ut ex nébis intelligamus quantam Spiritni sancto injuriam facimus cum donum ejus in nobis aliqua peccati sorde polluimus. In quo signati estis. Signati autem sumus

Amaritudo. Rancor in corde. Ira. Quæin vultu apparel, sutore restincto desiderat ultionem. Indignatio. Est ex superbia, cum aliquem judicamus indignum, et ides nolumus eum sustinere. Clamor. Scilicet ille qui ex furore descendit. Cætèrum Isaias bene clamare jubetur, et ipse Dominus in templo clamabat : Qui sitit, veniat et bibat (Joan. vn). Peccatum perpetrare crimen est; peccatum prædicare, clamor. Cum omni malitia. Comprehendit omnia mala, dicendo malitia. Aut malitia est, que inimico vicem reddere potest. Estote autem invicem benigni. Postquam vitia eradicavit, virtutes plantat, at Jeremias dicit: Ut evellas et plantes. Benigni. Ex vorde. Misericordes. Operibus. Donantes. Id est, remittentes peccata,

CAPUT V.

Estote autem imitatores Dei. Indulgendo peccata, ut est: Domine, ne statuas illis hoc peccatum, quis nesciant quid faciunt (Luc. xxm, 54).

Et tradidit semetipsum. Ergo sicut ille animam suam pro nobis tradidit, ita et nos pro fratribus animas ponamus. Oblationem et hostiam. Omne sacrisielum oblatio vocatur, hostia vero de vivis; at in Christo continetur utrumque, quia ipse oblatus est et vivus. In odorem stacitatis. Odor suavitatis charitas est. Fornicatio autem. Omnia crimina breviter comprehendit, duas criminum designando radices. id est, fornicationem et avafitiam. Et omnis immundisia. Titillatio carnis, et fluxos sanguinis ex qualicunque attritu ventris.

Aut turpitudo. Id est; libidinosa cogitatio. Inter staltiloqulum et scurrilitatem hoc interest quod stultiloquium nihil in se sapiens et corde hominis dignum habet. Scurrilitas vero de prudenti mente descendit, et consulto appetit quædam vel urbana verba. vel rustica, vel turpia, vel faceta, quam nos jocularitatem alio verbo possumus appellare, ut risum moveat audientibus. Verum et hæc a sanctis viris propellenda, quibus magis convenit flere atque gaudere.

Sed magis gratice actio. Non ut Deo gratias agamus, sed ut grati sive gratiosi simus apud homines, ut : Sit sermo vester sale conditus. Hoc enim scitote. Hoc contra illos agit qui solam fidem posse sufficere dicunt. Aut avatus. Qui sic honorat divitias ut deos. Nam in avaro idololatria est, quod scripturam ipsius ntımmi colit, ut voracium Deus venter est, ita cupidorum Deus dicitur pecunia. In filios diffidentiæ. In Sodomitas, vel in cos qui diluvio perierunt. Notandum est quod sex vitiis supra prohibitis, fornicatione, immunditia, avaritia, turpitudine, stultitia, scurri-Itale; nunc tantum fria posuerit, fornicationem. immunditiant et avariliam, quibus qui suerit obnoxills, flæreditatem in regno Christi et Dei non possit Habere. Si enim ita stulliloqui et scurræ alieni essent a règito del, quomodo iniquos specialiter separavit, videretur sententia esse crudelis, non ignoscere imbecillitati fragilitatis humanæ, cum etiam per jocum nos dicta damnarent. Qui enim in sercentes locum stultiloquio et scurrilitati damus, dum non excludantur a regno, sed quoniam apud Patrem diversæ sunt mansiones, et stella a stella differt in gloria, sic et resurrectio mortuorum, quamvis aliquis a fornicatione, immunditia atque lascivia alienus sit, tamen si stultiloquus fuerit et scurra, non tenebit eum locum quem possessurus erat si hæc vitia non haberet : respondeat, quia stultiloquium et scurrilitas non eumdem habeant reatum quem fornicatio, immunditia et avaritia, nunquid et turpitudinem cum tribus superioribus debuit nominare? Ad quod dicendum hic turpitudinem significare absconditam cogitationem, cui inflammatur sensus noster ad libidinem, et carnis titillationibus anima ignita succenditur, et nihilominus Dei timore in judicio refrenatur: B et quomodo stultiloquium et scurrilitas, sic ista turpitudo non perdit, nec in perpetuum excludit a regno. Participes corum. Fornicatio, immunditia, avaritia. Filii lucis. Id est, Christi, vel fidei, vel scientiæ. In omnibus bonitate. Id est, in benigmitate ad omnes, ut : Deus solem suum oriri facit super bonos et malos (Matth. v). Justitia. Operum et judiciorum. Et veritate. Verborum. Probantes quid sit beneplacitum Deo. Quia videtur tota scatere sententia, ordine tenenda est: Nolite fieri participes eorum, probantes quid sit beneplacitum Deo; etsi enim aliquando eratis tenebræ, nunc lux in Domino, ut filii lucis ambulate. Fructus lucis ostendite, in bonitate, et justitia, et veritate. Et nolite communicare operibus infructuosis tenebrarum. Id est, quia lux non potest communicare C cum tenebris. Tenebrarum opera sunt, quæ ad tenebras ducunt. Redarguite. Id est, peccantes, dum lux estis. Quæ enim in occulto fiunt. Fornicatio, immunditia, avaritia. Ab eis. Filiis scilicet diffidentiæ. Etiam dicere. Aliquando nominat turpia propter utilitatem, aliquando pro verecundia non nominat. Omnia quæ arguuntur. Quæ occulta flunt a filiis dissidentiæ, ut ex eo quod corripiuntur, mutentur in melius, et mutata manisestentur in publico, et publicata fiant lumen. Omne autem quod manifestatur, lumen est. Incipit lumen esse cum crediderit, et vobis adjungitur.

Propter quod dicit: exsurge a mortuis. Ego secundum ingeniolum meum omnes editiones veterum Scripturarum, ipsa quoque Hebræorum volumina diligenter eventilans, nusquam hoc scriptum reperi, nisi forte hoc dicamus, quemadmodum olim prophetæ in concione populi loquebantur: Hæc dicit Dominus. Et: Quoniam Dominus locutus est, ita et Apostolum Spiritu sancto plenum, repente in verba quæ in se Christus loquebatur, erupisse atque dixisse: Hæc dicit Dominus. Nec non et illud est disserendum, quo-)modo uni atque eidem dicatur, quasi dormienti: Surge qui dormis, quasi mortuo, exsurge a mortuis. lgitur quia et spiritus est hominis, quem semper in bona parte scriptum invenimus, et anima, cujus infirmitates et mortes legimus peccatorum, id quod nunc dicitur: Surge qui dormis, resertur ad spiri.

mone non labitur, persectus est. Neque vero ista di- A tum. Et quod sequitur: Exsurge a mortuis, animæ centes locum stultiloquio et scurrilitati damus, dum coaptatur: Anima enim quæ peccaverit, ipsa morienon excludantur a regno, sed quoniam apud Patrem diversæ sunt mansiones, et stella a stella differt in vero lux vera orietur ei, qui surrexit a mortuis, et aloria, sic et resurrectio mortuorum, quamvis aliquis ex mortuis suscitatus.

Quomodo caute ambuletis. Non ad insidias faciendas, sed ad cavendum peccatum, ut est illud: Autatus dirigit gressus suos (Prov. xiv). Aliter caute, id est, discernentes bonum et malum.

Redimentes tempus. Hoc est, pænitentia residuo tempore in bonis operibus perseverantes, tempus præteritum in peccatis redimentes, quod tempus malitia hominum venditum erat.

Quoniam dies mali sunt. Per metanomiam, pro his qui in diebus sunt, quia dies mali esse non possunt. Sed intelligentes. Id est, scrutamini legem, in qua voluntas ejus continetur. Et nolite inebriari vino. Quomodo non possumus duobus dominis servire, Deo et mammonæ, sic non possumus spiritu impleri pariter et vino: qui enim spiritu impletur, habet prudentiam, mansuetudinem, verecundiam, castitatem; qui vino, habet insipientiam, furorem, procacitatem, libidinem: hoc quippe æstimo uno verbo significare luxuriam.

In psalmis. Hymni sunt, qui fortitudinem et majestatem Dei prædicant, et ejusdem semper vel benesicia, vel sacta mirantur, quod omnes psalmi continent, quibus alleluia vel propositum, vel subjectum est. Psalmi autem proprie ad ethicum locum pertinent, ut per organum corporis, quod faciendum et quod vitandum sit, noverimus. Qui vero de superioribus disputat, et concentum mundi omniumque creaturarum ordinem atque concordiam subtilis disputator edisserit, iste spirituale canticum canit, vel certe propter simpliciores manifestius, quod volumus, eloquamur. Psalmus ad corpus, canticum refertur ad mentem. Et canere igitur et psallere, et laudare Deum, magis animo quam voce debemus, hoc est quippe quod dicitur: Cantantes et psallentes in cordibus vestris Domino, gratias agentes pro omnibus. Id est, quæ accidunt vobis, sive prosperis, sive adversis.

Subjecti invicem in timore Christi. Propter timorem Christi fiat subjectio, dum illum offendere timemenus. Audiant hoc episcopi, audiant preshyteri, audiat omnis ordo doctorum, subjectis suis esse subjectos, et imitentur dicentem Apostolum: Cum enim liber essem ex omnibus, omnium meipsum servum feci, ut omnes lucrifacerem. Et in alio loco: Servite invicem. Salvator quoque formam servi accepit, ut serviret discipulis suis, et pedes eorum lavit. Hoc interest inter gentium principes et Christianorum, quod illi dominantur subditis, nos servimus, et in [hoc] majores sumus, si minimi omnium fuerimus. Mulieres viris suis. Hucusque in commune, munc singulatim unumquemque docet, ut debita officia singulis non cessent.

Sicut Christus caput est Ecclesiæ. Id est, quomodo in Christo et Ecclesia sancta conjunctio, sic in viro et muliere debet esse sancta copula. Ipse salvator

sorporis. Id est, Ecclesiam Christus salvavit, vel vir A cordiam, etc. Forsan ergo quia decalogus exeuntisalvator corporis mulieris in necessitatibus et doloribus dum infirmioris sexus est. Viri, diligite uxores vestras. Sanctus amor hic intelligendus, ut voluptates resecentur, ut prægnantes ad partum usque non

Sicut et Christus dilexit Ecclesiam. Ita et vos pro sanctitate uxorum, nec mori, si necesse fuerit, recusetis. Ut eam sanctificaret. Aqua enim lavit corpus, animam doctrina: ita et vos corpora uxorum continentia, et animam mundate doctrina. In verbo vitæ. Id est, in doctrina per baptismum, vel verbum quod cantatur a sacerdote ad baptismum. Ut sit sancta. Id est, anima. Et immaculata. Id est, corpore. Sed nutrit et fovet. Ut uxoribus vestimentum et victum et quæ necessaria sunt præbeamus. Sicut Chri- B stus Ecclesiam. Ut : Quoties volui congregare filios tuos, etc. (Luc. XIII). Quia membra sumus. Membra ejus debent in omnibus eum imitari, de carne ipsius sive hominis, quem assumpsit ex Maria, sive Ecclesiæ.

Propter hoc relinquet homo patrem et matrem suam. Spiritualiter reliquit Christus Deum Patrem, et matrem Hierusalem cœlestem, et venit ad terras ad Ecclesiam. Et adhærebit uxori suæ. Spiritualiter Ecclesiæ Christus ex utroque populo collectæ. Sacramentum hoc magnum est. Sunt enim alia minora sacramenta. Verumtamen singuli. Hoc est, licet in Christo et Ecclesia dixerim, tamen oportet servari in conjugio. Ut unusquisque uxorem sicut semetipsum diligat. Diliges proximum tuum sicut teipsum (Matth. xxII), juxta interpretationem Salvatoris. Proximus est omnis homo. Nulla ergo erit inter uxorem et quorumlibet hominum dilectionem differentia charitatis? quod dicere absurdum est : in proximo enim similitudo ponitur, ut siç eum diligas sicut te, et cupias esse salvatum : in uxore autem comparationis adverbium dicitur. Sicut non similitudinem, sed probationem et confirmationem sonat, sicut de Christo dicitur: Quasi unigeniti a Patre. Uxor ut timeat virum. Duze significantize in verbo timoris sunt : Una est qua servi spiritum servitutis habent in timore; altera pro reverentia dici potest, ut uxor revereatur virum suum.

### CAPUT VI.

quæ non sunt Domini contraria voluntati.

Quod est mandatum primum. Quæritur quare nunc dixerit: quod est mandatum primum, cum sit quartum vel quintum: Primum enim mandatum est: Non erunt tibi dii alieni præter me (Exod. xx). Ideo alii distinguunt, quod est mandatum primum in repromissione, quasi quatuor alia mandata, quæ ante hæc dicta sunt, non habeant promissionem. Sed videntur mihi non observasse subtiliter, sed in secundo mandato repromissionem esse sociatam. Ait enim, Non facies tibi idola, neque omnem'similitudinem, usque, et facio misericordiam his qui diligunt me, etc. Observa verba sponsionis, faciens miseribus de Ægypto, et prima lex data est, unumquodque mandatum decalogi primum est, ad comparationem eorum præceptorum quæ postea in lege scripta sunt. Qui priorem excusationem defendit, in secundo mandato non seorsum dicet, sed sub uno textu atque sermone non tam promissionem datam, quam sententiam et laudes Dei esse finitas, facientis misericordiam, etc. In simplicitate cordis. Id est, deposita priore superbia et simulatione. Hic autem providet Apostolus, ne doctrina Christi in aliquo blasphemetur, si credentes servi dominis inutiles fiant.

Sicut Christo. Pulchre addidit, sicut Christo, ut scilicet non audiat servus carnalem dominum, si contraria præceptis Dei voluerit imperare.

Non ad oculum. Præsentibus tantum dominis. Sicut Domino. Domino servit, qui cum bona voluntate animi servitium dominis facit. Cum bona voluntate. Non cum murmuratione, ne apud homines gratia, et apud Deum mercede privemini. Remittentes minas. Ne vestræ malitiæ imputetur, si effugerint. Quia illorum et vester Dominus est in cælis. Id est, sicut super servos vindicare potestis, magis autem super vos vindicare potest Deus. Personarum non est acceptio apud Deum. Qui solus tantum vindicat voluntates, et juxta eas deteriori præfert meliorem, eligens facta, non homines.

De cætero. Post specialia mandata virorum ac mulierum, nunc generaliter omnes admonet. Rectores hujus mundi. Qui regunt in aere suos angelos. Diabolus enim suis angelis [Satellitibus] diversa officia divisit; aut rectores hujus mundi, id est, amatorum et carnalium hujus mundi.

Tenebrarum harum. Tota ista terrena vita tenebræ dicitur: lux quippe lucet in tenebris.

In cœlestibus. Id est, in aere discurrentibus. In die malo. Diem autem malum præsens tempus ostendit, de quo supra dixerat : Redimentes tempus quoniam dies mali sunt, propter angustias et vitæ hujus labores, aut certe consummationis atque judicii, quando diabolus inimicus et vindex sua nos cupiet in parte retinere.

State eryo. Ne moveamini de acie, sed stabilem figite gradum super petram Christum.

Succincti lumbos. Zona continentia: quia igitar Filii, obedite parentibus. Id est, in parentibus ea D lumbi in generatione semper accipiuntur et semine, videtur nobis accinxisse lumbos suos, qui nequaquam uxori debitum reddit, nec servit libidini. In veritate. Non in hypocrisi, nemo enim coronabitur, etc. Loricam justitiæ. Sicut lorica multis circulis et hamulis intexitur, ita justitia diversis virtutum connectitur speciebus.

Sculum fidei. Sine scuto omnis armatus inermis est; ita et hæ virtutes sine side salvare non possunt, in omnibus certaminibus side muniamur. Et calceati pedes. Docet siduciam prædicationis opportunæ et importunæ, ut calceatus audenter ambulet.

Sumite, inquit, sculum fidei, in quo possitis omnia tela nequissimi ignita restinguere. Ergo fides est que, excipiens ardentissima libidinum tela, metum futuri A judicii ex cœlestis regni credulitate mortificat. Et loricam, inquit; charitas ipsa nempe est quæ vitalia pectoris nostri circumdans atque communiens, lethalibus perturbationum objecta vulneribus, contrarios retundit ictus, nec ad interiorem hominem nostrum jacula zabuli penetrare permittit, omnia suffert, omnia patitur, omnia sustinet.

Et galeam spei salutis. Galea capitis est munimen: quia ergo caput nostrum Christus est, debemus semper istud spe futurorum bonorum, velut inexpugnabili galea, in cunctis tentationibus ac persecuinonibus communire, et principaliter fidem ejus il-Læsam atque integram custodire; aliis enim membris truncatum quempiam licet et debilem, possibile tamen est utcunque superesse, sine capite vero, ne- p mini vel brevis vitæ spatium prorogatur.

Et gladium spiritus, quod est verbum Dei. Penetrabilius namque est omni gladio ancipiti, et pertingens usque ad divisionem animæ ac spiritus, compagum quoque et medullarum, et discretor cogitationum, et intentionum cordis (Hebr. 1v), dividens scilicet et abscindens quidquid in nobis carnale terrenumque reperit.

Per omnem orationem. Semper hunc gladium por tare vel postulare.

Ad apertionem oris mei. Ut : Domine, labia mea aperies (Psal. 1), etc

Cum fiducia. Sine metu persecutionis. Omnia nota faciet Tychicus. Dupliciter intelligendum: vel ideo Tychicus missus est ad Ephesum ut nuntiaret eis vincula Apostoli ad fidem Evangelii profecisse, eo tempore quo ad Colossenses scripsit, dicens: Omnia vobis nota faciet Tychicus (Col. 1v); grandis enim consolatio erat audire populum Romanum in domina urbium triumphantem de vinculis : vel certe oh id Tychicus missus est, ut conversationem Pauli, quam ignorabant, annuntiaret eis, quasi quoddam vivendi exemplar daret discentibus gesta Apostoli atque virtutes, et cum imitari volentibus, nec parva esse poterat consolatio

Pax fratribus et charitas. Pax, et charitas, et fides, perfectum faciunt Christianum: țam epito sine fide infructuosa est charitas, quam sides sine charitate vel pace. Nam charitas major est pace: potest enim odio non haberi quis, non tamen et amari. In incorruptione. Sive castitate, sive in quorum corde nullo adulterino sæculari amore Christi delectatio violetur.

# VI.

# IN EPISTOLAM AD PHILIPPENSES.

## CAPUT PRIMUM.

Paulus et Timotheus servi Jesu Christi omnibus sanctis in Christo Jesu, qui sunt Philippis. Metropoli Macedoniæ.

Cum gaudio. Non cum tristitia alicujus peccati vestri. Super communicatione vestra. Quia mihi communicatis in Evangelio prædicando.

A primo die. Quo accepistis sidem. Usque in diem Christi. Usque in adventum Christi. Sicut justum. Charitas enim omnia sperat. Eo quod habeam vos in corde. In tantum vos diligo, ut mihi memoriam vestri nec vis tribulationis, nec sollicitudo defensionis auferat. In defensione. Quia defendo Evangelium adversus hæreticos. Et confirmatione. Id est, exemplo et doctrina. Socios gaudii mei. Hoc sentio de vobis Evangelio credidisse, ut etiam in tribulationibus meis pro ejus defensione mecum pariter gaudeatis. Quemadmodum desiderem. Diligam. In visceribus Christi Jesu. Sive ejus inesse visceribus, sive ita vos desidero, tanquam viscera Christi. In scientia. In agnitione Dei. Et omni sensu. Mysteriorum. Ut probetis. Id est, sciatis. Potiora. Id est, altiora mysteria. Fructum justitiæ. Bonis operibus. In gloriam. Ut glorificetur Deus in actibus vestris. Scire vos volo. Tribus causis hoc dicit, ut magnificaret potentiam

C Dei, ut exemplum fieret alia, ut concelaratus Philippenses, mœstos de vinculis et tribulatione ejus in

In omni prætorio. In domibus regum, abi pratores solent esse.

Abundantius ut auderent. Vinquiorum meorum exemplo sunt incitati, dum me pro Christo viderent libentissime sustinere. Alii quidem propter invidiam. Hie subjungit quatuor ordines prædicantium verbum Dei. Propter invidiam, hoc est, dum mihi apud credentes gloriam auferre se putant, ne solus mihi vindicare videar scientiam prædicandi.

Aliqui autem et propter bonam voluntatem Christum prædicant. Quia alios salvare volentes Christum annuntiant. Alii ex charitate. kl est, ut mihi adjutores et credo quia sicut meæ tribulationis socii estis, ita D ffant, quia sclunt me a Deo ad defendemdum Evangelium ordinatum. Non sincere existimantes presenras se suscitare vinculis meis. Alii voro colose predicant ad me gravandum, quasi plures discipulos facientem, et doctrina mea totum orbem implere cupientem, ut ex hoc saltem mihi majos invidia cumuletur ved pressura. Quid enim? Dum omnimodo. Non mihi cura est qua mente prædicent, dummado quod cupio, Christi nomen omnibus innotescat, quapropter et modo gaudeo et in futuro gaudebo. Sice occasione. Odii vel invidia contra me. Et in hoc

Nam scie. Quod mihi nocere putant in salutem proveniet, quia non solum per verbura et passionera meam, sed etiam per odium Christi Ecclesia angmeutatur.

Subministrationem. Ideo subministratio dicitur. quia non quod adversarii volunt, sed aliud in occu lto spiritus subministrat.

Exspectationem. Id est, patientiam. Quia in nulla confundor. Tormento, neque in vita, neque in morte, neque in contumeliis, neque in opprobriis nos omnibus erubescimus. Sed in omni fiducia. Nulla res me poterit deterrere.

Et nunc magnificabitur Christus in corpore mea, Inimicis suis insultat, quod ei nocere non valeant. Si enim eum occiderint, martyriq coronahitur : si B servaverint, Christum annuntiando plurimum faciet fructum

Sive per vitam. Ad prædicationem.

Sive per mortem. Id est, pro illo in martyrio.

Mihi enim vivere Christus est. Non alia causa vivere volo, nisi Christi, id est, ut ejus corpus ædisicem. Fructus operis. In ædisicationem aliorum. Et hoc confidens scio. Spiritu prophetico promittit. Et gaudium fidei. Ut per profectum de fructu fidei vestræ gaudium habeatis. Per meum adventum iterum ad vos. Hoc pro consolatione eorum dicit, quia suo spiritu pervenit ad eos, licet non corpore. In uno spiritu. Ut : Erat eis çor unum et anima una (Act. 1V).

Unanimes. Quia omnis pugna upanimiter aggressa C victoriam parit. Quæ est illis causa perditionis, Id est, tentatio qua terrent vos. Et hoc a Deo. Qui yult suos coronari probatos, sicut Job permittitur tentari. Non solum ut in eum credatis. Non solum ut fidei meritum, sed etiam martyrii meritum præmium habeatis, dum vos tentari Deus patitur ut vincatis.

Idem certamen habentes quale et vidistis in me. Nihil novum patiemini, sed hoc quod et præsentes vidistis in me, et nunc absentes de me audistis me. Non sit ergo vohis indignum illa pati, in quibus conspicitis nos gluriari.

# CAPUT II.

Si qua ergo consolatio in Christo, Rogo vos hoc mihi præstate, ut gaudium meum unitatis dilectione impleatis. Si qua est consolutio in Christo, id est, consolamini me umbra Christi, pro vobis passum, si vos consolatus est Christys. Si qua allocutio charitatis. Si aliquam charitatem ei rependere vultis. Si qua societas spiritus. Si spiritum ejus in vobis. esse cupitis. Si qua viscera misericordiæ. Si in eum misericordes estis. Implete gaudium meum. In talibus discipulis doctor exsultat.

Eamdem charitatem habentes. Ergo nolite scindere charitatem sentiendo diversa. Non que sua sunt singuli considerantes. Non que vobis solis expedient, sed que aliis prosunt. Hoc sentite in vobis, quod et

gandebo. Vinculo vel opere prædicationis ehrum. A in Caristo Jesu. Vult ostendere Christum non propter se, sed propter alios passum; sive, tam humilis sensus in vobis sit, quam fuit in Christo.

> Qui cum in forma Dei esset. In forma Dei erat, et videns unius hominis delicto mortem regnare per populos, creaturæ suæ pon oblitus est. Nec rapinam ducit se æqualem esse Deo. Quia vere secundum divinitatem æqualis erat Patri. Sed exinanivit semetipsum. Non substantiam evacuans, sed honorem iuclinans. Formam servi accipiens, in similitudinem hominum factus. Naturam hominis induendo. Mortem quiem crucis. Qua morte nulla formidolosior erat. Propter quod et Deus illum exaltarit. In resurrectiona et ascensione, et cæteris : ita et nos si exaltari cupimus, exemplo Christi fratribus serviamus

> Et donavit illi nomen. Quod est Filius. Quod est super omne nomen. Cui enim angelorum dixit: Filius meus es tu (Psal. 11)? itaque douavit illi nomen, non auod ante non habuit. Unde rectius locus hic secundum humanam naturam intelligendus est, quam divinam. Omne genu flectatur. Non ad corporis genua, sed ad humilem subjectionem inclinationemque mentis pertinet.

> Cælestium. Id est, angelorum. Cælestes autem genua flectere dicuntur more precario, non quod haberent genua, qui incorporales sunt, sed, ut diximus, pro humili subjectione et adoratione dicitur.

> Terrestrium. Hominum. Infernorum. Angelorum qui præsunt infernalibus locis. In gloria Dei Patris. In natura et gloria Deitatis. Cum timore. Non cum negligentia, sed sicut ait Job: Verebar omnia opera mea, sciens quod non parceres delinquenti (Job. 1x). Vestram salutem operamini. Hae est, custadite per bonum opus salutem a Deo vobis donatam. Sine murmurations. De gravitate præceptorum Dei, vel de pressura tribulationum. Et hæsitatione. Qui murmurat de præceptis, hæsitat de præmis.

> Ut sitis sine querela. Apud homines at Deum. Quod conqueritur Deus sæpe de haminibus in Scripturis, apparet quod nolint cradere et recte vivere. Unde fideles et facientes voluntatem Dei conversari dicuntur sine querela, quod de illis Scriptura non queratur.

> Et simplices. Nihil præter voluntatem Bei facientes vel scientes, sicut filii Dei immaculati, qui cum sit purus et sanctus, filios non potest habere degeneres. In medio generis. Judeorum et gentium.

> Pravi. Mente. Perversi. Operibus. Sicut luminaria, ut : Sic luceat lux vestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum qui in cælis est (Matth. v).

> Ad gloriam mihi. Gloria enim patris filit filiorum ut ait Salomon (Prov. xvII). Non in vacuum cucurri. Qui talem populum Deo acquisivi. Sed et si immolor super sacrificium vestrum. Sed eliam si occidar, quia sacrificium et obsequium fidei vestra obtuli Deo. Vincit profectus vestri gaudium tristitiam pænæ velmortis, sive jam non timeo mori sacrificio vestra fidei consummato, sive quia vestra fidei ministravi.

aliena laborare salute.

Et commilitonem meum. Propter honorem, quia ipse acceperat in illis apostolatus officium. Ut mox videro quæ circa me sunt. Hoc est, si liberer ab hac catena, vel non. Et ministrum negotii mei. Id est, qui mihi vestra vice ministrat. Et mæstus erat, propterea quod audieritis illum infirmatum. Tristitiæ vestræ causa mœstus fuerat. Non esse contristandum de mortuis Apostolus significat, nam desperantium est contristari. Et ipse inquit de Epaphrodito: Infirmus fuit prope mortem, sed Deus misertus est illi, non solum autem illi, sed et mihi, ne tristitiam super tristitiam haberem. Quomodo ergo contristandum vetat, cum ipse contristandum se, si mortuus fuisset, declarat? Aliter de morte Epaphroditi si provenisset B contristandum significavit, et aliter prohibet contristandum. Nam hic propter solatium adjutorii ejus quo utebatur in Evangelio, si mortuus fuisset, contristandum se dicit, nos autem contristari prohibet, ne obitu quasi exstinctos et perditos lugeamus, desperantes de resurrectione. Aliud est igitur solatium requirere quasi absentis, et aliud dolore jam non futuri : hic cessat consolatio, illic excluditur. Et ego sine tristitia sim. Id est, pro gaudio vestro in adventu ejus. Accessit sicut usque ad mortem. Qui vincto mihi in carcere non timuit ministrare.

#### CAPUT III.

Eadem vobis scribere. Id est, eadem documenta repetere, quæ jam præsens dixeram. Vobis autem ne- C cessarium. Sicut horto crebrius irrigari necessarium est. Videte canes. Cavete pseudoapostolos, Evangelium Christi lacerantes. Videte concisionem. Quia concisio potius quam circumcisio sunt dicendi.

Nos ergo circumcisio sumus. Nos sumus veri Judæi, qui non unius membri pellem, sed totius carnis vitia resecamus, illi vero concisio. Qui spiritu. Id est, mente, non littera Deo servimus. In Græco. melius, spiritui, id est sancto, qui est Deus. Non confidentes in carne. In carnali circumcisione, nos enim circumcisio. Ego magis circumcisus octava die. Ne aliquis putaret ideo se non gloriari, quia non fuerit circumcisus circumcisione octavi diei, non post aliquot annos, ut ariquis peregrinus circumciditur.

De tribu Benjamin. Quæ semper fuit cum tribu D Juda conjuncta. *Hebræus ex Hebræis.* Non ex gentibus proselytis. Pharisæus. Non quasi indoctus, sed peritus legis. Sed quæ lucra mihi suerunt. Ad comparationem inventi auri contemnitur æramentum, quamvis utrumque ab uno sit conditum, et pro temporis qualitate necessarium.

Et arbitror ut stercora. Stercora sunt quæ ejiciunt homines vel cætera animalia ex utero, cum quod forte et solidum est ad confirmandum et satiandum corpus remanet intus, sic littera legis ejicitur, et sensus spiritualis ad cibum animæ in corpore Ecclesiæ remanet. Hieronymus in expositione Habacuc: Nou Veteris Testamenti doctrina, sed Pharismorum,

Nam omnes sua. Commoda quærunt, nolentes pro A et præcepta hominum, et deuterosis Judæorum stercora dicuntur ab Apostolo.

> In fide ad cognoscendum illum. Ut: Nisi credideritis non intelligetis.

> Et virtutem resurrectionis. Ut sciam viam resurrectionis ejus, quia ideo resurrexit ut et nos similiter resurgamus: qui autem vere cognoscit, satis agit omnino ne peccet.

> Et societatem passionum ejus. Si quomodo occurram ad resurrectionem, etc. Si compatimur et convivemus. Si quomodo habeam gloriam in resurrectione: non enim particeps gloriæ resurrectionis erit, qui nunc ad configurationem mortis ejus non vult pervenire.

> Non quod jam acceperim. Perfectionem, quam omnis homo] et universa creatura per gratiam et non ex merito possidere potest. Aliter, non quod acceperim, quia finis mundi nondum advenit, sed in spe quod credimus, non in re. Aut jam persectus sim. Adhuc de hac perfectione, et de tali resurrectione suspensus sum. Si comprehendam. Si comprehendam meritum apostolatus, in quo apostolatu a Christo sum comprehensus. Non arbitror comprehendisse. Se humiliando omnibus gloriam tulit [tollit], et universos provocat ad profectum.

> Unum autem. Subaudis, arbitror comprehendisse, hoc solum scio, quia quotidie proficio, et præteritum laborem non computans ad priora festino. Sive legis obliviscens. Ad perfecta Evangelii præcepta me teneo. Bravium supernæ vocationis Dei in Christo Jesu. Quando sanctis dicetur : Vemte, benedicti Patris mei, possidete paratum vobis regnum a constitutione mundi. Quicunque ergo perfecti sumus hoc sentiamus. Hoc est, quicunque volumus esse perfecti. Aut, perfecti sumus ex parte, non ex toto. Hoc sentiamus. Non comprehendisse perfectionem. Aut vetera obliviscenda, et nova sectanda, vel futura præmia semper cogitemus. Vel sic se habet sensus hujus loci, ut ad comparationem hominum cæterorum, qui non habent curam vel notitiam Scripturarum, nec mysteriorum Dei, se et similes sui perfectos dicat. Ad comparationem autem scientiæ divinæ majestatis dicit se non accepisse perfectionem scientiæ, nec perfectum esse in scientia.

> Et si quid aliter sentitis. Hoc est, si nec plene futura intelligitis. Hoc vobis Dominus revelabit. Scilicet in futuro, ipsis rebus præsentibus. Aut, si quid aliter sentitis præter quod dico, hoc est, putando vos comprehendisse perfectionem, hoc vobis Deus revelabit, id est, vos nosse imperfectos esse. Verumtamen ad quod pervenimus. Ad cognitionem licet imperfectam, seu ad fidem.

> Et in eadem ambulemus. Non enim scire sufficit absque facto. Et cognoscite. Honorate, et imitamini. Qui sic ambulant. Sicut et nos. Sicut habentes formam nostram. His tantummodo credite qui formam exempli nostri portant. Multi enim ambulant. Pseudo. apostoli, a quibus cavete ne vos seducant.

Et gloria in consusione. Quia gloriantur in cir-

cumcisione vitiisque. Conformabit. Post resurrectionem. Corpori gloriæ. In monte scilicet Thabor. Secundum operationem. Secundum hanc potentiam, quia sibi cuncta subjecit, etiam hoc illi possibile est.

#### CAPUT IV.

Gaudium et corona mea. Propter vos enim in præsenti lætificor, et in futuro coronabor. Evodiam rogo et Syntichen deprecor. Hæ mulieres scientes erant legis, quas similiter ut istos eadem sentire commonet et hortatur. Quorum nomina sunt in libro vitæ. Ne moleste terant sua nomina in hac Epistola non comprehensa, scripta dicit in cœlis. Gaudete in Domino. Non in terrena felicitate. Semper. Tam in prosperis quam in adversis.

Et iterum dico gaudete. Repetit, ut magis ac magis B confirmetur gaudium. Dominus prope est. Scit quid opus sit vobis antequam petatis eum. Nihil solliciti sitis. Quid manducetis, aut quid induamini (Matth. v), hæc enim gentes inquirunt. Sed in omni oratione. Lege epistolam ad Timotheum: obsecrationes siunt pro peccatis præteritis vel præsentibus, orationes pro adipiscendis quæ speramus.

Postulationes. Cum pro aliis intervenimus. Gratiarum actiones. Cum pro immensis Dei beneficiis grates laudesque rependimus. Quæ superat omnem mentem. Non solum hominum, sed etiam angelorum. De cætero, fratres. Id est, ad extremum omnium, ut omnia breviter comprehendam, vel de reliquo vitæ nostræ.

Quæcunque sunt vera. Permanentia, vel carentia C mendacio. Pudica. Moribus. Sancta. Sine immunditia. Justa. Debita. Amabilia. Deo. Quæcunque bonæ

cumcisione vitiisque. Conformabit. Post resurre- A famæ. Ut est illud: Provide bona non solum coram ctionem. Corpori gloriæ. In monte scilicet Thabor. Deo, sed etiam coram hominibus.

Si qua virtus. Tolerantiæ. Si qua laus. Bonæ couversationis. Didicistis. Verbo. Accepistis. Exemplo. Audistis. Auribus. Vidistis. Oculis. Hæc agite. Non enim sola sufficit cogitatio. Quoniam tandem restoruistis. Hoc est, iterum slore boni operis slorere cæpistis, dando mibi quod prius dabatis, hoc est, eleemosynam ministrando.

Pro me sentite. Id est, mihi eleemosynam date. Sicut ante sentiebatis. Eleemosynam mihi tribuentes antequam tribulationibus occupati fuissetis. Non quasi propter penuriam dico. Non propter meam inopiam, sed propter vestrum profectum dico me esse gavisum.

Eyo enim didici. A Christo omnia æquanimiter ferre sum doctus. Scio humilitatem. Non desperans fame. Scio abundare. Quia non extollor in abundantia. In omnibus. Id est, bonis, sive prosperis, vel adversis. Scitis autem et vos Philippenses, quando profectus sum. Scitis quia vos solos, a quibus sumptus acceperimus elegimus, fideliores omnibus vos judicantes.

In ratione dati. Eleemosynæ donatæ. Fructum abundantem. Mercede cælesti pollentem. In odorem suavitatis. Odor suavitatis non in re oblata, sed in mentis oblatione consistit. Hostiam acceptabilem. More veterum oblationum. Impleat omne desiderium vestrum. Quia ut perfecti alia desiderare non poterant, nisi quæ sunt secundum divitias Dei, non sæculi, et quæ ad gloriam pertinent Christi. Qui de Cæsaris sunt domo. Qui nuper ex Cæsaris Neronis familia Christo crediderunt.

# VII.

# IN EPISTOLAM I AD THESSALONICENSES.

## CAPUT PRIMUM.

Paulus, et Sylvanus, et Timotheus. Quod non dicit apostolus, significat auditorum perfectionem.

Et Sylvanus, et Timotheus. Hi specialiter nomi-D nantur, quod eorum doctores erant. Charitatis et patientiæ spei. Qui perfectæ charitatis est, sustinet omnia patienter, propter spem suturam. Sed in virtute. Id est, signorum, miraculorum.

Et Spiritu sancto. Cujus virtutem per signa monstravimus. In plenitudine multa. In perfectione justitiæ, conversationis et vitæ.

Cum gaudio Spiritus sancti. Sicut apostolos legimus fecisse. A vobis enim diffamatum est. Id est, vestro exemplo cæteræ provinciæ ad credendum sunt provocatæ. Nam natura famæ est, sive bonum vel malum nuntiantis, ubique omni celeritate discurrere.

Aliquid loqui. De vestra scilicet laude. Qui eri-

puit nos. Dimittendo peccata, et doctrina sua, et exemplo.

### CAPUT II

Non inanis suit. Non est inanis sermo quem implet constantia passionis. Ante vexati. Multa enim passi sumus, antequam ad vos venissemus.

Sicut scitis in Philippis. Quia aliquanti vestri viderunt nos Philippis passos, non expavisse persecutiones, nec prædicare cessasse.

In multa sollicitudine. Id est, non negligenter, nec transitorie, sed in multa sollicitudine. Non ex errore. Id est, perversæ doctrinæ. Neque ex immunditia. Id est, avaritiæ seu perversi operis. Neque in dolo. Sermone adulationis, aut non contra conscientiam nostram docentes ac suadentes. Sed sicut probati sumus. Sicut probavit nos Deus dignos esse ad prædicandum Evangelium.

Neque in occasione avaritiæ. Omnis qui adulatur, aut propter avaritiam, aut propter vanam gloriam

adulatur. Ille ergo probatur propter Deum docere, A Dominus passurum se ante prædixit. Labor nester. qui istam non quærit. Sed fuimus parvuli inter vos. Id est, humiliantes nos, et nec debitum quærentes honorem. Tanquam si nutrix foveat filios suos. Humilians se in omnibus parvulo coæquat, ut illos ad majora sua imitatione perducat. Nam et balbutit interdum angua, et mandacare fingit, et cum eo [eis] lente ambulare consuescit. Ha nos omnia fecimus per quæ proficere poteratis. Sed etiam animas nostras. Ut: Ego sum pastor bonus, bonus autem pastor ponit animam suam pro ovibus suis (Joan. x). Charissimi. Propter fidem et conversationem nostram. Laborem nostrum. Id est, manuum. Fatigationem. In itineribus ad prædicandum Evangelium. Ut nullum vestrum gravaremus. Non gravat Corinthios, propter pseudoapostolos munera quærentes; hos autem non B et homines. Cum omnibus sanctio. Sive angelis, sive gravat, ut inquietos qui erant ex illis exemplo suo coerceret.

Quam sancte. Secundum mentem. Juste. Secundum bona opera. Et sine querela. Non alios gravando in sollicitudinibus. Si quis enim sanctus fuerit doctor, non tamen sine querela est, si alios sollicitudinibus supra modum aggravat. Verbum auditus Dei. Id est, quod primum de Deo audistis, sive ut audiretis Deum. Non ut verbum hominum. Ut verbum hominum accipit, qui contemnit. Vos autem ita credidistis, ut ab ipso Deo vos audire putaretis. Ecclesiarum Dei quæ sunt in Judæa. Id est, quibus dicitur: Nam et vinctis compassi estis, et rapinam benerum vestrorum cum gaudio suscepistis. Qui et Dominum occiderunt. Quid mirum si nos persequuntur, qui nec Domino pepercerunt. Prokibentes nos gentibus loqui. Non solum Judæes impediunt, sed etiam gentibus invident ad suorum cumulum peccatorum. Prævenit enim super illos ira Dei. Sive quia prædico qua pæna capti sunt, sive quia ablatus non credentibus est intellectus, sive hic prophetizat vindictam crucis quasi prius facta esset. U, que in finem. Usque dum credunt, vel usque ad diem judicii, ut: Opprobrium sempiternum dedit illis (Psal. LXXVII). Ego quidem. Festinavi. Paulus. Non aliquos a me nuntios destinavi. Impedivit nos Satanas. Tribulationibus persequentium, sive omnis labor contrarius Satanas dici potest. Nam Satanas aliquando non potest impedire virtutem animi; quæ autem ad . hbores corporis pertinent, sæpe potest impedire. Quæ enim spes nostra? Non immerito vos deseramus, per quos et lætitiæ gaudium speramus, et gloriæ corenam non sustinentes, non patiemur ut nemo ad vos veniret.

### CAPUT III.

Solitarii. Maluimus enim soli remanere quam neseire quid agatis. Et misimus Timotheum. Quæritur quomodo Timotheus missus sit, qui pariter scriptus est. Non ergo hae vice missus sit, sed prius. In hoc. Labore, ut: Ecce ego mitto vos sient oves in medio Imporum, etc. (Matth. x). Positi sumus. A Dec. Prædicabamus vobis. Ut non vos ipsa novitas deterreret, acd magis prophetiam nestram firmaret, sicut et

Doctrina nostra. In omni necessitate. Omnem necessitatem et tribulationem non sentimus, pro multitudine gaudii status vestri. Quoniam nunc vivimus. Etiamsi occidamur, vivimus, quorum vita in vestra firmitate consistit. Super omne gaudium. Triplicem, ostendit, causam lætitiæ nobis vestra conversatio præstat, quia et vos profecistis, et Dominus per vos benedicitur, et aliis præbetis exemplum. Quæ desunt fidei vestræ. Non ipsa fides deest, sed confortatio, ut in fide permaneant usque in finem. Dirigat viam nostram. Id est, remotis diabolicis scandalis, quibus noster impediatur adventus. Vos autem Dominus multiplicet. Sicut et nos multiplicavit in charitate. Sine querela. Id est, peccati principalis apud Deum hominibus.

### CAPUT IV.

De cœiero ergo rogo, fratres. Post laudem et confirmationem incipit exhortatio. Abundetis magis. Quia cum ætate fidei debent augere profectum et mores, sicut accessu carnalis ætatis et corpus crescit et studium. A fornicatione. Tam spirituali quam corparali. Suum vas possidere. Proprium suum corpus sive conjugem caste habere. Quæ non noverunt Deum. Auctorem castitatis. Ut ne guls supergrediatur. Ne quis suam conjugem derelinquens, alterius polluere quærat uxorem, sive in quolibet negotio ne quis alterum fraudet, ut qui pecuniam suam non ad usuram dederat. Non hominem spernit, sed Deum. C Non mea verba despicit, sed ejus qui in me loquitur Christi, cujus spiritui injuriam facit omnis qui non sancte conversatur. A Deo didicistis. A Christo, qui dixit: Mandatum novum do vobis, ut diligatis invioem, sicut dilexi vos (Matth. xxv). Et ideo novum est. nt pro alterutro morianiur, quia hoc Vetus non jusserat Testamentum. In universa Macedonia. Id est, non in Thessalonica tantum. Ut abundetis magis. Hoc est, etiani ignotos quosque diligatis. Ut quieti sitis. Quidam eorum inquiete per diversorum discurrebant domus, aliqua etiam ad religionis opprobrium ab infidelibus postulantes, quam causam plenius ad eosdem exsequitur,

Et ut vestrum negotium agatis. Necesse est enim otiosum inhonestum esse, dum necessaria victus requirit, adulationi quoque operam dare, novitates etiam rumorum sectari, causarum fabularumque occupationes conquirere, per quas sibimetipsi aditum paret ad facultatem, qua diversorum valeat domus penetrare. Qui hæc omnia facit, inhoneste ambulat. Honeste hic ambulat processionis, et visitationis et Dei verbi causa ambulans.

Ut honeste ambuletis ad eos qui foris sunt. Id est, ne vos ipsi denotent, qui prestare videntur.

De dermientibus. Id est, de mortuis dormiunt, quas certum est resurgere.

Verbo Domini, Ut : Qui credit in me etsi mortuus fuerit, vivet. Verbo Domini, qui in Paulo loquebatur illud quod sequitur. Quia nos qui vivimus, qui resiqui dormierunt. Hoe autem dicendum reputat secum his ques vivos inveniet dies judicii, dum adhuc viwunt in corpore. Aliter Verbum Domini est: Non prævenimus egs qui dormierunt, quia tam velox erit resurrectio eorum quam nostra assumptio.

In jussu Dei, ut : Mortui audient vocem Filii Dei (Ioan, v). Et in vace archangeli, hoc est coelestium virtutum, aut in manifestatione vocis archangelicæ; aliter, in voce Christi, sive Michaelis, aut Gabrielis, quod interpretatur fortitudo Dei, qui dicit : surgite, expergiscimini. In tuba. In clamore. Descendet de cœlo. In aera, sive supra montem Oliveti, unde corpus ejus elevatum est, ibi præsentia ejus demonstratur.

Resurgent primi. Non tempore, sed primatu gloriæ. Rapiemur in nubibus. Sicut corpus Domini in nube elevatum est. In hoc autem velocitatem resurrectionis significat; unde Isaias digit: Sancti sperantes in Domino, mulabunt fortitudinem, assument pennas, ut aquila valantes, etc. (Isai. xL).

CAPUT V

Sicut fur. Quando omnes scierit dormire securos in nocte, ut: Media nocte clamor factus est, etc. (Matth. xxv). Pax et securitas. Post occisum Antichristum. Tunc repentinus eis Luperveniet infcritus. Ut in diebus Noe et Sodomorum contigit. Sicut dolor partus. Sicut illa veniente partu dolores non effugit. Non estis in tenebris. Non estis ignorantes, ut pesciatis vos semper debere esse paratos. Filis lucis. Scientiz, vel Christi. Filii diei. Veritatis. Nociis. Dæmonis, vel peccati, Tenebrarum. Ignorantiæ. Sed

Deest fortassis kabentes.

dui sumus in adventu Domini, non præveniemus eos à vigilemus. Id est, oculos semper ad Dominum vigilantes , vel elevantes. Et sobrii simus. Ne curæ hujus vitæ inebrient mentem nostram. Nam qui dormiunt, nocie dormiunt. Ideo occisi et obrii sunt, quia in tenebris sunt, sed hic magis nox et ebrietas allegorice pro ignorantia et libidine accipienda sunt. İndu!i loricam. Quia alii nudi sunt qui ebrii sunt.

Fidei et charitatis. Omnis justiția side et charitate constat, quam loricæ alibi comparavit. Qui mortuus est pro nobis. Id est, ne nos moreremur. Ut sive vigilemus, sive dormiamus. Hoc est, ut sive in corpore, sive extra corpus inveniamur, semper cum inso vivamus. Ut noveritis. Honorificetis. Laborant, Scilicet in doctrina. Pacem habete cum illis. Etsi contrapia vestris moribus dixerint, Corr pite inquictos. Vagas B huc et illuc discurrentes. Pusillanimes. Id est, inten tione desperantes vel desicientes. Suscipite. Susti nete. Putientes estote. Etiam ad correptos, quia impatientia non corrigit, sed irritat. Invicem et in omnes. Non solum in yos Christianos, sed in omnes homines. Spiritum. Loquentem varias linguas, vel spiritum exhortantis, nolite perversis quastionihus opprimere. Prophetias nolite spernere, Sive futura prædicantes, sive præterita disserentes. Tantum ut probetis. Si legi non sunt contraria quæ dicuntur, et si quid tale suerit resutate. Omnia probate. Si a diabolo, an a Deo sint. Integer spiritus. Mens in qua est imago Dei expressa, sive formata. Alii spiritum conscientiam dicunt, ut : Nemo scit ea quæ sunt homiuis, nisi spiritus qui in eo est. Fidelis est. Et verax in promissionibus.

# VIII.

# IN EPISTOLAM II AD THESSALONICENSES.

### CAPUT PRIMUM.

Gratias agere debemus Deo. Qui sibi talem Ecclesiam quæsivit. In exemplum justi judicii Dei. Ut exemplum detis justum Dei judicium exspectandi, quem ita creditis venturum. Si tamen justum est. Hic si tamen confirmantis est, non dubitantis, quasi dicat, si tamen fons justitiæ potest judicare quod justum est. Nam sicut indubitanter pro nomine Domini patientibus requiem, ita incunctanter tribulationem his qui eos tribulant repromisit. In flamma ignis. Id est, ut ignis ante ipsum præcedat. Quod si potuit flamma Dei imperio tres pueros omnino non tangero. quare non eadem potentia aliis sævior, aliis mitior, sieri posse credatur? Et qui non obediunt ejus Evangelio. Peccatores licet non fuerint. A fucie Domini. Ut illud: Ite, maledicti, in ignem æternum. Mirificari in omnibus. Cum ipse in suis glorificandus erit mempris, quæ solis splendore fulgebunt. Tunc enim mirabuntur impii et irrisores humilitatis in subitatione

salutis insperatæ justorum. In quo et oramus. In exspectatione illius diei judicii. Ita et glorificetur nomen Domini. Ut Christi nomen in vestris actibus clarum sit, et nos in ejus signis et virtutibus gloriosì D simus.

### CAPUT II.

Rogamus autem vos, fratres, per adventum Domini. Primum, vel secundum, quo vobis charius nibil esse sum certus. Et nostram congregationem. Quando a quatuor ventis cœli congregabuntur electi: Ut ubi fuerit corpus, illuc congregabuntur aquilæ ( Matth. EXIV). Neque per spiritum. Neque signa vos terreant tanquam per spiritum facta, quia hoc et Salvator præmonuit. Neque per verbum. Ne sermo dialecticæ fallaciæ vos seducat ullo modo sub qualibet specie boni vel mali. Quasi instet dies Domini. Dicendo: Ecce est Christus hic, vel illic. Quoniam nisi venerit discessio Al., dissensio]. Hoe est, nisi Antichristus venerit, non veniet Christus. Quad autem discessionem hic dicit, alibi eum resugam appellavit in Lati- A Arianum, qui ideo Patrem majorem putat, quia prior nis exemplaribus. Utrumque autem ita intelligendum est, quod nisi venerit refuga veritatis, sive sui principatus désertor, sive discessio gentilium a regno Romano, sicut in Daniele per bestiæ imaginem dicitur. Homo. Antichristus. Peccati. Diaboli scilicet. Super omne quod dicitur Deus. Super omnem videlicet potentiam et æternitatem se jactabit. Et sacramenta culturæ divinæ corrigere, vel augere se dicat. Et templum Hierosolymæ reficere tentabit, omnesque legis cæremonias restaurare, tantum ut veritatis Christi Evangelium solvat, quæ res Judæos eum pro Christo suscipere persuadebit, in suo non in Dei nomine venientem. Quid detineat. Hoc est, quæ mora est ut veniat. Ut reveletur. Id est, Antichristus. Suo tempore. Id est, apto tempore. Jam enim mysterium B iniquitatis operatur. Antichristus per sua membra agit, ut Joannes dicit : Multi Antichristi facti sunt (Joan. 11). In his ergo mysterium iniquitatis operatur, qui falsis doctrinis ejus pervium faciunt iter, quos beatus Joannes in mundum dicit exisse. Sicut enim Christus nunc per membra sua operatur, sic Antichristus. Qui nunc. Rex Bomanorum. Tenet. Regnum. Teneat. Regnum suum. Donec de medio fiat. Hoc est, donec regnum, quod nunc tenet, de medio auseratur, priusquam Antichristus reveletur. Aliter: Ut qui nunc tenet, id est, Nero, teneat tunc ejusdem nominis alter Nero. Donec de medio, hoc est, regno mediante illius tunc Neronis, nascatur Antichristus in medio regno alterius tunc Neronis. Hoc de imperio Romano dictum est, et propterea Paulum non id C aperte scribere voluisse dicunt, ne calumniam incurreret, quod Romano imperio male optaverit, cum speraretur æternum. Spiritu oris sui. Ut Isaias dicit : Et spiritu labiorum suorum interficiet impium (Isa. x1). Prodigiis mendacibus. Præstigiosis, sieut ante prædictum est, dabunt signa, ita ut seducantur, si sieri potest, etiam electi, per phantasticam virtutem, sicut Jamnes et Mambres coram Pharaone fecerunt. Ideo mittet illis Deus operationem erroris. Id est, permittet venire; nam si Deus mittit, non est operatio Satana.

Ut judicentur. Poenam patiantur. Consenserunt iniquitati. Homini diabolica arte fallenti. In constitutionem gloriæ Domini nostri Jesu Christi. Ad hoc enim enim quoniam cum apparuerit, similes ei erimus. Dominus noster Jesus Christus, et Deus Pater, contra in Scripturis soleat nominari. Et dedit consolationem. Promissionem, sive consolatorem spiritum. Et spem bonam. Quia potest et spes mala esse.

#### CAPUT III

De cætero, fratres, orate pro nobis. Dat humilitatis exemplum, et occasionem charitatis, ut pro alterutro audacius oremus. Et glorificetur. Auditorum profectu. Fidelis est Deus. Id est, qui non relinquit nisi relinquentes se. Et patientia Christi. Sicut Christus patientiam habuit.

Denuntiamus autem vobis, ut abstrahatis vos ab omni fratre ambulante inordinate. Quia in primis lenius commonuimus, et tamen emendare se noluerunt, ut vel hoc modo quo sancti se ab eis separant, erübescant. Hujus plane loci auctoritate subtrahendus est ab omni Christiano qui non secundum apostolica præcepta incedit. In prima rogat, hic denuntiat; in illa blandientis affectus est, in hac obtestantis severitas et minantis. Denuntiamus vobis fratres. Quia prius rogantes contempsistis audire. saltem nunc denuntiamus voci obedire. Ipsamque denuntiationem non nudo verbo, sed cum obtestatione nominis Domini nostri Jesu Christi terribilem infert, ne forte simplicem, velut humana voce prolatam, rursum contemnerent. Imitari nos. Qui sumus forma credentium. Non quia non habuerimus potestatem, non quia indignus est operarius mercede sua, sed ut nos formam daremus vobis ad imitandum nos, ne cui occasionem avaritiæ, vel otii, quod fons est inquietudinis, præberemus. Quonium si quis non vult operari, nec manducet. Aut sedeant quieti, aut si veri sunt apostoli, nos sequantur, si non avaritiæ, sed Dei causa ambulare se ducunt. Ut cum silentio operantes suum panem manducent. Comitatur enim loquacitas inquietudinem et instabilitatem. Suum panem. Non allenum. Nolite deficere bene facientes. Aliis qui non sunt hujusmodi; aliter, etiam hujusmodi benefacite, licet eis non commisceamini. Ut erubescat. Ut non penitus abscindatur.

Corripite ut fratrem. Æger enim curandus est, non negandus, ne in apostasiam inquietudo vertatur. Ipse autem Dominus pacis. Ut possitis omnes curare pacifice. Quod est signum. Agnitionis. In omni Epivocati sumus, ut Christi gloriam acquiramus. Scimus D stola ita scribo. Sic enim subscribebat, excepta Galatarum, quam ex integro propria manu subscripsit, ut post eam nec sibi, nec angelo crederent.

# IX.

# IN EPISTOLAM AD COLOSSENSES.

### CAPUT PRIMUM.

Paulus apostolus. Hac vice apostolatus auctoritate utitur: in aliquibus enim auditores reprehendit. Audita fide vestra. Non visa, vel cognita, quia ad hos

non pervenit. Propter spem. Non propter hominum laudem, sed propter vitam æternam, quæ est in Christo. In calis. Ut est: Exsultate quia merces vestra copiosa est in cælis (Matth. v). Sicut in omni

mundo. Synecdochicus, pro parte maxima mundi. A desunt passionibus Christi. Patitur enim Paulus in Fructificans et crescens. Aliud xxx, aliud Lx, aliud c, secundum parabolam seminantis (Matth. XIII). Et coquovistis gratiam Dei in veritate. Ille gratiam in veritate cognovit, qui ejus beneficia malis actibus non evacuavit. Qui est pro vobis fidelis minister Christi. Fideliter pro vobis in oratione incumbens, ministerium Christi exhibet voluntate. In spiritu. Id est, in spirituali dilectione. Et postulantes. Pro his virtutibus quæ sequuntur. Ut impleamini agnitione voluntatis. Quia aliter voluntatem ejus non potestis facere, quod Propheta intelligens dicebat ad Dominum: Doce me facere voluntatem tuam, quia Deus meus es tu (Psal. CXLII). In omni virtute. Exsuperando vitia spiritus et carnis. Secundum majestatem. Per auxilium. In omni patientia et longanimitate cum gaudio. B signis et miraculis. fbi vera est longanimitas et patientia, ubi aliquis etiam gaudet se sustinere quod patitur. Sorti sanctorum. Sortem hæreditatis Scriptura cognominat, quia Jesus terram divisit in sorte. In lumine. Fidei et sapientiæ. Et transtulit in regnum. In Ecclesiam præsentem, regnumque cœlorum. Filii dilectionis suæ. Hoc est, filii dilecti sui, ut : Hic est Filius meus dilectus, in quo mihi complacui. Qui est imago Dei invisibilis. Similitudo est in habitu formæ, æqualitas in mensura magnitudinis et parvitatis, imago in expressa re de altera; nam duo ova similia et æqualia possunt esse, non est tamen imago, quia alterum non est expressum de altero, in filiis vero imago potest esse. Christus autem non solum imago est Dei Patris quia de illo est, et similitudo quia imago est, C sed et æqualitas tanta, ut nec temporis intervallum impedimento sit. Primogenitus universæ creaturæ. Primogenitus secundum assumpti hominis formam, non tempore, sed dicitur juxta illud: Filius meus primogenitus Israel (Exod. 1v). Aut primogenitus dicitur, quia ante omnem creaturam divinitate natus est, vel primogenitus nominatur universæ Ecclesiæ. Primogenitus ex mortuis. Incorruptibilitatis gloria. Ut fiat in omnibus. Tam visibilibus, quam invisibilibus; sive mortuis, sive vivis. Primatum tenens. Sive secundum carnem, sive secundum divinitatem. Complacuit. Patri. Omnem plenitudinem. Habet divinitatis: in aliis, hoc est, apostolis, patriarchis, prophetis, gratia fuit ex parte; in Christo autem tota divinitas abundat. Reconciliari omnia. Cœlestia et terre- D stria, quæ vitæ dissonantia olim dissidebant. Per sanguinem crucis ejus. Hoc est, per sanguinem qui effusus est in cruce. Notandum quare non dicit per crucem, sed per sanguinem crucis: aliud namque est crux in alto stans, aliud sanguis decurrens; ascendens ergo in crucem, quasi cœlestia obtulit et sanavit, sanguis autem ejus de summo stillans sanavit terrestria, et hoc in sanguine hostiarum præfigurabatur, de quo aliud super altare offerebatur, et aliud ad basim altaris fundebatur. Reconciliati in corpore. Ecclesiæ. Stabiles. In charitate. In universa creatura. Scilicet rationali, ut : Prædicate Evangelium omni oresture. Minister. Prædicator. Et adimpleo ea quæ

suis membris ea quæ desunt passionum Christi: omnia enim quæ potuit adimplere in vita passionum Christi assecutus est, adhuc tamen mori restat, ad quod paratus erat. Secundum dispensationem Dei. Doctrinæ evangelicæ, quam vobis gentibus visus sum erogare. Divitias majestatis. Quia idem Deus omnium, dives in omnes qui invocant illum. Quod est Christus. Ipse est enim mysterium. Corripientes. Propter mala opera, ut: Declina a malo, et fac bonum (Psal. xxxvi). Omnem hominem. Servos et liberos, nobiles et ignobiles. Et docentes. Id est, ad bonum faciendum, ut fac bonum. In omni sapientia. Veteris et Novi Testamenti. Contendens. Contra næreticos et dæmones. In virtute. Potentiæ ejus, in

#### CAPUT II.

Volo autem vos scire qualem sollicitudinem habeam pro vobis et pro his qui sunt in Laodicea. Quæ est civitas in Asia Minore. Hoc ita dico. Quod in Christo sunt omnes thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi, ut sermonem, vel sensum philosophiæ, qui contra illum est, non solum non miremini, sed etiam stultitiæ deputetis. Sed spiritu vobiscum sum. Habebant hanc gratiam Apostoli, ut alibi positi, quid alibi ageretur agnoscerent, sicut Elisæi spiritus cum Giezi suit in via (IV Reg. IV). Et supplens. Id est, litteris implens quod corporali præsentia non possum implere. Radicati. Fide. Et superædificati. Virtutibus aliis: nam secundum robur fundamenti validi supercrescit ædisicium. Et confirmati fide. Bonorum scilicet suturorum spe. Abundantes in illo in gratiarum actione. Id est, semper crescentes in illo, et pro omnibus beneficiis ejus gratias referentes. Videte ne quis vos decipiat per philosophiam et inanem fallaciam. Contra philosophos agit, quorum omnis pene disputatio de elementis est, ex visibilibus creaturis, et qui ex rebus naturalibus virtutem æstimant Dei, dicentes, ex nihilo fleri nihil posse; et : animam, aut initium non habere, aut esse mortalem; et : virginem parere omnino non posse, sed et Deum ex homine nasci, mori atque resurgere, credere stultum esse. Aliter, inanem seducat fallaciam, id est, Judaismum. Secundum traditionem hominum. Sæculares litteras. Elementa. Mandata carnalia. Non secundum Christum. Non secundum sidem Evangelii Christi. Omnis plenitudo divinitatis corporaliter. Sciendum corporale aliquid vel proprie dici, cum de corporibus agitur, vel etiam translato vocabulo, sicut dictum est : Quia in ipso inhabitat omnis plenitudo divinitatis corporaliter ; neque enim divinitas corpus est, sed quia sacramenta Veteris Testamenti appellat umbras futuri, propter umbrarum corpus, corporaliter dixit habitare in Christo plenitudinem divinitatis, quod in illo impleantur omnia quæ umbris illis figurata sunt, ac si quodam modo illarum umbrarum ipse sit corpus, hoc est, figurarum et significationum illarum ipse sit veritas. Sicut ergo ipsæ figuræ significationesve translato vocabulo utique non proprie dictæ sunt um-

bræ, ita duod ait plenitudinem divinitatis corporali- A ter inhabitare, translato verbo usus est. In exspotiatione. In circumcisione Christi, per quam totum veterem exspoliastis hominem. Consepulti in baptismo. Quià peccata sepeliuntur in baptismo. Et surrexit. In novitatem vite. Operationis Dei. Id est, resurrectionis Christi. Convivificavit. Auferendo causas mortis, id est, peccata. Delens chirographum quod adversum nos erat. Chirographum dicit maledictum legis, unde alibi ait: Christus nos redemit de maledicto legis, quo continetur: maledictus omnis qui non permanserit in omnibus quæ scripta sunt in libro tegis, ut faciat ea. Quidam vero dicunt chirographum esse, quasi scriptam quamdam apud Deum, memoriam peccatorum; unde ipse in Cantico dicit: Nonne hæc congregata sunt apud me, et signata in thesauris B destruatur, inquit, corpus peccati. Et quæ sit eius meis? Et Jerem. ait : Peccutum Judæ scriptum est in stylo ferreo, in unque adamantino (Jer. xvii). Eliam hæc ergo deleta est in cruce, dum dimissis peccatis, etiam memoria est abolita peccatorum. Aliter chitographum dicit, quod adversum genus humanum diabolus alta memoria reconditum habebat. Affigens illud cruci. Quiá nos de ligno tulimus illud chirographum, ideo non potuit deleri, nisi affigeretur ligno, ut dicit : Tulit percata nostra super lignum (I Petr. Iv). Nam titulus qui scriptus est super crucem, istum titulum chirographi delevit. Exspolians principatus. Dæmones, quia prædam generis humani ab eis rapuerat. Traduxit. Alligavit. Et captivavit. Mortem. Fiducia. Sine timore. Palam. Non latenter. Triumphans illos in semelipso. Devicit palam, et crucifixus C confusione contempta triumphavit; non occidendo, sed moriendo; nec vim inferendo, sed sustinendo, ut nobis, confracta omni superbia, vincendi daret exemplum. Nemo vos judicet. Nullum enim in hoc debet esse judicium, quod cum umbra esset, cessavit corpore veniente, quia imagine non est opus, veritate præsente. Corpus autem Christi. Id est, rei veritas. Nemo vos seducat in humilitate. Nemo ficta humilitate superbus, et angelos videre se mentiens, frustra super homines jactet, quia visiones a suo loquitur corde. Sive nemo tam humilis sibi et religiosus videatur, ut Angelos qui Deum vident, se videre mentiatur. Sensu carnis succ. Non spiritualiter intelligens. Non tenens caput. Christum non credens, Dominus inquit : Qui viderit mulierem ad concupiqui omnium sanctorum caput est. Ex quo totum corpus per nexus et conjunctiones subministratum et constructum. Quicunque igitur extra hoc corpus est, quantumlibet se jactet, ille non vivet, quia caput non habet Christum, qui est vita. Crescit in augmentum Dei. In augmentum corporis illius, quod est Ecclesia. Ne tetigeritis. Judais dicit. Neque gustaveritis. Immundos cibos secundum legem. In interitu ipso usu. Ideo hon debent pro magno haberi, quia intereunt et vadunt in secessum ventris. Quæ sunt rationem quidem habentia. Hoc est, videntur habere aliquam rationem, si mystice et non secundum solam litteram exponantur, et ut non ad honorem vel ad saturitatem ventris historialiter fiant.

# CAPUT III.

Si ergo consurrexistis cum Chrisio. Consequenter primo commortuos, deinde consurrexisse nos dicit. nec solum terræ mori, sed etiam cælo vivere nos hortatur: Nihil, İnquit, terrenum vos ambiatis, neque mortale quæralis. Quæ sursum sunt sapite. Hoc est, cœlestem sectamini sapientiam, sed nos nunc celerius humanæ sapientlæ studium impendimus. Mortificate igitur membra vestra quæ sunt super ter ram. Prius ergo quam cætera perscrutemur, quæ ista sint membra quæ mortificare præceperit, indagemus. Neque enim beatus Apostolus abscissionem manuum aut pedum præceptione compellit, sed corpus peccati, quod tique constat ex membris, quantocius destrui desiderat; de quo corpore alibi: Ut destructio consequenter exponit: Ut jam, inquit, non serviamus peccato; a quo liberari etiam cum ejulatu postulat, dicens : Infelix ego homo, quis me liberabit de corpore hujus mortis (Rom. vi)? floc jtaque corpus peccati multis vitiorum membris probatur exstructum, et ad ejus pertinet portionem quidquid vel facto, vel dicto, vel cogitatione peccatur. cujus membra rectissime super terram esse dicuntur; non enim possunt hi qui eorum ministerio utuntur veridice profiteri, Nostra autem conversatio in cœlis est. Primo itaque fornicationem credidit in ferendam, quæ carnali permixtione perficitur. Tertium peccati membrum libidinem ponit, quæ in se cessibus animæ coalescens, accedere cupit etiam sed sine passione corporis non potest: libidinem enim ab eo quod libeat dictam esse non dubium est.

Concupiscentiam malam. Quæ non solum ad præ dictam impudicitiæ passionem, verum etiam ad omnes noxias cupiditates genéraliter referri potest, quæ corruptæ tantummodo voluntatis est ægritudo, de qua Dominus in Evangelio: Qui viderit, inquit, mulierem ad concupiscendum, mæchatus est illam (Matth. v). Fornicationis autem genera sunt tria. Primum, per quod commixtio utriusque sexus perficitur. Secundum absque femineo tactu, quo Her, filius Judæ patriarchæ a Domino percussus legitur, quod in Scripturis sanctis immunditia nuncupatur. Tertium, quod animo ac mente concipitur, de quo scendum, machatus est illam. Quæ tria genera beatus Apostolus pari modo exstinguenda pronuntians: Mortificate, inquit, membra vestra quæ sunt super terram, fornicationem, immunditiam, libidinem, etc. Quæ est idolorum servitus. Cernis itaque ad quantam labem rabies hæc per gradus singulos crescat, ut etiam idolorum vel simulacrorum servitus Apostoli voce pronuntietur, eo quod figura Dei imagine prætermissa, quam devote servieus Deo immaculatam in semetipso debuit custodire, hominum figuras impressas auro, et diligere pro Deo maluit, et intueri. Indignationem. Ipsa est quæ inebriat mentem. Nolite mentiri. Filios enim veritatis non licet mentiri. Qui renovatur in agnitione Dei. Cum quis cognoveri

tare. Ubi non est masculus. Quia apud Deum non przedicatur sexus, vel genus, vel patria, vel conditio, sed sola conversatio: nam carnalis est ista diversitas. Sed omnia in omnibus Christus est. Quod ita fiet, cum omnis amor, omne desiderium, omne studium, omnis conatus, omnis cogitatio nostra, omne quod videmus, quod loquimur, quod speramus, Deus erit, illaque unitas, quæ nunc est Patris cum Filio, et Filii cum Patre in nostrum suerit sensum mentemque transfusa, id est, ut quemadmodum nos ille sincerà et pura atque indissolubili diligit charitate, nos quoque ei perpetua et inseparabili dilectione jungamur. Induite ergo vos sicut electi Dei. Illa deponentes, hæc induite cum estis electi. Sufferentes invicem. Exemplo Christi, qui infirmitates nostras 🖁 portavit. Quod est vinculum perfectionis. Charitas enim multa membra in unum colligit corpus. Et pax Christi. Qui pro omnibus mortuus est, et suos dilexit inimicos. In cordibus vestris. Non in facie fallaciter arridente, vel sermone doloso. Grati estote. Beneficiis Christi. In nonnullis exemplaribus habetur: Et gratia estote; hoc est, nolite legi assimilari, quæ vicem reddit, sed gratiæ, quæ ignoscit etiam inimicis. În nomine Domini. Id est, ad gloriam nomiuls Domini nostri Jesu Christi facite omnia. Gratias agentes Deo. Qui Filium suum ad hæc docenda destinare dignatus est. Sic oportuit in Domino. In his quæ Deo placent. Nolite amari esse ad illas. Vult cessante voluptate non contumelias et odium, sed dilectionem crescere. Patres, nolite provocare ad in- C Memores estate vinculorum meorum. Sive orate, us dignationem filios vestros. Ne exasperati iracundi fiant, qui exemplo vestre patientiam discere debuis-

cujus imago est, et in quantum potest nititur sinui- A sent. Timentes Dominum. Qui ubique semper videt. et odit omne quod fictum est. Scientes quod a Domino accipietis retributionem hæreditutis. Etiamsi ingratos dominos habeatis, nolite putare infructuosum esse servitium, quod propter Deum exhibitum. cœlesti remuneratione pensabitur. Qui enim nocet, recipiet id quod inique gessit. Sive servus qui Dominum contempserit, sive Dominus qui contra servum inique egerit. Et non est personarum acceptio apud Deum (I Petr. 11). Hoc dicit, ut consolationem haberent, scientes suam injuriam non esse apud Deum inultam.

#### CAPUT IV.

Domini, quod justum est et æquum, servis præstate, scientes quoniam et vos Dominum habetis in cœlo. Orationi instate. Nunc generalis exhortatio subsequitur. Sermo vester semper in sale sit conditus. Id est, gratum proferte sermonem, sale sapientiæ et rationis conditum, ne stulta nostra religio a philosophis et gentibus æstimetur. Ut sciatis quomodo oporteat vos unicuique respondere. Aliter enim paganis; aliter Judæis, aliter hæreticis, et cæteris contradicentibus veritati.

Quæ circa me sunt. Securos illos vult esse de sua incolumitate, ne hac essent tristitia occupati. Concaptivus meus. Simul vinctus erat, sive compatiebatur charitatis affectu. Consobrinus Barnabæ. Filius sororis Barnabæ. Qui ex vobis. De vestro genere. Hieropoli. Civitate, in qua sepultus est Joannes Baptista. Vide ministerium. Hic diaconus fuisse perhibetur. reddar vobis; sive imitamini tolerantiam mearum passionum.



# IN EPISTOLAM I AD TIMOTHEUM.

# CAPUT PRIMUM.

Paulus apostolus Jesu Christi, secundum imperium Der. Non secundum præsumptionem meam. Et Salvatoris. Unum imperium Patri et Filio esse demonstrat. Qui est spes nostra. Id est, in quem speramus. Timotheo. Iste Timotheus episcopus fuit in Epheso ut in libro Historiarum dicitur. Gratia et misericordiu. Mišeticordiam addit propter ejus honorem nimiamque éjus dilectionem. Aut quia Timotheus stomachi dolore laborabat, ideo misericordia indiguerat. Sicut togavi te. Addit infra hoc præceptum: Commendo tibi, fili Timothee, hoc est, sicut rogavi te ut remaneres Ephesi, sic et hoc præceptum iterum commendo. Neque intenderent fabulis. Quas deuteroses appellant. Unde in Evangelio docentes doctrinas hominum, condemnantur. Et genealogiis. Id est, geperationibus antiquorum, in quibus sibi summam scientiam vindicant, si omnes generationes enumerant. Finis autem præcepti. Hoc est, adimpletio,

quia in præcepto mendacium non .hvenitur, et finem habet in charitate, non ut genealogiæ. Præcepti autem dicit omnium mandatorum, ut est: Omni consummationi vidi finem latum. Charitas igitur. Dilectio Dei et proximi. Finis præcepti est. In qua tota lex pendet et prophetæ. Hæc si de corde puro sit, disticile delinquere poterimus. De corde puro. Sine vitiis. Et conscientia bona. Ut conscientia tua testimonium perhibeat charitati. Et side non sicia. Ne aliud corde, aliud ore proferamus. Bona est lex. Hec dicit. ne quis putaret eum spernere legem. Quia susto tex non est posita. Novam legem implentibus, lex vindictæ non est posita. Plagiariis. Qui innocentibus plagas inferunt. Evangelium gloriæ Dei. Per quod glorificatur Deus, sive in quo narratur de gloria Dei. Quod ignorans seci. Levius ergo esse peccatum ignorantiæ demonstrat. Superabundavit gratia. Non solum peccata dimisit, sed bona dedit. Fidelis sermo. Quem omnes credunt, et omnium conscientiæ verum

esse cognoscunt. Et omni acceptione dignus. Id est, A præparaverit Deus his qui diligunt illum prospicit, auribus et corde acceptabilis. Ut peccatores salvos faceret. Ut: Non veni vocare justos, sed peccutores. Quorum primus ego sum. Ante Paulum non erant peccatores? Certe vel ipse Adam ante omnes, et plena peccatoribus deleta diluvio terra, et deinceps quam multi? Unde ergo verum est, Ego primus sum? Primum se dixit non peccatorum ordine, sed peccati magnitudine, magnitudinem sui peccati attendit, unde primum se dixit peccatorum, quomodo dicuntur inter advocatos, verbi gratia, primi : Primus est iste, non quia plures annos habet ex quo causas agit, sed quo cœpit cæteros superare. Primum ergo se dixit, quia nemo acerbior inter persecutores erat, qui primitivam Ecclesiam post ascensum Domini persecuti speret. Regi autem sæculorum honor. Qui mihi tribuit veniam non merenti.

Hoc præceptum commendo tibi. Hucusque de statu suo quomodo debeat adversariis respondere; hinc dat auctoritatem ordinandi docendique. Secundum præcedentes prophetias. Secundum quod etiam hoc officium habebat gratiam prophetandi. Sive prophetiæ vocantur, quæ in baptismo, vel in ordinatione de eo prophetice cantata sunt, id est, quia in illo completa sunt; sive prophetiæ prædicationis intelliguntur. Habens fidem. Pro armis. Et bonam conscientiam. Implens quod docet. Quam quidam repellentes. Male vivendo. Circa fidem. Quæ est quasi quædam navis. Quos tradidi Satanæ. Ut ex præsenti correptione discant futurum judicium non ne- C gare. Traditi sunt autem ad emendandum, non ad perdendum.

### CAPUT II.

Primum ergo omnium obsecro fieri obsecrationes. His verbis Apostolus quadripartitam orationis speciem evidenter distinxit; sed tamen vobis indagandum est, quid obsecratione, quid oratione, quid postulatione, quid gratiarum actione signetur. Obsecrationes itaque sunt, imploratio seu petitio pro peccatis, qua vel pro præsentibus, vel præteritis admissis unusquisque compunctus veniam deprecatur. Orationes sunt, quibus aliquid offerimus, seu vovemus Deo: Græce enim oratio [προσευχή], votum Latine sonat. Oramus enim cum renuntiantes huic mundo spondemus nos mortificatos cunctis actibus et conversationi mundanæ. Oramus, cum promittimus nos sirmissimam corporis castitatem, seu immobilem patientiam exhibituros esse perpetuo, vel cum e corde nostro radices iræ, sive tristitiæ vovemus funditus eruendas. Postulationes. Quas pro aliis quoque, dum sumus in fervore spiritus constituti, solemus emittere, vel pro charis scilicet nostris, vel pro totius mundi parte poscentes: et ut ipsius Apostoli verbis eloquamur, cum pro omnibus hominibus, pro regibus, et pro omnibus qui in sublimitate sunt supplicamus. Gratiarum actiones, quas mens vel cum præterita Deo recolit beneficia, vel cum præsentia contemplatur, seu cum in futurum quæ et quanta

per ineffabiles excessus Domino refert. In omni pietate et castitate. Ad hoc vult nos esse quietos, ut pietati et castitati, non dissensioni atque luxuriæ tranquillitas nostra proficiat. Hoc enim acceptum est. Id est, ut etiam pro talibus oretur. Qui omnes homines vult salvos fieri, et ad agnitionem veritatis venire. Si ipsi jam vocanti Deo consentire voluerint, aut omnes homines, scilicet prædestinatos; sive omnes homines, hoc est, omnem sexum, gentem, conditionem, etc. Unus enim Deus, unus et mediator Dei et hominum. Ac si diceret, ideo omnes vult salvare, quia unus Deus omnes creavit, et unus mediator recreavit. Homo Christus Jesus. Quia de traditione erat dicturus, ideo hominem solummodo nominavit. Cujus sunt. Ad informationem. Ad exemplum, ut nemo de- B testimonium. Ut est : In hoc enim veni ut testimonium perhibeam veritati. Veritatem dico. Quod in hoc positus sum, ut doctor Gentium sim. Orate in omni loco. Non ut Judæi, qui in templo tantum Hierusalem adorandum dicebant. Non in tortis crinibus. Ne occasionem dent concupiscentiæ. Mulier discat. A viro suo. Honorem Deo tribuimus, quando pro collatis bonis dignas gratias referimus; gloriam vero, cum nostris bonis operibus ipse glorificatur. Docere autem mutieri non permitto. Id est, publice non permittitur: nam filium vel fratrem debet docere privatim. Sed esse in silentio. Ne mysterium sibi usurpando superbiat, taceat in Ecclesia. Adam enim primus formatus est. Reddit causas cur eas velit esse subjectas. scilicet quia posteriores in factura sunt, et priores in culpa. Et Adam non est seductus, mulier autem seducta in prævaricatione fuit. Ex libro de Genesi ad litteram undecimo. Vir quidem non debet velare caput, cum sit imago et gloria Dei. Mulier autem gloria viri est, non quod mens feminæ eamdem imaginem capere non possit, cum in illa gratia dicat nec masculum esse, nec feminam, sed quia fortassis illa hoc nondum perceperat, quod sit in agnitione Dei, et viro regente ac dispensante paululum fuerat perceptura. Neque enim frustra et illud Apostolus ait : Adam enim primus formatus est, deinde Eva, et Adam non est seductus, mulier autem seducta est. In prævaricatione facta est. Ut per illam etiam vir prævaricaretur. Nam et ipsum dicit prævaricatorem, ubi ait : In similitudinem prævaricationis Adæ , qui est forma futuri; seductum tamen negat: nam et interrogatus non ait: Mulier quam dedisti mihi, seduxit me, et manducavi, sed : Ipsa mihi, inquit, dedit a ligno, et manducavi (Gen. 111). Illa vero : Serpens, inquit, seduxit me. Ita Salomon, vir tantæ sapientiæ, nunquidnam credendum est, quod in simulacrorum cultu credidit esse aliquid utilitatis? Sed mulierum amori ad hoc malum trahenti resistere non valuit, faciens quod sciebat non esse faciendum, ne suas quibus deperierat atque deflebat mortiferas delicias contristaret. Ita et Adam, posteaquam de ligno prohibito seducta mulier manducavit, eique dedit, ut simul ederent, noluit eam contristare, quam credebat posse sine suo solatio contabescere, si ab

ejus alienaretur animo, et omnino illis interest dis- A aut paucos recipiens, implevit hospitalitatis officium: cordia. Non quidem carnis victus concupiscentia, quam nondum senserat in resistente lege membrorum legi mentis suæ, sed amicali quadam benevolentia, qua plerumque sit ut offendatur Deus, ne homo ex amico inimicus flat : quod eum facere non debuisse divinæ sententiæ justus exitus indicavit. Ergo alio modo quodam etiam ipse deceptus est, sed dolo illo serpentino quo mulier seducta est, nullo modo illum arbitror potuisse seduci. Hanc autem proprie seductionem appellavit Apostolus, qua idem quod suadebatur cum falsum esset, verum putatum est, id est, quod Deus ideo lignum illud tangere prohibuerat, quod sciret eos, si tetigissent, velut deos futures, tanquam eis divinitatem invideret, qui eos homines fecerat. In prævaricatione mulier sedu- B cta fuit, sed non ideo desperet mulier, quia per baptismum, quod est filiorum Dei veneratio, et ipsa salvabitur, non Eva, sed credens mulier: quia Eva ad exemplum adducta est creationis, nec de ipsius salute proprie tractabatur. Si permanserint in fide. Sicut superius de plurali numero mulierum ad singularem transivit, dicens : Mulier in silentio discat, ita et hic redit ad pluralem.

#### CAPUT III.

Humanus sermo: Si quis episcopatum desiderat. Prius laicos instituit, de quibus optimi quique in sacerdotium eliguntur, et sic dicit quales debeant ordinari. Bonum opus desiderat. Ad boni operis desiderium provocatur, non honoris. Oportet enim hujusmodi irreprehensibilem esse, unius uxoris vi- C rum. Primum itaque sine crimine sit, quod puto alio verbo ad Timotheum irreprehensibilem ordinatum, non quo eo tantum quo ordinandus est sine ullo sit crimine, et præteritas maculas nova conversatione deleverit, sed ex eo tempore quo in Christo renatus nulla peccati conscientia mordeatur. Quomodo enim potest præesse Ecclesiæ, auferre malum de medio ejus, qui in delictum simile corruerit? Aut qua libertate corripere peccantem, cum tacitus sibi ipse respondeat eadem se admisisse quæ corripit? Quod autem ait ante gradum: Unius uxoris virum, sic intelligere debemus, ut non omnem monogamum digamo putemus esse meliorem, sed quo is possit ad monogamiam et continentiam coarctari, qui sui exemplo præfuerat in docendo. Esto quippe aliquem adolescentulum conjugem perdidisse, et carnis necessitate superatum, accepisse uxorem secundam, quam et ipse statim amiserit, et deinceps vixerit continenter; alium vero usque ad senectutem habuisse matrimonium, et uxoris usum, ut plerique æstimant, felicem, nunquam a carnis opere cessasse : quis nobis videtur de duobus melior esse, pudicior ac continentior? Utique qui infelix etiam in secundo matrimonio fuit, et postea pudice et sancte conversatus est, et non is qui ab uxoris amplexu nec senili est separatus ætate. Ornatum. Id est, his omnibus spiritualibus ornamentis. Hospitalem. Laicus enim unum, aut duos, aut tres,

episcopus nisi omnes receperit, inhumanus est. Docibilem. Id est, sapientem. Non vinolentum. Ut siducialiter possit corripere ebriosos. Non percussorem. Ne sit petulans ad cædendum. Sed modestum. Qui omnia facit cum mensura. Non neophytum. Id est. nuper instructum. Ne in superbiam elatus. Id est, ne nuper renatus cito possit per ignorantiam extolli, et putet se non tam ministerium humilitatis quam administrationem sæcularis potestatis adeptum, et condemnationem superbiæ mereatur sicut diabolus, qui per jactantiam judicatus atque dejectus est. Ut non in opprobrium incidat, et in laqueum diaboli. Ut non vituperetur ministerium nostrum. Ab his qui foris sunt. Judæis infidelibus, et Græcis, et paganis. Omnes enim naturaliter norunt culpare vitia, et laudare virtutes. Diaconos similiter pudicos. Hoc est. oportet similiter eos irreprehensibiles esse, ut episcopi eligantur. Sed quæritur cur de presbyteris nullam fecerit mentionem. Sed etiam ipsos in episcoporum nomine comprehendit. Non bilingues. Quia susurro et bilinguis multos conturbat pacem habentes. Non turpe lucrum sectantes. Turpe lucrum est, de cœlestibus mysteriis terrena sectari. Habentes mysterium fidei in conscientia pura. Id est, ut non propter lucrum Christum prædicent, et pro Christo laborent, ut non quæstum esse existiment pietatem. Mulieres similiter pudicas. Similiter eas ut diaconos eligi jubet. Unde intelligitur quod de his dicat, quas adhuc hodie in Oriente diaconissas appellant. Diaconi sint unius uxoris viri. Non ut haberent dicit, sed ne duas habuerint. Qui enim bene ministraverit. Ostendit non ministerium tantum, sed qualitatem ministerii præmium promereri. Et multam fiduciam in fide. Et apud Deum petendi, et apud homines docendi, et etiam arguendi. Columna et firmamentum veritatis. Id est, in qua nunc sola veritas stat firmata, quæ ante in lege erat posita. Et manifeste magnum est pietatis sacramentum. Cum le oporteat Ecclesiam Christi docere, non est tibi ambiguum quid doceas, dum manifeste apparet, quod magnum est sacramentum. Dicitur hoc sacramentum, quod primitus occultabatur. Quod manifestatum est in carne. Quod nunc in carne Christi declaratum est, magis videlicet primo et pastoribus. Justificatum est in spiritu. Justum esse in spiritu demonstratum est, in forma scilicet columbæ, sive quod prophetatum est per Spiritum sanctum. Apparuit angelis. Quando dicebant: Gloria in excelsis Deo; et quando illi in eremo ministrabant, in dieque ascensionis. Assumptum est in gloria. Ut apostolis videntibus ascendit in cœlum.

#### CAPUT IV.

Spiritus autem. Sanctus. Manifeste dicit. Per ipsum scilicet Paulum prophetalem inducit affectum, quomodo antiqui dicebant: Hæc dicit Spiritus sanctus. Quia in novissimis temporibus. Postquam de sacramento intimavit, nunc indicat quod illud sacramentum hæreticorum nubibus obscuratur. In hypocrisi.

Id est, aliud in corde, aliud in labiis proferentes, vel A est infideli, quia etiam illi naturaliter habent circa retinentes. Cauteriatam. Vitiatam, vel maculatam. Prohibentium nubere. Id est, cum ipsi nubant, ut : Qui prædicas non furandum, furaris (Rom. 11). Illi autem hoc non amore castitatis et abstinentiæ faciebant, sed ut sanctiores cæteris viderentur. Per verbum Dei. Id est, quo sanctificatur cibus ac benedicitur. Hæc proponens fratribus. Libram justitiæ in omnibus tenens, et omnia rationabiliter et moderate dispensans. Verbis fidei. Yerba proprie sidei sunt traditio symboli: bona vero doctrina, qua vita instituitur Christiana. Inanes fabulas. Arte compositum mendacium. Pietas autem ad omnia. Et ad præsens tempus, et in futurum. Nam et ipsa vidua et in præsenti est'pasta, et merces ejus manet in tera ejus (Prov. 111). Fidelis sermo. Quem de pietate prædixit, fidelis, id est, yerax apud omnium bonorum conscientiam, et cui nemo bonus resistat. Qui est salus omnium. Omnium in præsenti. Fidelium. Etiam in suturo. Hæc præcipe, et doce. Præcipe, ut fiant; doce, quo modo fiant, vel quali præmio remuneranda sunt. Dum venio attende lectioni, exhortationi, doctrinæ. Prime lege, deinde exhortare ut fiant, postremo doce quomodo intelligantur obscurs, ut possint sieri quæ leguntur. Noli negligere gratiam. Ule negligit gratiam, qui acceptum talentum non exercet. Per prophetiam. Id est, benedictionem. Cum impositione manuum. Mearum. Presbyterii. Episcopi. Hæc meditare. Omnis enim persectus ex in his est qui meditatur. Ut profectus tuus manifestus sit omnibus. Hoc est, ut exemplo tuo omnes ad meliora proficiant. Attende tibi et doctrinæ. Primo tibi, deinde doctrinæ, ut ubique sollicitus et te actu salves, et illos doctrina pariter et exemplo.

#### CAPUT V.

Seniorem ne increpaveris. Ne indigne forens se a juniore correptum, exasperetur, et non proficiat. Sed obsecra. Ut suo quasi pater ex senio [exemplo] instituat juniores. Juvenes ut fratres. Fratres ut coævi, liberi vel commonentur similiter ut sorores. Viduas honora. Id est, necessaria eis prebendo, solatia conferendo. Quæ vere viduæ sunt. Id est, sine viro nuptiisque. Si qua autem vidua filios, aut nefilios parvulos, aut nepotes, ut quod a parentibus pietatis acceperit, filiis reddat : ita tamen, ut non hac excusatione avarities studeat, sed sufficientiam tantum sibi servet et liberis, ne in eis ipsa occasionem det sæculo serviendi.

Desolata. A conjugio maritali. Et instet orationi, Qualis suit Anna silia Phanuel, tales præcepit honerari, quæ in templo die et nocte orationi vacabat. Vivens mortua. Secundum animam; ergo si quæ in deliciis est mortua, quanto magis quæ in peccatis versatur? Si quis autem suorum et maxime domesticorum curam non habet. Si quis viduas abjicit, aut pupillos, vel maxime parentes et pauperes, deterior

proximos pietatem; sive si qua vidua filios orphanos negligat, hujus sententise crimen incurrit. Simul notandum est quosdam fideles esse in nomine, qui infidelibus conversatione pejores sunt. Vidua eligatur. In ministerium diaconatus, vel ut sustentetur opibus Ecclesiæ. Non minus annorum sexaginta. Nam juniores viduæ possunt ad suum opus laborare. ut non aggravent Ecclesiam. Unius viri uxor. Unde intelligitur, quod illa quæ cum plurimis viris fuit, vidua non sit. Tribulgtionem patientes. In carcere wel ægritudine positis. Si omne opus bonum subsecuta est. Breviter universa conclusit. Juniores autem viduas. Id est, minoris ætatis quam sexaginta anporum. Tales ergo devita aliis in ministerio diacozevo. Unde Salomon ait: Longitudo dierum in dex- p patus przepouere, ne malum pro bono detur exemplum. In Christo nubere. Id est, in societate Christi, et statu viduitatis nubere volunt.

Quia primam fidem. Id est, Ades qua se viduas promiserant permansuras. Hæc autem regula non solum in viduis, sed chiam in virginibus continentibusque servatur.

Otiose discurrant. Divino minime timore detenta, nec mariti potestati subjectæ, nullaque cura domesticæ occupationis astrictæ. Curiosæ. Id est, de rebus sibi non pertinentibus loquentes. Volo ergo juniores. ld est, non voventes. Nullam occasionem dare. Hoc est, ne per illarum incontinentiam religio blasphemetur. Adversario. Id est, diabolo, vel cuilibet perverso homini. Iam enim quædam conversæ sunt. • meditatione descendit. In his esto. Non enim omnis C Reddit causam quare eas nubers velle prædixerat. Ut his que pere pidue sunt sufficiat. Id est, que omni auxilio desolatæ sunt. Duplici konore. Magno honore, vel propter gradum efficii et dectrinæ. Boni trituranti. Id est, doctori pradicanti: Ut et ceteri timorem babeant. Videntes te nemini pepercisse-

Sine præjudicio. Ut Salomon ait: Cum consilie omnia fac. In declinatione. Ut: Neque ad destram, neque od sinistram declines. Neque communicaveris peccatis alienis. Si enim cito ante tempus manus cuidam imposueris, peccatis ejus communicahis. Quorundam hominum peccata manifeste sunt. Statim in ipsa examinatione apparent.

Præcedentia. Antequam quis gradum ecclesiasticum accipiat. Ad judicium. Manifesta sunt ad jupotes habet. Tandiu regat domum, quandiu edocet D dicium, hoc est, sive dum dejecti excommunicantur, sive dum plagis præsentibus prædamnantur. Quosdam autem et subsequentur. Post ordinationem sciuntur aliorum peccata, quæ celaverunt ante ordinationem, ideo prædixit: Sine præjudicio mihil faciens. Et manus cito nemini imposueris, donec seias si lateant peccata, an non. Subsequentur. Hoc est, sive subsequitur in futurum judicium, sive hic din latere non possunt. Non ergo debent sacile ordinari. Similiter et facta bona manifesta sunt. Non enim potest abscondi civitas supra montem posita (Matth. v), sed etiam quæ ad tempus latent, non possunt diutius occultari.

#### CAPUT VI.

Quicunque sunt sub jugo servi, dominos suos omni honore dignos arbitrentur, ne nomen Domini et doctrina blasphemetur. Id est, ne videantur per religionem in deterius profecisse. Qui autem fideles habent dominos. Hoc est, ne sibi æqualitatem vindicent, eosque contemnant, quorum fratres sunt per fidem. Beneficii. Fidei et baptismatis.

Exhortare. Præmium ostendendo. Et superbus nihil sciens. Super alios se extollens, cum non sit desursum veniens quem prædicat sapientia. Sed languescens. Quia nec solidæ veritatis scientia convalescit, sed diversis occasionibus languet, et pugnas verborum observat. Suspiciones malæ. Sive hæresim de altero suspicantur, sive audientes putant deficere veritatem. Existimantes quæstum esse pietatem. Quia B tudinum sustinent cruciatus. putant quæstus sui causa novum venisse testamentum. Est autem quæstus magnus. Multum acquirit, qui habet pietatem cum sufficientia, non luxuriæ, sed naturæ: quia quæ tantum naturæ sufficiunt, pietas exigit.

Nihil enim intulimus in hunc mundum. Nudi nati sumus, nudi etiam morituri (Job. 1): quidquid enim hic invenitur, hic relinquitur. Non est nostrum, quod non semper nostrum est. Ergo illas divitias acquiramus, quas nobiscum ad cœlestem patriam ferre

Et desideria multa. Divitiarum enim desideria nunquam satiantur. Quæ mergunt in interitum. Dum ambitione honorum tumentes, in cœlos usque eletes alienas opes, ut Achab, usque ad homicidium perveniunt. Radix enim omnium malorum cupiditas. Merito initium omnis peccati superbiam diffinivit Scriptura, dicens: Initium omnis peccati superbia (Eccl. x). Cui testimonio non inconvenienter aptatur etiam illud, quod ait Apostolus: Radix omnium malorum avaritia est, si avaritiam generalem intelligamus, qua quisque aliquid appetit amplius quam oportet propter excellentiam suam et propter quemdam propriæ rei amorem, cui sapienter nomen Latina lingua indidit, cum appellavit privatum. Spe-

A cialis vero avaritia quæ usitatius appellatur amor pecuniæ, cujus nomine Apostolus per speciem genus significans, universalem avaritiam volebat intelligi. dicendo: Radix omnium malorum est avaritia. Hac etenim diabolus cecidit, qui utique non amavit pecuniam, sed propriam potestatem. Radix excisa semper densos reparat ramos; evellenda est ergo radix, ne rami superflue excidantur : quia in transgressione Adæ multa erant vitia, ut est : Si de hoc ligno gustaveritis, aperientur oculi vestri, et eritis sicut dii (Gen. 111). Denique cum dixerit aperientur, hic ostenditur cupiditas; et quando dixerit quetaveritie, hic gula videtur; et quando dixerit eritis sicut dii, ibi superbia revelatur. Et inseruerunt se doloribus multis. Quanto amplius habuerint, tanto plures sollici-

Secture autem. Id est, in his esto dives. Justitiam. In judiciis. Certamen fidei. Id est, ut fidem desendas.

Apprehende vitam æternam. Ut illi eupiunt temporalem tenere. Coram multis testibus, Coram sacerdotibus, vel ministris virtutibus cœlestibus. Præcipio tibi. Præcipit autem auctoritate magistri. Sine macula. Maculat enim quodammodo, et reprehendi facit mandata, qui peccat.

Qui testimonium reddidit sub Pontio Pilato. Dicens ad Pilatum: Ego ad hoc veni in hunc mundum, ut testimonium perhibeam veritati, scilicet pro ea etiam moriendo. Qui solus habet immortalitatem. Id est, non accipit. Quem vidit hominum nemo. Nemo vidit sicuti est, sed unusquisque pro mezito. Nam et solem vati usque ad inferos demerguntur. Sive desideran- C tanto amplius vident singuli, quanto purior fuerit acies eculorum. Non superbe sapere. Raro enim invenies divitem, nisi superbum. Ad fruendum. Id est, non ad occultandum, vel ad negotiandum. Noque sperare in incerto divitiarum. De quibus incertus es utrum illæ tibi, an tu illis celerius subtraharis. Veram vitam. Id est, futuram, affirmat præsentem vitam non esse veram. Depositum custodi. Id est, commendatum a nobis serva mandatum, sive sidei depositum custodi. Fallacis scientia. Dialectica. Gratia tecum. Permaneat in æternum.

# XI.

# IN EPISTOLAM II AD TIMOTHEUM,

#### CAPUT PRIMUM.

Paulus apostolus Jesu Christi per voluntatem Dei secundum promissionem vitæ. Quam promittit Christus condignum exhibentibus promissione servitium. Cui servio a proavis meis. Id est, a patriarchis. Nam et ego Ecclesiam Christi non malevolentia, sed legis æmulatione vastabam. In conscientia pura. Nullum habens criminale peccatum.

Quod sine intermissione habeam tui memoriam. Lo quod meruisti, ut te cogitem semper. Memor lacry-

D marum tuarum. Quas me abennte a te fudisti. Unde et me ad tristitiam provocasti, quam tua opto præsentia relevari. Ut gaudio implear. Propter tuam iterum præsentiam. Ut resuscites gratiam Dei. Hoc est, ut de die in diem studium prædicandi renoves. Per impositionem manuum. Id est, juxta ordinationem tuam in episcopatum. Spiritum timoris. Ut timeamus persecutores, qui nos prohibent prædicars. Sed virtutis. Id est, fiducia pradicandi. Et dilectionis. Ut sive pro Deo, sive pro alterutro libenter etiam ciamus. Noli ergo erubescere. Non te pudeat prædicare, et testificari Christum crucifixum meque vinclum pro eo.

Sed collabora. Mecum simul. Secundum virtutem Dei. Quæ nos confortat virtutibus per nos factis. Ante tempora sæcularia. Ut : Elegit nos Deus ante mundi constitutionem.

Qui destruxit quidem mortem. Peccatum et diabolum. Illuminavit autem vitam. Ostendit quomodo vita et incorruptio quæreretur. Sed non confundor. In tentationibus et in catenis. At nos e contrario solis opprobriis confundimur. Scio enim. Christum cui credidi, id est, scio eum sidelem et potentem. Depositum meum. Animam vel præmium. Exemplum habe. Regulam custodi. Sanorum verborum. Quæ pa- B rant sanitatem. Bonum depositum. Doctrinam, vel mandatum, seu gradum. Scis hoc, quod averterunt se a me. Idcirco te commoneo, quia quos me non putabam deserere, dereliquerunt. Omnes. Pro parte. Ex Asia. Minore. Unesiphori domui. Non sibi soli, sed omni domui ejus.

#### CAPUT II.

Tu ergo, fili mi, consortare in gratia, quæ est in Christo Jesu. Et que audisti a me per multos testes. Sive præsentibus multis tibi dedi mandata, qualiter docere debeas; sive quæ dixi, multis prophetarum testimoniis et exemplis consirmavi. Hæc commenda fidelibus hominibus. Qui sideliter possunt Dei gratiam dispensare, hoc est, solius Dei causa prædicare. Nemo militans Deo implicat se negotiis sæcularibus. Comparatione militantium utitur, et ostendit multo magis nos a negotiis sæcularibus liberos esse debere, ut Christo placeamus, cum etiam seculi milites a reliquis actibus vacent, ut possint regi suo placere perfecte. Cui se probavit. Se obtulit. Nemo enim, inquit, duobus dominis servire potest. Nam et qui certat in agone, non coronabitur nisi legitime certaverit. Alia comparatione idipsum dicit: multi enim certant, sed ille solus qui tota virtute vicerit coronatus erit. Laborantem agricolam oportet primum de fructibus accipere. Ne quis diceret : Unde ergo victurus sum, si me totum occupavero in doctrina? ostendit eum primitias frugum a populo debere percipere, mercedem quam a Domino messis percipiet in futuro.

Intellige quæ dico. Quia parabolam dixit. Memor esto Christum Jesum resurrexisse. Hoc est contra illos qui carnis resurrectionem negabant, et adversus illos qui negant Christum in carne venisse, quos Jesus antichristos appellat; vel sicut ille post mortem resurrexit, ita et tu habebis solatium post tribulationem.

Secundum evangelium meum. Secundum quod me prædicare non nescis. Sed sermo Domini non est alligatus. Quia præsentes doceo fiducialiter, et litteris absentes confirmare non cesso. Propter electos. Id est, ut sim exemplum electis. Ut et ipsi salutem consequantur. Id est, sustinentes meo exemplo

moriamur. Et sobrietas. Ut omnia sobria mente fa- A tentationes. Ille fidelis permanet. Nam omnia quæ promisit, implebit, quia veritas contra se non faciet, ne se negare videatur. Commone. Id est, im-

> Testificans. Id est, fortiter docens. Coram Deo. In voluntate Dei. Non per contentionem. Ne tibi nullus credat contendenti. Probabilem exhibere Deo. Hoc est, ita vive, ne dicta factis deficientibus erubescas. Stulta autem et inaniloquia devita. Hoc est, irreligiosas hæreticorum fabulas, qui negant resurrectionem. Proficient. Crescent.

> Et sermo eorum sicut cancer serpit. Cancer esse dicitur vulnus, quod in mamillis nascitur feminarum, quibus nisi cito subventum fuerit, cum virus ad cor serpserit, nullum ultra remedium est. Ita hæreticorum sunt colloquia vitanda, ne per aures irremediabiliter vulnerent mentes.

> Jam factam esse resurrectionem. Id est, eo quod succedunt filii post parentes. Aut illi tantum resurrexerunt, de quibus in Evangelio: Et multa corpora sanctorum qui dormierant surrexerunt. Aut factam esse resurrectionem. Id est, animas in alia corpora transire putantes, secundum Platonicum errorem. Sed firmum fundamentum Dei stat. Quia ii in quorum corde fides Christi fundata, non sunt seducti, vel moti. Novit Dominus qui sunt ejus. Hoc testimonium in Numeris scriptum est. Qui sunt ejus. Id est, qui prædestinati sunt ad vitam æternam, sicut Moysi tempore ii qui a Dathan et Abiron subversi non sunt, non simul cum impiis perierunt, Deo illos optime cognoscente. Et discedat ab iniquitate. Ut non simul pereat cum iniquis. Qui nominant nomen Dei. Dum illud sanctum et justum sit. In magna autem domo. Magnam domum non Ecclesiam dicit, ut quidam putat, quæ non habet maculam, neque rugam, sed mundum in quo zizania sunt mista tritico. Nam resurrectionem negantes certum est in Ecclesia esse non posse. Vasa aurea. Sensum mundum habentes, vel apostoli. Argentea vasa. Loquelas habentes doctrinæ. Alia quidem in honorem. Vitæ æternæ. In contumeliam. Pænæ. Si quis emundaverit se ab istis. Id est, si quis a doctoribus se hæreticis emundaverit, et crediderit resurrectionem futuram, et judicium Dei, per hoc omne opus bonum implere contendet. Juvenilia desideria suge. Id est, fornicationem. Pacem cum his qui invocant Dominum. Ad illos enim pax jungenda est, qui jungunt se Domino. De corde puro. Id est, non tantum labiis.

Servum autem Domini. Servum Christi, qui non clamabit, neque contendet. Sed modestum esse ad omnes. Non solum ad amicos. Docibilem. Qui bene alios doccat. Cum modestia. Id est, non cum furore.

### CAPUT III.

Hoc autem scito, quia in novissimis diebus instabunt tempora periculosa. Non sit tibi hoc mirum, quod quotidie pejora perveniunt. Seipsos amantes. Non Dei gloriam, sed suam quærentes. Parentibus.

Id est, et corporalibus, et spiritualibus non obedien-A tes. Sine affectu. Misericordiæ. Incontinentes. Per luxuriam. Speciem pietatis. Id est, in habitu, seu doctrina. Abnegantes. Operibus. Qui penetrant domus. Ad prædicandum vel seducendum. Et captivas ducunt mulierculas, oneratas peccatis. Id est, inpunitatem illis et veniam promittentes, sive infirmas animas quæ feminis comparantur, hæretica perversitate corrumpunt. Semper discentes. Nova semper discere cupientes.

Quemadmodum enim Jamnes et Mambres restiterunt Moysi. Hi sunt magi, qui fecerunt signa in Ægypto contra signa Moysi. Et hæc nomina inveniuntur non in libris legis, sed Paulus protulit, sive per Spiritum, sive per peritiam aliarum Scripturarum.

Circa fidem. Quia non intrant in fidem, sed foris sunt. Non proficient. Ad nocendum aliis. Sicut et aliorum. Id est, magorum fuit, cum confessi sunt digito Dei se fuisse superatos.

Tu autem assecutus es meam doctrinam. Id est, idcirco tibi non timeo, quia scio te doctrinam et vitam meam cognovisse optime. Et ex omnibus liberavit Dominus. Ita et de omnibus te eripiet. Et in errorem mittentes. Ut est: Non solum non intratis in regnum exterum, sed intrantes prohibetis (Matth. xxm). Et eredita tibi. A Deo per nos. Sciens a quo didicisti. Sive a vero apostolo, sive per legem a Deo. Per fidem que est in Christo Jesu. Sine fide enim Christi littere legis non jam sufficiunt ad salutem. Omnis Scriptura divinitus inspirata utilis est ad docendum. Docere convenit de his que agi debent. Arguere vero peccatores, corrigere vero pecnitentes, erudire, adducere hominem ad justitiam.

#### CAPUT IV.

Testificor coram Deo et Jesu Christo. Contestatur illum per universa quæ credit religio Christiana, ut verbum Dei instanter annuntiet. Qui judicaturus est vivos et mortuos. Quia vivos inveniet, et mortuos suscitabit.

Insta. Commode. Opportune. Opportunum est libenter audientibus; importunum vero invitis et nolentibus prædicare. Argue. Peccatores. Obsecra. Seniores. Increpa. Superbos et resistentes. Sed hæc omnia cum patientia, et secundum doctrinam perfice legis.

Magistros. Hæreticos. Pruriens. Placentes auribus scilicet auditorum. Aliter: Prurientes auribus, hoc est, ipsi auditores auribus considerantes. Pruritus est enim incendium carnis, sine effusione sanguinis vel seminis, sic verbum hæreticorum sollicitat aures audientium sine veritate prædicationis.

Ad fabulas autem convertentur. Ad fabulosas assertiones.

Ministerium tuum imple. Scilicet episcopatus, non enim semper ero in corpore ut valeam commonere. Certamen bonum certavi. Modo jam considenter hoc dicit in extremo vitæ limite constitutus, comparatione utitur sane in agone certantium. Certavi. Contra octo vitia, dæmones, hæreticos, persecutores. Cursum consummavi. In mandatis divinis. Fidem servavi. Suscepti officii fidem in finem usque servavi. Reposita est mihi corona justitiæ. Id est, hucusque labores passus sum, nunc autem mercedem exspecto. Justus Judex. Qui non personas, sed merita respiciet. Festina ad me. Ab Epheso ad Romam. Demas me dereliquit, diligens hoc sæculum. Necesse enim erat, ut diligens sæculum relinqueret sæculum relinquentem: omne enim animal ad simile sibi jungitur. Titus in Dalmatiam. Isti autem missi sunt et deserverunt. Penulam quam reliqui Troade apud Carpum teniens affer tecum. Penula est enim lacerna in modum cuculiæ. Item lacerna stola, aut genus cucullæ subtilis. Penula Latinum est., id est., lacerna clarata. Reddat illi Dominus secundum opera ejus. In hoc prophetat, non optat, secundum Hieronymum, ut in tractatu Ecclesiastici ipse ait. Verbis meis. Quanto magis tuis?

In prima defensione. Quando defendi in Roma evangelicam fidem, secundo anno Neronis. De ore leonis. Neronis. Ab omni opere malo. Ab insidiantium malignitate. Erastus. Pauli discipulus. Claudia. Quadam mulier. Cum spiritu tuo. Quia carne mortuus spiritualiter vivis.

# XII.

# IN EPISTOLAM AD TITUM.

#### CAPUT PRIMUM.

Hanc Epistolam scribit de Nicopoli, quæ in Actiaco littore sita est, ad Titum discipulum suum, quem Gretæ reliquerat, ad ecclesias instruendas.

Paulus servus Dei. Id est, non peccati, aut veteris legis. Apostolus autem Christi. Quia ab ipso missus suit prædicare. Secundum sidem electorum

D Dei. Id est, secundum eamdem sidem, qua credentes electi sunt, cum cognoscerent veritatem. Et agnitionem veritatis. Quam prædico, ut agnoscant veritatem Novi Testamenti, relicta littéra. Quæ secundum pietatem est. Non severitatem veteris legis. Aliter: Hæc est plane veritate, quæ non habet pietatem; verbi gratia, si quis grammaticam noverit artem et dialecticam, ut inter salsa et vera dijudicet, absque pietate notitia veritatis dele-

miorum.

Ante tempora sæcularia. Ante mundi omnia tempora, apud se proposuit per Filium salvare credentes. Tempora autem sæcularia dicit. Hoc est, quæ multis sæculis cyclisve ab initio mundi revolvuntur: sunt etenim tempora quæ non sunt sæcularia, ut unius horæ, vel diei tempus, quæ non sæculis sed momentis constant. Manifestavit autem temporibus suis verbum suum in prædicatione. Attende textum et ordinem lectionis : quoniam vita æterna, quam non mendax Deus ante sæcula æterna promisit, non alia sit absque verbo Dei : Manisestavit enim, inquit, temporibus suis verbum suum, quod in principio erat apud Deum Patrem. Secundum imperium B Salvatoris nostri Dei. Cum Paulum et Barnabam segregari præcepit, ut Gentes docerent. Hujus rei gratia reliqui te Cretæ. Postquam credentium dura corda mollierat, tam in signis quam sermone, et fundamentum fidei jecerat, id est, Christum, reliquit Titum Cretæ discipulum, ut rudimenta nascentis ecclesiæ confirmaret, ipse pergens ad alias nationes. Quod autem ait : Ut ea quæ desunt corrigas, ostendit necdum eos ad plenam venisse scientiam veritatis, et licet ab Apostolo correcti fuerint, tamen adbuc indigere correctione. Corrigas. In Græco autem supercorrigas [Επιδιορθώση]. Unius uxoris vir. Id est, quo possit ad monogamiam et continentiam alios cohortari, qui sui exemplum præferat in docendo. Filios habens fideles. In domo propria prius doctrina sua noscatur. Oportet enim episcopum sine crimine esse sicut Dei dispensatorem. Ipsum dicit episcopum, r quem prius presbyterum nominavit, antequam diaboli instinctu studia in religione fierent, et dicerent in populis: Ego sum Pauli, ego autem Apollo, ego augereine. tem Cophæ, communi presbyterorum consilio ecclosiæ gubernabantur. Postquam vero unusquisque eos quos baptizaverat suos putabat esse, non Christi, in toto orbe decretum est, ut unus de presbyteris electus, superponeretur cæteris, ad quem omnis cura ecclesiæ pertineret, et schismatum semina tollerentur. In Actibus apostolorum scriptum est, quod cum venisset apostolus Paulus Miletum, miserat Ephesum, et vocaverat presbyteros ejusdem ecclesiæ, quibus postea inter cæteros sic locutus est : Attendite vobis et omni gregi, in quo vos Spiritus sanctus posuit episcopos pascere Ecclesiant Domini, quant acquisivit per sanguinem suum. Et hic diligentius observato, quomodo unius civitatis Ephesi presbyteros vocans, postea episcopos dixerit. Hæc propterea, ut ostenderemus apud veteres eosdem fuisse presbyteros quos episcopos. Paulatim vero, ut dissensionum plantaria evellerentur, ad unum omnem soflicitudi-Inem esse delatam. Non iracundum. Iracundus est, non qui aliquando irascitur, sed qui semper ad levem responsionis auram quasi a vento folium movetur. Non percussorem. Id est, ne aliorum conscientiam mala conversatione percutiat. Non turpis lucra

ctat ad præsens, sed æternitatem non habet præ- A cupidum. Turpis lucri appetitio est plus quam necesse est de præsentibus cogitare.

Sed hospitalem. Hucusque quid non debeat habere episcopus sive presbyter, nunc quid habere debeat explicatur. Benignum. Ante episcopatum. Justum. In judiciis. Amplectentem eum qui secundum doctrinam est fidelem sermonem. Non fabulas sæculares. Et seductores. In Græco, mentium deceptores [ppeναπάται]. Maxime qui de circumcisione sunt. Id est, qui humanas potius traditiones quam divina mandata loquuntur. Qui universas domus subvertunt. De ciborum disserentia, et de circumcisione, et sabbato tractantes, et hoc non zelo Dei faciunt, sed turpis lucri gratia. Dixit quidam ex illis proprius illorum propheta. Quoniam ad exitum sermonis, et ad continentiam loci pertinet hoc quod ait : Dixit quidam ex illis proprius illorum propheta, videtur ad eos referre de quibus superius est locutus : Maxime qui de circumcisione sunt, quos oportet redargui qui universas domos subvertunt, docentes quæ non oportet, turpis lucri gratia, ut seguatur : Dixit quidam ex illis proprius corum propheta. Quia vero in nullo prophetarum qui apud Judæam vaticinati sunt, hic hexameter versiculus reperitur, videtur mihi dupliciter legendum, ut hoc quod ait : Dixit quidam ex illis proprius eorum propheta, id est, Cretensium. Sed quia multa in medio sunt, et hoc absurdum videtur, et forte nemo recipiat, propterea cum superioribus que magis vicina sunt aliter aptandum est, ut legamus: Sunt autem multi et non subditi, vaniloqui et seductores, maxime qui de circumcisione sunt, quos oportes redarqui, qui universas domos subvertunt, docentes quæ non oportet turpis lucri gratia.Dixit quidam ex illis proprius eorum propheta. At id quod ait: Proprius eorum propheta, non ad Judæos specialiter, qui maxime de circumcisione sunt, sed ad multos referatur, qui non subditi sunt, et vaniloqui, et mentium deceptores, qui utique quia in Creta erant, Cretenses fuisse credendi sunt. Cretenses semper mendaces. Hoc Epimenides sive Callimachus Cyrenensis, de Laudibus Jovis contra Cretenses dixit, qui dicebant apud eos sepultum quem raptum putabant in cœlum. Hunc totum versiculum Epimenides de oraculis scriptitans dixit; et proprium vitium gentis, quod est mendacium, arguit. Et ideo hoc versiculo Padlus abutitur scribens ad Titum ut falsos Cretensium doctores proprio in suo doctore conterat; quem ideo prophetam dicit, sive ad id alludens, quod Jales Christiani tales mereantur habere prophetas, quo modo et prophetæ erant Baal; sive vero quia de oraculis scripserat atqué responsis, quæ futura multo ante prædicebant. Denique ipse liber Oraculorum titulo prænotatur. Malæ bestiet, ventres pigri. In Crotensibus arguitur falsitas et ferocitas, ac ingluvies et pigritudo. Testimonium hoc verum est: Quod dixit de illis proprius corum propheta. Non intendentes Judaicis fabulis. Si quis post adventum Christi circumciditur, Judaicis servit fabulis. Et mandatis hominum. Traditionibus hominum. Adver-

santium se a veritate. Novi scilicet Testamenti. Om- A Aliud est enim sanam doctrinam loqui, aliud ea quæ nia munda mundis. Quia adhuc secundum legem immunda vocabant. Omnia munda. His videlicet qui in Christo credunt, et sciunt omnem creaturam bonam esse, et nihil abjiciendum quod cum gratiarum actione percipitur. Coinquinatis autem et infidelibus nihil est mundum, sed inquinatæ sunt eorum et mens et conscientia. Propterea etiam quæ sunt munda per naturam, eis immunda siunt, non quo vel mundum aliquid vel immundum sit, sed pro qualitate vescentium, et mundum mundis, et immundum contaminatis fiat, alioqui infideles quosque et pollutos, etiam panis benedictionis et calix Dominicus non juvat, quia qui comederit indigne de pane illo, et de calice biberit, judicium sibi manducut et bibit (I Cor. x1). Communia autem et illicita in lege prohibebantur; B adventu Christi purgata sunt omnia : quæ ille mundavit, nos communicare nunc possumus: in nobis utique est vel munda comedere, vel immunda. Si enim mundi sumus, munda nobis est creatura: si autem immundi et infideles, fiunt nobis universa communia, sive per inhabitantem in cordibus nostris hæresim, sive per conscientiam delictorum. Confitentur se nosse Deum, factis autem negant, cum sint abominati et incredibiles, et ad omne opus bonum reprobi. Æstimant quidem in eo Deum tantum negari. si in persecutione quis a gentibus comprehensus renuerit Christum. Ecce Apostolus omnibus quæ perversa sunt factis Deum asserit denegari. Christus sapientia est, justitia est, veritas est, sanctitas est, fortitudo est : negatur per insipientiam sapientia, per mendacium veritas, per turpitudinem sanctitas. per imbecillitatem animi fortitudo. Et quotiescunque vincimur vitiis atque peccatis, toties Dominum negamus; ut e contrario quoties bene agimus, Dominum consitemur. Nec arbitrandum est in die judicii illos tantum a Dei silio denegandos, qui martyrio Christum negaverunt; sed per omnia opera, sermones, cogitationes Christum vel negatus negat, vel confessus confitetur. Est et quædam laudanda negatio, de qua et ipse Paulus apostolus ait: Apparuit enim gratia Dei et Salvatoris nostri omnibus hominibus, erudiens nos, ut abnegantes impietatem et sæcularia desideria, sobrie, et juste, et pie vivamus in præsenti sæculo, exspectantes beatam spem, et adventum gloriæ magni Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi. Quam negationem qui negaverit, et sequi Salvatorem voluerit loquentem : Quicunque voluerit venire ad me, abneget semelipsum, et sic exulus veterem hominem cum operibus ejus, et indutus novum sequatur Dominum suum. Quomodo autem quis se abneget contemplandum est. Pudicus fornicatorem, quod prius fuerat negat, sapiens imprudentem, justus injustum, fortis infirmum. Et ut in commune de omnibus loquar, toties nos negamus, quoties, vitia priora calcantes, desinimus esse quod ante fuimus.

#### CAPUT II.

Tu autem loquere quæ decent sanam doctrinam.

sanæ doctrinæ conveniunt docere: quia in alterò simplex tantum est institutio; in altero cum eo quod doceas vitæ quoque correptio: Qui enim solverit unum de mandatis minimis, et docuerit sic, minimus vocabitur in regno cælorum (Matth. v). Salvatore præcipiente discipulis, non solum in meditatione Scripturarum eos laborare debere, ut quæ scripta sunt replicent, et condant in memoria thesaurds, sed prius faciant quæ præcepta sunt. Quicunque ergo fecerit et docuerit, ille magnus vocabitur in regno cœlorum. Nisi enim supergressa fuerit justitia nostra Scribarum ac Pharisæorum justitiam, non possumus ingredi in regnum cœlorum. Qui supra Moysi cathedram sedentes, dicunt et non faciunt, et alligant onera importabilia quæ cervicibus hominum imponunt, et ipsi minimo digito nolunt ea contingere. Hoc igitur nunc Apostolus discipulum suum docet, ut ea loquatur quæ sanæ doctrinæ conveniunt, quia tunc doctrinæ sit sanitas, cum doctoris doctrina pariter et vita consentiunt.

Senes, ut sobrli sint, pudici, prudentes, sani in fide, in dilectione, in patientia. Generaliter Tito ante præcipiens quid loqui deberet ad cunctos, in eo quod ait: Tuvero loquere ea quæ decent sanam doctrinam, nunc per singulas species quid unamquamque ætatem deceat, exprimit. Primum senibus viris convenientia, secundo, anus quid deceat, tertio quæ adolescentibus apta sunt, tam maribus videlicet quam feminis mandata subjicit, extremo de servis. Senes ut sobrii sint. Id est, non luxuriosi. Pudici. Non libidinosi. Anus similiter in habitu sancto, non criminatrices, non multo vino servientes, bene docentes ut prudentiam doceant. Hoc est, ita sint ut viri senes, in omnibus sobriæ, et honestæ, pudicæ, sanæ in fide, et charitate, et patientia, et pro sexu suo habeant hoc proprium: Ut sint in habitu sancto. Id est, non in tortis crinibus. Non criminatrices. Blasphematrices. vel accusatrices: hoc utique quia ipsæ adolescentiam jam transgressæ sunt, de adolescentularum ætatibus non disputent, et dicant : Illa sic ornatur, illa sic comitur, sic illa procedit; amat illum, amatur ab illo. Cum etiam si hæc vera sint, non tam apud cæteros debeat accusare quam ipsam secrete Christi charitate corripere, et magis docere ne faciat, quam in publico accusare quod fecerit. Non vino multo servientes. Signanter et expresse ait: Non vino multo servientes. Servitus enim quædam est, et extrema conditio, vino sensus hominis occupari, et non suum esse, sed vini. Bene docentes filias suas ut prudentiam doceant. Quia docuit quales primo anus esse deberent, et post quæ cum senibus viris habent communia, etiam propria eorum exposuit, ut honestæ, et habitu sancto, et omni decore sint plenæ, nec accusatrices, nec aliis detrahentes, nec vino sensibus occupatis, nunc consequenter doctrinæ eis frena permittit, ut cum tales fuerint. docendi habeant libertatem, ut scilicet doceant ea quæ bona sunt. Licet enim alio loco dixerit: Docere

mulieribus in congregatione non permitto, sic intelli- A juste, et pie vivamus in hoc sæculo. Ne justitia temegendum est, ut in viros illis sit doctrina sublata. Cæterum adolescentulas doceant quasi filias suas, primum castitatem, quia adversum hanc magis in ætate florente pugnat inimicus, et virtus ejus omnis contra feminas in umbilico ventris est, deinde ut ament viros suos, diligant filios. Quæ doctrina est amare viros, cum hoc non in eloquio docentis, sed in corde amantis sit constitutum? Vult eas amare viros suos caste; vult inter virum et mulierem esse pudicam dilectionem, ut cum pudore et verecundia, et quasi necessitate sexus reddat potius debitum viro quam ipsa exigit ab eo. Et filios suos ament. Id est, ut eosdem in Dei erudiant disciplina.

Ut non blasphemetur nomen Domini vel verbum. tur Dei prima sententia, et pro nihilo ducitur; vel Christi infamatur evangelium, dum contra legem fidemque naturæ, ea quæ Christiana est, ex Dei lege subjecta, viro imperare desiderat, cum etiam gentiles feminæ viris suis serviant communi lege naturæ. Juvenes similiter exhortare, ut sobrii sint. Sicut in eo quod supra præceperat, dicens: Anus similiter in habitu sancto, similitudinem anuum dixeramus ad senes necesse referendam, ita nunc in eo quod intulit, Juvenes similiter hortatur, ut pudici sint, similitudinem juvenum ad anus, et per anus ad senes arbitramur aptandam, ut senum habeant sobrietatem, et honesti sint, et pudici, et sani in side, et charitate, et patientia : anuum in habitu sanctitatem servientes, bene docentes, et cætera. Proprium adolescentiorum hoc posuit, ut pudici sint in omnibus, tam scilicet mente quam corpore, tam opere quam cogitatione, ut nulla sit in adolescente suspicio turpitudinis. Et licet quidam de Latinis ita æstiment legendum : Juvenes similiter hortare ut pudici sint, ut postea inferant, in omnibus te ipsum formam præbens bonorum operum, tamen sciamus in omnibus ad superiores esse referendum, id est, hortare ut pudici sint in omnibus. Sciendum quoque hoc, quod continentia non solum carnis opere et animi concupiscentia, sed in omnibus rebus necessaria sit: ne honores indebitos appetamus, ne accendamur avaritia, ne ulla passione superemur. In omnibus te dest aliquem exercitatum esse in dicendo, et ad loquendum trivisse linguam, nisi plus exemplo docuerit quam verbo. Denique qui impudicus est, quamvis disertus sit, si ad castitatem audientes cohortetur, sermo ejus infirmus est ex auctoritate cohortandi : ut e contrario quamvis sit rusticanus et tardus ad loquendum, si castus fuerit, exemplo suo homines potest ad vitæ similitudinem compel-

· In integritate. Id est, in virginitate. In gravitate. Id est, mentis pudicitia. Illuxit enim gratia Dei et Salvatoris nostri. Ideo omnes indifferenter doce. Omnibus hominibus. Nullam conditionem excipiens. Et

rata sit, pietas adjungitur. Et mundaret sibi populum acceptabilem. Caveamus ergo, ne beneficium irritum faciamus. Hoc loquere. Doctrina. Exhortare. Exemplo. Argue. Eos qui non ita vivunt. Cum omni imperio. Sic intelligo quod ait: Argue cum omni imperio, ut specialiter ad increpationem, et non ad duo superiora in commune referatur; neque convenit dicere. exhortare cum omni imperio, sed tantummodo, increpa cum omni imperio. Nemo te contemnat. Id est. talem te exhibe, ut contemni non possis.

### CAPUT III.

Admone illos principibus et potestatibus subditos esse. Ut in Evangelio dicitur : Reddite quæ sunt Cæsaris Cæsari (Luc. xx). Dicto obedientes. Si bonum Verbum Domini blasphematur, vel cum contemni- B fuerit quod præcipiunt : si vero malum, responde eis de Actibus apostolorum : Obedire oportet Deo magis quam principibus vel hominibus (Act. xv). Non litigiosos. Nam Christi, id est, pacis filios non oportet litigare.

Ad omnes homines. Non solum ad bonos vel amicos. In malitia. Cum persequeretur Ecclesiam. Odibiles. Odientes invicem. Quæ major potest malitia et invidia esse, quam contra absentes epistolas sumere, et odisse Christianos, et consequenter ab hominibus odium promereri? Sive sub persona sua de aliis loquitur. Cum autem benignitus et humanitus apparuit. Diligentius attendamus, et inveniemus in præsenti capitulo manifestissimam Trinitatem. Benignitas quippe atque clementia Salvatoris nostri Dei. habeant, ut non sint accusatores, non vino multo C non alterius quam Dei Patris, per lavacrum regenerationis, et renovationem Spiritus sancti, quam effudit in nos abundanter per Jesum Christum Salvatorem nostrum, justificavit nos in vitam æternam. Secundum spem vitæ æternæ. Id est, non secundum carnalem hæreditatem. Fidelis sermo est. Ad superiora jungendum est, ubi ait, hæredes simus.

Et de his. Id est, de supradictis. Volo te confirmare. Id est, confirmare, non inscientem instruere. Stultas autem quæstiones. Plurima exempla sunt quærentium non recte Deum. Judæi prave quærunt Deum, sperantes eum inveniri posse sine Christo. Hæretici vano sermonum strepitu concrepantes, quærunt quem invenire non possunt. Philosophi quoque et barbari, de Deo varia sentientes, quærunt ipsum præbens formam bonorum operum. Nihil pro- D Deum; sed quia non recte quæsierunt, fuerunt corum fatuæ quæstiones, putantium Deum humanis sensibus posse comprehendi. Ab his igitur nos Paulus revocat. Quod autem ait: Genealogias, et contentiones, et rixas, quæ non veniunt ex lege, devita, proprie pulsat Judæos, qui in eo se jactitant et putant legis habere notitiam, si nomina teneant singulorum: quæ quia barbara sunt, et etymologias eorum non novimus, plerumque corrupte proferuntur a nobis. Et si forte erravimus in accentu, extensione et brevitate syllabæ, vel`brevia producentes, vel producta breviantes, solent irridere nos imperitiæ, maxime in spirationibus, et quibusdam rasura gulæ litteris proferendis. Hoc autem evenit vel maxime quod Se-

ptuaginta interpretes per quos in Græcum sermonem A lex divina translata est, specialiter 7 heth litteram, et y ajin, et cæteras istiusmodi, quia duplici aspiratione in Græcam linguam transferre non poterant, aliis litteris expresserunt. Verbi causa, nt Rahel, Rachel dicerent, et Jeriho, Jericho, et Hebron, Chebron, et Seor, Segor. In aliis vero eos conatus iste defecit. Nam nos et Græci unam tantum litteram, S, habemus, illi vero tres, DYW, quæ diversos sonos possident : Et Sion per y scribitur, Israel per w, et tamen non sonat hoc quod scribitur. Seon rex Amorrhæorum per D litteram et pronuntiatur et scribitur. Si igitur a nobis hæc nominum et linguæ idiomata, ut videlicet barbara, non ita fuerint expressa, ut exprimuntur ab Hebræis, solent cachinnum attollere, et jurare se penitus nescire quod dicimus. Est alia occasio superbiæ: quemadmodum enim nos qui Latini sumus, Latina nomina et origines de lingua nostra habentia, facilius memoriæ tradimus, ita illi a parva ætate vernacula sui sermonis vocabula peritissimis sensibus imbiberunt, et ab exordio Adam usque ad extremum Zorobabel, omnium generationes ita memoriter velociterque percurrunt, ut eos suum putes referre nomen. Si ea forte non ita novimus, putant se in nominibus referendis, et in supputatione annorum, et in nepotibus ac pronepotibus, avis, proavis, atavis doctiores. Et contentiones. Dialecticorum, quorum Aristoteles princeps est. Sunt enim inutiles. Quid enim prodest scire quot annos vixerit Mathusalam, quoto ætatis suæ c serviunt, mihistrare. Salomon anno sortitus sit conjugem?

Hæreticum hominem post unam et secundam correptionem devita. Nec circa ipsos nos occupari permittit, si correpti non corrigantur, ne tempus inani contentione perdamus.

Proprio judicio condemnatus. Propterea a semetipso dicitur esse damnatus, quia fornicator, adulter, homicida, et cætera vitia per sacerdotes de Ecclesia repelluntur. Hæretici autem in semetipsos sententiam ferunt, suo arbitrio de Ecclesia recedentes : quæ recessio proprie conscientiæ videtur esse dam-

Cum misero ad te. Ex quo paternos Pauli in Cretenses probamus affectus. Necessarium habebat Titum; tamen non eum vult ad se venire, nisi in locum ejus Artemas, aut Tychicus successor advenerit, ne absque doctore relinquerentur. Nicòpolim. Ipsa est quæ ob victoriam Augusti, quod ibi Antonium Cleopatramque superavit, nomen accepit. Et Apollo. Apollo vir Alexandrinus, ex Judæis episcopus Corinthiorum, quem propter dissensiones quæ in Corintho erant, ad vicinam insulam Cretam cum Zena legis doctore putandum est transisse, et Pauli epistola dissensionibus quæ Corinthi fuerant intemperatis, rursum Corinthum revertisse. Præmitte. Ut nihil eis desit. Præcipit Tito, ut quoniam de Creta ad Græciam navigaturi erant, ut non eos faciat sitarciis indigere, sed habere ea quæ ad viaticum necessaria erant. Discant autem et nostri bonis operibus præesse. Nostros suos vocat, qui in Christo crediderant, qui quia Christi erant, recte Pauli et Titi appellari merebantur. Habes, inquit, in discipulos potestatem, doce eos non esse infructuosos; sed evangelistis, et apostolicis viris, qui bonis operibus

Ut non sint infructuosi. Omnis enim arbor, quæ non facit fructum bonum, excidetur et in ignem mittetur.

# XIII.

# IN EPISTOLAM AD PHILEMONEM.

### CAPUT UNICUM.

Jesu. 1d est, pro confessione nominis Christi. Philemoni dilecto. In Græco non habes dilecto, sed diligibili [τῷ ἀγαπηῷ]. Inter dilectum autem et diligibilem hoc interest, quod dilectus appellari potest etiam ille qui dilectionem non meretur. Diligibilis vero is tantum qui merito diligitur.

Et Archippo commilitoni nostro. Hic diaconus erat, de quo ad Collossenses : ait : Dicite Archippo : Vide ministerium quod accepisti in Domino, ut illud empleas. Et in omnes sanctos. Qui diligit caput, diligit et membra. Quia viscera. Non tantum corpora, sed viscera sanctorum, id est, quos hospitio recipiens per te refecisti.

Quod ad rem attinet. Scilicet Christianæ pietalis.

Propter charitatem magis obsecro. Cum nobis fidu-Paulus vinctus. In carcere vel in catena. Christi D ciam causa ipsius dederit imperandi, tamen charitate faciente obsecrare maluimus quam jubere. Cum sis talis. Moribus talis, quales illi qui in senectute etiam pro Christo vincula non recusant. Nam tu senex es ut ego, nunc autem vinctus Jesu Christi. Etsi ambo senes sumus, tamen te in aliquo quod nunc vinctus sum Christi, sypero. Hoc addit ad cumulandum verba, ut non negetur petitio.

> Quem ego genui. Quia eum credentem ei in carcere baptizavit. Nunc autem et mihi utilis. Postquam credidit mihi. Et tibi. Ac si diceret, quia tua vice mihi ministravit. Ut pro te mihi ministret. Ex boc cognosce qualis sit, qui ita mihi placuit, ut possim eum credere tua vice mihi ministrare.

In vinculis evangelii. Quæ patior propter dilectio.

nent evangelii. Sed sine consillo tuo. In hoc exem- A omnia mea sunt; si autem tua omnia mea sunt, phum dat nobis, nullius servum fraudare. Forsitan enint ideo discessit ad horam a te. Hoc est, fortasse hoc Dei providentia procuravit, unde nonnunquam maium occasio bonorum fit, ut fuit Joseph fratribus sufs : sie nune iste si non fagisset, Deum non invenisset, si Paulum in vinculis non vidisset, sidem non recepisset.

Ut in æternum illum recipias jam non ut servum. Id est, fratrem in Christo reciperes, non secundum conditionem servitutis, quæ temperalis est. Sed pro servo frattem. Quia servus recessit, frater autem in Christo revertitur. Si autem nocuit aliquid tibi, aut debet. Fugam furto comulans, quædam domestica rapuit a domino. Hoc mihi imputa. Id est, quod Onesimus furto rapuit, ego spondeo redditurum, B hujus sponsionis epistola hæc, et manus propria testis est. Ut non dicam tibi, quod et teipsum mihi debes. Hæc autem dico quasi ad extraneum loquens. Cæterum si ad jus meum redeam, propter sermonem Christi, quem evangelizavi, et Christianus effectus es, se mihi ipsum debes : quod si tu meus es, et tua

Onesimus quoque, qui tuus est, meus est. Poteram igitur eo uti ut meo; sed voluntati tuæ relinquo, ut mercedem habeas ignoscendo.

Te fruar in Domino. Id est, in voluntate Domini. Viscera mea. Onesimum, quem Paulus in vinculis Christi genuit. Simul et para mihi hospitium. Quod amplitudine sui multorum audientium possit esse capax, ut in ipso Paulus doceret plurimos.

Salutat te Epaphras concaptivus meus. Vinctus Romæ cum Paulo. In Christo Jesu. Non alicujus criminis causa, sed fidei societate. Aliter simul Epaphras, in Geschalis oppido Judææ cum parentibus Pauli a Romanis captus, et in Thatsum Cificiæ translatus. Gratia Domini nostri Jesu Christi cum spirita vestro. In toto quidem homine, et in omni parte sanctorum gratia est Domini nostri Jesu Christi, sed a meliori et a majori parte, id est spiritu, de toto homine dicitur. Cum spirita vestro. Cum autem in spiritu gratia fuerit, totem facit hominem spiritualem, ut caro spiritui serviat, et anima non jungatur a carne.

# XIV.

# IN EPISTOLAM AD HEBRÆOS.

# CAPUT PRIMUM.

Multifarie multisque modis olim Deus loquens patribus in prophetis. Quodism apad Hebræorum ecclesias destructor legis falsa suspicione habebatur, voluit tacito nomine de figuris legis, et veritate Christi reddere rationem, ne odio nominis fronte prælati utilitatem excluderet lectionis. Tota intentio beati Apostoli fuit in hac epistola Hebræos, id est, gentem suam ad Christi convocare sidem, eminentiamque gratiæ, quæ per fidem data est, a legalibus discernere umbris, quæ angelicis ministrationībus fuerunt. Idcirco primo posuit prophetas diversis modis patribus locutos esse, dicens: Multifarie multisque modis olim Deus loquens patribus nostris in prophetis. Proinde non secundum hoc solum eminentia Novi Testamenti declaratur, quia patribus D quidem prophetæ missi sunt, nobis autem Filius, sed quod etiam prophetarum vel patriarcharum nemo nisi in similitudinibus vidit Deum, Filium vero unigenitum incarnatum etc., atque in ea carne visum constat, qua idem homo a verbo Dei susceptus, unigenitus est Filius Dei. Ideo nox addixit : Novissimis autem diebus locutus est nobis in Filio. Multifarie, id est, multis et variis locutionibus, ut decem verba legis, et alia pene innumerabilia testimoniis variis commendata. Multisque modis. Ostensionibus, id est, multis formis in quibus loquebatur : nunc autem in hominis et hospitis forma, ut Abrahæ; nunc in forma militis, ut Jesu; nunc in igne, ut Moysi in rubo; nunc in nube et aliis signis; ali-

C quando per semétipsum loquitur, ut est: Audiam quid loquatur in me Dominus; aliquando per angelum loquitur; aliquando per subjectam creaturam, ut in nube : Hic est Filius meus dilectus (Matth. 111); aliquando lucidis, ut: Si audiretis me, bona terræ comeditis; aliquando obscuris, ut: Gladius vos devorabit. Olim Deus locutus est duobus modis; locutioque divina distinguitur, cum aut per semetipsum foquitur, aut per angelicam creaturam ad nos verba promuntur. Cum autem per semetipsum loquitur, de verbo ejas sine verbis et syllabis cor docetur. Cum vero per angelum, aliquando verbis sine imaginibus, aliquando imaginibus et rebus sine verbis.

Patribus nostris. Abraham, Isaac, et Jacob, et Loth, et Moysi. Et habebis sibilum quando dicis in prophetis, id est, a nominativo prophetia. Aliter patribus, qui cominus fuerunt in tempore prophetarum, id est, toti plebi Israel, et tunc dicis in prophetis sine sibilo. Novissimis diebus. Novi scilicet Testamenti, ut : Melior est finis orationis quam principium, ut Salomon ait : quia sirmius est quod non audimus, quam quod illi olim audierunt. In Filio suo. Hoc dicitur secundum assumptionem carnis, ut : Qui proprio Filio suo non pepercit (Rom. VIII). Suo. Id est, proprio. Multi enim filii gratia, hic autem natura est. Quem proposuit. Secundum carnem, quia secundum divinitatem non constitutus, sed constitutor dicitur. Hæredem omnium. Alii post patrem hæredes sunt, hic autem vivente Patre hæres est. Omnium. Visibilium et invisibilium, cœlestium et ter

restrium, ut spse ait: Data est mihi omnis potestas in A bunt. Quia sigura eorum in melius transformabitur, cœlo et in terra (Matth. xxvIII). Per quem. Secundum divinitatem. Etiam fecit, et sæcula. Tempora, aut creaturas, ut : In principio fecit Deus cælum et terram. Qui est splendor gloriæ. Patris splendor: quia sicut splendor a sole non separatur, sic ipse splendor paternæ gloriæ ab ipso Patre inseparabilis est. Et imago substantiæ ejus expressa. Ejusdem naturæ et substantiæ formam signatam et expressam babet. Portans quoque omnia. Gubernans, quia nisi ab eo portarentur, laberentur. Verbo virtutis suæ. Seipso, qui et verbum est et virtus. Purgationem peccatorum perficit. Sacerdotes enim in veteri lege non per semetipsos, sed per hostias hominum peccata auferebant: hic autem sacerdos exstitit et hostia, purgavitque peccata per sanguinem et gratiam baptismi. B Sedet ad dexteram mujestatis in excelsis. Hucusque breviter Paulus dixit de divinitate et humanitate Christi, ut de his primitus indicaret Judæis, deinde per epistolam de his redderet rationem. Tanto melior angelis effectus. Quare non eum meliorem prophetis dixit, id est, legem ministrantibus, dum Christum prius prophetis prætulit? Ideo, quia vetus lex per angelos ministrata est, nova autem per Christum. Ergo hoc dicit, ut præcellentiam Novi Testamenti ostenderet, dum Christus angelos præcellit. Filius meus es tu. Secundum divinitatem. Ego hodie genui te. Quia in æternitate semper natus est. Aliter: Ego hodie genui te, secundum incarnatam humanitatem intelligendum est. Ego ero illi in patrem. Hoc in libris Regum et Paralipomenon legitur (II Reg. 11). C vel facultatem nostram. Non enim angelis subjects Cum introducit primogenitum in orbem terræ. Id est, Mariæ; vel cum ducat de ejus incarnatione in terra. Et adorent eum omnes angeli Dei. Nam licet incarnatus, adoratus est ab angelis, quanto magis secundum divinitatem? Qui facit angelos suos spiritus. Duplex angelorum officium est: aut enim spiritum consolationis, aut ignem vindictæ hominibus ministrant, ut Hieronymus dicit. Aliter hic hyperbaton est, et est ordo: Qui facit spiritus suos angelos, id est, ut sint angeli, hoc est, nuntii supernæ voluntatis. Nam angelus officii est nomen, non naturæ; nam omnes virtutes cœlestes naturaliter spiritus appellantur. Thronus tuus, Deus, in sæculum sæculi. Significat autem principatum Christi super angelos. D Virga aquitatis. Virgam, sceptrum regni et potestatis intelligimus, qua Deus alios remunerat, alios condemnat, reddens unicuique secundum opera sua. Unxit te Deus. O Deus. Oleo lætitiæ. Spiritu sancto. Præ consortibus tuis. Regibus, sacerdotibus prophetis. Et tu in principio. In Filio. Terram fundasti. Stabilem eam fecisti super stabilitatem suam. Et opera manum tuarum sunt cæli. Spiritus sancti, qui etiam digitus dicitur. Natandum quod hic prius dicit terram, deinde subinfert, sunt coli. Sermo enim divinus aliquando de terrestribus ad cœlestia mentem elevat, aliquando de cœlestibus ad terrestria descendit, ut currus Eliæ de cœlo emissus, et in cœlum iterum cum gloria elevatus est. Ipsi veri-

non autem substantialiter interibunt. Tu autem idem ipse es. Non dicit, eras, vel eris, sed es. Et anni tui non deficient. Id est, æternitas tua. Sede a dextris meis. Ideo a dextris dicit, quia nibil est in coelestibus sinistrum. Donec ponam inimicos tuos. Donec eos superatos et subjectos in vindicta sub te habeas in futuro. Scabellum pedum tuorum. Pedes Domini ejus incarnatio intelligitur, sive apostoli et sancti.

#### CAPUT II.

Propterea abundantius oportet observare nos ea quæ audivimus. Dum ministri spiritus nobis serviunt, et hæreditatem salutis capimus; vel conjunge hoc ad qualitatem omnium supradictorum. Abundantius autem dixit, id est, diligentius, dum major est auctoritas nostræ legis, quam auctoritas angelorum ministrantium veterem legem. Ne forte effluamus. Ne a salute discedendo pereamus. Etsi omnis prævaricatio et inobedientia accepit justam mercedis retributionem. Id est, per legem acceptam. Inobedientia vero legem non suscepit. Quæ cum initium accepisset. Ut : Exinde capit Jesus facere et docere (Act. 1). In nobis. In omnibus Christianis fidelibus. Nam se conjungit cum reliquis fidelibus. Contestante Deo signis. Præsentibus. Et portentis. De futuris ostensa. Et variis virtutibus. Sanitatibus, ut : Damones ejicite, leprosos mundate, mortuos suscitate (Matth. x). Secundum suam voluntatem. Secundum voluntatem Dei, non secundum meritum, Deus orbem terræ. Sed Christo subjecit Deus orbem terræ futurum, id est, Ecclesiam post peractum judicium multiformem. De quo loquimur. Dicendo: Omnia subjecisti sub pedibus ejus. Testatus est autem in quodam loco. Spiritus sanctus per prophetam. Quid est homo, quod memor es ejus? aut filius hominis. Aliud est homo, et aliud est filius hominis. Adam enim non genitus, neque ex homine factus; Christus vero ex homine suscepit carnem. Sed quod ait: Quid est homo? dignitatis significatione interrogat. Quoniam visitas eum. Scilicet in passione, vel resurrectione. Minorasti eum paulo minus ab angelis. Assumendo carnem, patiendo crucem, quod utrumque angelis evenire non potest. Et constituisti eum super opera manuum tuarum. Omnis creatura homini servit, ut est: Et dominetur piscibus maris, et volatilibus cœli (Gen. 1). Sed quamvis hæc Adam convenient, et unicuique homini, hic tamen secundum sensum Pauli tantum Salvatori competit. Ergo constituisti eum super opera manuum tuarum, ut : Data est mihi omnis potestas in cœlo et in terra (Matth. xxvIII). In eo enim quod omnia sibi subjecit, nihil dimisit non subjectum ei. Præter eum qui sibi subjecit omnia. Nunc autem necdum videmets ontniu subjecta ei. Quia non simul impletur prophetia; licet enim ei subjiciuntur multi, alii tamen non, in judicio vero omnia ei subjicientur. Ut gratia Del. Gratia Dei Filius Dei dicitur, quia per suam gra-

hominum meritis. Pro omnibus gustaret mortem. Celeritas mortis in gustu significatur, ut : Et cum gustasset, noluit bibere (Matth. xxv11). Decebat enim eum propter quem omnia. Restaurata sunt, sive in cœlis, sive in terris. Et per quem omnia. Consistunt, sive dum per ipsum facta sunt. Aliter: Per quem omnia, id est, creata sunt. Propter quem omnia, id est, propter gloriam ipsius facta sunt omnia. Per passionem consummari. De humilitate mortalis carnis in gloria resurrectionis exaltari, in exemplum eorum quos adducet in gloriam. Aliter consummare, ipsum videlicet salutem perficere. Qui enim sanctificat. Christus. Et qui sanctificatur. Homo justificatus per fidem. Ex uno omnes. Id est, Deo Pacarnem ex una eademque massa et Christum esse qui sanctificat, et nos qui sanctificamur ab eo. Non confunditur. Christus. Fratres eos vocare. Dum scilicet unum habent Patrem Deum. Narrabo nomen tuum fratribus meis. Apostolis et omnibus sanctis. In medio Ecclesiæ. In conventu et in cordibus eorum. Laudabo te. Faciam te sanctos laudare. Et iterum : Ego ero. Vox Christi. Fidens in eum. Patrem. Ecce ego et pueri mei. Hoc in Isaia habetur. Pueri mei. Apostoli omnesque in Christum credentes; non autem secundum ætatem, sed secundum innocentiam pueri dicuntur. Communicarerunt carni et sanguini. Omnes communiter carnem habuerunt et sanguinem. Particeps eorumdem. Puerorum assumendo C carnem et sanguinem. Ut per mortem destrueret eum. Ut suis armis diabolus vinceretur, quibus aliis insultabat. Mortis imperium. Mittere in mortem, pœnamque perpetuam. Obnoxii erant servituti. Vel veteris legis, sive peccati. Nusquam enim angelos apprehendit. Non enim in angelica forma venit in mundum, quia non ad redemptionem angelorum venit; sed ideo carnem apprehendit, ut per quam peccatum admiseramus, ipsa redimeremur. Sed semen Abrahæ. Hoc est, assumendo carnem de genere Abrahæ: pro toto autem genere semen Abrahæ dicitur. Unde debuit per omnia fratribus similari. Verum corpus hominis, animamque sumendo. Fidelis pontisex. Hoc est, verus et potens, et idoneus implere suum officium. In eo enim. Corpore seu jure. Potens est eis D qui tentantur auxiliari. Non ut pontifices legis.

CAPUT III.

Unde fratres sancti vocationis cælestis participes. Ut: Venite ad me, omnes qui onerati estis, et ego reficiam vos (Matth. x1). Vel : Venite, benedicti, etc. Considerate apostolum. Missum a Patre. Hæc dicens, ostendit Jesum obedisse Patri usque ad mortem, et fidelem fuisse ei, et nos admonet, ut capiti nostro pareamus, id est Christo. Et pontificem consessionis postræ: Fidei nostræ. Qui fidelis est ei. Patri. Qui fecit illum. Sacerdotem esse ex semine David secundum carnem. Ipse itaque sidelis ei, ut scriptum est de eo: Ut faciam voluntatem tuam ; et illud : Non sicut ego volo, sed sicut tu vis (Matth. xIV). Sic-

tiam gratis peccata dimisit, nullis præcedentibus Aut et Moyses. Fidelis suit. Aliter hoc interrogantis affectu pronuntiandum est. Si fiduciam et gloriam spei usque ad finem firmam retineamus. Per fiduciam fides, per gloriam spei spes, per finem charitas intelligitur, ut : Finis præcepti est charitas. In his domus supradicta continetur, quia fides fundamentum est, spes vero paries, charitas culmen eminet. Quapropter sicut dicit Spiritus sanctus. Dum domus Domini esse non possumus, nisi illa retineamus; vel dum talis apostolus et pontifex Filius est. Ho die si vocem ejus audieritis. Hodie significat omne tempus quo vivimus in præsenti. Vel hodie, in Novo Testamento, ac si heri sit Vetus, quasi dixisset: Si heri vocem Domini non audistis, tamen si eam bodie audieritis, nolite obdurare corda vestra. Tres tre, sive ex Adam. Hic autem ostenditur secundum B autem requies Apostolus in subsequentibus ostendit: unam sabbati, qua Dominus requievit ah operibus suis; secundam terræ repromissionis; tertiam, cœlestis regni requiem. Secundum diem tentationis in deserto. Ad aquam contradictionis, quando populus murmuravit, et Moyses dubitavit. Probaverunt me. Exploraverunt me. Et dixi. Cognovi. Semper errant corde. Licet oculis magnalia viderunt. Sicut juravi. Id est, immobiliter proposui, vel destinavi. In ira mea. In vindicta. Si intrabunt in requiem meam. Id est, non intrabunt : quia genus juramenti, interrogationisque, et negationis est. In requiem meam. Id est, in terram repromissionis, quæ requies Israel erat post laborem deserti, in figuram vitæ æternæ, sanctis post mundi lahores donatæ. Donec kodie cognominatur. Præsentis vitæ tempus. Participes enim Christi effecti sumus. Unum corpus effecti sumus cum illo, id est, concorporales illi secundum interiorem hominem facti conformes illius gloriæ et immortalitatis. Si tamen initium substantiæ ejus usque ad finem firmum retineamus. Quasi dixisset : Si credamus quod ille quia coæquabilis est Patri, initium carnis sumpsit ex matre, et si credamus resurrectionem ejus, per quam magna virtus facta est, id est, salus et resurrectio omnium; sive si credamus humanitatem ejus et divinitatem. Retineamus. Id est, per sidem credamus. Nolite obdurare corda vestra. Admonet Apostolus fideles Judæos et Gentes, ut caveant ne præceptum Domini prævaricentur, ut in requiem Dei, id est, regnum cœleste ingredi mereantur, qui de Ægypto transierunt. Sed non omnes. Exacerbaverunt, præter duos tantum, id est, Caleph et Josue.

### CAPUT IV.

Timeamus ergo, ne forte relicta pollicitatione. Desperando de vita futura, vel non sectando opera, quibus ad illam requiem pervenitur. Deesse. Scilicet requiei. Sermo auditus. Id est, doctrina legis. Quemadmodum dixit. Id est, quemadmodum illi non introierunt in requiem, sic nos e contrario intrabimus in requiem. Et quia de operibus requievit Deus. Sicut enim Deus die septimo requievit ab omnibus operibus bonis, ita erit requies æterna, cum consummata fuerint opera, quæ ab initio facta sunt. Et

bunt in requiem meam. Hic si pro affirmatione positum est, quasi diceret: Si introibunt, bene habebunt. In requiem meam. Id est, in terram viventium. Hic autem virtus propheticæ sententiæ secundum Apostolum est, ut ostendat requiem æternam. Quoniam ergo superest introire quosdam in illam. Credentes propter eos qui venerant ex Ægypto. Introire. Dum illi introierunt. In illam. Requiem scilicet beatæ vitæ. Iterum alium diem. ld est, requiem æternam, non illam terræ repromissionis. Terminat. Deus prophetam. Post tantum temporis. Post tot annos egressionis filiorum Israel de Ægypto. Ex quo manifestum est, quod non de requie terræ repromissionis dixerit. Itaque relinquitur sabbatismus. Id est, æterna requies, quam Judaicum sabbatum signi- B non mea voluntas, sed tua fiat (Marc. xiv). Et lacrysicavit. Populo Dei. Id est, omnibus recte credentibus. Qui enim ingressus est in requiem ejus. Per mortem temporalem. Etiam ipse requievit ab operibus suis. Id est, ab hujus mundi laboribus. Festinemus ergo ingredi in illam requiem. Cum alacritate mentis per fidem cum operibus curramus. Vivus est enim sermo Dei. Hic ostenditur eumdem nos habere judicem, qui illos propter illorum incredulitatem damnavit. Sermo enim Dei Filius Dei est, sive Evangelium. Et efficax. Id est, potens ad inferendam vindictam vel beatitudinem. Et penetrabilior omni gladio ancipiti. Id est, ad vindictam super corpus et animam. Omni gladio. Quoniam tantum corpora gladio secantur. Ancipiti. Id est, bicipiti. Usque ad divisionem animæ ac spiritus. Id est, carnalium ac C spiritualium cogitationum; scit enim et probat quid interest inter animam ac spiritum: non quod aliud est anima, aliud spiritus, quantum ad substantiam pertinet. Compagum quoque ac medullarum. Per similitudinem corporis de anima loquitur. Et est discretor. Idem sermo vivus. Cogitationum. In anima. Et intentionum. In spiritu. Omnia autem nuda et aperta sunt. Duobus modis res corporalis celatur: latens sub tecto, ideo dicit nuda; aut conclusione, ideo ait aperta. Oculis ejus. Id est, inspectionibus divinis. Ad quem nobis sermo est. De quo, hoc est, Christo, quoniam reddituri sumus coram ipso rationem de omnibus quæ gessimus. Itaque ad quem nobis sermo est, ac si diceret: Hic Deus est de quo loquimur. Qui penetravit cœlos. Morte sacerdotis, ultra velum in sancta sanctorum intrantis. Tentatum autem per omnia. Esuriendo, sitiendo, etc. Ad thronum gratiæ. Ubi ipse nunc sedet, ne damnemur dum sedebit in throno æquitatis suæ. Ut misericordiam consequamur. Id est, peccatorum indulgentiam. Et gratiam inveniamus. Vitæ æternæ. In auxilio opportuno. Sive in præsenti tempore, ut Apostolus dicit: Ecce nunc tempus acceptabile, ecce nunc dies salutis (II Cor. v1). Aut in periculo die judicii: ut adjutor in opportunitatibus, in tribulatione,

## CAPUT V.

Omnis namque pontifex, ex hominibus assumptus, pro hominibus constituitur in his quæ sunt ad Deum,

in isto rursum. In isto psalmo post legem. Si introi- A ut offerat dona et sacrificia pro peccatis. Quod de omnibus oblationibus dicitur. Aliter dona, id est, aurum et argentum, et cætera donaria. Sacrificia. Quæ ad cibum tantu:n pertinent de pane, verbi gratia, et vino. Qui ignorant. Deum. Et errant. A mandatis legis. Quoniam et ipse. Sacerdos. Circumdatus est. Ideo oportet eum condolere, infirmitate scilicet carnis. Secundum ordinem Melchisedech. Quia Melchisedech vinum et panem obtulit Abraham, in figuram Christi corpus et sanguinem suum Deo Patri in cruce offerentis. Qui in diebus carnis. Quibus in carne conversatus est. Preces. Verbis. Supplicationes. Genu flexo. Liberare. Per resurrectionem. Cum clamore valido. Dicens: Pater, si fieri potest, transfer a me calicem istum : verumtamen mis. Pro nostra salute, non timore mortis profusis. Et exauditus est. A Deo Patre, angelo eum confirmante. Pro suo reverentia. Illius apud Patrem, vel pro reverentia Patris apud illum, dicendo: Deus meus, Deus meus, quare me dereliquisti? Est autem reverentia mistus dilectioni pavor. Didicit obedientiam. Expertus est obedientiam, ut : Factus obediens Patri usque ad mortem. Et consummatus. In passione, ut : Inclinato capite tradidit spiritum. Causa salutis æternæ. Quia non æterna salus per alios sacerdotes ministrabatur. Juxta ordinem Melchisedech. Eusebius dicit in libro Historiarum: Hic Melchisedech in divinis voluminibus sacerdos fuisse Dei sammi resertur. Sed qui non oleo communi perunctus sit, neque qui ex successione generis susceperit sacerdotium, sicut apud Hebræos fieri mos erat: et ideo secundum ordinem ipsius sacerdos futurus dicitur Christus, qui non olei liquore, sed virtute colestis spiritus consecretur. Et in interpretabilis ad dicendum: quoniam imbecilles facti estis. Non quod valeret Apostolus per spiritum interpretari,[sed quod imbecilles erant auditores ad audiendum ser-

> Quæ sint elementa. Rudia documenta fidei. Propter tempus. Quia longum tempus est ex quo didicistis fidem.

> Expers est sermonis justitiæ. Id est, persecta scientiæ.

### CAPUT VI.

Quapropler intermittentes inchoationis Christi sermonem. Fidei initium, aut de incarnatione et passione ejus loqui. Ad perfectionem feramur. Ad perfectam sidem cum bonis operibus feramur, aut de ejus nativitate quædam loquamur, sive de arcano mysterio incarnationis Dominicæ disseramus.

Non rursum jacientes fundamentum pænitentiæ ab operibus mortuis. Id est, post acceptam semel fidem et pœnitentiam, non iterum de pœnitentia, et de fide Trinitatis, et baptismo, et impositione manuum, et resurrectione, et judicio vos instruamus. Nam hæc ompia quasi lac sunt, et ad initium fidei pertinent. Ab operibus mortuis. Quæ interimunt animam. Et

fidei ad Deum baptismatum. Pluraliter loquitur, pro A varietate accipientium.

Impositionis quoque manuum. Scilicet episcopi. Es hee facionus. Scilicet ad perfectionem feramur. Impossibile est anim eos, qui semel sunt illuminati. Sicut enim impossibile est Christum iterum crucifigi, ita criminosi homines non possunt iterum baptizari. Non autom ia hoc peenitantiam excludit de peccasis, sed sicut secundum humanam nativitatem impossibile est homines iterum carnaliter nasci, ita secundum spiritualem regenerationem homines non possunt rehaptizari. Et participes facti sunt Spiritus aancti. Habentos diversas donationes Spiritus seneti.

Virtutesque seculi venturi. Scilicet resurrectionis, et premiorum, et vitse post mortem. Iterum renovari. B Per haptismum, vet per hostias carnales, sed per solam fidem Christi, que per dilectionem operatur. Ad penitentiam. Id est, per poenitentiam. Quid ergo? Exclusa est pomitentia? Absit, sed impossibile est renovari, hoc est, per baptismum renasci. Rurama arucifigentes. Non vere, sed quasi crucifigentes. Sicut onim somel Christus mortuus est carne, id est, in cruce, ita pas somel morimur peocato in baptismate.

El estentui habentes. Id est, quasi despectui, Terra anim sape venientem. Per metaphoram lequitur. Nam hic terram fideles homines appellat, qui de imbre doctrina Christi irrigantur, et faciunt fruetum, alium centesimum, etc.

Et generaus herbam. Florentes virtutes. Accipit C banedictionem. Abundantiam fructuum mystice, ut: Vanite, benedicti Patris mei, etc. Proferens autem epinas. Curas hujus sæculi. Ac tribulos. Peccatorum; sic per metaphoram loquitur de peccatore, qui vitiis et peccatis nexius tenetur, cui dicitur: Ligalis manibus pedibusque, ejicite eum in tenebras exteriores (Matth. EKII). Cujus consummatic in combustionem. Quia peccatores igni inexstinguibili comburentur.

Confidimus autem de vobis. Ideo hoc addidit, ut bene agerent. Bonus doctor laudando ess provocat ad profectum. Et viciniora salutis. Subaudi, consequi. Et si ita loquimur. Exprobrantes vobis, quod facti estis quibus lacte opus sit. Qui ministrastis sanctis. Habitantibus Hierusalem. Et eamdem sollicitudinem ostentare. Eleemosynæ et doctrinæ. Ad expletionem fidei. Per bona opera. Usque in finem. Ut: Qui perseveraverit usque in finem, salvus erit (Matth. x). Ut non segnes efficiamini. Pigri in mandatis Dei. Hæreditabunt promissiones. Nondum enim omnes promissiones completæ sunt. Juravit. Firmiter promisit. Per semetipsum. Ut : Vivo ego, dicit Dominus. Nisi benediceus benedicam tibi. Genus est juramenti, ut est illud: Si intrabunt in requiem meam. Non enim misi semper pro dubitatione ponitur, nam hic pro affirmatione est positum. Aliter : Benedicens benedicam te, id est, in sanctis et fidelibus, qui stellis codi comparantur.

Et multiplicans. Id est, numerosa peccatorum progenie, qui arenæ maris assimilantur. Et sic longanimiter. Patienter, id est, Abraham. Ferens. Per trecentos annos. Ut per duas res immobiles. Deus, et promissio et juramentum Dei. Item duas res immobiles dixit, Dei Patris promissiones de Filio suo. et adventum ipsius Filii in hunc mundum pro salute nostra. Qui consugimus. Id est, ab Judaismo et Gentilitate. Quam sicut anchoram habemus. Similiter quomodo anchora navim in tempestate maris, sie sues hominem in tentationibus mundi fundat. Et ista anchora non in mare mittitur, sed in cœlum, ad interiora præmia capessenda. Usque ad interiora relaminis. Nostram anchoram sursum mittimus ad interiora cœli, sicut anchora ferrea mittitur ad interiora maris. Secundum ordinem Melchisedech. Non secundum ordinem Aaron, quia ex tribu Levi introiit Jesus, id est, sicut pontifex semel introibat intra velum sanctuarii, sic Christus introivit semel in coelum.

#### CAPUT VII.

Hic enim Melchisedech rex Salem. Salem est anpidum juxta Scythopolim, quod usque hodie appellatur Salem; et ostenditur ibi palatium Melchisedech ex magnitudine ruinarum veteris operis ostendens magnificentiam; ad quam civitatem etiam legitur Jacob descendisse; quæ fuit in terra Chanaan regionis Sichem. Sacerdos Dei summi. Non idolorum et dæmonum. TLH' per T mysterium crucis Christi designatur, quia Christi passio nos liberat a dominatu quinque carnalium sensuum quibus captivati sumus per sidem sanctæ Trinitatis cum houis operibus, quæ sunt x et viii, hoc est, ter sex. Nam Abraham secum in prælio contra quinque reges Syriæ cccxviii vernaculos habuit. A cæde regum. Quinque regum Syrize, quia Loth, filium fratris, Abraham cum sua pecunia eripuerat. Occisis autem ab Ahraham in via, prædamque magnam ab eis rapuit. Et benedixit. Melchisedech. Ei, Abrahæ. Melchisedech, quasi melchos sadec, id est, rex justitize interpretator, quod mystice Domino Salvatori congruenter aptatur, qui est quoque rex pacis. Sine patre. Id est, sine patre sacerdote de tribu Levi. Sine matre. Similiter de tribu Levi. Sine genealogia. Ex sacerdotali tribu. Neque initium dierum. Hic ostenditur istum Melchisedech non fuisse Sem. Nam initium dierum Sem Scriptura describit, Melchisedech vero nec initium dierum habere describitur. Aliter: Nec initium dierum, id est, electionis ejus in sacerdotium administrandum ætate legitima annorum xxv vel potius xxx secundum Hebraicam veritatem. ut Hieronymus in tractatu Ezechielis. Neque finem. Ipsius ministerii L anno. Tunc enim cessabant sacerdotes ministrare, sed custodes vasorum erant; hæc Origenes dicit. Hunc Melchisedech, alii angelum. zlii Spiritum sanctum propter excellentiam suam esse suspicantur : quod absit. Hebræi vero hunc affirmant esse Sem filium 'Noe, quem vivum fuisse dicunt in tempore Abrahæ, habens tunc annos anfuisse, ex quo Abraham fuit, sed ex Cham, cujus poeteritatem Scriptura non memorat. Quisquis enim ille est, de Gentibus suit. Omnis enim primogenitus cum gentibus sacerdos vocabațur. Et non quod ille patrem et matrem non habuisset, dicitur sine patre et sine matre; sed quia genealogia illius in Genesi non annumeratur, sed subito introducitur. Assimilatus autem Filio Dei. Quia et ipse sine patre in terra, et sine matre in cœlo, sine genealogia secundum divinitatem, nt : Generationem ejus quis enarrabit? Similiter sine initio secundum divinitatem, et sine fine. Manet sacerdos in perpetuum. In prolixum temporis spatium, non unius tantum anni curriculo, aut usque ad quinquagesimum annum. Infuemini autem quantus sit hic, Convertit sermo-B nem ad Hebræos, quibus hanc epistolam acripsit, ac si diceret : Intelligite quam magnus sit bic şacerdos, qui figuram Christi gestavit, dum tam magnus patriarcha ei decimas dedit ex melioribus quæ habebat Abraham patriarcha. Ergo si Melchisedech excellentior sit quam Abraham, sicque Christus secundum ordinem Melchisedech sacerdos manet in æternum, concluditur quod Christus excellentior sit quam Abraham, in quo Judæi se jactant. Et quidem de filiis Levi sacerdotium accipientes. Hinc more suo per dialecticam loquityr, dicendo et quidem de filis Levi, ne quis Levi sacerdotium Melchisedech præcellere putaret : et secundum solitam objectionem Leviticum sacerdotium prius exaltat, quod Dei mandato non ab aliquihus, sed a Dei populo, id C est, filiis Abraham decimas accipere jubentur, cui Jamen sacerdotem Melchisedech superexaltat, quem genus non nobilitat, et qui a patre, a quo omnes nobilitantur, id est, Abraham, decimas sumpsit. Et cui Levi. Quamvis in patre decimas dedit. Decimas sumere a populo. Tanta est enim sacerdoții excellentia. Quanquam et ipsi. Pro, quoniam. Cujus autem generațio non annumeratur in eis. Filiis Levi. quoniam Christus non e tribu Levi, sed magis de tribu Juda esse perhibetur; vel quoniam Christi generatio secundum divinitatem non ex eis numeratur.

Decimas sumpsit Abraha. His ergo duobus modis sacerdotium filiorum Levi Melchisedech suo sacerdotio superexaltat : quia decimas ab Abraham omnium sacerdotum patra accipere mernit, et quia hunc qui repromissiones accepit benedixit. Et hic quidem. Filii Levi, et in veteri lege. Decimas morientes homines accipiunt. Filii Aaron, qui mortales homines sunt. Ibi autem. Id est, in Psalmo. Contestatus est. Spiritus sanctus per os David. Quia wirit. Ut : Tu es sacerdos in eternum. Et ut ita dictum est per Abraham. Hoc est, per Abraham decimas dedit Levi ad Melchisedech; quia quod Abraham obtulit, Levi secum obtulit, dum in lumbis ejus suit. Qui decimas. Levi. Accepit. Postea a populo Israel. Decimatus est. Decimas dedit ad Melchise lech. Ad hunc in lumbis Abraham positus. Ut sit verbum de-

tiquitatis ccac: Apostolus vero ostendit non ex Sem A ponens decimor, decimaris. Aliter secundum Augustinum: Abraham et Levi decimati sunt a Melchisedech, propter panem et vinum a Melchisedech acceptum. Ipsaque decimatio quædam præfiguratio erat futuræ medicinæ per Dominum Salvatorem, idcirco Levi in Abraham decimatus est, quia curaretur. Non autem Christus decimatus est, quamvis et ipse fuerat in lumbis Abrahæ secundum originalem substantiam, per quem humanum genus curaretur. In quo Christi excellentia sacerdotii ostenditur, cum in lumbis Abrahæ non necesse habebat decimari. Secundum ordinem Melchisedech, Habens regale accerdotium sicut Melchisedech. Et non secundum ordinem Aaron. In observationibus legalibus. Translato epipi sacerdotio. A Levi et Aaron, Ad Melchisedech. Ad Christum. Necesses est, ut legis translatio fiat. Neque enim potest sacerdos esse sine lege, et testamento, et preceptis. In quo enim. In Christo, hoc est, quod secundum ordinem Melchisedech sacerdos sit in eternum. De aliq tribu est. Juda, et non Levi. Exsurgeret alius sacerdos. Propter sacerdotes Leviticos. Mandati carnalis. Quia non per hominem pontifex ordinatus est. Vila insolubilis. Id est, wterna vita, ut: Tu es suserdos in æternum. Contestatur enim. Spiritus sancius per David. Reprobatio quidem fit. Ut gratiæ locus daretur. Propter infirmitatem ejus. Quia neminem potuit salvare, Et inutilitatem. His videlicet, qui in Christo non crediderant. Nihil enim ad perfectum adduxit lex. Quia usque ad passionem Christi in infermum omnes ibant, postea autem coelos penetrant. Introductio vero melioris spei. Melior est enim spes, qua vita æterna speratur, quam illa qua hona tærræ exspectantur. Juravit Dominus. Per semetipsum. Et non pænitebit eum. Sicut pænituit eum hominem fecisse, et Saul ordinasse in regem. In tantum. Ut sacerdotium ejus maneret in ziernum, velut cum jurejurando stabiliretur. Melioris testamenti. Novi et vitæ æternæ, quod multos ad perfectum duxit. Sponsor. Promissor. Quod marte prohiberentur. Hic ostendit non sacerdotium secundum ordinem Levi manere, sed Christi sacerdotium perpetuum esse. Accedens per semetipsum ad Deum. Ut : Nemo venit ad Patrem, nisi per me. Semper pipens. Non ut alii sacerdotes. Innocens. Nulli nocens. Impollutus. Sine peccato, Segregatus a peccatoribus. Quod nullum in eo peccatum fuit. Excelsion coelis factus. Id est, angelis et firmamento, ut : Adorent eum ovenes angeli ejus. Qui non habet quotidie. Ut sacerdotes legis. Necessitatem. Immolandi, offerendi. Sermo autem jurisjurandi. Qui dicit: Tu es saccerdos in æternum secundum ordinem Melchisedech. Filium in eternym perfectum. Sacerdotem.

#### CAPUT YIII,

Capitulum autem super ea quæ dicuntur. Summam vel recapitulationem. Qui sedet in dentera sedis magnitudinis. Secundum sum majestațis excellentiam. Sanctorum minister. Sive sanctorum hominum secundum suam misericordiam; sive minister

eorum quæ Sancta sanctorum dicuntur. Et taberna- A ficat. Aureum vero thuribulum, corpus Christi cum culum. Spiritus animarum sanctarum, templique multiformis Ecclesiæ, in quo Deus inhabitat. Ad offerenda munera. Aurum et argentum. Et hostias. De oblationibus vivis. Nec esse sacerdos. Id est, ipse Dominus Salvator, qui sic non esset necessarius, si per alios justificatio fleri posset. Qui exemplari et umbræ serviunt cælestium. Exemplaria dicuntur, quia cœlestium exempla ostendebant. Umbræ autem in comparatione supervenientis veritatis. Cælestium. Spiritualium donorum, quæ nobis per Christi sacerdotium donantur. Aut cœlestium, id est, operum, quia ex his cœlestia promerentur. Tabernaculum. Exemplar Ecclesiæ. Facies omnia. Tam de tabernaculi constitutione, quam de hostiis sacrificiis quæ in eo immolarentur. Secundum B exemplar. Quia prius formam ejus in mente perspexit in monte, antequam ipsum tabernaculum faceret. Nunc autem melius est sortitus ministerium. Ac si diceret: Dominus Jesus Christus melius sortitus est ministerium Novi Testamenti, ubi peccata nostra remittuntur, et vita æterna promittitur, non tantum bona terræ. Nam si illud prius culpa vacasset. Ac si diceret: Si legis prioris observatores inculpabiles essent, nec secunda lex demum inquireretur. Vituperans enim eos dicit. Deus per Jeromiam prophetam: Et consummabo. Lege veteri transeunte, perfectiorem legem introducam, ubi non figura, sed veritas ostendetur. Domui Juda. Ecclesiæ Deum confitenti. Testamentum Novum. Evangelium, et legem gratiæ, hoc est, ut quicunque ex omnibus gentibus in Christo crediderint, filii Abraham secundum spiritualem generationem vere sint. Quod feci patribus eorum in die. Quinquagesimo post Pascha die in monte Sina. Et ego neglexi eos. Reliqui eos secundum desideria cordis eorum. Post dies illos. Veteris Testamenti. In sensibus eorum. Non in tabulis lapideis. Superscribam eas. Id est, super legem naturæ et litteræ. A majore. Divite, nobili, sene. Usque ad minorem. Egenum, ignobilem, juvenem.

## CAPUT IX.

Habuit quidem et prius testamentum. Ac si dicoret : Fuerunt in tabernaculo vasa Dei, quod apud homines magnum ac mirabile videtur. Sed tamen illa omnia umbræ erant bonorum futurorum. Constitutiones culturæ. Circumcisionem, sabbata, neomenias, hostiasque corporales. Sanctumque sæculare. Tabernaculum, quod erat pro tempore. Non sic Sancta sanctorum æterna. Tabernaculum primum. Quod mystice significat præsentem Ecclesiam. Candelabrum vero carnem Christi, septem donis Spiritus sancti resplendens, vel ipsa septem dona. Et mensa. Aurea in aquilonari parte tabernaculi, significans sacram Scripturam: Propositio panum. Mystice corpus Christi, seu doctrina apostolica intelligitur. Quod dicitur Sancta Sanctorum. In quod solus sacerdos semel in anno introibat. Secundum tabernaculum, Hierusalem cœlestem signidivinitatis splendore. Arca vero, ipsa Ecclesia secundum mysticum sensum, anima secundum tropologicum exprimitur, aut certe arca Testamenti caro Salvatoris Christi animadvertitur, in qua manna divinitatis inhabitat. Urna aurea. Humanitas Christi cum divinitate. Virga Aaron, regnum Christi significat, vel vexillum crucis. Tabulæ duæ Testamenti. Cherubim. Plenitudo scientiæ. Propitiatorium. De quo propitiabatur Dominus populo suo. Mystice propitiatorium Dominus Salvator exprimitur, qui est propitiatio pro peccatis nostris. Ministeria. Sacrificia. Semel in anno. Decima die mensis septimi secundum lunarem supputationem, quæ solemnitas erat sanctificationum. Non sine sanguine. Sicut non sine sanguine Christi nos redempti sumus. Hoc significante Spiritu sancto. Propterea ista ita constructa sunt in figuram Salvatoris nostræ salutis, quod videlicet Christus pateretur semel pro genere humano. Sanctorum via. Introeundi in coelum. Et justitiis carnis. Carnalibus justificationibus per circumcisionem. Non hujus creationis. Terrestris tabernaculi. Et cinis vitulæ. Vaccæ rufæ, roseæ, carnis Christi. Qui per Spiritum sanctum. Quasi per ignem: quomodo hostiæ prius ignem de cœlo accipiehant. Ab operibus mortuis. Quæ ducunt ad mortem, sicut si quis in lege mortuum tangeret, mundabatur. Earumdem prævaricationum. Quæ deleri non poterant oblationibus prioribus. Ubi enim Testamentum, mors necesse est intercedat testatoris. Animalis cujus sanguis testatur indulgentiam peccatorum. Poterat aliquis ex eo, quod mortuus est Christus, maxime non credere promissiones ejus. Paulus igitur exempla ex communi assumit consuetudine, quibus ostendit tunc firmissimum esse testamentum, morte testatoris intercedente. Testamentum enim in mortuis confirmatum est, quia testamentum tunc firmum erit, postquam homo de hoc sæculo migraverit. Vivens vero quoties voluerit mutabit. ut sequitur : Alioqui nondum valet. Quia quandiu vivit testator, potest immutare sententiam, et alios atque alios hæredes ducere in hæreditatem snam. Unde nec primum quidem. Tabernaculum. Sanguinem vitulorum et hircorum. Quia uterque sanguis sanguinem Salvatoris significat. Cum aqua. Mystice baptismatis, vel aquam et sanguinem de latere Christi manantem significat. Et lana coccinea. Quæ significat lenitatem charitatis Christi, qui passus est pro nobis, aut certe per lanam coccineam Christi passio designatur. Et hyssopo. Quæ herba humilitatem Christi significat ac fortitudinem, qua interiora nostra purgantur. Ipsum quoque librum. Deuteronomium, quod significat Evangelium consecratum sanguine Christi. Hic est sanguis Testamenti, sic et Christus dicit : Hic est sanguis meus Novi Testamenti (Matth. xxvI). Vasa ministerii significant ministros Ecclesiæ. Sanguine. Fide passionis Christi aspersos. Non fit remissio. Ex aliqua parte. Exemplaria cœlestium Tabernaculum et vasa ministerii.

His mundari. Hostiis præteritis. Nam ipsa cælestia. A tio. Quia non oblatione quæ offerebatur in lege, sed Opera Novi Testamenti, sive conversamini, ut Apostolus dicit: Nostra conversatio in cœlis est (Phil. 111), quæ est vera Christianorum philosophia. Aliter: coelestia, id est, vasa. Sed in ipsum colum. Quasi quoddam tabernaculum. In sanguine alieno. Hircorum, vitulorum. Alioquin oportebat eum. Id est, si una ejus oblatio mundum totum non salvaret ante passionem ejus et post passionem, oportebat eum pati ab origine mundi, dum per singulas generationes homines peccaverunt, quia semper habuisset quod redimeret: sed noluit nisi ut semel tantum passus mundum in consummationem sæculi liberaret. Secundo. In die iudicii. Sine peccato. Sine similitudine carnis peccati, aut sine oblatione pro peccato. Aliter: sine peccato, exspectantibus se.

#### CAPUT X.

Umbram enim habens lex futurorum bonorum, non ipsam imaginem. Speciem veritatis; umbra etenim fuit non veritas. Nam requiescebant peccata ad tempus, non remittebantur. Consummare. Perfectos facere. Non cessassent offerre. Non iterum offerrent, si per unam hostiam mundati essent, et quamvis nos non cessemus offerre, tamen idipsum offerimus sacrificium, non alium agnum bodie, alium cras offerentes. Commemoratio peccatorum. Commemorantur peccata, dum quotidie et per singulos annos hostia pro peccatis offerebatur. Nos vero in commemorationem Dominicæ semel passionis quotidie nostræque salutis offerimus. Impossibile est enim. Si impossibile, cur ergo faciebant propter præfigu- C rationem? Non enim veritas sine præeuntibus figuris venire debuit. Introiens in mundum. Christus apparens in carne. Hostiam. Vivam. Et oblationem. De vino et pane. Noluisti. O Pater. Corpus autem perfecisti mihi. Corpus ad offerendum, quia hæc est hostia viva Deo placens. Tunc dixi. Dum tempus fuit, ut auferrentur umbræ legalium hostiarum. In capite libri scriptum est de me. In fronte Geneseos, ut : In principio creavit Deus cœlum et terram. Item : In principio erat Verbum, et illud: Liber generationis Jesu Christi; et item: Beatus vir, qui non abiit in consilio impiorum. Ut faciam voluntatem tuam, Deus. Ut corpus quod aptasti mihi pro genere humano offeram, quia hæc est tua voluntas. Aufert primum, ut sequens statuat. Ac si diceret : Reprobat D Vetus, et assirmat Novum Testamentum. Sedet in dextera Dei. Quasi Dominus, nam ministrare famulorum est. Contestatur autem Spiritus sanctus nobis. Per Jeremiam, ac si diceret : Quod dicimus, Spiritus sanctus dicit; diximus enim quod consummavit in æternum sanctificatos, et hoc Spiritus sanctus testatur, quod in Novo Testamento non recordabitur Deus peccatorum. Postquam enim dixit. Ordo, dicit enim Dominus: Dabo leges meas in cordibus eorum, et in mentibus eorum superscribam eas, et peccata eorum non recordabor amplius, postquam dixit: Hoc est testamentum quod testabor ad illos. Ubi èrgo horum. Peccatorum remissio. Jam non fit obla-PATROL. CIII.

sanguine Christi dimittuntur peccata. Hic ostendit distantiam pontificis, et sacerdotis, et hostiarum, et tabernaculi, et testamenti, et repromissionis, siquidem illa fuerunt temporalia, hæc autem æterna ; illa formæ, hæc veritas. Habentes itaque fiduciam. Propter remissionem peccatorum, et quod cohæredes effecti sumus. Unde nos plus habemus fiduciam per sanguinem Christi mundari, quam illi qui carnaliter hostias offerebant. In introitum sanctorum. In introitum regni cœlestis, vel sidei. Quam initiavit nobis. Consecravit, eo quod ipse primus illa via propria carne conscendit in cœlos. Viam novam. Aut fidem Christi, aut introitum regni cœlestis. Aspersi corde a conscientia mala. Quia fides sine operibus mortua est (Jac. 11). Et abluti corpus. Sicut illi ablutiones carnales habebant. Nam foris lavamur aqua, intus autem Spiritu sancto, ut: Nisi quis renatus fuerit ex aqua et Spiritu sancto, etc. (Joan. III).

Aqua munda. Baptismatis aqua consecrata a benedictionibus. Confessionem spei indeclinabilem. Non declinemus ab ea, dum verum erit quod promisit, sicut Israelitæ, qui declinabant. Fidelis enim qui promisit. Ut alibi fidelis dicitur, per quem vocati estis. In provocatione dilectionis. Ut unusquisque alterum provocet ad charitatem. Non deferentes collectionem. Ecclesiam in qua collecti sumus in una fide. Sed consolamini invicem. Dicentes : Brevis est tentatio, et longa remuneratio. Diem appropinquantem. Sive mortis, sive judicii. Offerre Deo hostiam. Scilicet legalem secundum veterem legem. Aut crux secunda nobis ultra non est, huic autem simile est, quod in superioribus dixit: Impossibile est enim eos, qui semel sunt illuminati, iterum renovari. Terribilis quædam exspectatio judicii. Si autem exspectatio terribilis est, quanto magis ipsa præsentia, quæ consumptura est adversarios? non ita ut non sint, sicut aurum non consumitur in igne, sed quod immundum est in eo. Communem æstimans. Putans nihil prodesse effusionem sanguinis Christi. Et spiritui gratiæ contumeliam fecerit. Legales hostias offerens : vel non credens remissionem peccatorum per gratiam Spiritus sancti. Mihi vindictam; et ego retribuam. Vindictam, contumeliam spiritui gratiæ facienti. In manus incidere Dei viventis. In potestatem judicii ejus, qui reddet unicuique secundum opera ejus. Rememoramini igitur pristinos dies. Hoc dicit, ut perdurantes in tribulationibus essent longanimes, sicut jam post acceptam sidem benefecerunt. Et in altero quidem opprobriis. Vocibus. Et tribulationibus. Martyriis pressurisque. Spectaculum. Propter manifesta opprobria. Estis effecti. Ministrando tribulatis. Confidentiam vestram. Fortitudinem sidei, et patientiam in tribulationibus. Nam justus meus ex fide vivit. Quia vita corporis anima, vita animæ sides est, a qua si quis se subtraxerit, non placebit Deo.

CAPUT XI.

Est autem fides. In Habacuc sperandarum "erum

si quod non videmus speramus, per patientiam exspectemus. Sperandarum rerum. Synecdoehicos hoe dicit, ab insigni parte fidem definiens. Nam fides est trium temporum: creduatur enim præterita quod fuerint, presentia quod sint, futura quod erunt. Fide Abel majorem hostiam quam Cain obtulit Deo. Meliorem. Abel pastor ovium erat, Cain vero agricola; sed Abel primitias ovium Deo offerebat, præspiciens et credens, qued Christus postmodum tanquam ovis ad occisionem duceretur. Per quam testimonium consecutus est. Ut in Evangelio legitur : A sanguine Abel justi usque ad sanguinem Zachariæ filii Barachiæ (Matth. xx111). Testimonium prohibente muneribus ejus Deo. Quia ignis descendebat super hostias ejus, nera ejus, ad Cain vero non respexit. Adhuc loquitur, ut : Vox sanguinis fratris tui clamat ad me de terra (Gen. IV). Fide Enoch. Propter fidem suam transferri meruit, credens quod Jesus postmodum in cœlum sublevandus esset : ante translationem enim testimonium habuit, ut est : Ambulavit Enoch cum Domino. Et alibi : Et placuit Deo anima ejus (Gen. v). Quia est et inquirentibus se remunerator fit. In his duobus modis totum symbolum et plenam fidem habemus. Fide Nee. Credens responsum a Deo acceptum. Aliter: Prævidit namque Ecclesiam navigaturam per mare seculi hujus, ad portum vita æternæ. Per quam. Fidem. Condemnavit sæculum. Peccatores, qui non meruerunt arca salvari. Fids qui vocatur Abraham. Signanter ait, vocatur, non enim sie prius vocabatur quando obedivit, sed Abraham tune nominatus est. Hæres. Noc. Institutus. Mundi hæres. Obedivit. Quando dictum est ei : Exi de terra tua. Exspectabat enim fundamenta. Christum, et apostolos, et prophetas. Civitatem. Hierusalem cœlestium. Fide et ipsa Sara. Ecclesiam gentium respexit de qua dicitur : Lætare, sterilis quæ non paris. Propter quod et ab uno. Homine, ex Abraham scilicet et Sara, ut: Erunt duo in carne una. Et hoc emortuo. Concupiscentia carnali. Juxta fidem defuncti sunt. Qui usque ad mortem fidem servaverunt. Non perceptis. Ante mortem repromissionibus. Et salutantes. Dicentes: Beata tempora quando hæc ventura erunt. Et si guidem illius meminissent. Terræ Chaldæorum, de qua exierunt, id est, de Mesopotamia Syriæ. Non pudet Deum. Id est, non confunditur Deus vocari eorum Deus, ut : Deus Abraham, Deus Isaac. Paravit enim illis Deus civitatem. Hierusalem coelestem. Fide obtulit Abraham Isaac. Cum tentaretur, ut : Offer miki filium tuum Isaac. Triplex autem bonum fecit, quod filium, et quod unigenitum, et repromissionem in quo accepit offerebat. Hoc autem factum est in figuram Dei Patris, Filium suum pro nostra salute offerentis. Unde sequitur, quod eum in parabolam accepit, hoc est in similitudinem Christi morientis et resurgentis. Sic Christus ait : Abraham vidit diem meum, et gavisus est. Fide etiam de futuris benedixit Isaac, spiritu præcognoscens,

substantia. Nam quod videt quis, quid sperat? Sed A quod Jacob figuram Christiani, Esan vero Judaici populi gerebat. Et adoravit. Jacob. Super fastigium virgæ ejus. Significans quod reges futuri essent adorandi ex genere Joseph, scilicet ex Ephraim, ut Josue filius Nun mystice designans regnum Christi in fine sæculi adorandum, sicut ipse virgam filii sui adoravit. Aliter: In hoc loco quidam frustra simulant adorașse Jacob summitatem sceptri Joseph, quod videlicet honorans filium, potestatem ejus adoraverit, cum in Hebræo multo aliter legatur. Et adorapit, inquit, Israel ad caput lectuli sui, quod scilicet postquam juraverat ei filius, securus de petitione quam rogaverat, adoravit Deum contra caput lectuli sui. Sanctus quippe Deo deditus, et oppressus senectute. sic habebat lectulum suum positum, ut ipse jacentis sicut dicitur : Respecit Dominus ad Abel, et ad mu- B habitus absque difficultate ad orationem esset paratus. Et de ossibus suis mandavit. Ut : Extolletis ossa mea hinc vobiscum. Mystice ossa Joseph ex Ægypto ad terram repromissionis translata, significant Christi mandata ex Judæis in Gentes exitura. Fide Moyses natus, occultatus est mensibus tribus. Significat Christum occultatum ab Abraham usque ad David: primus enim mensis est; dehing secundus mensis a David usque ad transmigrationem Babylouis; tertius vero est a transmigratione Babylonis usque ad adventum Salvatoris. Improperium Christi. Vel tribulationes pati pro Christo, vel in figuram improperiorum Christi, quod enim postea Christo evenit, ille sustipebat. Remunerationem. Mercedem a Christo. Fide celebravit Pascha. Per agnum namque cum populo intellexit Christum verum agnum, de quo dicitur: Etenim Pascha nostrum immolatus est Christus (I Cor. v). Prævidit namque quod hi qui in crucifixum crederent, in futuro vindicta carerent. Ne qui vastabat primogenita. Id est, angelus, Sic diabolus vastator est, a quo liberamur per sanguinem Christi. Fide prædaverunt Ægyptios, quia crediderunt se iterum in Ægyptum non reversuros. Fide muri Jericho. Jericho defectio, vel luna interpretatur, figuram mundi tenens. Septem vero tubas, septem epistolas apostolicas intelligimus, in quibus septiformis Spiritus sancti gratia, doctrinaque intonat. Per septem vero muros, septem principalia vitia designantur. Fide Raab. Quæ significat Ecclesiam gentium, suscipiens exploratores, id est, doctores catholicos, vel, ut alii dicunt, Petrum et Paulum, seu duas leges. Deficiet enim me tempus. Aut hyperbolica locutio est. aut tempus destinatum, quod ad hanc scribendam epistolam in corde suo proposuit. De Gedeon. Id est, quid adhuc dicam de Gedeon cum trecentis viris. Barach. Pugnante simul cum Debbora prophetissa contra Sisaram Chananæum. Jephte. Offerente filiam suam contraque Moab pugnante. Obturaverant ora leonum. Ut Daniel, et Samson, et David, quando pastor ovium fuit. Exstinxerunt impetum ignis. Ut tres pueri in camino ignis. Effugerunt aciem gladii. Sicut David aciem gladii Saulis effugit. Conpaluerunt de infirmitate. Ut Ezechias. Castra verterunt exterorum. Ut Gedeon, et Ezechias, cæterique. Acce-

perunt mulieres de resurrectione mortuos suos. Ut A sistis. Ac si dicat, Non ad visibile et palpabile lumen Elias suscitavit filium viduæ Jonam, et Elisæus filium Samaritis. Alii autem distenti sunt. Cfuciati sunt. ut Machabæi. Non suscipientes. In præsenti vita. Alii vero ludibria et verbera experti. Ut Jeremias. Insuper et vincula, et carceres. Ut Joseph. Lapidati sunt. Ut Naboth. Secti sunt. Ut Isaias. Hæc per syllepsin dicuntur, quia verbi gratia, non multi secti sunt, sed unus tantum, id est, Isaias. Tentati sunt. Ut Job et Tobias. In occisione gladii mortui sunt. Ut Zacharias filius Joiadæ sacerdotis, qui occisus est inter templum et altare. Circumierunt in melotis. Ut Elias et Joannes, aliique multi. Est autem melota pellis caprina ex uno latere dependens, qua monachi utuntur Ægyptii. Quibus dignus non erat mundus. Præsens videlicet mundus, propter spem supernæ glo- B riæ. Non acceperant promissionem. Donec advenit Christus. No sine nobis consummarentur. Hoc est, ne ante nos in regnum Dei cœlestemque cœnam exirent, donec omnes in novo exiremus

#### CAPUT XII.

Ideoque et nos. Hucusque de fide locutus est, nunc de prædicatione incipit. Tantam habentes nubem. Multitudinem, vel collectionem. Testium. Patriarcharum et prophetarum. Depenentes omne pondus. Peccati. Non enim quisquam bens currit cum onere gravi. Per patientiam curramus. Per viam, scilicet mortem militiis mandatorum transcurrentes. Certamen. Tribulationum pressurarumque in præsenti constitutarum. Ne fatigemini. Ne in tentationibus lassescatis, Nondum enim usque ad sanguinem resti- C tistis. Hoc est, nondum sanguinem vestrum in martyrio effudistis. Fili mi, noli negligere. Hoo per Salomonem dicitur (Prov. 111), Disciplinam Domini. Tribulationem. Cujus participes facti estis. Scilicet diaboli. Omnis autem disciplina. Omnis a Deo saluberrima correctio. Fructum pacatissimum. Æternæ videlicet mercedis. Remissas manus. Pigras ad bene operandum, atque laxatas. Et soluta genua. Propter confessionem insirmam. Erigite. In bonum opus. Gressus rectos. Opera recta. Pedibus vestris. Sensibus. Ut non claudicans quis erret. Inter Deum et idolum, ut aliquando Deum, aliquando idolum adoret, sicuti qui claudicatis in me et Baal. Neque radix amaritudinis. Alicujus peccati. Sursum germinans. D Id est, in superbiam crescens. Ne quis fornicator. Esau enim fornicator fuit : nam contra præcepta patris de alienigenis, id est de infidelibus Heth uxorem accepit, et jura primogeniti causa gulæ vendidit. Qui propter unam escam. Lenticulam, vendidit primitias suas. Ille autom propter unam escam vendit primitiva, qui animæ suæ virtutes fornicatione perdit. Nam sicut per unam escam unius diei esuries reficitur, sic et per fornicationem unius horæ reficitur desiderium. Unde et Salomon pretium scorti pani comparavit. Non enim invenit locum pænitentiæ. Recte prenitentiam non invenerunt lacrymæ quæ causa superbiæ et invidiæ fuere. Non enim acces-

accessistis, sed ad invisibilem et incomprehensibilem Deum. Ignem et turbinem. Hæc omnia fuerunt in monte Sinai. Et tubæ sonum. Id est, angelicæ vocis. Exterritus sum. Corde. Et tremebundus. Corpore. Ad Sion montem. Ad præsentem Ecclesiam. Et Ecclesiam primitivorum. Apostolorum qui primi Deo crediderunt. Kelius lequentem. Quia sanguis Abel accusabat, sanguis vero Christi redemit. Item ut est illud : Pater, dimitte illis, quia nesciunt auid faciunt (Luc. XXIII). Ne recusetis loquentem. Christum. Cujus vox movit terram. Montis Sifiai. Tunc. Quando tex data est. Nunc autem. In Novo Testamento. Repromittit. Commovere terram cœlumque. Dicens. In Aggæo propheta. Et ego movebo. In die judicii. Ut maneant ea. Specimina meliora creaturarum. Habeamus gratiam. Novi Testamenti, remissionisque peccatorum. Ignis consumens. Peccata comburens.

### CAPUT XIII.

Mementote vinctorum. In vestra misericordia. Tanquam in corpore. Forsitan hæc eadem patremini. Honorabile connubium. Matrimonium legitimum in Domino cum pudicitia fiat. Et thorus. Lectus. Immaculatus. Sine fornicatione. Contenti præsentibus. Ut : Nolite cogitare de crastino. Præpositorum. Doctorum vestrorum. Jesus Christus heri et hodie. Ac si dicat, ante sæcula, et in sæcula, et post sæcula semper permanet, ut propheta dicit : Tu autem idem ipse es, et anni tui non desicient (Psal. c1). Et peregrinis. Antea non audistis. Abduci. A vera doctrina separari. Quam escis. Hostiis legalibus seu perversis doctrinis. Habemus. Nos sideles. Altare. Præter altare Judæorum, unde corpus et sanguinem Christi participamus. Qui tabernaculo deserviunt. Veteris videlicet legis. Exeamus itaque ad eum extra castra. Despicientes præsentia, et amantes sutura. Improperium ejus. Crucem et passiones varias. Hostiam laudis. Ut : Immola Deo sacrificium laudis. Fructum labiorum. Quasi vitulum Deo offerentes. Et communionis. Largiendæ eleemosynæ. Promeretur Deus. Ut nobiscum sit Deus. Quasi rationem de animabus vestris reddituri. Ut: Quorum animam et sanguinem de manu vestra requiram, dicit Dominus (Ezech. 111). Deus autem pacis. Deo hoc adjungitur, quia aliquid dissensionia habuerunt. Pastores. Ut : Ego sum pastor bonus (Joan. x). Testamenti æterni. Non enim æternum erat Vetus Testamentum, Aptet vos in omni beno. Faciat vos aptos esse in omni bono. Faciens in vobis, quod placeat coram se. Ut: Non volentis, neque currentia, sed miserentis Dei est. Ut sufferatis. Ut avida mente suscipiatis. Verbum solatii. Id est, rectæ prædicationis, quod solatium vestris animabus præstat. Cognoscite. Illi vos benefacientes. Demissum. A me ad vos missum. Videbo vos. Id est, conversationem vestram per ipsum intelligens. Salutant vos de Italia. Hic evidenter ostenditur, quod hanc epistolam Romæ scripserit.

### SEDULII SCOTI

# EXPLANATIUNCULA DE BREVIARIORUM ET CAPITULORUM CANONUMQUE DIFFERENTIA.

(Mai., Script. Collect. nova, tom. IX.)

#### INCIPIT

#### BREVIARIUM SECUNDUM MATTHÆUM.

Nativitas Christi. Magi cum muneribus veniunt, et reliqua. Perquirendum est quid inter breviarium et capitulum atque canonem distet. His etenim tribus, quasi quibusdam clavibus, cuncta evangelici voluminis arcana reserantur. Nam sublatis breviariis, capitulis et canonibus, omnia confusa erunt et ambigua, et quæ sunt eadem, vel vicina, vel sola, et qui vei quot evangelistæ in quibuslibet sententiis consonent, aut de quibus rebus edisserant, hoc totum sine prædictis clavibus amphibolum erit. Itaque hæc tria propriis differentiis ab invicem discernamus. Breviarium est rerum in contextu Evangelii narratarum compendiosa et brevis expositio. Unde et B breviarium brevis causa nominatur, eo quod per hoc totus Evangeliorum textus breviter comprehenditur. Capitulum est quælibet in Evangeliis sententia seu narratio. Canon est titulus, quo cognoscitur concordia evangelistarum, id est quis, vel qui, vel quot evangelistæ unumquodque capitulum ediderunt. Ob necessarias itaque causas hæc tria reperta sunt. Nam breviarium ob hoc repertum est, quatenus ipsæ res quæ evangelico volumine narrantur, hoc breviter præmisso et considerato compendio, citius et lucidius patescant, ut quod in Evangelio quisque invenire desiderat, breviariorum consideratione cum summa facilitate reperiat. Canones ob hanc causam reperti et vocati sunt, quatenus eorum distinctione, concordia evangelistarum, id est qui et quot evangelistæ eadem vel vicina vel sola in Evangeliis capitula dixerunt, agnoscatur. Capitula ob hoc inventa et notata sunt, ut per hæc quælibet sententia vel narratio in quolibet Evangelio agnoscatur. Notandum quoque quod nec capitulum sine canone, nec canon sine capitulo, per totum Evangelii contextum esse possunt, quia hæc duo sibi invicem inseparabiliter connexa sunt. Licet enim sieri possit ut ex negligentia scriptorum, quodvis capitulum numerum sui canonis non habeat subscriptum, vere tamen aliquo canone carere non poterit. At breviarium sine canone vel capitulis subscriptis, licet non · absque capitulorum sensu, consistit. Non enim in

A breviario qui vei quot evangelistæ quolibet sensu ediderunt, neque capitulorum numerus perquiritur: alioquin quomodo contextui evangelico, sic et breviario, uterque numerus canonum et capitulorum superscribendo apponeretur. Quod quia non agitur, manifestum est quod illud in breviario proprie discitur, ut quæ in evangelico textu diversis capitulis et canonibus multiplici narratione exponuntur, ea in breviario, quasi quodam pugillo, brevi assertione demonstrentur.

Illud quoque notandum quod sicut breviarium sine canone et capitulis consistit, sic et capitula sine breviario sæpe posita reperiuntur. Nam in exordio Evangelii secundum Matthæum, in quo ter xiv, hoc est xlii generationes describuntur, duo capitula duoque canones, tertius videlicet ac decimus canon, absque breviario includuntur. Si quidem in eo quod subsequitur, Christi autem generatio sic erat, et reliqua, initium breviarii exorditur. Nam ibi nativitas Domini exponitur. Cur autem non a principio xL et duarum generationum breviarium Evangelii secundum Matthæum sumat exordium, investigandum est. Poterat enim tale breviarium, nulla obsistente ratione, sic constare, xL duarum generationum enumeratio, nativitas Christi, et reliqua : sed propter nativitatis Dominicæ excellentiam, ab ultima, id est quadragesima secunda generatione, seu nativitate Salvatoris, exordium breviarii sumpsit. Nec mirum si in breviario sicuti quædam in brevi colliguntur, ita nonnulla causa brevitatis omittuntur, cum utrumque breviarii sit proprium : alioquin breviarium non erit breviarium. Notandum quoque in cæteris evangelistis, quod in his quædam capitula et canones ante initium breviarii posita reperiuntur, ut in exordiis Evangeliorum Marci, Lucæ et Joannis, post quædam capitula vel canones, initia breviariorum exordiuntur. Illud quoque sciendum est quod cum canones et capitula, aliquando in principio, aliquando in medio, nonnunguam etiam prope finem cujuslibet sensus adnotentur, breviaria nonnisi in primordialibus sensuum locis exordiuntur. Unde evenit ut ipsa breviaria sæpe in principio, aliquando in medio, nonnunguam etiam prope finem capitulorum, sed tamen in principio sensuum, exordia sumante

#### ARGUMENTUM IN MATTHÆUM \*.

/Mai., ibid.)

lium in Judæa primus scripsit: cujus vocatio ad Deum ex publicanis actibus fuit. Duorum patrum in generatione Christi principia præsumens : unius, cujus prima circumcisio carnis; alterius, cujus secundum cor electio fuit : et ex utrisque patribus Christus; sicque quaternario denario numero triformiter posito, principium a credendi fide in electionis tempus porrigens, ex electione in transmigrationis diem dirigens; atque a transmigratione usque ad Christum definiens, decursam adventus Domini ostendit generationem : ut et numero satisfaceret et tempori; et sic quod esset ostendens, et Dei opus in se monstrans, etiam in his quorum genus posuit, R Christi operantis a principio testimonium non negaret. Quarum omnium rerum tempus, ordo, numerus, dispositio vel ratio, quod sidei necessarium est. Deus

a Argumentum hoc, in quod commentatur Sedulius, exstabat mendosissimum apud Sabatierium,

Matthæus sieut in ordine primus ponitur, Evange- A Christus est, qui factus est ex muliere, factus sub lege, natus ex virgine, passus in carne, omnia in cruce fixit: ut triumphans ea in semetipso, resurgens in corpore, et Patris nomen Patri restituens in filiis; sine principio, sine fine, ostendens unum se cum Patre esse, quia unus est. In quo Evangelio utile est desiderantibus Deum sic prima, vel media, vel persecta cognoscere, ut et vocationem apostoli. et opus Evangelii, et dilectionem Dei in carne nascentis, per universa legentes intelligant; atque in eo quo apprehensi sunt, et apprehendere expettint, recognoscant. Nobis enim hoc in studio argumenti fuit, et sidem sactæ rei tradere, et operantis Dei intelligendam diligenter esse dispositionem quærentibus non tacere.

Explicit argumentum.

Vulg. vers. T. III, p. 1, quod nos demum nunc emen-

### EJUSDEM SEDULII SCOTI

#### IN ARGUMENTUM SECUNDUM MATTHÆUM EXPOSITIUNCULA.

(Mai., ibid.)

Inter argumentum et argumentationem hoc distat C præcipua dona largitus fuerit : primum donum, fiquod argumentum est sensus totius orationis, argumentatio vero est argumenti elocutio verbisque competentibus explicatio. In argumentis autem evangelicis hoc præcipue attendendum est quod in his et sermonis brevitas, et sensuum clandestina subtilitas scintillare cernitur; unde nostrum torpens ingenium ex inertiæ somno suscitant, et ante introitum doctrinæ evangelicæ nos exercitatiores evigilantioresque reddunt, ne lippidulis fortasse oculis, pedibusque sensuum titubantibus, prata Dominica segniter incedamus, sed illustrata mentis acie florida Christi rura, coruscis præcedentibus lucernis, percurramus. Quid etenim sunt argumenta evangelica, nisi quædam cœlestium thesaurorum provenientes lampades simul et aureæ claves gazas reserantes Dominicas? D pellantur. Matthæus ex Judæa, sicut in ordine primus ponitur, ita Evangelium in Judæa primus scripsit. Primo notandum quod in hujus argumenti exordio, vu circumstantiæ elucent, quæ sunt : persona, res vel factum, causa, tempus, locus, modus, materia. Persona dignoscitur, cum ipse evangelista proprio nomine Matthæus nominatur: cujus personæ gens et origo ostenditur, cum idem Matthæus ex Judæa fuisse commemoratur. Nec parvæ quoque laudis præconium ipsi personæ cumulatur : Matthæus namque donatus interpretatur, in eo quod ei Dominus vii

dem; secundum, apostolatum; tertium, virtutes atque miracula; quartum, linguarum peritiam: quintum, Evangelium scribere; sextum ante cæteros evangelistas primum esse in ordine; septimum, martyrii gioria coronari. Notandum vero est quod cum ipse evangelista ex tribu Levi fuisse tradatur. hic ex Judæa fuisse refertur. Quod tripliciter intelligi poterit : aut enim ex utraque tribu et Juda et Levi ortus est; aut, licet prosapia non sit ipse Judæus, tamen ex Judæa fuisse asseritur, eo quod forte parentes ejus, quomodo et multi ex Levi tribu, ibidem habitaverunt. Aut si neque hoc est neque illud, ex Judæa Judæus ob hoc guvendo xanis nominatur, eo quod omnes Israelitæ generaliter Judæi ap-

Sequitur factum, hoc est Evangelium ab eodem Matthæo conscriptum. Locus facti describitur, cum illud Evangelium in Judæa fuisse scriptum declaratur. Tempus Evangelli conscribendi ostenditur, cum is Matthæus primus ante alios evangeffstas suum Evangelium scripsisse perhibetur. Causa ipsius facti manifestatur, cum subjungitur: cujus vocatio ad Deum ex publicanis actibus fuit. Idcirco enim tam magnificum divinumque opus scripserat, quia ex publicanis operibus in apostolatum a Domino electus erat. Itaque a perversis actibus segregatus,

ad actum evangelicum a Domino fuit vocatus. In A generationes in ipsa genealogia posuit; quo numequo et modus seu qualitas ejundem facti intenter insinuatur : quomodo enim vel qualiter, nisi ordinate vel veraciter, nisique sapienter suum Evangelium conscripserit, qui a vero Deo, in quo sunt omnes thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi, vocatus atque electus fuit? Porro principalis materia conscribendi Evangelil ostenditur, cum subinfertur: e duorum patrum in generatione Christi principia præsumens. > Non enim ab alia materia, nisi a Salvatoris genealogia, exordium Evangelii sumendum esse censuit : ut dum Christum filium et duorum id est, David et Abraham, originaliter ostenderet, ipsum esse intimaret qui utrisque patribus quondam promissus fuerat. Abrahæ quidem, ut : In semine tuo benedicentur omnes tribus terræ. David vero : B De fructu ventris tui ponam super sedem tuam. Ac ne quis dubitaret quanti meriti sint illi duo patres, quorum principia Matthæus in genealogia Christi præsumpsit, continuo exponit cum subdit: cunius, cujus prima circumcisio in carne; alterius, cujus secundum cor electio fuit. > Ex præcedentibus, id est ab eo quod est principia, per syllemsim, principium assumendum est, atque ἀπὸ χοινοῦ participium, quod est præsumens, repetendum est, ut sit sensus : unius, cujus prima circumcisio in carne, principium præsumens, alterius, cujus secundum cor electio fuit, principium præsumens.

Ob quam vero causam Matthæus Abraham et David in genealogia Salvatoris principaliter poneret, ostendit subdens e et ex utrisque patribus Christus. 1 Siquidem Christus ex utroque patre, id est Abraham et David, secundum carnem exortus est. Oportehat enim ut Salvator noster, qui spiritualis circumcisionis auctor existit, cujus fidei dono nos ab omnibus peccatis circumcidimus, ex Abraham, cujus prima gircumcisio per sidem in carne fuit, secundum carnem originem duceret. Et quomedo Deus de Deo natus est secundum divinitatem, ita et rex filiusque Dei ex David rege, cujus secundum cor electio suit, nasceretur secundum carnem. Quot autem generationibus genealogia Christi in multis patribus contexitur, protinus enumerat subdens: « sicque quaternario denario numero triformiter posito; , et reliqua usque: « generationem. » Facile est quod proloquitur. Nam sic, id est tantum duobus patribus Abraham et David in fronte genealogiæ antopositis, ter xiv, id est XLII, generationes in Dominica genealogia continentur. Atque in ipsa serie triplex ordo dignoscitur. Primus xiv generationes ab Abraham usque ad David. Secundus xiv generationes a David usque ad transmigrationem Babylonis. Postremus a transmigratione Babylonis usque ad Christum. Sed hunc numerum ac temporis ordinem non sine certi mysterii ratione Matthæus in Christi genealogia digessit, unde subditur, e ut et numero satisfaceret, et tempori. » Numero satisfecit, dum ter xiv

ro et decalogus legis et evangelica doctrina exprimitur. Tempori quoque satisfecit, dum Abraham patriarcham in exordio Dominicæ genealogiæ posuit. Nam prima mundi ætas, quasi quædam infanția, ab Adam usque Noe pretenditur. Sécunda ætas, quæ est veluti ipsius mundi pueritia, a Noe usque ad Abraham computatur. Tertia satas, quæ est quasi florida mundi adolescentia, ab Abraham usque ad David regem extenditur, quæ quidem ætas habilis ad generandum habetur. Ideoque ab Abraham, quasi ab exordio adolescentiæ mundi. Matthæus ipsas generationes in genealogia Christi congruenter enumerat, quia insa ætas ad generandam sobolem apta esse videtur.

Sequitur : e et sic quod esset ostendens, et reliqua usque : « non negaret. » Ob hoc præcipue genealogiam Christi Matthæus contexuit, ut non ore tacito negaret testimonium Christi. Nam testimonium perhibet de Christo, dum in ipsa genealogia ipsum sllium David et Abrahæ esse testatur, et præterea conceptionem ejus de Spirita sancto, et nativitatem ex Virgine, et cætora ejusdem miracula in suo Evangelio narrat. Qui Christus non solum in apostolis Novi Testamenti, suo adventu multa divina operatur, sed a principio, id est a credendi fide, hoc est ab Abrahæ tempore, etiam in his patriarchis et prophetis et justis, quorum genus in Christi genealogia Matthæus posuit, in signis et miraculis potentialiter operatus est. Sanctus itaque evangelista testimonium perhibere de Christo non denegat; sed quod esset ostendens, id est, quod a Domino ex publicanis actibus vocatus sit atque in apostolatum electus, estendit se apostolicum ministerium accepisse, cum testimonium perhibet de Salvatore. Et Dei opus vel Evangelium Christi in se demonstrat, dum ipsum Evangelium non solum Hebraicis litteris scripserit, sed etiam ut verus apostolus aliis predicavit. Sequitur: c quarum omnium rerum, , et reliqua usque ; « Deus Christus est. > Illud quod ait ; < necessarium est, > per syllemsin ad omnia conjungendum est ut sit sensus, quarum omnium rorum tempus necessarium est. Ordo quoque et numerus necessarius est. Dispositio vel ratio necessaria est. Quod autem sidei necessarium est, Deus Christus est Omnes itaque res dicit, suncta qua superius in hoc argumento dixerat, hoe est, quod Matthæus ex Judæa primus in Judea evangelium scripserit, quod a publicanis actibus ad Deum vocatus sit, quod duo principia, idest Abraham et David in generatione Christi præsumpserit, et reliqua consimilia. Quarum onnium rerum tempus necessarium est, id est ad dignoscendum quo tempore hæc gesta sunt. Ut, verhi gratja, a tempore Abraham series genealogiæ Salvatoris exordium sumit, cæteraque consimilia.

Ordo quoque et numerus in supra dictis evidenter cognoscuntur. Ordo, quod Matthæus in ordine primus ante alies evangelistas ponitur. Mem quod

inse pries publicanus, dehine vocatus atque electus A eduxit. Hoc autem fecit, non in aliorum coelestium sit apostelus : nec non et ordo in genealogia Salvatoris cernitur, cum ab Abraham usque ad David atque a Bavid in transmigrationis tempus, dehino usque ad Christum, ordinata genealogiæ series percurrit. Numerus in ter replicatur, id est in xus generationibus elucesett. Dispositio, que significantius ratio nominatur, abdita et occulta causa ipsius temporis vel ordinis seu numeri intelligitur. Nam cum subtiliter discutitur cur a tempore Abraham usque ad David, dehinc a David ad transmigrationem, atque a transmigratione usque ad Christum, tempus et ordo ac numerus xlii generationum, in genealogia Salvatoris causa mysterii disponitur, hoc solum dispositio vel ratio nominatur. Quæ prorsus omnia supradicta omnibus veritatis B amatoribus ad cognoscendum dicit esse necessaria. Ouod autem sidei necessarium est, Deus Christus est, ac si dicat : Si omnia supradicta de Christo cognoscimus, necessarium est ut ea per fidem firmiter credamus. Quod est autem quod credere debeamus? Illud profecto quod Deus Christus est, id est, quod unigenitus Filius, qui verus et æternus Deus est secundum divinitatem, idem quoque Christus, id est, unctus sit oleo lætitiæ præ participibus suis secundum susceptam humanitatem. Nam hoc totum negotium in genealogia Christi Matthæus ostendit. Quomodo autem qui verus Deus est secundum divinitatem, Christus homo sit secundum carnem, continuo explanat subdens : qui factus est ex muliere, , et reliqua usque : ( in cruce fixit. ) Nam qui omnium fætor est secundum divinitatem, ipse homo factus est secundum nostræ fragilitatis participationem. Sed cæteri homines ex utroque sexu fiunt; ipse vero, qui supra homines verus Deus est, non ex virili semine, sed de superna Spiritus Dei gratia conceptus ex muliere verus homo est factus. Et qui suæ divinitatis excellentia, summa lex supra legem est, sub lege Mosaica factus est. Ideoque quasi legi subditus octavo die circumcisus est. Et quia ex muliere eum dicit esse factum, ne ulla nuptialis copula in hoc cogitetur, ipsum ex virgine Maria natum esse consequenter asserit. Qui dum secundum divinitatem impassibilis et immortalis existat, tamen ut nos ab æternæ " mortis passione et cruciatu eriperet, passus in carne, spentaneam pro nobis mortem susceperat, omnia nostra et originalia et propria peccata in cruce figens.

Sed audisti passum in carne, audi quoque victoriam triumphantis gloriamque ab inferis resurgentis. Nam sequitur: cut triumphans ea in semetipso, > et reliqua usque « in filiis. » Omnia, inquit, in cruce fixit, ut triumpharet ea, scilicet peccata peccatorumque tormenta, ipsaque dæmonia vincens. Tunc enim triumphator factus est, cum post passionem suam et mortem ad inferos descendens, ipsum qui habebat mortis imperium sua morte detraxit, atque captivam captivitatem ad superos secum

vel terrestrium confidens fortitudine, sed in semetipso. Quo triumpho peracto, gloria resurrectionis est ejus subsecuta. Unde ipse resurgens in corpore cunctis credentibus ad vitam æternam prædestinatis, spem gloriæ resurrectionis sua prima resurrectione præmonstravit. Sieque nomen summi patris in patribus, id est, Ecclesiæ pasteribus et doctoribus, sibi Filio quasi capiti Ecclesia, ad sui nominis gloriam suamque ad imaginem restituens. Ut quomodo cœlestis Pater natura sit Pater, sic ejusdem Patris dono, pastores Ecclesiæ, per Filli resurgentis gratiam, spirituales Patres nominentur. Quomodo autem nomen Patris summi, catholicæ Ecclesiæ Patribus qui dono superni genitoris patres nominantur, per Filium donatum est, sic et nomen Filii, in multis Ecclesiæ filiis, per eumdem unigenitum Filium Patri restitutum est. Nam per Redemptoris passionem mortemque ac resurrectionem, utrumque donum Ecclesiæ collatum est, ut in Patris et Filii gratiam, multi tam patres quam filii in Ecclesia spirituales superni muneris largitione fiant. Sequitur : c sine principio, sine fine, ostendens unum se cum Patre esse quia unus est. > Brevis superiorum conclusio esse videtur, ac si aperte dicat : Cum Christus ex Virgine sit natus, passus in carne, omniaque delicta in cruce fixit. atque ea triumphans in semetipso propria in carne gloriose resurrexit, sieque spirituales patres et filios in Ecclesia restituit, hisque omnibus a nullo angelorum hominumque sed sola suæ divinitatis potentia gestis, evidentissime ostendit unum Deum se cum Patre esse. Non quomodo carnales filii temporali spatio suis patribus sunt ætate minores; sed sine principio, sine fine, secundum æternam divinitatis substantiam, unus ipse Deus est cum Patre. Quare? Quia unus est. Siquidem unicus est secundum naturam Patris filius. Nam cæteri filii non natura, sed adoptione et gratia, filii Dei nominantur. Hic vero unus est natura Filius.

Itaque decursa secundum Matthæum Evangelii periocha, sequitur totius argumenti anacephaleosis, id est recapitulatio, qua conscripti Evangelii utilitas ostenditur (In quo Evangelio utile est.) et reliqua usque: « recognoscant. » In ipso Evangelio, in doctrina scilicet evangelica, tria quædam utilia esse ad cognoscendum asserit. Id est vel prima. vel media, vel perfecta: et quæ sunt illa prima, media et perfecta, protinus exponit dicens: cut et vocationem apostoli et opus Evangelii, et reliqua. Primo namque Matthæus ex publicanis actibus a Domino vocatus est ut esset apostolus. Secundo Christi Evangelium ab eodem est conscriptum, in quo prorsus opere donum perfectæ dilectionis Dei in carne nascentis erga humanum genus, per universa dicta et facta Dominica, quilibet studiose legentes intelligere possunt. Sieque in eodem Evangelio ipsum charitatis donum in quo a Deo apprehensi sunt atque electi, ipsique toto mentis ardore

Deum fontem dilectionis apprehendere expetunt, A legendo et perscrutando recognoscant. Licet et aliter prima et media et perfecta intelligi possunt, id est quæque in doctrina evangelica, utilia, utiliora atque utilissima. Ut, verbi gratia, conjugium, viduitas, virginitas, quæ per tricesimum et sexagesimum atque centesimum fructum allegorice designantur. Aliter prima sunt ea quæ in Evangelio a conceptione Domini, [Cod., ac receptione Deum ] usque ad ejus baptismum narrantur. Media, quæ a baptismo usque ad imminens passionis tempus in eodem Evangelio continentur. Perfecta, quæ in ultimis Evangelii partibus de ejus passione morteque ac resurrectione conscribuntur. Sequitur: c nobis enim hoc in studio argumenti fuit, > et reliqua usque: onon tacere. > Quia argumentum est oratio, rei du- B nisi etiam intelligatur quod creditur. biæ faciens fidem, ob duas causas hoc argumentum

composuimus. Prima causa est ut nos factæ, id est, cujuslibet gestæ rei, et in Evangelio per Matthæum narratæ, fidem, hoc est, simplicem veritatem rerum gestarum, brevi sermone a genealogia Salvatoris usque ad ejusdem triumphum resurrectionis, summatim hoc argumento monstraremus. Secunda causa est ut illud non taceremus, sed potius lectores hoc argumento admoneremus, quod in omnibus quæ in Evangelio de dictis et factis Dominicis narrantur. operantis Dei mirabilis dispositio a piis quibusdam Deumque desiderantibus diligenter intelligenda sit. Nam in argumentis utrumque necessarium est ut et fides rei dubiæ essiciatur, et certa rerum intelligentia monstretur, quia sidei rerum gestarum intelligentia necessaria est: non enim sufficit credere,

Explicit in argumentum secundum Matthæum.

#### ARGUMENTUM IN MARCUM.

(Mai., ibid.)

Marcus evangelista, Dei et Petri in baptismate filius atque in divino sermone discipulus, sacerdotium in Israel agens, secundum carnem Levita, conversus ad fidem Christi Evangelium in Italia scripsit, ostendens in eo quid et generi suo deberet et Christo. Nam initium principii in voce propheticæ exclamationis instituens, ordinem Leviticæ electionis ostendit, ut prædicans Joannem prædestinatum filium Zachariæ, in voce angeli annuntiantis emissum, non solum Verbum caro factum, sed et corpus Domini in omnia per verbum divinæ vocis animatum initio evangelicæ prædicationis ostenderet: ut qui hæc legens sciret, cui initium carnis in Deo advenientis habitaculum caro deberet agnoscere, atque in se verbum vocis, quod in consonantibus perdiderat, inveniret. Denique et perfecti Evangelii opus intrans, et a baptismo Domini prædicare Deum inchoans, non laboravit, nativitatem carnis, quam in prioribus viderat, dicere;

sed totus in primis expositionem deserti, jejunium numeri, tentationem diaboli, congregationem bestiarum, et ministerium protulit angelorum : ut instituens nos ad intelligendum, ac singula in brevi compingens, nec auctoritatem factæ rei demeret, et perficiendo operi plenitudinem non negaret. Denique amputasse sibi post fidem pollicem dicitur, ut sacerdotio reprobus haberetur. Sed tantum consentiens sidei prædestinata potuit electio, ut nec sic in opere verbi perderet quod prius meruerat in genere. Nam Alexandriæ episcopus fuit, cujus per singula opus scire, Evangelii in se dicta disponere, et disciplinam in se legis agnoscere, et divinam in carne Domini intelligere naturam, quæ in nos primum requiri, dehinc inquisita volumus agnosci, habentes mercedem exhortationis: quoniam qui plantat, et qui rigat, unum sunt; qui autem incrementum præstat, Deus est.

Explicit argumentum.

### EJUSDEM SEDULII SCOTI

#### INCIPIT EXPLANATIUNCULA IN ARGUMENTUM SECUNDUM MARCUM.

Marci evangelistæ prima sui parte declarat, secunda intentionem ejusdem evangelistæ in scribendo Christi Evangelio ostendit, tertia ipsius Marci episcopatus dignitatem cum laudis præconio describit. Postremo qualiter per singula ipsum opus evangelicum intelligere debeamus admonet. Itaque nomen et officium ipsius personæ in argumenti fronte ponitur, cum Marcus evangelista ipse designatur. Marcus evangelista: Marcus Hebræo sermone excelsus dicitur; evangelista Græce bona nuntians

Hoc argumentum genus officiumque et electionem D interpretatur. « Dei et Petri in baptismate silius atque in divino sermone discipulus. > Ob hoc excelsus merito et evangelista fieri promeruit, quia divina præstante gratia prius baptismate in Christo renatus, in divina sapientia instructus est. Sic autem distinguendum est, ut primo pronuntietur c Marcus evangelista, » ac deinde subinferatur: « Dei et Petri in baptismate filius. > Marcus filius Dei est in baptismate, quia baptismatis fonte in Deo renatus, per adoptionis gratiam Filius Dei efficitur. Filius Petri in baptismate esse dicitur, quia ab ipso baptizatus

et instructus, recte spiritualis ejus filius nominatur. A Domini quondam fuerat prædictum; hoc est qued De qua re Apostolus: Filioli mei, quos iterum parturio donec formetur Christus in vobis. « Sacerdotium in Israel agens secundum carnem Levita. > Pristinum sacerdotale officium et nobilitas carnalis prosapiæ ejusdem Marci ostenditur, ut non immerito ad apicem spiritualis et excellentioris sacerdotii postmodum transcenderet, qui prius carnale sacerdotium juste ac legitime in Israel agebat, cum ex Levi sacerdotali tribu ortus est. Sed quando et ubi Evangelium scripserit, demonstratur cum subditur: conversus ad fidem Christi Evangelium in Italia scripsit. Tunc, inquit, Evangelium scripsit, postquam ad fidem Christi conversus est. Nam antequam fidem Christi perciperet, digna de Christo scribere non poterat. Locus conscribendi Evan- B ticam pravitatem, Christi divinitas solam sine anima gelii Italia esse monstratur, in qua ipsum opus scriptum fuisse traditur: non quod Italico vel Romano, sed Græco sermone, conscriptum sit.

Cur autem Marcus Evangelium scripserit, demon. stratur cum subjungitur : « Ostendens in eo opere quid generi suo deberet et Christo. > Nam cum ipse Levita erat, ex qua tribu multi prophetæ orti fuerant. suum Evangelium a voce prophetica rite inchoavit : et tanquam Levitam, de Joanne Baptista similiter Levita et Altissimi propheta, ipsum oportebat prophetica voce testimonium perhibere. Quin etiam cum Christus non solum ex tribu Juda, sed ex tribu quoque Levi carnis originem duxit, ipsi Domino Leviticus evangelista debitor erat ut ejus Evangelium conscriberet. Unde subditur : c nam initium C in sequentibus advertemus. principii in voce propheticæ exclamationis instituens, ordinem Leviticæ electionis ostendit. > Claret namque quod beatus Marcus debitum Levitarum ministerium in opere evangelico demonstravit, dum non alibi exordium sui Evangelii quam in propheticis eloquiis instruere procuravit, et quasi bonus opifex et architectus super prophetarum fundamentum opus evangelicum construere cœpit : non quod prophetæ ex aliis tribubus orti non essent, sed quia præcipue Leviticæ tribui secundum electionem Domini propheticum ministerium fuerat concessum. Non ergo quasi per rapinam indebitum sibi ministerium Marcus usurpavit, sed juxta electionem suæ prosapiæ Evangelium scribere inchoavit,

Quod vero ait « initium principii, » difficile est ad intelligendum. Nam hujus argumenti repertor, usitatius dicere poterat : initium Evangelii, vel principium Evangelii : sed magis abstruse quam usitate eloqui voluit. Sciendum est itaque hanc distantiam esse inter principium et initium, quod principium plures in se sententias comprehendit, initium autem pars est principii, id est quælibet sententiola principalis intra ipsum principium conclusa. Ergo principium Evangelii secundum Marcum totum illud intelligamus quod in quatuor principalibus capitulis de Joanne Baptista refertur. Initium vero inchoamentum esse ipsius principii, id est propheticum illud vaticinium quod de ipso Joanne præcursore sit angelus ante faciem Domini' præmissus, et vox verbum Patris præcurrens. Cur autem in voce propheticæ exclamationis, initium ipsius principii Marcus inchoaret, causa ostenditur cum subditur : « ut prædicans prædestinatum Joannem filium Zachariæ. et reliqua usque : « ostenderet. » Dum beatus Marcus Joannem præcursorem Domini prædicat, quod angelus sit ante faciem, id est, manifestam apparitionem incarnationis Christi, præmissus, et quod vox sit verbum Patris, conceptione, nativitate, doctrina, baptismate, præcurrens, ibi procul dubio non solum Verbum, id est unicum Dei Filium, carnem sumpsisse ostendit, sed et veram animam inseparabiliter habuisse declarat. Non enim juxta hærecarnem, sed totum hominem secundum corpus et animam assumpsit. In eo autem quod ait corpus Domini in omnia per verbum divinæ vocis animatum., non aliud ibi verbum quam divinam vocem intelligere oportet, ut sit sensus, per verbum divinæ vocis, per ipsum verbum, quod nihil aliud est quam divina vox. Verbum namque Patris id ipsum est et vox. Patris, per quod verbum quomodo omnia facta sunt, sic anima Christi creata est. Ob hoc namque dicitur: corpus Domini in omnia per verbum divinæ vocis animatum. . Audito itaque verbi vel vocis nomine, non nobis carnalis consuetudo obstrepat, ut tale verbum vel vocem Patris cogitemus, qualia verba sonantia et transitoria proferimus. Sed hoc melius

Nam subditur. ( Ut qui hæc legens sciret cui, ) et reliqua usque : ( inveniret. ) Ordo verborum est: Ut qui hæc legens sciret qui deberet scire et prædicare agnoscere initium carnis in Domino, et caro, id est habitaculum Jesu advenientis; atque id se verbum vocis inveniret, quod in consonantibus scilicet aliis evangelistis perdiderat. Aptum, inquit, erat ut Marcus Levita de Domino Salvatore, qui ex Levi ortus est, scriberet, ut quisquis hæc legeret principatum, ordinem et quoddam privilegium Leviticæ electionis pernosceret. Nam quæ congruentius quam Levitæ caro, id est carnalis prosapia et origo, debuit agnoscere initium sumendæ carnis in Domino vel in unitate personæ Domini? Quæ Salvatoris caro, quid aliud dicenda est quam Jesu, in hunc mundum advenientis habitaculum, qui habitu carnis inventus est ut homo? Illis enim evangelistis qui ex Levi orti sunt, ut Matthæus et Marcus, dignius quam cæteris, mysterium incarnationis Domini, ex Levi quoque oriundi, scribere congruebat. Aptum quoque erat ut eadem Levitica caro, vel Marcus qui carnalem originem ex tribu Levi traxerat, in se, id est in suo animo et intellectu, verbum vocis inveniret. Ubi nobis est advertendum quod quamvis Joannes Baptista vox, et Christus verbum nominetur, non tamen Christus vocis vel Joannis, sed potius Patris Verbum est vel Filius. Possumus tamen Jesum ipsum verbum vocis, Jesum incongrue dicere verbum Joannia, qui vox nothinatur, quia Verbum vel Christum præcundo prædicabat. Nam verbum vocis, verbum vel sermonem, quem vox loquitur, dicere possumus. Non quod Joannes illud verbum genuerit, sed quod tanquam vox, ipsum Verbum, vel Christum, prophetando antecesserit. Quis enim dubitet quod vox nostra prius sonat, ut postmodum verbum audiri possit?

Illud autem quod alt : e quod in consonantibus perdiderat, p quasi inextricabilis nodus esse videtur. Nam si hujus argumenti effector sie diceret, quod consonantibus prodiderat, ut esset sensus, quod Marcus hoc verbum vocis, vel sermonem Joannis, etiam alils evangelistis simul cum Marco consonantibus, manifestaverat, facilis intelligentia esset. Sed cum non prodiderat sed perdiderat, in exemplaribus scriptum habetur, perquirendum est quomodo Marcus hoc verbum vocis in consonantibus aliis evangelistis perdiderit. An forte in ipsis hoc verbum vecis non invenerat, ut hoc sit perdere quod est non invenire? Constat namque quod mysterium incarnationis Christi Marcus Petri apostoli discipulus, tam ex prophetica quam ex apostolica doctrina perceperat. Tamen verbum divinæ vocis, vel Christum, secundum deltatem Verbum esse Patris, in consonantibus evangelistis, vel Matthæo et Luca, qui secundum quosdam, ut ecclesiastica dicit historia, ante Marcum primo sua conscripsere Evangelia, monstratum non invenerat, siquidem hoc verbi mysterium aliquando monstrandum soli Joanni tanquam altius volanti aquilæ fuerat reservandum. Et cum Marcus vocem clamantis, hoc est Joannem, vocem fuisse dictum, etlam allis evangelistis consonantibus, invenerat, Christum quoque verbum vocis, licet non in aliorum scriptis, tamen in se, id est in sua mente, procul dubio invenit. Quamvis itaque Marcus in consonantibus evangelistis, vel Matthæo et Luca, ipsum Joannem nomine vocis nuncupatum esse invenerat, tamen verbum vocis, vel unicum Dei Filium, nomine Verbi designatum, in consonantibus evangelistis non legerat, dum neque adhuc beatus Joannes arcanum ipsius Verbi mysterium scriptis monstraverat; quod tamen Verbum in se, id est, in suo intellectu, divina revelante gratia, Marcus procui dubio invenerat. Neque enim sanctum evangelistam, qui templum Dei electum erat, mysterium verbi divinæ vocis latebat, quamvis aliorum evangelistarum scriptis hoc verbum non didicerat.

Sequitur: « Denique et perfecti Evangelii opus intrans, » et reliqua usque: « protulit angelorum. » Perfectum Evangelium dicitur quod per triennium et semis post perceptum ab Joanne baptismum usque ad tempus suæ passionis et resurrectionis ab ipso Domino fuerat prædicatum. Ideoque per hominis formam Marcus designatur, cum ea præcipue quæ homo Christus in carne gesserat, breviter enarravit, omisso seilicet Verbi, quod est Christus, mysterio, atque carnis genealogia quam in prioribus evangelistis, id est, Matthæo et Luca, pleniter descriptam

perfectus, quia plena et perfecta de Domino resulit. In primis dicitur, vel in principalibus Evangelii sui locis: non enim per omnia in mediis neque in ultimis locis, totus tota protulit, cum multa in quibusdam tota prætermisit, sed in primis totus hæc tota breviter narravit; expositionem videlicet deserti, jejunium numeri, tentationem diaboli, congregationem bestlarum, et ministerium angelorum. Ubi notandum quare jejunium numeri, et non potius numerum jejunii dixerit, nisi quia eminentior est numerus quam jejunium. Non enim numerus propter jejunium, sed propter sacratum numerum, jejunium ikud tot dierum et noctium fuerat transactum. Nam quadragenarius numerus magnum in se mysterium continet, et ab hoc illud jejunium proprii juris est ipsius quadragenarii numeri. Cur autem totus hæc tota protulerit? « Ut instituens, inquit, nos ad intelligendum, , et reliqua usque : « non negaret. » Aptum namque erat ut singula Dominica gesta quasi in brevi pugillo sive tabella astringeret, quia sicut nihil est fastidiosius prolixitate, ita nihil est gratius lucida brevitate. Ut nec sic auctoritatem factæ rei demeret. Auctoritatem nominat auctorale magisterium, quo ex ore Petri apostoli de dictis et sactis Dominicis Marcus fuerat instructus. Ergo sicut ex magisterio Petri apostoli ipsam factam rem, id est, gestam Dominicam historiam didicit, sic decurtans, prout Spiritus sanctus ejus intellectum gubernabat, eamdem historiam litteris tradidit, et tamen de ipsis quæ scripscrat, tacendo et celando nihil dempserat. Sicque suo operi evangelico perficiendo plenitudinem non negavit, dum plenum opus ex omnibus quæ scribere cœperat, licet brevi sermone, perfecit.

Marcum itaque ad opus evangelicum divina prædestinatione fuisse electum, et quod nulla occasione prædestinatio Domini possit impediri, attendamus in eo quod sequitur. c Denique amputasse sibi post fidem politicem dicitur, ) et reliqua usque: ( episcopus fuit. > Mos fuerat Hebraici populi ut nullus inhonestam habens in corpore maculam, ad sacerdotium perveniret. Quo mystice insinuatum est ut nemo peccatorum maculis contaminatus sacerdotio diguas sit. Quod Mareus secundum litteram attendens, propter humilitatem amputavit sibi pollicem. ne fastigium melioris sacerdotli quasi jam reprobus ascenderet. Sed in eo ipso quo se indignum sacerdotio æstimavit, magis factus est dignus. Nam secundum divinam prædestinationem non utcunque sacerdos vel doctor, sed etiam præclarissimæ urbis Alexandriæ episcopus exstitit, ut qui Græco sermone Evangelium scripserat, Græcis ibidem habitantibus et cunctis Africæ gentibus, quasi terræ inaquosæ, divini dogmatis fluenta ministraret.

His expositis, brevis argumenti conclusio subditur: « cujus per singula opus scire, » et reliqua usque : « volumus agnosci. » His sententiolis omnibus verbum quod est volumus per zeugma subnectendum est. Ut sit sensus, cujus per singula opus scire volumus,

et Evangelli in se dicta disponere volumus, et divi- A præstat, Dous est. : Hunc sensum Apostolus ita nam in carne Dei intelligere naturam volumus, quæ nos primum requiri volumus, dehine inquisita agnosci volumus. Quod vero alt, disciplinam legis nos in Marco agnoscere, tam propheticas sententias quam testimonia ex divina lege sumpta, ubicunque in Evangelio Marci introducuntur, non incongrue accipimus. Sæpe namque nomine legis et Mosaica lex, et prophetia, et psalmus, designantur. Itaque hujus argumenti repertor pro suo labore se mercedem accepturum sperat, ita subjungens: · habentes mercedem exhortationis: qui plantat et qui rigat, unum sunt, qui autem incrementum

scribit : Ego piantavi, Apollo rigavit, Deut autem incrementum dedit. Apostolus plantat, dum in vinea Dominica, vel in Christi Ecclesia, fidem radicando laborat : Apollo vero, tam haptismate quam subsequenti exhortationis doctrina, easdem irrigat : Deus tamen incrementum fidei suis fidelibus tribuit, Ergo et qui plantat et qui rigat, unum sunt, quia id ipsum credunt, id ipsum desiderant : si quidem inquirendo, inveniendo, exhortando, docendo, veritatem apprehendere desiderabiliter exoptant. Ex quibus et unus suit hujus argumenti repertor.

Finit in argumentum secundum Marcum,

#### ARGUMENTUM IN LUCAM.

(Mai., ibid.)

discipulus apostolorum, postea vero Paulum secutus usque ad passionem ejus, serviens Domino sine crimine (nam neque uxorem unquam habuit, neque filios), septuaginta et quatuor annorum obiit in Bithynia plenus Spiritu sancto. Qui, cum jam scripta essent Evangelia; per Matthæum quidem in Judza, per Marcum autem in Italia, sancto instigante Spiritu, in Achaiæ partibus hoc scripsit Evangelium : significans etiam ipse in principio ante alia esse descripta. Cui, extra ea quæ ordo evangelica dispositionis exposcit, ea maxime necessitas laboris fuit, ut primum Græcis fidelibus omni prophotatione venturi in carnem Dei Christi manifestata humanitate, ne Judaicis fabulis attenti in solo legis desiderio tenerentur, ne vel hæreticis fabulis et C stultis sollicitationibus soducti exciderent a veritate, elaboraret : dehinc ut in principio Evangelii, Joannis nativitate præsumpta, cui Evangelium scriberet, et in quo electus scriberet, indicaret : contestans in se completa esse quæ essent ab aliis inchoata. Cui ideo post baptismum Filii Dei, a perfectione genera-

Lucas natione Syrus, Antiocheusis, arte medicus, B tionis in Christo impletæ, repetendæ a princip e nativitatis humanæ potestas permissa est i ut requirentibus demonstraret in quo apprehendeus erat. per Nathan Filium introitu recurrentis in Deum generationis admisso, indisparabilis Dei : ut prædicans in hominibus Christum suum, perfecti opus hominis redire in se per filium faceret, qui per David patrem venientibus iter præbebat in Christo. Cui Lucæ non immerito etiam scribendorum apostolicorum Actuum potestas in mysterio datur : ut Deo in Deum pleno, et filio perditionis exstincto, oratione ab apostolis facta, sorte Domini electionis numerus compleretur; sicque Paulus consummationem apostolicis Actibus daret, quem diu contra stimulum recalcitrantem Dominus elegisset. Quod legentibus ac requirentibus Deum etsi per singula expediri a nobis utile fuerat, sciens tamen quo operantem agricolam oporteat de fructibus suis edere, vitavinus publicam curiositatem, ne non tam volentibus Deum videremur, quam fastidientibus prodesse.

Explicit argumentum.

### EJUSDEM SEDULII SCOTI

#### EXPOSITIUNCULA IN ARGUMENTUM SECUNDUM LUCAM.

(Mai., ibid.)

genus, patria, et ars humana, cœlestisque disciplina, breviter ostenditur cum dictum est : « Lucas Syrus, Antiochensis, arte medicus, discipulus apostolorum, postea Paulum secutus usque ad passionem ejus, serviens Domino sine crimine. > Hæc omnia magnam evangelistæ laudem ostendunt. Unde et Lucas elevans vel consurgens interpretatur, quia divina præstante gratia, de vitiis ad virtutum culmina consurgens, ac veritatis lucem elevatis mentis oculis videns, ex corporali medico, in spiritualis medici

In hujus argumenti exordio, evangelistæ nomen, D eminentiam transcenderat. Unde et Syrus nomina tus, quod interpretatur sublimis, scilicet ûdei meritis sublimatus. Hic ex paupertatis silentio, quod Antiochia sonat, ad evangelicas delicias translatus est, ut quod prius propter inopiam scientize longo silentio propalare non poterat, postmodum' cœlesti doctrina opulentus effectus, thesauros evangelicæ doctrinæ largiter dispensaret. Hic primitus apostolorum discipulus, postea Paulum magistrum gentium, quasi gentilis, et virgo virginem secutus fuerat, non tantum ad Evangelli prædicationem, sed

Pauli sub Nerone principe confessionem. Quod dicitur « serviens Domino sine crimine, » significat quod virgo intactus, sine fornicationis vitio, castam duxerit vitam. Hinc apte sequitur: c nam neque uxorem unquam habens neque filios, septuaginta et quatuor annorum obiit in Bithynia plenus Spiritu sancto. > Valde consequens esse videtur, ut si uxorem non habuit, filios quoque non haberet. Quod certus annorum ejus numerus describitur, non vacat a mysterio. Nam denarius numerus propter decalogum perfectionem designat. Septenarius numerus septiformem Spiritus sancti gratiam exprimit. Itaque quia Lucas legis decaloguin, przestante Spiritus sancti gratia, impleverat, B recte in ejus ætate hic numerus supputatur: unde et Spiritu sancto plenus esse refertur.

Quo vero tempore, vel quo loco, seu pro qua causa, suum scripserit Evangelium, mox declaratur cum. subditur : « qui cum jam scripta essent Evangelia, per Matthæum quidem in Judæa, per Marcum autem in Italia, sancto instigante Spiritu, in Achaiæ partibus hoc scripsit Evangelium, signisicans etiam ipse, in principio ante aliorum evangelistarum Evangelia alia esse descripta. > Tempus et locus conscribendi Evangelii est, quia post Matthæum et Marcum, in Achaia suum scripsit Evangelium. Causa conscribendi Evangelii est quod nonnisi instigante sancto Spiritu illud opus scripsisse commendatur. Sed et aliam multiplicem fuisse causam ejusdem operis adhuc declarat, ita subdens : cui, extra ea quæ ordo evangelicæ dispositionis exposcit, > et reliqua usque : c elaboraret. > Ordo vel ratio evangelicæ dispositionis illud exposcebat ut non solum tres, id est Matthæus, Marcus et Joannes, sed potius quatuor evangelistæ, adjuncto scilicet Luca, Christi Evangelium conscriberent. Hoc namque apud Deum ante tempora sæcularia fuerat prædestinatum, hoc postmodum per quatuor animalium formas præfiguratum fuit et ostensum. Sed præter illa prædestinata, præfigurata et ostensa, quæ ad ordinem evangelicæ dispositionis pertinent, ea maxime necessaria et multiplex causa hujus evangelici laboris exstitit, quatenus Græcis fidelibus venturi in carnem Dei Christi manifestata esset C humanitas

Sed unde illa manifestaretur? « Omni, inquit, prophetatione, , id est, per omnem prophetationem illa fuerat manifestata. Nam, ut beatus Lucas in exordio sui Evangelii pleniter narrat, conceptio et nativitas Dominica, et ab archangelo prænuntiata. et ab omni sexu, tam viris quam seminis, et ab angelis hominibusque, demonstrata est. Sed in his omnibus ob hoc evangelista pro studio elaboravit, ne idem Græci fideles nuper in Christo renati, Judaicis fabulis deciperentur. Constat enim quod usque adhuc reprobi Judæi Christum in carne venisse denegant, et alium Christum venturum esse confingunt: ideoque spreta Christi gratia nequaquam

etiam, quod est laude præclarius, usque ad ipsius A Evangelium', sed sola legis constituta persuadent esse sectanda. Contra hos evangelista Christum jam natum fuisse ostendit, et hoc non sine idoneis testibus astruit, sed omni prophetatione indubitabiliter approbat, ut omne os reprobum obstruatur. Et cum nonnulli hæretici Christum in mundum venisse, non tamen veram carnem habuisse, sed æthereum corpus suum de cœlestibus traxisse dogmatizabant, non minus hos quam illos idem vitulus spiritualibus cornibus convincit, dum Christum secundum carnem et conceptum et ex Maria virgine natum fuisse asserit. Ob hoc itaque cornutus evangelista laboravit, ne alii laborent. Bos spirituali stylo exarante laboravit, ne Græci fideles a veritate discederent, Christumque, qui est veritas, relinquerent, et in erroris flexibus laborarent.

Alia quoque pars causæ ostenditur cum subditur : c dehinc ut in principio Evangelii, set reliqua usque: c inchoata. > Non solum, inquit, propter Græcos fideles Lucas in opere evangelico laboravit, sed et alia causa ejusdem operis exstitit, hoc est, quod ipse Lucas a beato Theophilo postulatus erat, quatenus Christi Evangelium conscriberet, quod et Lucas in proœmio sui Evangelii indicat, id est Evangelium se Theophilo poscente edidisse, et quod in Spiritu sancto ad hoc ministerium electus fuerat, contestans in se completa esse Evangelia, quæ ab aliis pseudeevangelistis erant non perfecta, sed prave inchoata. Sed in principio sui Evangelii non Christi genealogiam proposuit, quomodo Matthæus in suo fecit Evangelio, sed potius Joannis tanquam præcursoris Domini nativitate, quam in aliis descriptam esse non viderat, præsumpta, sic tandem apto temporis ordine conservato, Christi nativitatem aut genealogiam pleniter enarravit. Unde sequitur: cui ideo post baptismum Filii Dei, , et reliqua usque: « permissa est. > Non caret ratione quod post Christi baptismum Lucas ejusdem Salvatoris genealogiam edisserit. Hæc namque facultas repetendæ nativitatis humanæ, evangelistæ a Domino concessa est, et quamvis a fine septuagesimæ et septimæ generationis in Christo impletæ, ipsa series genealogiæ per filios in patres ascendendo recurrit, non proprio tamen principio caret. Etenim a principio, id est Christo, qui est totius creationis principium, retrograda genealogia incipit, ut quomodo ad patrem principium recurrit, sic a Christo principio exordium ipsa generationum series sumat.

Sequitur: (ut requirentibus demonstraret, ) et reliqua usque: c indisparabilis Dei. > Studiosis et prudentibus evangelista intimare curavit in quo arcano mysterio non per Salomonem, quomodo Matthæus, sed per Nathan filium David, introitum recurrentis in Deum generationis apprehenderat. Sed quomodo ipsa genealogia in Deum recurrit, protinus declaratur cum subditur: ( admisso; ) hoc est, cum admissione seu receptione in ipsam genealogiam indispertibilis Dei, id est summi Patris, qui est a Filio inseparabilis. Tanquam apertius diceret: Apte Deus

filius in eadem genealogia pronuntiatur, quoniam ipse Pater a Filio inseparabilis est. Alii namque et loco et tempore a filiis suis sunt dispertibiles. Quia vero summus Pater semper in Filio, et Filius in Patre inseparabiliter manet, in eadem filii etiam secundum carnem genealogia pater admitti debuit. Perquirendum tamen est cur per Nathan filium David, introitus recurrentis in Deum generationis exordiri fertur, cum non ab ipso Nathan, sed potius a Christo series generationum recurrere incipit. Nisi forte introitum. non totius genealogiæ initium, sed quolibet in loco in quemlibet patrem, generationis ingressum intelligere debemus. Sequitur: ut c prædicans in hominibus Christum suum, > et reliqua usque : c in Christo. > Pater inter homines Christum suum prædicat, B non solum cum ad horam baptismatis vox paterna de nube intonuit dicens: Tu es Filius meus dilectus, in te mihi complacuit, sed et quotidie usque ad consummationem sæculi, unigenitum Filium toto orbe terrarum per ora doctorum evangelizat, quatenus opus perfecti hominis, id est, opus Dei, quod est perfectus homo ad imaginem sui conditoris recreatus, redire in se per Filium faciat, dum nemo venit ad Patrem, nisi per Filium, quomodo nemo venit ad Filium, nisi Pater traxerit eum. Ad hoc enim attinet illud quod protinus adjungitur : « Qui per David patrem venientibus iter præbebat in Christo. > Nam in eo quod Matthæus per patres in filios seriem genealogiæ Salvatoris enarrat, hoc specialiter insinuat, cum per Patris notitiam pervenitur ad Filium. In eo C vero quod Lucas per filios in patres recurrit, illud procul dubio indicat quia nemo ad Patrem nisi per Filium venit.

Sequitur: cui Lucæ non immerito etiam scribendorum apostolicorum Actuum potestas in mysterio datur. > Non sine arcani gratia mysterii, idem Lucas Actus conscripsit apostolicos, cui Deus illi tanquam apostolorum dilecto discipulo, qui nonnunquam gestis eorum intererat, hanc potestatem concesserat. Quod protinus mysterium panditur cum subinfertur: « ut Deo in Deum pleno, » et reliqua usque: ( Dominus elegisset.) Nota historia est, sicut in Actibus apostolorum refertur, quod oratione D ab apostolis facta, cecidit sors super Matthiam, qui

Pater in Christi genealogia admittitur, cum Adam A locum Judæ proditoris suppleverat. Unde duodenarius numerus, qui mysticus est, divina disponente Sapientia, fuit completus; ut non tantum undecim sed potius duodecim apostoli essent. Duodenarius quippe numerus magnum in se continet mysterium. quem tres quater, aut quatuor ter, consummant. Illudque nimirum insinuat quod sanctæ Trinitatis fides per quatuor mundi plagas ore apostolico prædicari deberet, qui duodenarius numerus tunc in. apostolis pleniter fuerat completus, Deo in Deum pleno, et filio proditionis exstincto, cum post triumphalem resurrectionis et ascensionis Dominicæ gloriam Christus Deo plenus, discipulis claruit, quando iidem discipuli, viso Domino pleni erant lætitia, pleni Scripturarum scientia, pleni quoque musto spiritualis gratiæ; qua plenitudine miser Judas caruit, ut cum vitæ auctorem morti tradidit, ipse vitam amitteret, ac pessimam sibi tanguam pessimus mortis occasionem inveniret. Sequitur: sicque Paulus consummationem apostolicis Actibus daret. Sic, id est ut Lucas apostolorum Actus scribendo, in Paulo ipsos Actus apostolicos consummaret, id est in quo ipso finem illorum faceret, quem diu contra stimulum recalcitrantem Dominus elegisset. Hoc ita potest intelligi quod fortasse Dominus Paulum in loco Judæ statim elegisset, nisi quod diu contra stimulum Dei recalcitrabat. Sed hæc cuncta diligentioribus exponenda relinquimus, ne in vulgum cuncta hæc mysteria propalare videamur. Unde etiam hujus argumenti repertor subintulit: • Quod legentibus ac requirentibus Deum, > et reliqua usque : c prodesse. > Hæc, inquit, occulta mysteria utile quidem fuerat ut a nobis per singula exponerentur, quod tamen non egimus, scientes quod operantem agricolam, id est doctorem quemlibet, oporteat non tantum de alienis sed etiam de suis fructibus propriis edere, quatenus copiosum afferat fructum. Nulli namque dubium est quod cibi alienis dentibus commoliti nauseam generent. Quod ne fiat, nos vulgarem vitamus curiositatem, ne fastidiosis lectoribus plus alienæ curiositatis vitio, quam proprio elaborata studio cupientibus, sed potius veritatis amatoribus et inquisitoribus aliquam utilitatem conferre videremur ..

Explicit in argumentum secundum Lucam.

a Hactenus Codex Vat. Pal. sæc. 1x, adeoque contemporaneus fere Sedulio ipsi; desideratur commentarius ad argumentum Joannis.

#### MAII PRÆFATIO

SEDULII OPUSCULO POLITICO SEQUENTI.

'Mai., Spicileg. Rom., tom. VIII.)

I. Utrum Seduii Scoti opus de Rectoribus Christianis prelo committerem, parumper dubitavi, quia nec deerat qui semel editum diceret, et tamen eruditis plerisque omnibus ignotum erat, neque in publicis bibliothecis, quod sciam, exstabat. De hoc ita scribit Faustinus Arevalus in prolegomenis ad Sedulium seniorem, cap. 2, num. 61. Coldastus, ut ex Labheo, num 45, liquet, possidebat ms. opus Sedulii inscriptum de Regimine principum. Schoettgenius, qui bibliothecæ Fabricianæ medii et infimi ævi volumen sextum edidit, refert, Sedulium de Rectoribus Christianis et convenientibus regulis quibus est res publica

quas ad sextum volumen paratas reliquit. Addit Schoettgenius, Freherum ad Petrum de Andlo de Imperio Rom., 11, 16, scribere, se anno 1612 hunc librum anecdotum ad prelum parare, ex eodem libello octo distiche adducere Nicolaum Cusanum de Concordantia cathol., præf. lib. 111. Non invenio quisnam alius librum viderit, aut de eo locutus fue-tit, inche indignum para est dund ad britte rit : neque indignum opus certe est quod ad hujus temporis acvitates convellendas recudatur. Exstat in codice Vat. Palat. 591, etc. Is, cap. 9, laudat pieta-tem Caroli Magni, et Ludovici (filii) qui regnare cœpit (post patrem) anno 814; adeoque Sedulius lujus operis auctor ante sæculum ix non floruit, et videtur esso ille ipse quem laudat Hepidamnus, et fortasse Sedulius Scotus, cujus manu Psalterium græcum scriptum recenset Montfauconius Palæogr. Gr., Ill, 7, p. 236. Hactenus Arevalus. Unus ergo Schoettgenius Scoti Sedulli hoc editum opus dixit, et qui-dem alieno testimonio fretus. Jam vero etiamsi id forte dictum sit vere (de quo dubitare licet), nihil tamen impedit quominus liber ex hominum conspectu usuque ereptus, ineditorum instar haberi possit. Nunc ad meas quoque manus Palatinus codex venit, qui non est alius, ut suspicor, quam ille ipse a Goldasto olim in Germania visus: etenim id exemplar anno 1619 in Palatinatu apud Heidelbergam adduc erat, neque Romam nisi anno 1622 cum Palatina bibliotheca migravit. Cum vero hunc codicem et tantulæ molis et summæ raritatis esse viderem, veritus sum ne quo casu aliquando periret, atque ita opus priseum, et pro illa ætate non contemnendum, sempiterno exitio intercideret. Hæc potior, inquam, graviorque libri imprimendi mihi causa fuit

II. Etsi autem vocabulum Scotus ad Sedullum in codice non adjungitur, attamen de re dubitare prorsus non licet. Etenim Hepidamnus in suis Annalibus ad annum Christi 818 scribit: Sedulius Scotus cla-rus habetur. Item Trithemius (quanquam Sedulios C varios confundit) postremum inter Sedulii Opera li-

(a) Latinæ eruditionis studiosos nolo hac obiter no-titia fraudare, nempe me scholia quædam in prisco codice vidisse ad Mart. Capellam, cujus in calce litteris quadratis legitur hase inscriptio: Expliciunt

rite gubernanda, Lipsiæ an. 1619 editum in 8, me- A brum epistolarum recenset, quem ait incipere Sedumorari a Fabricio, lortasse in paucis schedis mss. lius Scottgena. Est autem notissimum quot docti viri religiosi sub Carolo ejusque posteris ex Anglia atque Hibernia (quæ tunc erat Scotia) in Gallias ad florentissimam Carolingiorum aulam venerint, præsertim post Alcuini magnam apud eos regnatores gloriam. Annum quoque scripti libri præcise mihi vi-deor deprehendisse. Etenim Sedulius, cap. 9, pag. 28, Carolum Magnum postremum in Romanis imperatoribus nominat, et mox addit, a Deo fuisse adordinatum Ludovicum imperatorem. Illud, inquam, vocabulum adordinatum, videtur prorsus significare imperii cum patre societatem, quæ cœpit anno 813, Caroli ultimo; sequente enim excessit e vivis, solum post se relinquens Ludovicum imperatorem. Libri igitur ortus extra annum 813 statui vix potest. Hine etiam factum puto, ut titulus non singulariter de Rectore Christiano sit positus, sed pluraliter, quia duo Christiani rectores illo anno erant. Atque hoc opere per imperii provincias vulgato, Sedulii nomen cele-bre evasit, ita ut auctoris claritatem quinto post editionem anno Hepidamnus adnotaverit. Neque inutilis Ludovico Cæsari liber fuit; etenim his quoque Sedulii præceptis ad regias virtutes informatus, clementissimus et justissimus princeps evasit, et reliioni ac prælatis ejus summe addictus. Certe post illos veteres Constantinum ac Theodosium nulli principes religiosiores fuere quam Caroli Magni majores ac posteri, quorum illustrem memoriam et annales retinent et alia innumera monumenta testantur. Est autem hic ipse Sedulius Scotus, cujus in divi Pauli Epistolas exstant Collectanea (hujus voluminis col. 9), in Matthæum autem conservabantur Parisiis mss. apud Jesuitas, teste Labbeo. Nobis quidem non injucundum accidit ut tria Sedulii opuscula lectoribus offerremus. I. Expositiones in argumenta Evan-geliorum Matthei, Marci, et Lucæ, quat tomo IX Script. vet., p. 159-181, exhibuimus (supra, col. 271). II. Præsens opusculum de Rectoribus Christia-nis. III. Explanation in præfationes sancti Hieronymi ad Evangelia (infra) (a).

> glossæ secundi libri de nuptiis Philologiæ e**t Mercurii.** Mynei Martiani Felicis Cupellæ Afri Carthaginiensis. quas fertur composuisse Skyerus scholasticus urbiz

### SEDULII SCOTI

LIBER

## DE RECTORIBUS CHRISTIANIS

AD CAROLUM MAGNUM VEL LUDOVICUM PIUM .

(Mai., ibid.)

INCIPIT OPERIS PRÆFATIO SUBSEQUENTIS. D Esse queat, rectore bono populoque beato. Omne ministerium trifido quod præminet orbe, Arte gubernandum. Sunt artis plurima dona. Omnicreans Dominus terras, mare, sidera, cœlos Arte creat, totum pulchrum regit arteque mundum. Artibus egregiis sapientia celsa Tonantis Præposuit hominem cunctis animalibus orbis. Ars currum regitat, naves ars rite gubernat, Atque triumphalis res artem bellica spectat. Indiget artis ages. Sic ut res publica felix A Videsis capitulum 9

Ob hoc cœlestum transcurrens prata librórum Florida congessi vobis, rex, inclyta serta, Quæ capitis vestræ mentis diadema perornent, Sceptraque glorificent Christi dominantia nutu Atque salutiferas divini dogmatis herbas Pollice decerpsi nardo redolente calathis. Sumite de liquidis Israel fontibus undas Quæ satient bibulum prædulci rore palatum. Gloria nam regum, nitidis et stemmata sceptris Dogmata sunt Domini, nec non exempla priorum, Gestaque nobilium procerum famosa per orbem. Artibus his vigeat vestri res publica victrix, Atque gubernetur multis feliciter annis, Donec sideream vos ascendatis in aulam,

A Juste regnantum qua perpes gloria pollet. Explicit præfatie.

Tecum principium, finis, rex Christeque, tecum Alpha operis famuli sis, Deut, aque tui.

#### INCIPIUNT CAPITULA EJUSDEM LIBBI.

I. De se qued pium rectorem, accepta potestate regali, primum dignos Deo et sanctis ecclesits houeres dicare oportet.

 Qualitar rax orthodoxus semetipsum regere debet.
 Quá arte el industria momentageum regnum stabiliri potest

IV. De regia potestate non tam opibus et fiducia forti-tudinis, quam sapientia cultuque pietatis perornanda.

V. Quanta sacri moderaminis sollicitudo erga uxorem et liberes propriosque domesticos ab eedem est exhi-

VI. Quales consiliarios et amicos bonum principem ha-

VII. Que res málos principes ficiat.
VIII. De avaris vel implis regibus, et quanta per cos-dém populum mala, vél ipsos ultio divina consequitur.
IX. De rége pacifico atque elementi. Vel quibus danda

sunt beneficia.

C. Quot columnis regnum justi regis sustentatur. XI. De co qued benus princeps ecclesiasticis causis be-

nivola intentaque gollicitudine favere debest et ayacdelibus conventibus.

XII. De eo quod saluberrimis antistitum admonitionibus et correptionibus pio rectori obtemperare sit glorio-

XIII. De zelo boni rectoris rationabili ac pietati per-

mixto.

XIV. De duce Christiano, ut non in sua et suorum fortitudine, sed in Domino confidat.

XV. De eo quod imminentibus hacilium bellerum fra-goribus divinum sit implorandum auxilium.

XVI. De adversis si forte contigerint.

XVII. De non superbiendo post oblatam etiam ab hosti B bus pacem, seu prostratos hostes.

XVIII. Gratiarum ac benivola vota post pacem seu victo-

riam Deo raddenda.

XIX. De privilegiis sanctæ matris Ecclesia a pio rectore conservandis, ac dignis ecclesiarum præpositis atque

ministria. XX. Quanta ignominia superbos, qualisque vel quanta gtoria hic et in luturo principes orthodoxos comitatur.

### INCIPIT LIBER SEDULII

DE RECTORIBUS CHRISTIANIS ET CONVENIENTIBUS REGULIS QUIBUS EST RES PUBLICA RITE GUBERNANDA.

#### CAPITULUM PRIMUM.

Postquam regale sceptrum regnique gubernacula rector Christianus susceperit, primum quidem gratiarum actiones atque condignos Omnipotenti sanctæque Bcclesiæ honores oportet ut rependat. Res etenim publica tune suo initio pulcherrime consecratur, cum regia sollicitudo et sacra devotio sancto superni regis timore simul et amore accenditur; cumque de gioriosa Ecclesiæ utilitate provido consilio procuratur; ut quem regalis purpura cæteraque regni insignia exterius condecorant, eumdem laudabilia vota erga Deum et sanctam Ecclesiam interius perornent; quia nimirum ad temporalis regni fastigium tune insigniter ascenditur, cum omnipotentis regis glorla vel honor pio studio pertractatur. Pius itaque princeps summi donatoris omnium voluntati et sanctis præceptis obedire magnopere studeat, cujus superna voluntate atque ordinatione se ad culmen regiminis ascendisse non dubitat, testante Apostolo qui ait: Non est potestas nisi a Deo; quæ D autem sunt, a Deo ordinata sunt (Rom. xni, 1). Quantum se benus rector a Deo ordinatum esse cognoscit, tantum pia sollicitudine invigilat, quatenus omnia coram Deo et hominibus secundum trutinam rectitudinis ordinabiliter disponat atque perpenset. Quid enim sunt Christiani populi rectores, nisi ministri Omnipotentis? Porro idoneus et fidelis quisque est minister, si sincera devotione fecerit que ei jus-

serit suus dominus atqué magister. Hinc piissimi et gloriosi principes plus se ministros ac servos Excelsi quam dominos aut reges hominum nuncupari et esse exsultant. Unde beatus David rex et propheta eximius sæpe servum Domini se nominat. Nec non et inclytus Balomon ejusdem filius Omnipotentem deprecans, inter cætera sic ait : Respice ad orationem servi tui, et ad preces ejus, Domine Deus meus; audi hymnum et orationem quam servus tuus orat corani te hodie, ut sint oculi tui aperti super domum de qua dixisti: Erit nomen meum ibi (III Reg. viii, 28, 29).

Unde et celeberrimæ memoriæ magnus Constantinus imperator, credito atque perfecto salutaris crucis et catholicæ fidei mysterio, cum lætanti ejus imperio etiam religio valde florebat, non sibimet arrogans, gratias omnipotenti Deo referebat, quia ministrum opportunum eum habere dignatus fuerat Dous sui consilli. Ecce imperator eminentissimus plus gratulabatur se Dei fuisse ministrum, quam terrenum habuisse imperium. Hinc ipse, quia minister supernæ voluntatis fuerat, a Britannico mari usque ad loca Orientis regnum dilatavit pacificum; et quoniam Omnipotenti semetipsum subdiderat, cuncta hostilia bella, quæ sub eodem sunt gesta, potentialiter atque fideliter superavit. Construebat et amplis opibus Christi dotabat ecclesias. Hinc el superna gratia triumphales concessit habere victorias. Quia procul dubio sacri rectores quanto plus se Regi regum bus

eminentiam sublimiter ascendunt. Quis autem non miretur quantos honores Domino præfatus Salomon rependerit, postquam regni sceptrum Deo auctore suscepit? quam sapientissima devotione templum Domini construxerit atque mirifice ornaverit? quantas denique pacificas hostias Deo obtulerit? Hinc fructum suæ devotionis atque orationis percepit, sicut apparens ei Dominus locutus est dicens : Audivi orationem tuam et deprecationem quam deprecatus es coram me; sanctificavi domum hanc quam ædificasti, ut ponerem nomen meum ibi in sempiternum; et erunt oculi mei et cor meum ibi cunctis diebus. Tu quoque, si ambulaveris coram me, sicut ambulavit pater tuus in simplicitate cordis et in æquitate, et feceris omnia quæ præcepi tibi, et legitima mea et judicia B mea servaveris, ponam thronum regni tui super Israel in sempiternum, sicut locutus sum David patri tuo dicens: Non auferetur de genere tuo vir de solio Israel (III Reg. 1x, 3-5). Itaque si ille rex Salomon pro sacra devotione proque construenda domo terrestri Domini, tantam remunerationis gloriam habere promeruit, quam inæstimabilem habebit gloriæ palmam si quis Deo amabilis rector sanctam perornaverit Ecclesiam, quæ est Dei vivi spirituale tabernaculum? Sed hæc quæ breviter stylo prosali diximus, aliqua versuum dulcedine concludamus.

Quisquis florigeri sceptrum fert nobile regni, Primum Celsithrono vota precesque ferat. In cujus sacro sunt omnia numine sceptra, Et pax nobilium, vita salusque ducum. Nam regale decus radians diademaque regni Est timor altithroni sanctus amorque Dei. Lilia florigerum comunt ceu lactea campum, Ut rosa punicei schematis ore rubet, Sic justus rector virtutum flore virescit. Germinet ut fructus mentis in arce sacros. Pulchra Salomonem decoravit purpura regem, Nec non Davidis fulgida sceptra patris, Sed magis interius prudens devotio cordis Ornavit juvenem glorisicando Deum. Instar luciferi niteat res publica vestri, Exortuque novo splendida vota gerat. CAP. II.

Qui apicem regiæ dignitatis, Domino præstante, ascenderit, oportet ut se ipsum primum regat, quem divina dispositio alios regere ordinavit. Rex enim a regendo vocatur. Tunc autem hoc nomine se veraciter appellari intelligat, qui semet rationabiliter gubernare non ignorat. Rex itaque orthodoxus summopere studeat, ut qui subditis bene concupiscit imperare, aliorumque errata disponit corrigere, ipse mala non admittat, quæ stricte malus corrigit, et bona quæ imperat, ante omnes implere contendat. Sex autem modis bonus rector sese laudabiliter regit: primo quidem dum illicitas cogitationes animi severitate reprimit; secundo dum salubria consilia tam ad suam quam ad populi utilitatem pertinentia pertractat; tertio cum otiosa et inutilia seu noxia ina

militer subjiciunt, tanto magis ad gloriosæ dignitatis A nium verborum folia profluere devitet; quarto cum gloriosorum principum prudentiam simul et verba, nec non divinæ Scripturæ eloquia super mel et favum mentis faucibus sapificet; quinto cum perniciosæ actionis omne dedecus perpetrare expavescat; sexto vero cum si qua sunt laudabilia, si qua sunt gloriosæ dispositionis opera magnifica insigniter ostendat, ut qui interius coram Domino devota fulgescit voluntate, exterius coram populo sermone clarescat et opere. Quem decet trinam observare regulam, terrorem scilicet et ordinationem atque amorem. Nisi enim ametur pariter et metuatur, ordinatio illius constare minime poterit. Ergo per affabilitatem et beneficia procuret ut diligatur, et per justas vindictas non propriæ victoriæ sed legi Dei studeat ut metuatur.

> Hunc ergo oportet esse humilem in suis oculis, sicut scriptum est: Rectorem te posuerunt, noli extolli, sed esto in illis quasi unus ex ipsis (Eccli. xxxII, 1). Nec solum juste hominibus, sed sui corporis et anima dominari passionibus, quatenus rector jure queat nuncupari, sicut quidam sapiens ait: Rex erit, qui recte faciet; qui non faciet, non erit. Sit ergo con silio prudentissimus in sermone, nunc ut possit terribilis; sæpiùs vero gratia dulcedinis affabilis, victor libidinis, superbiæ atque vesanæ ferocitatis, amicus bonorum et inimicus tyrannorum, hostis criminum, hostis vitiorum, in bello cautissimus, in pace constantissimus, fidelibus promissionibus probatissimus. divina humanis præponens, subjectos deterrens a malo, invitans ad bona, remunerans copia, indul-C gentia liberans, ex malis bonos, ex bonis faciens optimos. Sit sanctus et utilis rei publicæ, clementia commendabilis, in bonitate conspicuus, pietate, fortitudine, castitate, justitia præclarus, vir optimus et apice principali dignissimus, Dei timorem semper præ oculis habens, et secundum Omnipotentis decreta, justa perpensans judicia, qui dat salutem regibus, et omnia quæcunque vult sacit in cœlo et in terra et in omni creatura; quia ipse est Dominus omnium, cui omne genu flectitur cælestium, terrestrium et insernorum (Philip. 11, 10), in cujus manu omnis potestas in cœlo et in terra, qui est rex regum, et spes gloriæ juste et pie dominantium.

Qui regit affectus animi, rex jure vocatur, Et fluxas carnis qui domat illecebras. Quamvis qui fulvum superat virtute leonem Rex teneat clarum laudis honore locum: Sed plus est laudum fastos calcare superbos. Iram ceu rabidam mitificare feram. Magnus et ille cluit sævos qui triverit hostes, Lauriger ac victor clara tropæa refert. Gloria sed major comptum cœlestibus armis Hostes aereos vincere posse ducem. Est magis imperium mentem frenare per artem, Quam si quis habeat triplicis orbis opes. Nam templum Domini justi mens regia fulget, Fit thronus excelsi judicis ipsa Dei. Comitur illa domus flavo speciosior auro, Justitiæ solem gaudet habere suum.

÷i

1:

Ą.

67

٩,

41

1.5

دية ي وه

, #r

3, •

· +- ş

#### CAP. III.

Regnum hujus sæculi momentaneum volubilis rotæ vertigini sapientes esse consimile judicaverunt. Nam sicut omnis rotæ vertigo, quæ superiora habet modo dejicit, et quæ dejecta sunt modo superius extollit, ita subito erectiones, subito elisiones terrestris gloria regni sustinet; unde nec veros, sed imaginarios et citius fugitivos honores habet. Illud enim verum regnum est, quod in sempiternum perdurat; hoc autem quod transitorium est et caducum, non veritatem, sed quamdam mediocriter similitudinem veri et permanentis semper regni ostendit. Sicut enim arcus cœli varios pingens ornatus arcuato curvamine celeriter refugit, ita nimirum sæcularis gloriæ dignitas, quamvis ad præsens ornata, tamen est citius fugitiva. Qua itaque arte et quali industria quanta- B que sollicitudine hæc instabilitas ad aliquam stabilitatis effigiem refrenatur? Forte vero aut armorum violenta fortitudine, aut pacifica tranquillitatis concordia terrestre regnum stabilitatur? Sed rursus in ipsis armis bellorumque fragoribus grandis instabilitas inesse cernitur. Quid enim incertius est magisque instabile bellicis eventibus, ubi nullus est certus laboriosi certaminis exitus, nulla certa victoria, et sæpe ab inferioribus sublimiores superantur, nonnunquam vero in alterutros vergentia mala eveniunt coæqualia; et qui se præsumebant habituros esse victoriam, utrique in fine non habent nisi calamitosam miseriam. Quanta quoque mala sub ficto nomine pacis proveniunt, quis explicare potest? cum etiam illa pax quæ stabilis ac firma inter bonos esse credebatur, interdum per prava malorum consilia in exitiosas discordiarum tempestates transfertur. Unde in armis instabilitas, in pace transitorium videtur.

Quid ergo aliud restat, nisi ut cor regis et tota spei fiducia non in armorum hominumque fortitudine, neque in pacis transitoriæ fallacia, sed in Oninipotentis clementia figatur? qui regnum quod donavit, sive in adversis sive in prosperis stabilire novit. Cor itaque principis, et fidelis in ministerii regimine devotio, ipsum non deserat a quo tantum beneficium et gloriosum ministerium donatum fuit; ne forte ille summus rector indignatus ab eo abstrahat beneficium quod dederat, si infidelem esse sen- D serit quem tanquam fidelem ministrum ordinavit. Nam si rex terrenus a quolibet sibi homine infideli datam auferre valet potestatem, aliique tribuit quem fideliorem comperit esse, quanto magis supernus universorum donator, quem nullius perfidiæ nubila fallere possunt, potens est a reprobis sua abstrahere beneficia, aliisque præstare quos idoneos suæ voluntatis ministros noverit esse? Unde et impius ille Saul rex Israel privatus fuit regno et vita, quoniam neque fidelis minister exstitit coram Domino. At vero David virum electum secundum cor suum Omnipotens invenit, quem ob hoc in apicem regiæ potestatis sublimavit, quia illum fidelem fore ministrum elegit præsciendo. Itaque prudens rector cor suum in Ex-

A celsi gratia stabilire studeat, si transitorium regnum quod est ei commissum, aliquam stabilitatis habere similitudinem desiderat. Et quoniam justus et misericors est Dominus, cui cordis affectu debet inhærere, opera multipliciter exhibeat misericordiæ, ut multam mercedis gloriam metat. Justitiam diligat simul atque custodiat; injusta vero atque maligna opera in subjectis repudiet, ac laudabili zelo, qui est secundum scientiam, corrigat. Qui dum sit in divinis præceptis stabilis, illius regnum magis magisque in hoc sæculo stabilitur, et ad æterna stabilitatis gaudia superno juvamine perducitur.

Ceu rotæ cyclus celeri recursu Volvitur, summas reprimitque ad ima Quas rotat partes rapidum per axem Mobilitate :

Regna sic mundi trifidum per orbem Gloriæ celsum stabilire culmen Nesciunt, lapsum sed habere norunt Aurea sceptra.

Inclytæ plebis fuit Israelis
Floridum regni decus adlevatum
Quando servabant sacrosancta legis
Mystica jura.

Unde pollebat Domini triumphis, Atque crudeles superabat hostes, Dum suam plebem pietas Tonantis Glorificabat.

Rursus, heu! quantis premitur ruinis Abrahæ sanctum speciale patris, Dum creatori sua prona tempsit

Subdere colla!
Una sed tantæ medicina gentis
Jam fuit votis rogitare celsum,
Qui potens noscit stabilire regna
Perpete nutu.

Principes terræ Domino potenti Ferte gaudentes thymiama voti, Quem tremunt cœli proceres superni, Magnificate.

CAP. IV.

Omnis autem regia potestas, quæ ad utilitatem rei publicæ divinitus est constituta, non tam caducis operibus ac terrestri fortitudine, quam sapientia cultuque divino est exornanda; quoniam procul dubio tunc populus providi arte consilii gubernabitur, adversarii Domino propitiante profligabuntur, provinciæ regnumque conservabuntur, si regia sublimitas religione et sapientia perornetur. Namque hominis naturam Deus hanc esse voluit, ut duarum rerum ipse homo cupidus et appetens esset, religionis et sapientiæ. Est autem religiosa sapientia saluberrimum decus, devotarum lumen animarum, cœleste donum et gaudium sine fine mansurum. Qui ergo vult gloriose regere, ac sapienter populum gubernare, et vehemens in consiliis esse, a Domino postulet sapientiam, qui dat omnibus affluenter, et non improperat (Jac. 1, 5), ipsamque sapientiam studiose, labore simul et amore perquirat; quatenus ei congruat illud quod scriptum est : Beatus est qui invenit sa- A pientram, et qui affluit prudentia (Prov. 111, 13), cæteraque quæ in laudibus sapientiæ describuntur. Ille itaque rector vere beatus est celebrandus, qui splendore illuminatur sapientiæ, quæ est fons consiliorum, fons sacræ religionis, corona principum, origo virtutum, in cujus comparatione omnes pretiosarum claritates gemmarum vilescunt. Hæc cautissima est in consiliis, mirabilis în eloquiis, magnifica in operibus, fortis in adversis, temperans in prosperis, oculosa in judiciis. Hæc suos amatores cœlesti gratia venustat, et tanquam sidereum firmamentum eosdem clarificat, sient scriptum est : Justi fulgebunt quasi stellæ, et intelligentes quasi firmamentum.

Hæc Salomonem præ cunctis terræ regibus sublimavit, quia illam amavit ab adolescentia sua, et B amator factus est decoris ejus. Unde sicut in Regnorum libris legitur, ipsi apparuit Dominus Salomoni per somnium nocte dicens: Postula quod vis ut dem tibi (FV Reg. 11, 9). A quo cum Salomon cum esset puer, cor docibile postularet, ut judicare posset populum Domini, et discernere inter maium et bonum, tale responsum a Domino recepit: Quia postulasti verbum hoc, et non petisti tibi dies multos nec divitias aut animas inimicorum tuorum, sed postulasti tibi sapientiam ad discernendum judicium, ecce feci tibi secundum sermones twos, et dedi tibi cor sapiens et intelligens in tantum, ut nullus ante te similis tibi fuerit, nec post ve surrecturus sit. Sed et hiec quie non postulasti dedi tibi, divitias sellicet et gloriam, ut nemo fuerit similis 306 in regibus cuncils retro diebus. Si C autem ambulaveris in viis meis, et custodieris præcepta mea, et mandata mea, sicut ambulavit David pater tuus, longos faciam dies tuos (III Reg. 111, 11-14). O quam ineffabile est divinæ largimentum gratiæ! quæ si recto corde et pia intentione poscitur, plus donat quam quod rogatur. Ecce rex Salomon non argentum, non aurum, non alias opes terrenas, sed sapientia razas poposcit a Bomino. At qui simplum recte postulaverat, duplum accepit. Nam non solum ditatus est sapientia, sed et sublimatus est indita regni gloria. Unde regibus terræ egreglum datur exemplum, quatenus spiritualia dona pius quam carnalia pio desiderio ab Omnipotenti exposcant, si diu et feliciter in trec seculo regnare desiderant. habere voluntatem detiderlumque coelestium. Sic enim vere et cor habet in manu Dei, et regnum cum pace multis amnorum corricults, favente Domino, gubernabit

Qui cupit rector probas esse fudex. Lance qui justi tratinaque gaudet, Inhians pulchri terebrare falsa Caspide veri,

Luminum patrem rutifi creantem Solis ac lune nitidique cosmi Posent, ut sensis niteat coruscis Luce sophise. **Vota cognoscat Salomonis aqui** 

Ouæ volaverunt subito per æthræm, Ac penetrarunt Domini sabaoth Aurea tecta.

lpse percepit docilemque sensum Mente lustratus, sapiensque factus.

Insuper regni columen gubernat Gentis Hebrææ. Quid valet flavi nitor omnis auri?

Ostra quid prosunt rosei decoris? Gloriæ quid sunt Scythicæque gemme? Ouid diadema?

Orba si mentis acies hebescat. Lumen ut verum nequeat tueri, Unde discernat bona, prava, justa

Fasque nefasque. Ergo rectori decus est amare Te Patris Verbum sapiensque lumen, Christe, qui sceptris dominaris orbem

Celsaque regna. Cujus in dextra requies beata Constat, in læva locuplesque gasa. Gloriæ princeps humiles coronans Tollis opimos.

CAP. V.

Rex pius et sapiens tribus medis regendi ministe rium gerit. Nam primo se ipsum, quomode in superioribus ostendimus; secondo exorem preprium et liberos suosque domesticos; tertio pepulam sibi commissum rationali et gloriose mederamine regere debet. Bonum itaque principem non solum sibimet dominari oportet, dum a malis declines, et quie bona sunt eligat et firmiter teneat; sed etiam alios sibi conjunctiores, uxorem videlicet, liberes atque domesticos, provida soflicitudine ac familiari charitate gubernet. Hoc autem faciens duplicem thesaurizat sibi gloriæ palmam, ut dum in se benus et sanctes sit, alios sibi conjunctos bonos faciat et sanctos, juxta Psalmistam, qui ait : Cum sanctocanctes eris, et cum viro innocente innocens eris (Psal. xvii. 27), et reliqua. Non enim sufficit propriam habere herestatem, nisi pudicæ et castæ conjugis, nec men etiam filiorum et comitum ac ministrorum pudore decoretar. dicente David : Ambulans in via immaculata, ktc miki ministrabat (Psal. c, 6). Nam sicut lilium agri afforum olerum ac violarum multiplici pulchritudine l'ecet igitur amabilem Deo principem discendi D venustatur, et sicut luna stellarum splendore circumstantium gratius emicat, ita nimirum rex justus ac sapiens aliorum societate bonorum perornetur. Is ergo perspicaciter procuret ut non solum nobilem pulchram ac divitem, sed et castam, prudentem quoque atque in sanctis virtutibus morigeram habeat conjugem. Nam quantum conjux jure est conjunctior, tantum aut felle malitize nozia fit, aut morum dulcedine mellea. Etenim mulier inceta donius est ruina, divitiarum defectio iniguorum saturatio. omnium malorum et vitiorum commoratio; quie diversis superstitionibus multum ec exterius ornans, interiora animæ suæ nescit decorare. Quem diligit hodie, odit in crastino. Et sicut quidam ait: Nau-

fragium rerum est muller male fida marito. Ita e A contrario casta et prudens mulier utilibus rebus disciplinabiliter intendens, humili facie hilarique sermone pacifice liberos et familiam regit, proque viri salute, si necesse fuerit, suam animam opponit morti, ac divitias que sunt mariti sul cum bona fama custodit. Qui est amicus ejus heri, idem amicus ejus hodie. Fit ergo ipsa divitiarum deductio, et domus confirmatio, viri fucunditas, familiæ pulchritudo, omniumque virtutum comrexio. Talem autem decet non solum viro suo vasta copula esse connexam et subditam, sed pietatis et sanctæ conversationis semper ostendere formam, ac prudentium consillorum esse repertricem. Sicut enim persuazione malæ conjugis damnosa nascentur pericula, ita prudentis uxoris consilió multa proveniunt utilia que sunt B Omnipotenti beneplacita: Unde et Apostolus ait quoniam vir infidelis salvabitur per mulierem fidelem (I Cor. vii, 14):

Nec solum infldeles, sed etiam sancti et orthodoxi principes mirabilem sæpe in uxoribus perpendunt et auscultant prudentiam, non sexum fragilem considerantes, sed fructus bonorum consiliorum carpentes. Unde et de gloriosi imperatoris Theodosii venerabili conjuge nomine Placilla refertur quod ipse princeps, dum in se bonus et justus et sapiens erat, habebat et aliam utilitatis occasionem per quam de bonis operibus triumpharet. Conjux enim ejus divinas leges eum sæpius admonebat, se ipsam tamen perfecté prius erudiens. Non enim regni fastigiis elevata est, sed potius divino amore succensa. Beneficii namque C magnitudo majus el desiderium benefactoris adhibebat. Repente namque venit ad purpuram. Claudorum atque debilium maximam habebat curam, non servis, non aliis ministris útens, sed per semetipsam agens, et ad eorum habitacula veniens, et unicuique quod opus haberet præbens. Sic etiam per ecclesiarum xenodochia discurrens suis manibus ministrabat infirmis, olias corum tergens, jus gustans, offerens cochlearta, panem frangens cibosque ministrans, calicem deluens, et alfa cuncta faciens quæ servis et ministris mos est solemniter operari. His autem qui eam telibus de rebus nitebantur prohibere dicebat : Aurum distribuere , opus imperil est ; ego autem prò ipso imperio hoc opus offero, bona mihi prudens prudentes in consilium vocat, et sine eorum omnia conferenti. Nam viro suo sæpe dicebat: D consilio nihil facit. Stultus vero in semetipso cogi-Oportet te semper, marité, cogitare quid dudum fuisti, quid modo sis. Hee si semper cogitaveris, ingratus benefactori non eris, sed imperium quod suscepisti, legaliter guberhabis, et harum rerum placabis auctorem. His ergo sermonibus velut optimam quamdam ütilitatem virtulisque äbundantiam conjugi suo offerebat.

Rex pius et sapiens terno moderamine regnat Semet suosque subditos. Gloria regnantis proba moribus eminet uxor, Sicut honesta vinea.

111am nobilitas triplici virtute venustet Rosis pudici pectoria

Lactea formoso niteant si colla decore. Magis nitescat castitas. Christus ut Ecclesiam sibi casto junxit amore, Uxor viro sic hæreat. Mitis simplicitas in cojus mente redundet Velut columbæ gratia. Quam decoret pietas, prudentia, sacra potestas. Esther ut alma floruit. Vincula pacis ament rex et regina, duobus Sit fœdus et concordia. Invida non dirimat geminos discordia pacis Quos lex superná junxérál. Disciplina regat quorum prænobile germen Rami decori floreant. Arldus ut viridi bene crescat in arbore palmes. Cultor bonus hoc providet. Princeps et rectrix populum si rite gubernant.

Suam regant prosapiam. Abrahæ veluti generosa stirpé cicatis Ornent polos nepotibus.

CAP. VI.

In humanis rebus nulla quidem ars , ût dicunt. difficilior est quam inter turbalentissimas hujus seculi procellas bene imperare, et provide rem publicam gubernare. Sed hæc ars tune ad finem perfectionis pervenit, cum ipsa res publica prudentes et optimos consiliarios habet: Trina autem regula in consillis est observanda; přima quidem til divina præponantur humanis, cum obedire oporteat Deo magis quam hominibus (Act. v, 29). Si quis ergo navim rei publicæ tanquam bonus gubernator regere feliciter disponit et exoptat, optima Domini consilia, quæ in sacris eloquiis sunt propalata, non negligenter custodiat. Secunda vero consiliorum est regula, quatenus providus rector non tam in suo quam in suorum prudentissimorum innitatur consilio. Unde illa Antonini imperatoris præcipua semper in consiliis fuit sententia: Æquius est ut ego tot et talium amicorum consilium sequar, quam ut tot et tales amici meam unius voluntatem sequantur. Salomone quoque hoc ipsum attestante, qui ait : Dissipantur cogitationes ubi non est consilium : ubi vero plurimi sunt consiliarii, confirmantur (Prov. xv, 22), et erit salus ubi multa consilia sunt (Prov. x1, 14). Nam consilio nihil facit. Stultus vero in semetipso cogitat, et quod sine consilio aliorum cito vult facit. Porro tertia norma in consiliis est obtinenda, ne bonus rector dolosos et perniciosos habeat. Quis enim debet in consiliis malignantium confidere? Nam sicut vallis per campos, et laquei in plateis, et pedicæ ubi non putantur, pedes aliorum retinent, ita impiorum consilia felle nequitize permixta justos et sanctos in itineribus male impediunt. Sicut enimboni consiliarii sursum rem erigunt publicam, sic mali ruinosa calamitate præcipitant. Tales ergo repudiandi sunt consiliarii atque omnimodis detestandi; quia nunquam erga principem terrenum devoti erunt, qui Dei præcepta male vivendo contemnunt. Qui enim possunt esse boni, qui sibi sunt A mali?

Sed sicut omnipotentis Dei saluberrima divulganda sunt consilia atque præcepta, ita nonnunquam prudentium rectorum hostibus sunt occultanda consilia. Siquidem in re publica tiulla sunt meliora consilia, quam alia quæ ignoraverit adversarius. Etenim securum iter agitur, quod agendum hostes minime suspicantur. Duo vero maxime contraria sunt consilio, festinatio et ira. Nam ira obcæcat animum ne utile videat consilium, et quomodo longa consilia plerumque non labuntur. Tunc autem præcipue consilium ad prosperitatis eventum perducitur, cum regia fiducia in Omnipotentis auxilio figitur. Unde vero post Deum bona prodeunt consilia nisi a fidelibus et optimis amicis, qui promerentur superna illustrari B gratia, ut non errent in consilio? Quorum provida deliberatione, divina inspirante clementia, sæpe salubris consilii botrus carpitur. Absit vero ut crudeles tyrannos tanquam infestos dracones bonus habeat princeps amicos, quod pantheris exemplo animalis astruitur. Siquidem panther, genus quadrupedis, est ut physici perhibent omnium animalium amicus, excepto dracone. Illorum itaque amicitiam habeat, quos probos esse cognoscit. Qui sunt autem boni amici? nisi illi qui sunt sancti ac venerabiles, non malitiosi, non furaces, non factiosi, non callidi, non ad malum consentientes, non bonorum inimici, non libidinosi, neque crudeles, non circumventores sui principis; sed sancti, continentes, religiosi, amarisui esse volunt, qui neque mentiuntur, neque fingunt, et nunquam decipiunt; sed veraces, sobrii, prudentes atque in omnibus suo principi sideles. Talibus itaque personis salva efficitur res publica, piique regnatoris fama crescit et gloria.

Absque gubernaculo navis ceu nutat in alto Fluctibus, ac tumidis tunditur illa notis. Gloria sic regni præclaraque sceptra labascunt. In pessumque cadunt, heu! sine consilio. Nam sunt nonnulli quorum fit mellea lingua, Aspidis at subtus tetra venena latent. Qui delenificiis persuadent omnia verbis. Quorum sermo strepit subdola ceu fovea. Horum consilio res publica fulta videtur

Ob hoc consilii prædulcem carpere botrum Cum submersa ruat o miseranda nimis!

Jam decet excelsum qui tenet imperium. Dorcades ut vigili montis de vertice visu Quo cito transfugiant cuncta pericla notant, Sic adversa cavet speculari lumine mentis Dux bonus arte bona consiliisque probis. Ceu margaritum bibulis prænobile conchis. Quomodo dulcifluo mel legiturque favo, Sic et amicorum puro de fonte legendum Et decet et prodest utile consilium. Verus amicitiæ custos sine felle probatur,

Cui placet omne bonum, displicet omne malum. Est est qui vere, seu non non dicere norit, Cui cor secretum consonat atque pium. Olli firma fides vita fit charior ipsa, Nescit arundineas texere mente strophas. Non illum nutare facit clangorque tubarum. Anchora nam stabili corde manet fidei. Talem non gazæ, non auri pondera norunt Fallere, ne læsa sit pretiosa fides. CAP. VII.

Nunc autem ordo exposcit ut de malis etiam prin cipibus aliqua nos breviter perstringamus, quonian de bonis quædam utilia sceptris, quæ rei publica necessaria diximus. Ubi primo quæritur quæ causa etiam ex bonis malos principes faciat? Ad quod di cendum: Jam primum regalis licentia, deinde rerum copia, cum ipsa abundantia rerum causa malorum flat. Amici præterea improbi, satellites detestandi, eunuchi avarissimi, aulici vel stulti vel detestabiles, per quos omnes etiam in illo dominatore qui videbatur bonus esse nascitur oblivio mandatorum Dei. Postremo, quod negari non potest, rerum publicarum ignorantia. Hinc colligunt se quatuor vel quicque, atque unum consilium ad decipiendum imperatorem seu regem capiunt. Dicunt quid probandum sit. Imperator qui domi clausus est, vera non novit; cogitur hoc tantum quod illi loquuntur, facit judices quos fleri non oportet, amovet a re publica quos debeat obtinere. Unde etiam venditur bonus et cautus et optimus imperator, qui eo ipso miser efficitur cum tores principis sui, et qui de illo nec ipsi rident, nec C apud ipsum vera reticeantur. Hinc sæpe tumultuosa indisciplinatione et Dei cultrix pietas et veritas opprimitur, cum multum derogatio prævaleat quando derogatores creduntur fide digni, quos gemina pestis corrumpit acerbissima, amor videlicet falsitatis et odium veritatis.

Quam præcipitans turbo regentes Subvertit nimium copia rerum! Qui primumque boni regimine clarent, Fiunt sæpe mali fine profano. Sacris qui suerant moribus aurum. Mox plumbo similes viliter horrent. Et qui vitis erant ubere læti. Agrescunt veluti spreta labrusca. Incautum dominum mente strophosa Fallunt præcupidi sic et amici. Multis inde dolis optimus ille Anceps fit titubans sicut arundo, Ignoratque miser figmina falsi. Nec lucent domino lumina veri. Nam cæcant oculos regis honores. Aurum, divitiæ, nubila, mendæ, Vultus feminei blanda voluptas, Chari falsidici, pompa, potestas. CAP. VIII.

D

Modo consequens esse videtur quatenus de implis rectoribus nos disseramus, ut agnita illorum malitia et pessimo in hoc sæculo fine, perpetua quadam ratione, qui prudens est rector a malis operibus se ab-

stinendo cautior et melior fiat, atque summo bene- A ctus atque discalciatus et vinctis manibus deductus, factori placere magnopere procuret. Quid sunt autem impii reges, nisi majores terrarum latrones, feroces ut leones, rabidi ut ursi? sicut scriptum est de illo: Leo rugiens, et ursus esuriens, princeps impius super populum pauperem (Prov. xxvIII, 15). Rex siquidem impius tanguam leonis personam habens ad omne responsum acriter verbum nequam sine prudentium consilio cum omni malitia profert, bonos humilians malosque exaltans; cuius dies abbreviantur, et ejus memoria cum sonitu peribit. Peccavit enim plus quam potuit. Tales itaque sunt amici malorum, inimici bonorum, servi libidinis et avaritiæ, servi totius neguitiæ, ministri diaboli, semper laborantes ac nihil facientes, gurgites humani generis, miseriæ, sed in profunda tartari præcipitati. Hinc Psalmista dicit: Vidi impium superexaltatum et elevatum ut cedros Libani, et transivi et ecce non erat, et quæsivi eum, et non est inventus locus ejus (Psal. XXXVI, 55, 36). Florent enim sicut olera et senum agri, quod hodie cum speciositate oritur, et in crastino arescens non reperitur. De quibus per prophetam dieitur : Ipsi regnaverunt, et non ex me; principes exstiterunt, et ego ignoravi; qui neque recte et regia via sciunt seu volunt incedere, sed ad dexteram sinistramque norunt declinare. Quibus competit illud quod per Isaiam Dominus loquitur dicens: Dereliquerunt Dominum sabaoth, et ambulaverunt per vias distortas (Isa. 1, 4). Dolosi in consiliis, atroces et mendosi in verbis, maligni in operibus, quorum C finis erit secundum opera eorum. De quibus per eumdem prophetam dicitur: Dominus exercituum cogitavit, ut detraheret superbiam omnis gloriæ, et ad ignominiam deduceret inclytos terræ (Isa. xxIII, 9). Sed et beatus Job : Laus, inquit, imperium brevis est, et gloria hypocritæ est instar puncti (Job xx, 5). Hæc etenim vita temporalis in comparatione æternitatis minimo puncto comparatur. Væ autem illis qui pro parvo puncto præsentis felicitatis vendunt gloriam æternæ beatitudinis!

Quanta vero vel eosdem subditos mala vel ipsos rectores ultio divina consequatur, non est nostræ facultatis enarrare; sed pauca de multis placet in manifestum propalare. Regis Pharaonis impietas, quæ ex cordis duritia inoleverat, sibi suisque Ægyptiis D decem plagas intulit, atque insuper Rubro mari tartareique Acherontis imo ipsum suosque submersit. Antiochum et Herodem ac Pontium Pilatum, quis nescit quanta districti judicis ultio perculit? Quid dicam de Nerone, Ægea, et impiissimo Juliano, aliisque corum in nequitia consimilibus? Nonne omnes cum suis sequacibus post mortem pessimam os inerni devoravit? Sed ut innumeros præteream, l'heodorici crudelissimi regis de hoc sæculo exitum nfelicem explicabo, qui cum esset Arianæ sectator avidiæ, ac bonorum insecutor Christianorum, potremo, sicuti cuidam viro revelatum fuerat, inter oannem papam et Symmachum patricium discin-

in Vulcani ollam jactatus est. Nam quia Joannem papam affligendo in custodia occidit, Symmachum quoque patricium ferro trucidavit, ab illis in ignem. immissus apparuit, quos in hac vita injuste judicavit. O quam districta et justa sunt Omnipotentis judicia! cujus disponente nutu digna ultio immitem secuta est tyrannum. Nam qui servis Domini injuste transitoriam mortem intulit, duplici morte corporis et animæ juste deperit. Qui alios præsenti vita spoliaverat, ipse tam momentanea quam æterna vita spoliatus fuit. Idem itaque geminum peregit ministerium; nam sibi gehennæ supplicium ubi cruciabitur in sæcula sæculorum, sanctis vero supernæ gloriæ palmam administravit. Injuste judicati fiunt repente pabula æternæ gehennæ, ut cedrus subito exaltati, B coronati, atque judices a Domino in crudelem tyrannum transmissi. At vero injuste judicans fit subito judicatus, atque æternæ damnationis flammis addictus. Qua in re nimis terribile exemplum proponitur, ne terræ potentes servos Domini persequantur, quos valido virtutis suæ brachio Deus omnipotens ulciscitur. Sed hæc de reprobis dicta slnt rectoribus. Nunc ad potiora stylo consequenti transeamus.

Reges terræ quos male gesta Dedecorant, similesne videntur Apris, ursis tigridibusque? Hi majores suntne latrones Terrigenum, rabidive leones, Unguibus accipitresque rapaces? Contigit Antiocho et Pharaoni, Herodi miseroque Pilato Momentanea perdere regna, Cum sociis Acheronta subire. Sic semper reprobos mala damna Affligunt nimis hic et in ævum. Quid floretis tempora proles Ardentes ostroque decori, Quos exspectat clibanum ignis, Quem nec lædet roscidus imber? Oui Dominum lucis nec amatis. In tenebras vos exteriores Ibitis; illic gloria vestra Arens marcebit sine fine. Justos vero celsa corona Glorificabit luxque beata.

CAP. IX.

Septem speciosiora sunt aliis creaturis Dei, ut sapientes ferunt, cœlum innubiale quando argenteo colori mirabili similitudine comparatur; sol in virtute sua, quando reciprocis cursibus in splendore gloriæ suæ habitatores mundi illuminat; luna in integritate nudataque facie nubibus recedentibus, quando proprio cursu solis vestigia investigat; ager fructuosus, quando diversis floribus nodisque crispantibus depingitur; varietas maris, quando serenitas cœli nubiumque placidis fluctibus in littoribus pulcherrime ostenditur; chorus justorum in una side habitantium; rex pacisicus in gloria regni sui,

traditis multa beneficia præstat. Rex etenim justus et pacificus læta facie bona dividit, et uniuscujusque causam diligenter meditatur, et infirmos et pauperes populi non despiciens, cum seniorum et prudentiorum consilio et judicio vera judicia loquitur, malos humilians bonosque exaltans. Dies ejus cum gioria extendentur, et ejus memoria in æternum manebit. Princeps pacificus tanquam floridus et fertilis est in proximo paradisus, et quasi vinea honesta copioso abundans fructu, omnem a splendore conspectus sui conturbans discordiam, qui dum pacem in aula suæ mentis amplectitur, procul dubio mansionem præparat Christo, quia Christus pax est, et in pace requiescere cupit. Porro ubi pax est, in disputationibus veritas, et in operibus justitia invenitur. Sicut B ergo providus gubernator procellosi maris pericula arridente temporis serenitate evadere nititur, sic rector pacificus serena mentis tranquillitate ac pacis concordia impetus discordiarum sedula deliberatione compescere meditatur. Quem trinam pacis regulam conservare oportet, hoc est: supra se, in se, juxta se; quia erga Deum, et in se ipso, et circa proximos debet esse pacificus. Tantum est enim pacis bonum, ut etiam in rebus terrenis atque mortalibus nihil gratius soleat audiri, nihil desiderabilius concupisci, nihil postremo melius inveniri. Fructus autem pacificæ mentis est, erga subjectos et amicos benignam ostendere misericordiam simul et clementiam, quibus virtutibus tam pius regnator quam ejus regnum gloriose conservatur; testante Salomone, qui C ait : Misericordia et veritas custodiunt regem, et roborabitur clementia thronus ejus (Prov. xx, 28). Non enim quidquam est quod bonum rectorem melius populo favorabilem atque amabilem commendet, quam clementia et pacifica serenitas.

507

Hæc, ut alios causa brevitatis omittam, Augustum Cæsarem fecit celeberrimum; hæc Antoninos, magnum quoque Constantinum, Theodosios cæterosque magnificos principes sublimiter beatificavit. Eadem quoque magnum Carolum inter cætera virtutum insignia in sacratissimum præ cæteris terrarum principibus Augustum dedicavit. Hæc Ludovicum piissimum adordinavit imperatorem. Et quid plura referam? Certe serenissima pietatis clementia gloriosos principes et glorificavit in terra, et consortes sancto- D rum collocavit in coelo. Quippe qui non solum sua, sed et totos semetipsos Omnipotenti dederunt. Nihil autem ah justo et pio rege donandum est, nisi quod sit beneficium. Beneficium autem si ad aliquam mercedis remunerationem in hoc seculo refertur, interit atque finitur. Nec enim possumus id habere integrum, enjus pretium nobis persolutum est. Unde non tam beneficium, sed potius commercium dicenda est talis largitio. Danda sunt vero beneficia, quæ data boni principis famam pietatemque et justitiam non lædunt, juxta dignitates personarum et utilitates rerum, non secundum eupiditates accipientium, qui facile sibimet denegant; quia quod difficile aut im-

ruando in aula regia ostensis muneribus denisque A pessibile est, improbe atque atrociter exposcunt. traditis multa beneficia præstat. Rex etenim justus et pacificus læta facie bona dividit, et uniuscujusque causam diligenter meditatur, et infirmos et pauperes populi non despiciens, cum seniorum et prudentiorum consilio et judicio vera judicia loquitur, malos humilians bonosque exaltans. Dies ejus cum gloria extendentur, et ejus memoria in æternum manebit.

Princeps pacificus tanguam floridus et fertilis est in

Conditor supernus orbis imperator omnium Ipse cuncta quæ creavit pulchra fecit artifex. Inter hæc creata, septem pulchriora præeminent, Picta cœli sphæra lucis emicante gratia, Alma solis inter astra candidansque gloria, Ac referta post bicorne luna stemma lumine, Fructuosus et virescens hortus flore germinum, Thetyos serenitas quæ visa mulcet omnium, Sanctus et chorus piorum te Deum colentium, Gloriosus atque rector optimus per omnia, Liberalis et serenus sanctitate præditus, Æquitate, puritate cordis ille præminet, Quem tremit superbaque reprobum celsitas, Qui bonos honorat sponte largitate regia. Pacifer et beatus ille sit sicuti vinea, Trinitatis est imago digna sorte cœlitum.

CAP. X.

Sed inter hæc aliud quod est sciendum, quoniam ut sapientes perhibent, sunt octo columnæ quæ fortiter regnum justi regis sustentant. Prima columna veritas est in omnibus rebus regalibus. Secunda columna patientia in omni negotio. Tertia, largitas in muneribus. Quarta, persuasibilitas seu affabilitas in verbis. Quinta, malorum correctio atque contritio. Sexta, bonorum amicitia atque exaltatio. Septima columna levitas tributi in populos. Octava, æquitas judicii inter divites et pauperes. Hæ sunt itaque octo columnæ quæ regnum justi principis et in hoc sæculo stabilitant atque ad æternæ stabilitatem gloriæ perducunt.

Perducunt.

Fabrica nulla tenet stabilem per tempora formam,
Si non fulturis nixa sit illa suis.

Nec stabilire queunt splendentia lumine templa,
Aula nec et regum his sine firma potest.

Justi rectoris propriis sic stare columnis
Publica res poscit propitiante Deo.

Prima columna micat veri speciosa decore.
At patiens regimen rite secunda tenet.

Tertia largiflua meritis dat munera dextra.

Quartaque blandiloquax dulcia verha sonat.

Quinta malos reprimit, miro zeloque coruscat.

Gaudet sexta potens magnificare bonos.

Septima clementer populi levigatque tributum.

Ast octava regit justitiæ trutinam.

Nititur his solidis res publica fulta columnis.

Siguti mons Sion his stabilisque manet. CAP. XL

Cum itaque his octo columnis regiæ potestatis eminentia fulciatur, decet amabilem Deo rectorem causam sui personalem utilitatibus postponere ecDei quæ illi superna gratia concessit, in tantum beneficii largitorem honoret. Tunc vero honorare Altissimum bonus princeps cognoscitur, cum illorum qui laborant in agro Dominico, tanquam magni regis dispensator, adjutor et protector efficitur. Certum namque est quod tanto propitius causas terreni principis Consipotens sua pietate disponet, quanto de sua, sanctæ videlicet Ecclesiæ, causa illum sollicitum esse viderit. Itaque providus rector studeat facere que Deo sunt beneplacita, si ipse desiderat ut Deus faciat quæ sunt illi prospera et gloriosa. Isque diligenti cura solerter provideat quatenus synodales conventus per singulos annos bis vel ter fieri jubeat, ut quod ad verum Dei cultum pertinet, quod, ad ecclesiarum insins reverentiam, et ad honorem 📙 pertinere cognoscitur sacerdotum, vel quid contra mandata Domini gestum sit, in ipso reverendo atque unanimo discutiatur conventu, ut quidquid bene actum sit, corroboretur; și qua vero sunt male gesta, in melius corrigantur. Ubi et ipsi præpositi oportet ut investigentur qualiter suis ministeriis fungantur, vel guomodo plebem sibi commissam tam coelesti informent doctrina, quam sanctæ conversationis imbuant exemplo. Quæ omnia si cum pacis unanimitate et canonica justitia subtiliter pertractentur, fructuosa utilitas sanctæ Ecclesiæ gignitur, ac reverendi rectoris, cujus benevola deliberatione seilicet et auctoritate hæc aguntur, magui seminarium propagatur meriti.

Nam pretiosa religiosi principis est corona sanctum episcoporum concilium, in quo famosissimus magnus videlicet Constantinus imperator exsultans in Domino gloriabatur, qui collectos ex omnibus sere gentibus que sub cœlo sunt, quibus Christi prædicatum erat Evangelium, viros sacratissimos plus quam trecentos episcopos tam doctrina quam miraculis coruscantes, propter catholicæ discussionem fidei in unum, hoc est Nicænum, congregavit concilium. Unde et hic huc usque mos Christianus inolevit, ut apud omnes orthodoxos Ecclesiarum principes synodales fieri conventus decernatur, propter necessarias sanctæ Ecclesiæ utilitates, quæ non nisi synodalibus investigari conciliis atque canonicis definiri sanctionibus debent. Unde cautum et humilem et valde circumspectum oportet esse regem : nec quidquam de negotiis ecclesiasticis judicare præsumat, antequam synodalia statuta cognoscat. Siquidem ecclesiastica judicia valde sunt coram Deo periculosa, pisi cum maxima proferantur justitia; præcipue si per calumniosos accusatores et mendosos testes, qui innocentes sunt examinentur absentes, quod est Christianitatis alienum. Unde et illud in Evangelio legitur: Nunquid lex nostra judicat hominem, nisi audierit ab ipso prius et cognoverit quid faciat? (Joan. vii, 51.) Pius itaque rector tanquam luminosa punilla primo quod justum et legitimum est secundum canonicas sanctorum episcoporum sanctiones perspicaciter attendat; dehinc

clesiasticis, ut in quantum memor est beneficiorum A consensum atque auctoritatis adminiculum his quæ sunt vera et justa adhibeat. Per se vero nullatenus de talibus præjudicium faciat, ne forte errando ante tissimum bonus princeps cognoscitur, cum illorum conspectum Domini culpam aliquam detestabilem incurrat.

Unde venerabilis memeriæ Valentinianus imperator cum a sanctis episcopis rogaretur quatenus dignaretur ad emendationem sacri dogmatis interesse, Mihi, inquit, cum minimus de populo sim, fas non est talia perscrutari; verum sacerdotes, quibus hæc cura est, apud semetipsos congregentur ubi voluerint. Et hæc quidem dicebat imperator tam virtute humilitatis præditus quam Dei timore munitus, ne forte offenderet Altissmum si suam propriam prætulisset potioribus sententiam. Hoc ipsum fecit, ut prædixi, magnificus et sapientissimus imperator Constantinus, non in sua, sed in sanctorum prudentia sapientiaque episcoporum confidens. Hoc beatus Jovinianus Deo amabilis princeps fide inconcussa servavit; qui dum hostis esset Arianæ persidiæ atque sectator Nicæni decretorum concilii, ex momentaneo terrestris imperii fastigio æterni sibi gloriam regni comparavit. Quid referam de duobus sacratissimis divina præstante gratia imperatoribus Theodosiis? qui in tantum Omnipotenti placuerunt, ut regias purpuras, sceptra quoque et apicem imperatoriæ dignitatis divinis præceptis et canonicis institutis Domino inspirante subderent, ac pium zelum erga Dei ecclesias indefessa charitate semper haberent. Unde illos universorum Dominus sublimavit in terris, et post præsentis gloriam felicitatis tanquam dilectos sibi ministros in æternum beatificat in cœlis. Sed si quis est tantorum æmulus gloriæ principum, si quis Christianus rector feliciter et gloriose in hoc sæculo regnare desiderat, et ad palmam sempiternæ beatitudinis pervenire contendit, illorum fidelissimam erga cultum Omnipotentis imitetur devotionem, seque benevolum, clementem, in judiciis districtum, in cordis humilitate mansuetum, in visceribus misericordiæ compatientem, in largitate munificum, în selo qui secundum Deum est fulmineum circa Dei Ecclesiam solerter exhibeat, si consortio supernorum civium cum sanctis et justis rectoribus regnare perenniter pro-

Princeps magnificus quem Deus extulit
Ut præsit populo sceptriger inclytus,
Debet Celsithrono se bene subdere,
Cedros qui Libani conditor edidit,
Montes qui superos vertice sublevat,
Qui gemmare facit ruraque floribus,
Pinxit quique polos sideribus pater,
Qui cœli cherubim rex supereminet.
Reges terrigenas malignos is ordinat.
Oh hoc provideat rector honoribus
Excellens superis quos Deus attulit,
Olli quo placeat qui regit omnia,
Regnum qui tribuit maximus arbiter.
Illum magnificat quisquis eum colit,

Verbo, corde pio, regimine, moribus. Christi quique volens Ecclesiæ favet, Servator canonum, ductor et optimus Claret justitiæ stemmate fulgidus Rex est jure sacer qui sacra dogmata Ac decreta Patrum servat in omnibus. Illum clarificat pontificum chorus, Ceu gemmæ radiant in diademate, Ut campum decorant violæ ac lilia, Illustrantque polum fulgida sidera. CAP. XII.

Oportet autem modestum dominatorem pondere humilitatis et obedientiæ virtute sieri præditum, ut virtutes humilitatem videlicet atque obedientiam, quam ipse in subjectis diligit, in se ipso recognoscat. Itaque si contigerit ut a prudentibus reprehen- B datur, se quidem reprehensibilem esse acriter doleat, ac protinus ad pœnitentiæ medicamenta currere festinet; et qui libenter peccaverat, virgam correctionis libenter atque gratanter accipiat; et priusquam Creator manum suam ad feriendum excutiat, de correctione commissi sceleris summopere studeat, ne tam postmodum acrius destrictus judex feriat, quantum diutius et clementer exspectat. Præoccupet faciem Domini in confessione, si quis regni gubernator in abscondito peccavit vel publico. Quomodo de sancto rege et propheta David legitur, qui cum post stuprum Bersabee et homicidium commissum in Uriam Hethæum per Nathan reprehenderetur prophetam, non erat reprehensori indigna-Lus, sed sibimet, recognoscens suum peceatum, jam G fuerat iratus; et qui post culpam hilarescebat perpetratam, se ipsum per amaram deflevit pænitentiam. Hinc lacrymis veniam promeruit qui coram Domino gravia scelera commisit, et ex fonte lacrymarum venit ad manipulum gaudiorum, sicut ipse alibi dicit: Qui seminant in lacrymis, in exsultatione metent, et reliqua. (Psal. cxxv, 5.)

Sed et illud quod de gloriosi principis Theodosii admiranda humilitate atque pœnitentia traditur, nec prætereundum esse videtur, qui cum post injustam multorum millium necem Mediolanum venisset, et solemniter in sacrum voluisset intrare templum, ei sanctus Ambrosius hujusmodi cladem, plenam valde gemitibus, audiens occurrit foris ad januas, et ingredientem his sermonibus a sacri liminis ingressu prohibuit: Nescis, imperator, perpetratæ a te necis quanta sit magnitudo? Neque post causam tanti furoris mens tua molem præsumptionis agnoscit? Sed forte recognitionem peccati prohibet potestas imperii. Quibus igitur oculis aspicies communis Domini templum? Quibus calcabis pedibus sanctum illius pavimentum? Quomodo manus extendes de quibus adhuc sanguis stillat injustus? Quomodo hujusmodi manibus suscipies sanctum Dei corpus? Qua præsumptione ore tuo poculum pretiosi sanguinis percipies, dum furore sermonum tantus injuste sit sanguis effusus? Recede igitur, recede, nec secundo peccato priorem nequitiam augere contendas. Susci-

A pe vinculum quo te omnium Dominus nunc ligavit. Est enim medicina maxima sanitatis.

His sermonibus obediens (erat enim divinis eruditionibus enutritus, et aperte sciens que sunt propria sacerdotum, quæ regum), gemens et desiens ad regalia remeavit. Cumque octo mensium continuo transissent tempora, propinguavit nativitatis Salvatoris nostri festivitas. Imperator autem lamentationibus assiduis in palatio residens, continuas lacrymas incessabiliter expendebat. Ingressus autem Rufinus tunc magister, et singularem apud principem siduciam habens, et videns principem in lamentatione prostratum, accessit ut lacrymarum causas inquireret. At ille amarissime ingemiscens et vehementius lacrymas fundens, Tu, inquit, Rufine, ludis et mala mea non sentis; ego autem lamentor et gemo calamitatem meam, quia quidem servis et mendicantibus aperta sunt templa Dei, et proprium Dominum libenter exorant, mihi vero ingressus non est ad eum. Insuper etiam clausi sunt cœli. Hæc dicens, verba singula singultibus irrumpebat. Quem cum idem Rusinus beato reconciliare Ambrosio persuaderet, neque tamen potuisset, hæc imperator in media jam platea cognoscens, Pergo, inquit, et justas in facie suscipio contumelias.

Cumque ad sacra limina pervenisset, in sanctam quidem basilicam non præsumpsit intrare, sed veniens ad antistitem, et inveniens eum in salutatorio residentem, supplicabat ut ejus vincula resolveret. At ille tyrannicam dicebat ejus præsentiam, et contra Deum vesanire Theodosium, ejusque calcare leges. Verum imperator, Non, inquit, insurgo adversus ecclesiasticas sanctiones, nec inique ingredi limina sacra contendo, sed te solvere vincula mea deposco, et communis Domini pro me exorare, clementiam, nec mihi januam claudi, quam cunctis pœnitentiam agentibus Dominus noster aperuit. Tunc antistes, Quam, inquit, pœnitentiam ostendisti post tantas iniquitates? Quibus medicaminibus incurabilia vulnera plagasque curasti? At imperator, Tuum, inquit, opus est et docere et medicamina temperare, meum vero oblata suscipere. Quibus verbis imperatoris auditis, quæ illius humilitatem atque ipsum spontaneam pænitentiæ suscipere afflictionem monstrabant, sanctus Ambrosius salutarem ei medicinam tantorum vulnerum apposuit, qua percepta imperator magnas gratias referebat. Tali ergo tantaque et præsu. et imperator virtute clarescebant, quorum opus valde fuit admirabile, illius fiducia, hujus obedientia, illius zeli fervor, hujus autem fidei puritas. Porro regulas pietatis quas a magno sacerdote percepit, etiam reversus in Constantinopolitanam urbem servavit. Nam dum festivitatis tempore ad ecclesiam processisset, oblatis in altari muneribus, mox egressus est. Cumque Nectarius præsul ecclesiæ mandasset cur intus stare noluisset, mandavit princeps: Vix, inquit, potui discere quæ differentia sit imperatoris et sacerdotis; vix enim veritatis inveni magistrum; Ambrosium namque solum novi vocari digne pontisicem. Tantum itaque prodest increpatio a viro vir- A tutis prolata!

Unde perspicuum est quod decet bonos et pios rectores salubres antistitum, quasi spiritualium medicorum, humiliter et libenter auscultare correctiones, testante Salomone, qui ait: Inauris aurea et margarita fulgens, qui arguit sapientem et aurem obedientem (Prov. xxv, 12). Melius est enim a sapiente corripi quam stultorum adulatione decipi. Nam si nostrorum vulnera corporum a medicis sanari vehementer desideramus, et in præsentia medicorum eadem ostendere non erubescimus, et in dolore medicinæ spe salutis oblectamur, quanto magis de vulneribus et plagis animarum nostrarum nos majorem habere curam oportet, quousque spiritualis medicus, quamvis acerrimam medelam adhibeat, B per quam spes certa nostræ sanationis siat? Sicut enim scalpellus medici non ob hoc malus est quod resecet vulnera et putridas amputet carnes, sic et correctio salubris.

Ouam lux rutilo nova cœlo Fit grata habitantibus orbem Post nubila hoctis opacæ Phœbi radiante corona; Quam ros sitientibus arvis Post torrida caumata Cancri, Boreæ post frigora sæva Ver florigerumque serenum; Sic præveniente piaclo Animæ fit chara medela. Morbis medicantur anhelis Jam quisque salubribus herbis Tulerint quo corporis ægra. Cura vigilante sagaci Famulæ si tanta rependunt Fragili medicamina carni: Cur non potior medicina Dominam medicatur honoram, Simulando jura creantis Animam deitate beandam? Quis vulnera tollere culpæ Medico potest sine docto? Caveant igitur dominantes; Vitiis si mente labascunt; Adeant medicosque peritos, Christi pietate ministros Quis discant subdere colla, Qui possunt pellere morbos Oleo vinoque salubri. Nec non cœlestibus herbis Paradisi sore creatis Exstinguunt dira venena. Revocant animas et ab imis Verbo virgaque potenti, Quas sancta cœlitus arte Revehunt ad pascua vitæ.

CAP. XIII.

Non est facile hominibus universas vitare hostis insidias. Nam dum quispiam libidinis effugerit passionem, incurrit in avaritiam; qua declinata, invidiæ fovea præparatur; hanc si transcenderit, vitium furoris incurrit, et alios plurimos laqueos ponit inimicus, quo capere possit incautos. Et corpus quidem passiones habet facile ministrantes, ut animam possit occidere; sed mens divino solatio vigilans machinationum ejus destruit argumenta. Humanam naturam participatus Theodosius præfatus imperator habuit passionum quoque communionem, justoque furori immensam permiscens crudelitatem, injustam operatus est passionem. Quam rem narrare necessarium est propter utilitatem legentium a: Thessalonica civitas est grandis et populosa, in qua dum fuisset orta seditio, quidam judicum lapidati sunt atque tracti. Hinc indignatus Theodosius non refrenavit infirmitatem iracundiæ, sed jussit injustos gladios super omnes evaginari, et una cum nocentibus innocentes interimi. Septem millia etenim hominum, sicut fertur, occisi sunt, non præcedente judicio, sed tanquam in messibus omnes simul incisi sunt. Quam ob rem, ut diximus, beatus Ambrosius præfatum imperatorem sancto zelo succensus graviter redarguit, ac furorem principis irrationabilem et scelus nefandum severa invectione detestatus fuit.

Unde bonus et prudens rei publicæ gubernator aptum est ut illud præcaveat, ne dum suam suorumve injuriam ulcisci supra modum disponit, irrationabilis reatum furoris incidat; sed propriam iram refrenare non negligat, et justi furoris stimulos affectu pietatis removeat, ne forte si plus justo desæviat in subjectos, incurrat rabiem leoninæ ferocitatis. Unde scriptum est: Noli esse sicui leo in domo tua, subvertens domesticos tuos, et opprimens subjectos tibi (Eccli. IV, 35). Nam sicut debellare superbos, ita et parcere subjectis, justum et misericordem dominum oportet. Unde et Antoninus imperator dicebat malle se unum civem servare, quam mille hostes occidere. In corrigendis itaque criminibus miscenda est lenitas cum severitate; faciendum ex utraque temperamentum, ut neque multa asperitate exulcerentur subditi, neque nimia benignitate solvantur. Nec ulla correctionis seu vindictæ habeat modum, nisi recte præcedat judicium. Nec decet serenum rectorem furore iracundiæ, tanquam felle amaritudinis, esse perturbatum, si justum vult proferre judicium, com nimis irascentium cæca sint judicia. Non enim potest serenum lumen justitize ac veritatis cernere, qui caligine obnubilatur iracundiæ. Opponatur itaque fortis patientiæ clypeus, contra irrationabilis impetum furoris. Nam, sicut scriptum est, Melior est patiens viro forti, et qui dominatur animo suo expugnatore urbium (Prov. xvi, 32). Fortior enim est qui

- Sumitur sequens narratio ex Theodoreti Historia, lib. v, cap. 17, 18, ut ex capitulo ejusdem 19 derivata fuerunt quæ noster dixit de Placilla, cap. 5.

violentiam et in se ipso inclusam feram superat A iracundiam, quam qui leonem perimit.

Quanta vero mala per subitaneum furorem et impatientiæ vitium eveniant, quis explicare potest? Rex Saul, furoris impetum non refrenans, immani sævitia sacerdotes Domini trucidavit. Salomon quoque quamvis splendore sapientiæ fuerat illuminatus, tamen furoris passione repletus, suum fratrem interfici præcepit, pietatem tyrannidi postponens. Quid referam de reprobis Judæis? qui dum selum, sed non secundum scientiam babuerunt, in Filium Dei et sanctos ejus discipulos homicidæ exstiterunt. At patientis virtute mansuetudinis sanctus David præditus, etiam inimicis suis sæpe pietatis affectu pepercit; nonnunquam vero Dei zelo stimulatus inimicos Domini usque ad mortis exitium protrivit. B Decet enim dilectum Deo principem contra hostes et blasphomos Christiani nominis fulmineum frequenter habere zelum. Nam si Nabuchodonosor rex alienigena, ne blasphemaretur Deus Israel in tantum sæviit, ut tale decretum firmaret dicens : Quicunque dixerit blasphemiam in Deum Sidrac, Misac et Abdenago, ipsi in interitum erunt, et domus sorum in perditionem (Dan. 111, 96); quanto magis orthodoxos rectores contra inimicos Christianze fidei et doctrinæ atque religionis zelare oportet? quatenus Omnipotenti, cujus ministri gratia sunt ordinati, tanto magis placeant, quanto ferventius ea quæ Christi gunt, laudabili zelo satagere anhelant.

> Post inclytos labores Ac laurea tropæa, Toga candente pacis, Et regia corona Lectis micante gemmis Auroque compta flavo; Cum purpura coruscat, Aulæ decorus ordo, Feliciter regentem Cum sors beata comat. Quam sæpe mentis aulam Perturbat ira præceps, Ac zelus ardet intus Cæco furore cretus! Ænea fervet olle Noc sic furens in astra, Cen principis severa Cor sævit ut leæna. Nolens modum tenere

a Piscatorium instrumentum fuscina est, bidens aut tridens, qua velociter et perite vibrata confixi pisces capiuntur. Id ex veterum scriptis constat, et usus etiam hodiernus demonstrat. Nam et ego autumnalibus feriis in Circæa palude ad Luculli villam jacta fuscina breve piscibus bellum intuli. Hinc, ut pote deus marinus, tridentem fuscinam gestat Neptunus, eique ipaam sub pedibus sternit Martianus Capella; quo loco, doctus alioqui vir Caylusius ridicule legit lusciniam pro fuscina. Causam hanc verissimam, cur detur Neptuno fuscina, unus fortasse inter mythographos novit Phornutus, cap. de Neptuno, quanquam et ipse immerito dubitans: φίρει δὶ τρίανων, πότερον ἐπεὶ αὐτῆ χρῶναι πρὸς τὴν τῶν

Infecta mens veneno.

Misceatur ergo menti,
Flagransque odore pacis
Dux flat, ac serenus
Grato nitente vultu.
Nec judicans sit ante
Quam veritas patescat.
Nam notione nocte
Cor splendet ut lucerna.
CAP. XIV.

Sed dum boni rectores fastum superbiæ tyrannidis in adversariis debellare student, non in se nec in suorum fortitudine, sed in Altissimi virtute et gratia totam confidentiam stabilire debent, quia ipse est solus et potens protector omnium in ipso siducialiter sperantium. Unde per Psalmistam dicitur : Bonum est sperare in Domino, quam sperare in principibus (Psal. cxvII, 9); bonum est confidere in Domino, quam confidere in homine (Ibid. v. 8). Et alibi: Nolite confidere in principibus neque in filita hominum, in quibus non est salus. Exiet spiritus ejus et revertetur in terram suam. Et reliqua (Psal. CXLV. 3, 4). Cui etiam Jeremias concinit dicens: Domine. omnes qui te derelinquunt, confundentur; recedentes a te, in terra scribentur; quoniam dereliquerunt renam aquarum viventium Dominum (Jerem. xvII, 13). Maledictus homo qui confidit in homine, et ponit carnem brachium suum, et a Domino recedit cor ejus. Et reliqua (Ibid., v. 5). Nullus ergo debet confidere in homine, aut præsumere quod nullus ei possit re-C sistere. Præsumebat et silurus piscis quod hamum sibi nemo jaceret, nemo tenderet retia; et si incidisset, omnia disrumperet, et tamen fuscinam a non evasit. Quod si quis singulari fortitudine excellens ob hoc singulos non timeat, idem multos necesse est ut caveat. Nam qui ab uno vinci non petest, interdum a multis vincitur. Elephas grandis est, et occiditur; leo fortis est, tigris fortis est, et occiditur. Prudentis autem rectoris est etiam metuere vel præcavere inferiores, cum sæpe ab inferioribus superiores superentur. Quam immanis est crocodilus et dentibus atque unguibus intolerabilis! qui tamen ab enideo bestiola ventre perimitur. Monoceron elephantem cornu perforat. Formidabilis elephantus murem timet. Leo rex ferarum exiguo scorpionis acu-P leo occiditur. Nemo itaque in suis viribus temere præsumat.

Sed ne quis in suorum fortitudine ac numerosi-

έχθύων θάρων, ή ώς ἐπιταδείου τούτου τοῦ ἀργάνου πρὸς τὴν πίνησεν τῆς γῆς; cæteri, quod valde miror, in alias abeunt, quas piget referre explicationes, hanc unice veram, ut reor, ignorantes; veluti Servius, ad Æn. 1, 138; Fulgentius, lib. 1, 3; et Vaticani mythographi, Class. AA. T. III, pp. 39, 86, 185; nec non Græci auctores laudati a Munckero ad Fulgentium loc. cit. Pictores vero ac statuarii, hoc aptius, præ cæteris piscatoriis, instrumentum Neptuno distinguendo adhibent; etenim tridens, cum marinum deum denotat, tum etiam sceptri vicem gerit, et omnino decoram atque speciosam aquarum domino dignitatem conciliat.

tate confidat, Xerxes rex Persarum bellum adversus 🛦 Græciam a patre susceptum per quinquennium instruxit; qui videlicet Xerxes occ millia armatorum de regno, et ccc millia de auxiliis, rostratas etiam mille ducentas, onerarias tria millia numero habuisse narratur; ut merito inopinato exercitui, immensæque classi vix ad potum flumina, vix terras ad ingressum, vix maria ad cursum suffecisse memoratum sit.. Sed Leonidas rex Spartanorum cum quatuor millibus hominum contra mille millia armatorum ejusdem Xerxis in bellum processit, ac, deletis Persarum copiis, victor et bello clarissimus cum suis paucis pro amore liberandæ patriæ occubuit. Xerxes vero, bello in Græcia infeliciter gesto, contemptibilis suis factus, in regia circumventus occiditur. Nam sæcularis gloriæ et incurvabilis superbiæ 🛚 pedisegua est ignominia. Hinc per Salomonem dicitur : Dominus exercituum hoc cogitavit ut detraheret superbiam omnis gloriæ, et ad ignominiam deduceret omnes inclytos terræ (Isa. XXIII, 9).

Non ergo glorietur fortis in fortitudine sua, nec dives in divitiis suis. Nam si eruca parvusque vermiculus fortior homine est, utquid se jactat terra et cinis, et elata per superbiam, cum ex humo sit, humana contemnit? Itaque qui gloriatur, in Domino glorietur (I Cor. 1, 31), qui arcum potentium infirmat, et infirmos robore accingit; cujus adinventiones sunt ut superbi cadant et humiles surgant; qui omnis potestas a Patre data est in cœlo et in terra, et omnia subjecta sunt sub pedibus ejus. In quo si quis fiducialiter anchoram spei fixerit, misericordia C circumdabitur, sicut scriptum est, Qui sperat in Domino, sublevabitur (Prov. xxix, 25). Exspectatio justorum lætitia, Psalmista attestante, qui ait : Sperantes autem in Domino misericordia circumdabit (Psal. xxxi, 10). Et iterum: Beatus vir, cujus est nomen Domini spes ejus (Psal. xxxix, 5). Quis enim speravit in Domino, et confusus est? Quis permansit in mandațis ejus, et derelictus est? Quis invocavit Dominum, et despectus est? Quoniam pius et misericors Dominus (Eccli. 11, 13).

Quisquis bellipotens sævis confidit in armis, In se sive suis spem male fidus babens, Instabili tremulans folio simulabitur ille, Grando quod excussit, quod notus atque movet. Cujus loricæ textura rigente metallo Ut fragilis telæ nutat araneolæ. Plumbeus ut pugio gladius lentescit acutus, Nec fidus dominum protegit et clypeus. Quem galeæ tutela premit ceu lanea cassis, Lancea vulnipotens sicut arundo yalet. Talibus horrendus jactabat sæpe Golias, Quem funda missus stravit ab hoste lapis. Illum non vicit clypeus, non arma tremenda, Nonque minax sermo profuit Allophylo. Si leo, si tigris, perimitur, si crocodilus, Ingens si murem trux elephasque timet; Ergo nec in proprii sidendum viribus ulli Belligere, quamvis espea membra gerat.

In Domino potius vivo apes tota locetur,

Qui regit altithronus numine regna Deus.

Qui dat et omnipotens ducibus sperare superna,

Virtutena valida vincere posse manu.

#### CAP. XV.

Unde si quando bellici rumores crebrescant, non tam in armis corporalibus et fortitudine confidendum, quam assiduis ad Dominum orationibus est insistendum, Deique sunt imploranda auxilia, cujus in manibus consistit salus, pax atque victoria; qui si pia devotione invocatus fuerit, nunquam se invocantes descrit, sed eisdem misericorditer adjutor in importunitatibus assistit. Nam cum suorum electorum manus et voces ad Patrem misericordiarum elevantur, hostium ferocitas annihilatur, ac nonnunquam hostibus subitanea ignominia mortisque fovea, piis vero inopina victoria disponitur; dum pii viam desperatæ salutis, impii autem decipulam insperatæ mortis intrant. Sed quod dicimus, evidentibus exemplis nos approbemus.

Moyses legislator com manus suas in oratione elevabat ad Dominum, vincebat Israel; cum paululum remittebat, vincebat Amalec. Sie et rege Exechia non corporalibus armis pugnante, sed cum lacrymis exorante, angelus Domini centum octoginta quinque millia Assyriorum una nocte interfecit. Josaphat rex laudes Domino personabat, et Dominus pro laudante hostes superabat, ita ut converteret hostium insidias in semetipsos, vel mutuis caderent vulneribus. Israelitæ vero ingentem prædam de spoliis occisorum tollentes, ita onusti aunt ut omnia portare non possent, nec per trea dies spolia auferre præ prædæ magnitudine. Quid referram de Machabæis, qui divino freti adjutorio sæpa victores fuerunt? Unde et famosissimus ille Judas atque in bellis Domini invictissimus, ad plebem formidantem ac dicentem, Quomodo poterimus pauci puguare adversus multitudinem tantam et tam fortem, et nos fatigati sumus jejunio kodie? raspandit: Facile est cancludi multos in manus paucorum; et non est difserentia in conspectu Dei cæli liberare in multis vol in paucis, quia non in multitudine exercitus victoria belli, sed de cœlo fortitudo est. Ipsi veniunt ad nos in multitudine contumaci et superba, ut disperdant nos et uxores nostras et filios nostros, et ut spolient nos; nos vero pugnemus pro animabus nostris et legibus nostris, et ipse Dominus conteret gos ante faciem vestram. Vos autem ne timueritis eos (I Mach. 111, 17-22). Sicque irrumpens in hostes, contrivit cos, et victoriam accepit de inimicis suis.

Nec solum in Veteri Testamento hæc facta sunt, sed etiam in Novo his similia contigerunt. Unde historiæ tradunt quod Constantinua imperator cruce Christi pro vexillo utens, universes hostes suos superavit. Similiter et Theodosius Augustus magis orando quam bellando quosdam tyrannos corumque exercitus prostravit; cui Dominus tempestates, fulgura et tonitrua in auxilium centra adversarios

misit, et eos vindicta cœlesti protrivit, de quo qui- A citus, fides servet in populo, et contempto armorum dam eleganter poeta e sic ait : præsidio, divinitatis exspectatur auxilium. Tunc

O nimis dilecte Deo, tibi militat æther, Et conjurati veniunt ad classica venti.

Quid autem mirum si per magna elementa magnus Dominus magnalia operetur, cum etiam in minutis volatilibus stupenda miracula ipse facere prædicetur? Ecclesiastica namque refert historia quod tempore Constantii imperatoris rex Persarum Sapores nomine, Nisibin civitatem, quam quidam Antiochiam Mygdoniam vocant, multis cum millibus obsidebat, cujus urbis episcopus atque rector et dux erat sanctus Jacobus apostolicæ gratiæ radiis illustratus. Per idem ergo tempus Ephraim vir mirabilis et conscriptor egregius apud Syros sacratissimo Jacobo supplicabat ut veniret ad muros, et videns barbaros, B maledictionis jacula contra eos emitteret. Flexus ergo venerabilis homo ascendit in murum, et cum millia millium videret exercitus, aliam maledictionem eis non petiit, nisi sciniphes et culices, ut per parva animalia supernam virtutem potuissent agnoscere. Orationem vero secutæ sunt nebulæ sciniphum et culicum. Et elephantorum quidem proboscidas, cum sint cavæ, equorum vero aliorumque jumentorum aures simul et nares implerunt. At illi ferre vim parvorum animalium non valentes, sessores suos ductoresque excussos dorsis projecerunt, et disruptas acies confuderunt, exercitumque relinquentes, summo impetu fugiebant. Hoc modo territus imperator parvam clementemque correptionem in se cognoscens factam a Deo habente providentiam animarum eum pie colentium, suum exinde reduxit exercitum, confusionem non victoriam ex illa obsidione percipiens.

Legimus et alios sanctos viros, quos contigit aliquando cum Christiano populo in expeditionem exercitus esse, magis oratione contra hostes quam armis sæcularibus pugnasse; quomodo sanctus Germanus Antissiodorensis episcopus fecisse legitur, qui cum beato Lupo, episcopo Tricassinæ civitatis, in Britanniam ad exstirpandam Pelagianam hæresim missus fuerat, quo tempore necessitas belli Britonibus contra Pictos et Saxones imminebat, quia Picti et Saxones, confidentes in multitudine exercitus sui, Britones opprimere disponebant, quos eadem necessitas in castra contraxerat b. Et cum trepidi partes suas impares judicarent, sanctorum antistitum auxilium petierunt. Itaque apostolicis ducibus Christus militabat in castris. Aderant etiam Quadragesimæ venerabiles dies, quos religiosiores reddebat præsentia sacerdotum in tantum ut, quotidianis prædicationibus instituti, certatim populi ad gratiam baptismatis convolarent. Nam maxima exercitus multitudo undam lavacri salutaris expetiit. Ecclesia ad diem resurrectionis Dominicæ frondibus contexta componitur, atque in expeditione campestri instar civitatis aptatur. Madidus baptismate procedit exer-

a Claudianus, de tertio Consulatu Honorii.

b Sumit hanc narrationem Sedulis a Constantio,

præsidio, divinitatis exspectatur auxilium. Tunc Germanus ducem se prælii profitetur, eligit expeditos, et e regione qua hostium sperabatur adventus. vallem circumdatam editis montibus intuetur, quo in loco novum componit exercitum ipse dux agminis. Et jam aderat ferox multitudo hostium, quam cum appropinquare intuerentur in insidiis constituti, tunc subito Germanus signifer universos admonet, et prædicat ut voci suæ uno clamore respondeant; securisque hostibus, qui se insperatos adesse confiderent, alleluia jam tertio repetitam sacerdotes exclamabant. Sequitur una vox omnium, et elatum clamorem repercusso aere montium conclusa multiplicant. Hostile agmen terrore prosternitur, et super se non solum rupes circumstantes, sed etiam ipsam cœli machinam contremiscunt, trepidationique injectæ vix sufficere pedum pernicitas credebatur. Passim fugiunt, arma projiciunt, gaudentes vel nuda corpora eripuisse discrimini. Plures etiam timore præcipites flumen quod transierant devoravit. Ultionem suam innocens exercitus intuetur, et victorize concessæ otiosus spectator efficitur. Spolia colliguntur exposita, et cœlestis palmæ gaudia miles religiosus amplectitur. Triumphant pontifices, hostibus fusis sine sanguine; triumphat victoria, fide obtenta, non viribus.

His itaque et talibus exemplis evidenter ostenditur quod magis homines sanctis orationibus ac divino auxilio, quam armis sæcularibus a periculo mortis protegantur. Unde autem solatia præsentis vitæ, et defensio contra universa pericula, et victoria de hostibus maxime quærenda sit, ipse Dominus in veteri lege priorem populum instruens ita ostendit dicens: Si in præceptis meis ambulaveritis, et mandata mea custodieritis, et seceritis ea, dabo vobis pluviam in temporibus suis, et terra gignet fructum suum, et pomis arbores replebuntur. Apprehendet messium tritura vindemiam, et vindemia occupabit sementem, et comedetis panem vestrum in saturitate, et absque pavore habitabitis in terra vestra. Dabo pacem in finibus vestris; dormietis, et non erit qui exterreat. Auseram malas bestias, et gladius non transibit terminos vestros. Persequemini inimicos vestros, et corruent coram vobis. Persequentur quinque de vestris centum alienos, et centum ex vobis decem millia. Cadent inimici vestri in conspectu vestro. Gaudio respiciam vos, et crescere faciam, multiplicabimini. Et firmabo pactum meum vobiscum. Ponam tabernaculum meum in medio vestri, et non abjiciet vos anima mea. Ambulabo inter vos, et ero vester Deus, vosque eritis populus meus. Ego Dominus Deus vester. Quod si non audieritis me, nec feceritis omnia mandata mea, si spreveritis leges meas, et judicia mea contempseritis, ut non faciatis ea quæ a me constituta sunt, et ad irritum perducatis pactum meum, ego quoque hæc faciam vobis : visitabo vos in egestate et ardore, qui conficiat oculos vestros et con-

antiquo S. Germani biographo, lib. 1, cap. 28, quem videsis apud Surium die 31 Julii.

sumat animas vestras. Frustra serelis sementem, quæ A dientibus aliqua in hoc mundo adversa contigerint, ab hostibus devorabitur. Ponam faciem meam contra vos, et corruetis coram hostibus vestris, et subjiciemimini his qui oderunt vos. Fugietis, nemine persequente. Quod si nec sic volueritis recipere disciplinam, sed ambulaveritis ex adverso mihi, ego quoque contra vos adversus incedam; et percutiam vos septies propter peccata vestra, inducamque super vos gladium ultorem fæderis mei. Cumque confugeritis in urbes, mittam pestilentiam in medium vestri, et trademini in hostium manus. Et reliqua. (Levit. xxvi, 3-25.)

Hæc ergo licet priori populo, qui terrena bona ambiebat, per legislatorem dicta sint, tamen Christiano nunc populo convenienter aptari possunt, cui a Domino suo in præsenti tribulatione consulitur, et ergo optime convenit, ut mandata Domini sui servet, et totam spem suam in eo constituat, qui potens est ab omnibus adversis in se sperantes eripere, atque ad prosperitatis eventum et hic et in futuro suos electos transferre.

> Ventosa cum desæviat Euri procella perstrepens, Altitonans de montibus Cum nubilosa grandine, Sylvæ ruantque protinus, Turbetur et actus maris, Minas et astris inferat' Ventus crepanti fulmine; Ferit pavor mortalium Tunc corda contrementium. Ne sternat ira cœlitus · Propaginem terrestrium. Quisquis sapit pericula-Vitare corde provido, Fugit timens hæc omnia. Tutum capessat ut locum. Sic ingruente maximo-Adversitatum turbine Totis petenda viribus. Cœlitonantis dextera. Beatus ille præminet Qui tune volante præpete Oratione machinam Poli penetrat arduam! Alas habet hæc aureas Volucris ore lucida. Lævam regit jejunium, Dextram tenetque largitas. Hanc noscit ordo cœlitum, Gaudens salutat advenam . Offert camque glorise Tribunal ante principis. ,Votiva mentis xenia Tunc prendit, ipsa lactea Poli revisit climata. Donisque omnia gratiæ. CAP. XVI.

At vero si bene regentibus et præcepta Dei custo-

nec mox debent contristati ab eo refugere atque de ejus auxilio desperare, sed fiducialiter agere, ac de Dei bonitate pleniter considere. Siquidem hæc transitoria vita est justo tentatio tota, in qua plus interdum nocent prospera quam adversa; quia Dei electos prospera dejiciunt, adversa vero erudiunt. Ut enim sapientes perhibent, quinque temporum varietatibus regnum terrenum consistit. Nam primum tempus laboris est, quando per fragores hostium et bella contenditur. Secundum vero quando ipsum regnum suis incrementis ut luna usque ad plenitudinem tendit. Tertium tempus est ipsius plenitudinis, quando undique ab omnibus non offenditur, sed in plenitudine gloriæ suæ tanquam pleniluinsuper bona futura in cœlis præmittuntur. Huic R nii claritas nobilitatur. Quartum tempus est in quo ipsius regni sublimitas instar lunæ decrescere incipit. Porro quintum, quod est novissimum, tempus est colluctationis et contradictionis, quando rei publicæ quasi turris Siloa summa corruit, ac nullus ad ipsam rem publicam stabiliendam quidquam boni facere vult. Unde colligendum est quam mobilis et quam variábilis sit terreni regni gloria, quæ nunquam in eodem statu perseverat, sed sicut luna ut per momenta crescit in prosperis, ita et decrescit in adversis. At vero gloria sine mobilitate nequaquam in terrestri, sed in coelesti regno invenitur. In mo-. mentanea enim hujus sæculi potestate, et confusa rerum transibilium inconstantia, quomodo sæpe ex procellis adversitatum serenitas redditur, ita in pro-C cellas serena mutantur.

Itaque si aliqua contigerint adversa, qui providus est rei publicæ gubernator, non statim talibus tempestatum turbinibus infringatur, sed e contra valida mentis fortitudine in Domino confortetur, atque Omnipotenti gratias in adversis referat, qui in prosperis successibus de Domini sui clementia grates agebat. Parum est enim quando in Dei beneficiis. quæ nobis accidunt, gratulamur. Nam et hoc gentilis facit et Judæus et publicanus et ethnicus. Christianorum propria virtus est, etiam in iis quæ adversa putantur, referre gratias Creatori, ut in Dei præconium mens læta prorumpat, dicamusque: Nudus exivi de utero matris meæ, nudus et redeam. Sicut placuit Domino, ita factum est; sit nomen Do-D mini benedictum (Job. 1, 21). Quoties enim aliqua tribulatio in mundo evenerit, qui boni sunt, velut vasa sancta, gratias agunt Deo qui eos castigare dignatur; illi vero qui sunt superbi, vel luxuriosi, vel cupidi, blasphemant contra Deum et murmurant dicentes: O Deus, quod tantum mali fecimus ut talía patiamur? At vero de bonis tribulatis ita in Job legitur: Beatus homo qui corripitur a Domino! Increpationem ergo Domini ne reprobes, quia ipse vulnerat et medetur, percutit et manus ejus sanabunt (Job. v. 17, 18). Nam fomentis lenibus, quibus nos Deus consolatur sæpe, sæpe etiam mordacissimum medicamentum tribulationis adjungit, et quasi clementissimus medicus incidere cupiens putridas carnes et cariosa vulnera adurere, cauterio non parcit; non A miseretur, ut magis misereatur.

Interdum vero plus nobis utilia sunt bella et qualibet adversa quam pax et otium, quia pax delicatos et remissos facit ac timidos; porro bellum et mentem acuit, et præsentia quasi transcuntia contemnere persuadet. Ac sæpe superna disponente gratia dulcissimos fructus majoris pacis et concordiæ progenerat. Unde et Constantinus imperator, Suaviores, inquit, sunt amicitiæ post inimicitiarum causas ad concordiam restitutæ. Quisquis vero bonus et justus rector spirituales et carnales hostes nec non quælibet adversa vel evadere vel triumphaliter vincere desiderat, armamentis spiritualibus munitus atque ordinatus tiat, juxta Apostolum indutus lorica justitiæ, galea spei, nec non clypeo fidei protectus, R ac divini sermonis gladio coruscus emineat. His enim et talibus armis sanctos atque clarissimos terrarum reges fuisse munitos, et superasse adversarios, et ampla tropæa de hostibus retulisse, atque inclyta regna diu et feliciter gubernasse, multis Scripturarum locis sæpissime legimus. Quomodo sanctus David, ut alios causa brevitatis omittam, armis spiritualibus præditus, quia Deum verum toto corde timebat et amabat, multa evaserat pericula, atque hostes Domini digna sæpe perculit ultione.

Ut globus lunss mode luce crescit Ductus in sphæram radiis coruscam, Nuncque decrescit variante motu Corniger orbis:

Regna sic terræ bifido tenore Gloria crescunt modo prosperante, Nunc et adversis minuuntur ortis Aulica sceptra.

Res quid humanas querimur fugaces Esse ceu fumus fluviusque preceps? Nonne sic mundi variant recursum

Hæc elementa?

Post diem claram tenebræ sequentur,

Post serenates placidas et auras,

Illico surgit nebulis opacis

Sæva procella.

Taliter dulcem sequiturque pacem
Litium gurges subitæ ruinæ.

Unde marcescit hominum propage
Flos velut agri.

At pius princeps Domino potenti Corde contrito hilarique vultu Gratias, postquam nova damna sentit, Taliter offert.

Patris excelsi benedicta proles, Qui creas totum renovasque mundum, Nunc tuæ grates ferimus salubri

Nos medicinse.
Tune castigas medicante virga
Nos volens salvos nitidos ut agnos
In tui sacra gregis esse caula,
Optime pastor.

Unde myrrhati calicem liquoria

Quem pie nohis tua dextra porgit;
Simus ut salvi, bibimus libenter
Dona salutis.
Nosque lorica renitente justi;
Ac spei tuta galea, flagrante
Ense sermonia, fideique scuto
Quesumus arma.
Et crucis signo radiante cornu
Exhibe votis populi precantis
Hostium cunctos superare fastus
Ta dominante.

GAP. XVII.

Qui bonus est princeps, multis virtutum præconijs adornatur, maxime vero clementia, mansuetudine, animæ tranquillitate, nunquam recipiens tempestatem, sed pacis concordiam quam sieri potest semper amplexans, non solum erga suos, sed etiam circa inimicos; quos exemplo patientize atque clementize pium es magnanimum rectorem vincere oportet, testante Psalmista, qui ait: Cum hit qui oderunt pacem eram pacificus (Psal. Cx1x, 7). Prudens igitur dominator per pacis connexionem studet semper amplificare, ordinare atque gubernare imperium; cum pax sit omnium rerum tranquillitas ordinis et connexio et incrementum regiæ potestatis. Ut enim discordia maximæ res labuntur, ita concordia pacis etiam minima crescunt. Unde Publio Scipione interrogante, qua ope res publica Numantiæ prius invicta durasset, aut post fuisset eversa, Tyrseus quidam Numantinus respondit : Concordia, invicta; C discordia, exitio fuit. Siquidem Numantia civitas per annos xiv, solis iv millibus suorum, xt millia Romanorum non solum sustinuit, sed etiam vicit. Concordia dissensiones reprimit, aspera ad lenitatem, adversa in prosperitatem, inimicitias ad amicitiarum tranquillitatem reducit; amabilis inter amicos, inexpugnabilis ab adversariis, desiderabilis etiam ab inimicis. Hæc serena est domi, victrix in prælio; licet neque bellis velit esse implicate, nisi cum pernecessaria et justissima exegerit causa.

Sed sunt nonnulli qui successu terrenze felicitatis et tumore superbise in tantum existunt elati, ut pacem ab hostibus oblatam spernere, et injusta bella suscipere non pertimescant; et, quod est gravius, duobus forte bellis impliciti, tanquam Spartanorum furore, tertium non recusent. Sed seepe tales virga divinæ ultionis juste intereunt, queniam pacis donum sibi oblatum suscipere nolunt. Quemedo Amasiæ regi Judæ contigiste legimus, qui milit nuntios ad Joas filium Joachan alii Jehu regis Israel dicens: Veni et videamus nos (IV Rog. xIV, 8). Remisitque Joas rex Israel ad Amasiam regem Judæ dicens: Carduns Libani misit ed vedrum que ett in Libano, dicens, Da filiam takm filio meo usorem. Transieruntque bestiæ saltus qui sunt in Libano, et conculcaverunt carduum. Perculione involuisti super Edom, et sublevavit te cor tuum. Contentus esto gloria, et sede in domo tua. Quare provocas malam, ut cudas tu et Judas tecum? Et non acquievit Amasias. Ascenditque Joas rex Israel, et viderunt se ipse et Amasias rex Juda A in Bethsames oppido Judæ; percussusque est coram Israel (IV Reg. xiv, 9-12).

Libet etiam commemorare quod de ipso Juliano principe in historia refertur ecclesiastica, qui multos vicos castraque detinens, Jam etiam civitates Persarum capiebat. Cumque venisset Ctesiphontem civitatem, in tantum obsedit regem, ut crebris legationibus uteretur, offerens dare suæ patriæ partem, si soluto bello discederet; quod Julianus noluit, neque supplicantibus est misertus, neque mente percepit, quia vincere quidem bonum est; supervincere, nimis invidiosum. Credens utique magicis artibus, et falsa spe victoriæ præsumens; qui dum fuerat in equo et exercitum confortabat certum sperans triumcurrens per brachium in ejus latus immersum est. Ex hoc vulnere suscepit terminum vitæ. Qui vero justissimum intulit vulnus, hactenus ignoratur, sed alii quemdam invisibilium hoc intulisse ferunt, alii vero unum pastorem Ismaelitarum, alii militem fame et itinere fatigatum. Sed sive homo, sive angelus fuerit, palam est quia divinis jussionibus ministravit. Aiunt enim quia dum fuisset vulneratus, mox manum sanguine suo compleverit, et in aerem projecerit dicens : Galilæe, vicisti! Et in eo ipso confessus cum blasphemia victoriam.

Nullus ergo pacis gratiam fastu temerario debet spernere, aut post hostes prostratos elato corde superbire, quomodo præfatus Amasias et Julianus fecerunt. Unde scriptum est: Non læteris super ini- C mici tui interitum, ne forte superveniant in te similia (Eccli. VIII, 8). Et iterum : Cum ceciderit inimicus tuus, ne gaudeas, et in ruina ejus ne exsultet cor tuum (Prov. xxiv. 17). Nam Deo displicet quisquis exaltat se în malis alterius. Unde beatus David de suorum interitu inimicorum non solum non erat lætatus. sed vehementer fuerat contristatus, affectu charitatis plangens fortes Israel a Philisthæis fuisse prostratos, et dicens: Inclyti Israel super montes suos interfecti sunt. Quomodo ceciderunt fortes? Nolite unnuntiare in Geth, neque annuntietis in compitis Ascalonis, ne forte lætentur filit Philisthiim, ne exsaltent fille incircumcisorum. Et cælera (11 Reg. 1, 19). Quibus evidenter ostenditur quantum pietalis affectum sanctus David etiam erga inimicos habebat.

> O quam pacificos Cunctipotens amat! Quis regnum Solymæ perpetis annuit Illos angelici gratia schematis Ornant clarifical pectore vultibus, Quorum simplicitas cordibus insita, Sicut mos avibus fette carentibus. Hac gaudet sobole celsithronus Pater, Hæredesque suos hos Deus eligit. Pacem qui sequitar, splendidus enitet, Et verbis redolet mel velut Atticum. Qui pacem renuit, in tenebris manet, Et occus gradiens in foveam cadit. Nam discors animi turbida motio

Expers consilii naufreza parterit Incautis ducibus sæpe pericula, Quam mortis sequitur mox violentia. Pax vero medicans dissona glutinat. Pax lites reprimens gaudia seminat. Pax jungit populos perpete fædere, Regnum pace regit rector et optimus. Quis charisma placet pacis aromate Virtutum redolent sicut olivifer Mons pinguis Domini, quo fluit affatim Lac mel Christicolis necturis ubere.

CAP. X VIII.

Gloriosi principes et reges atque duces thuorein Altissimi ante oculos habentes, neque de pacís tranquillitate, neque de triumphis victoriæ sibimet phum, contra illum jaculum repente delatum, dis- B arrogabant, sed totum Omaipotentis gratiz deputantes, dignas gratulationes sacraque vota, seu pro statu pacis, seu pro transacta victoria, Domino persolvebant, qui dat talutem et gloriam regibus in ipso Aduciam spei habentibus, qui voluntatem diligentium se faciet, et orationes corum exaudiet, salvosque faciet eos; quia custodit Dominus emnes dille gentes se, et omnes peccatores disperdet : Sapientia quoque hoc ipsum attestante atque dicente : Oui fimetis Dominum, sperate in illum, et in oblectatione veniet vobis misericordia (Eccli. 11, 9). Unde per Joel prophetam divitur : Dominus spes populi sui, et fortitudo filiorum Israel (Joel. m., 16). Quem pro multitudine misericordiarum suarum, et abundantia consolationum, et largitate beneficiorum, quibus humano generi ineffabili bonitate consulit, admirari et præconiorum laudibus ac benignis devotionibus exaltari et honorari oportet; Psalmista nos exhortante atque dicente : Confiteantur Domino misericor-Kæ ejus, et mirabilia ejut filiis hominum (Psal. CVI. 21). Cui et illud concinit quod in Deuteronomio legitur : Ipse est laus tua et Dous tuus, qui fecit tibi hæc magnalia et terribilia, q**zæ** viderunt ocul**i tui** (Deut. x, 21). Unde et larael populus duce Moyse pertransito mari Rubro, submersisque pelago Ægyptiis, canticum exsultationis Domino personuit, quia eius magnifica in se beneficia persensit. Quid autem referam de famosis et sanctis ducibus ac regibus ejusdem populi, qui quoties de manibus inimicorum liberati, vel de hostibus fuerunt victoriosi, liberatori et protectori sue tam hymnicas laudes quam pacificas hostias cæteraque vota Domine acceptabilia retribuebant? Inter quos ille devotus hymnidicus David pro collatis sibi a Domino beneficiis spiritualiter exsultans aiebat : Cantabo Domino qui bona tribuit mihi, et psallam nomini Domini altissimi (Psal. x11, 6). Hinc ille populus per Nahum prophetam admonetur dicentem : Celebra, Juda, festivitates tuas, et redde vota tua (Nah. 1, 15). Quanta vero bona ipsa plebs Domini consequebatur, per Joel prophetam breviter ita describitur: Et comedetis veecentes et saturabimini, et laudabitis nomen Dei vestr qui fecit vobiscum mirabilia, et non confundetur po pulus meus in wternum (Joel. 11, 25).

ctissimi rectores, beneficiorum Altissimi non fuerunt immemores; sed quanto cæteris divina largiente gratia fortiores eminebant et gloriosiores, tanto magis Omnipotenti dignos recompensabant honores; qualis erat magnus et optimus imperator Constantinus, qui insigni pietate decoratus, superna disponente providentia, potitus est Europa universa atque Libya; super has etiam maximam Asiæ partem tenens, subjectos habuit ubique devotos. Sed etiam barbarorum alii quidem sponte serviebant, alii devicti. Ubique triumphi videbantur, et victor cernebatur in omnibus imperator, qui divinæ celsitudinis potentiam cognoscens atque admirans, et tanta sibi et humano generi collata per Omnipotentis gratiam beneficia enumerans, divitias divina B laude atque honoris gloria refertas in hunc modum descripsit dicens: Sacratissimam custodiens fidem, veritatis luce participatus sum ; luminis veritate gubernatus, sacram agnosco sidem. Denique per hoc, sicuti res ipsa confirmat, venerabilem religionem esse conspicio, et doctrinam agnitionis sanctissimi Dei omnibus offerentem. Hujus cultum me habere profiteor, quia hujus Dei virtutem in auxilio habens, inchoans a finibus Oceani, omnem terrarum orbem sirma spe salutis obtinui. Hunc Deum colo, cujus signum Deo dicatus meus exercitus portat in humeris, et a quo dum justo sermone aliquid poscitur impetratur. Ex ipsis autem tropæis insignibus beneficia repente suscipio. Hunc itaque Deum immortali memoria me honorare profiteor, eumque summa C puraque mente super omnia esse credo. Hunc inclipatis genibus invocabo, qui puram tantummodo mentem et immaculatam animam ab omnibus exigit; virtutis et pietatis actus exquirit, mansuetudinis et clementiæ delectatur operibus, mites amat, habet odio turbulentos, diligit fidem, punit perfidiam, omnemque potentiam cum fastu despicit, superborum punit asperitatem, ad fastum elevatos perimit, humilibus autem ac patientibus digna retribuit. Quibus omnibus consideratis, multas Deo refero gratias, quoniam integra providentia omne genus humanum colens legem divinam, reddita sibi pace decenter exsultet.

Et hæc quidem piissimus atque Christianissimus imperator dans gloriam Deo pro immensis ipsius beneficiis dicebat. Quis enim rector sub Christiani nominis titulo insignitus, atque ab infantia tutela matris Ecclesiæ ubere lacte sinu educatus, et in principali dignitatis apice divina disponente gratia sublimatus, non jugiter Omnipotenti victimas gratiarum offeret, non illius voluntati humiliter atque ardenter obedire, et sanctis ejus servis placare non magnopere contendet? si rex impius Nabuchodonosor Deum Israel honorat, si Alexander Magnus cum esset paganissimus illius templum adiit, illius majestati cervicem subdidit, se genibus provolutus curvat, ab illo auxilium efflagitat, illi victimas immolat, atque insuper sancti pontificem templi Jaddum plu-

Sed et in Novi Testamenti tempore multi san- A rimis honoribus sublimat. Theodosius quoque lux issimi rectores, beneficiorum Altissimi non fue- imperatorize dignitatis sacratissima, pro beneficiis a Deo sibi collatis creberrimas gratias referebat, multis honoribus Christo suo vota compensans, quibus Christi amore refertis, tam Hierosolymis ecclesias constitutas quam per singulas civitates positas multimus, qui insigni pietate decoratus, superna sponente providentia, potitus est Europa universa

Si pax proveniat, seu plaudant ampla tropæa, Arroget incautus talia neme sibi. Nam Deus omnicreans, ingratos atque superbos Mente sui cordis spernit ubique duces. Diligit et mites, grates Dominoque ferentes, Cujus multiplices gratificantur opes. Nam neque divitiæ faciunt neque regna beatos, Si non celsithrone laus sit honorque Patri. Ob hoc eximius divino munere princeps Hymnidicas laudes vota Deoque ferat. Dum pax arridet, tumidus dum sternitur hostis, Dum pollet terris copia plena bonis, Dum Deus ex alto regem populumque triumphet Magnifice plebem glorificando suam. Absit murmurium populo, cum manna redundet Tranquillæ pacis multiplicisque boni. Cantica lætitiæ potius tollantur in astra, Tantis pro donis organizare decet. Spiritus omnipotens orbis dum climata refert. Dum quoque terrigenis regna superna patent. CAP. XIX.

Nam quisquis est prudens et sanctus Christiani populi dominator, beneficiorum Domini semper fit memor; ideoque beneficii largitorem honoribus magnificat, atque honoratum se esse cognoscit, piaque affectione de privilegiis et causis sanctæ matris Ecclesiæ, quæ est sponsa Dei vivi, conservandis et augendis, nec non de honore ac reverentia sacerdotali laudabilem sollicitudinem habet. Tunc enim se fidelem Dei esse cultorem ostendit, dum Christiana devotione quidquid ad honorem et gloriam Christi sanctæque ejus Ecclesiæ pertinet, ordinabiliter disponere fideli sermone studet, seque omnibus adversitatibus, si necesse fuerit, ob defensionem populi Dei, tanquam scutum objicit, qui se suumque regnum divina protectione defendi exoptat. Nec cessat augere honoribus Dei Ecclesiam, qui vult suum augeri et amplificari imperium; ac de pace et securitate pia solertia pertractat ecclesiastica, qui transitoriam et æternam pacem ac securitatem desiderat obtinere. Sit ergo fortis imitator ipsorum principum, qui ante ipsum juste et pie in voluntate Dei regnaverunt, et Christianum populum bene rexerunt, Christique Ecclesiam opportuno solatio foverunt, Dei timorem et cœlestis remunerationis spem semper, ante oculos habentes, et omnia quæ agebant sive disponebant, secundum voluntatem ejus perficere festinantes, non pravorum iniquitatibus consentientes, sed prava in directa summo studio secundum trutinam justitiz transferentes. Sciebant enim quia qui emendare potest et negligit, participem se procul dubio delicti

constituit, quomodo in libris Regum narratur de A servitutem congruam regi orthodoxo de rebus quæ Heli sacerdote, qui filiis suis in cultu divino delinquentibus, et populo oblationes suas Deo offerenti vim facientibus, insuper et cum mulieribus quæ observabant ad ostium tabernaculi dormientibus pepercit, et non eos auctoritate paterna acriter corripuit. Quanta vindicta super eos venit, et super omnem populum! Quoniam traditi sunt ipsi filii simul cum arca Domini et universus populus in manus Philisthiim, et cæsus est Israel plaga magna nimis, ita ut triginta millia peditum ibi cecidissent, quoad arca Domini capta est. Duo quoque filii Heli, Ophni et Phinees, mortui sunt, ipseque Heli cum audiret arcam Dei captam et filios suos mortuos, cecidit de sella retrorsum, et fractis cervicibus mortuus est; sicque sacerdotium ab ejus domo ablatum ad aliam B domum translatum est ; nec quisquam de stirpe Heli ultra in templo Domini ministravit.

Hoc'itaque exemplo et aliis similibus, quæ in Scripturis sacris referuntur consideratis, sacratissimi principes atque rectores non recipiebant personas adulatorum, mel dulcedinis verborum pravæ persuasionis veneno intermiscentium, nec consentiebant fraudibus iniquorum nequiter blandientium; quoniam si illis consentiatur in talibus nequitiis, non solum ipsi peccantes, sed et eis consentientes pariter interibunt. Ac boni et prudentes reges, quoniam ipsi recte vivunt, pio zelo prævaricantes disciplinabiliter redarguunt et corrigunt; unde sibi duplicem remunerationis a Domino palmam acquirunt, dum male in subjectis redarguere, et eosdem ad bona verbo et C exemplis provocare student. Oportet enim Deo amabilem regnatorem, quem divina ordinatio tanquam vicarium suum in regimine Ecclesiæ suæ esse voluit, et potestatem ei super utrumque ordinem prælatorum et subditorum tribuit, ut singulis personis [et quæ justa sunt decernat, et sub sua dispensatione prior ordo devote obediendo fideliter subditus flat. Et ideo in bono rectore debet laudabilis intentio esse, et bono studio illud providere, quatenus præpositi ecclesiarum Dei suum locum legitime teneant, eisque ad hoc adminiculum regia clementia tribuat, ut officium suum secundum mandata Dei et sacrorum canonum instituta pleniter agere valeant; nec eis sæculares potestates impedimento fiant, sed potius ad fidem Dei servandam et cultum justitiæ perficiendum faveant, Ideogue, ut in superioribus prædiximus, per singulos annos synodales fieri conventus necesse est, ubi ecclesiastica jura et negotia juste et legitime discutiantur. Idcirco diligentissime bono et pio rectori providendum est, ut sanctificatio nominis Domini, quæ in locis Deo consecratis manet sine ulla reprehensione, in quantum possibile fuerit, servetur. Et tales rectores atque dispensatores in eis constituantur, qui sine inexplebili avaritia atque luxuria res bene tractent divinas, et Dei servis atque famulabus sufficientem victum atque vestitum tribuant, viduisque et orphanis atque pauperibus juxta canones provisionem condignam primum impendant, et

supersunt exhibeant; ut primo ordine fiat quod ad divinum, et in sequenti quod ad humanum pertinet obsequium. Nam si provida solertia erga carnales milites cura sit exhibenda, quatenus eis cuncta necessaria erogentur impendia; et qui plus in bellicis tumultibus laborant, et ad profectum rei publicæ devotiores et fortiores, atque utiliores fiunt, plus mercedis et honoris accipiunt; quanto magis providendum de spiritualibus Christi militibus, quorum sanctis laboribus et orationibus ipsa res publica servatur incolumis et illæsa? Hostes quoque visibiles et invisibiles superantur, copia rerum temporalium cum prosperitatis eventu cumulatur. Sancti angeli in adjutorium populo invitantur, serenitas pacis redditur, imperium amplificatur. Postremo regia dignitas et honorificentia diu atque feliciter potestate extenditur, ac filii filiorum in apice regni nobilitantur.

Orthodoxus ac beatus ille rector eminet Qui Dei timore mactus atque amore fervidus. Anteponit illa semper aulicis negotiis Christiana quis ubique crescit alma gloria. Qui pio tenore servat omne privilegium, Unde regis candidata sponsa Christi gaudeat. Qui lupos rapaces arcet æquitate regia, Christiana ne premantur improbis ovilia. Ipse zelotes et instat ardens more fulminis, Emicans et ultor ensis insequendo reprobos. Auribus modestis ille verba temnit aurea. Ne mel ore suggerentis det venena toxica. Nam colax in ore gestat arte verba meliea. Cordis ac sinu retentat intus felle machinas. His homunculis resistat Christianus arbiter. Scita legum mos et ordo patriæque regulæ, Ac Dei colat ministros sanctitate fulgidos, Qui Deo placere norunt ore, corde, moribus. His precantibus beatis res beata publica Omnibus bonis abundat, sicut arva fructibus. Principis honor thronizat, ac tropæa buccinant Læta pax ubique regnat quieta gaudia.

CAPUT XX.

Has autem paucas de multis, divinas et humanas, historias percurrens, vestræ, domine rex, excellentiæ commonitorias obtuli litteras, vestro amore ad hoc opusculum instigatus, sciens me debitorem esse vestræ celsitudinis obsequio; utile fore perpendens, si quæ sparsim in divinis et humanis eloquiis de quibusdam malis regibus sive principibus leguntur, in unum breviter deflorarem opusculum; unde possit vestrum delectari ingenium, et nostræ devotionis erga vestræ claritudinem intelligentiæ manifestari benivolum queat obsequium. Sic et apes ex diversis floribus mella in utilitatem dominorum transitura colligunt, quibus gratissimos favos artificiosa dispositione componunt.

Hos itaque apices velut enchiridion vestri sagacitas ingenii sæpius transcurrendo perlegat, quatenus facilius animadvertere possit quanta mala malis, et

stitia repandet. Ut enim seprebia pezesentes offensiones, calemitates, captivitates, filierum orbitates, amicorum strages, fragum stérilitates, pestilentias . intolerabiles, breves et infelices dies, diuturnas aigrotationes, mortes pessimas, et insuper aterna supplicia retribuit; ita e contra justis et sanctis rectoribus multa in præsenti solatia, divitiarum abundantiam, triumpherum gloriam, pacis tranquillitatom, præclaram sobalis indolem, multes et felices annes ac perpetuym regnum in future denat. Nam sicut impiis sive prospera sive adversa cuncta in exitioses fines accidunt, sic electis bei omnes adversitates seu felicitatis eventus in bonum concurrunt, testante Apostolo qui ait : Omnia autem concurrunt in bonum his qui sacundum propositum vocati sunt B sancti (Rom. viii, 28). In adversis quidem pro tempore exercitati, sed in prosperia abundanter a Demino consolati; fastu superborum despects, sed eulesti juvamine vietoriosi. Quorum meritis et sanctarum preçum intercassionibus hostes amperati, principes capti, urbes munitissime fractse sunt tanquam tela aranese, maria fuerunt pervia, fortia queque facta sunt infirma, et que infirma existimabantur mox exstiterant fortia. Aer quoque sæpa ventis, nubibus et grandine contra rabelles decertavit, attoribus æther ignibus atque tonitruis super hostes intonuit, aquora violentissimas exercuerunt tempestates, angelica deservierunt ministeria, sol luna exteraque sidera cursum stabiliri statuerunt, terra vivos degiutivit ac mortuos, ab inferis eadem evormit. Omnes enim creatura eis erant subjectas, queniam ipsi Creatori corde, verbe et opere ambditi permanserunt. Quippe quorum erat sanctum studium Deam timere simul et amare, sacra perscrutari elequia,

a Sequentur in Sedulii codice poematia xi brevia de virtutibus. Beinde de vitiis poematia x. Cuncta hac, quia neque auctoris neque astatis notam præseferunt, nunc certe omittenda censuimus. Postremo carmina in basilica Romana Sancti Petri olin prostantia, quae videre est apud Gruterum, inter epigr. Christ., T. II, part. 1. Sed pauca quaedam.nee ibi, neque apud me in inscript. Christ., Script. vet. 1. V, videbar mihi reperire, quae ita se habent:

1. In dextro atrio sancti Petri.
Ingrediens quisquis radiantis limina templi, in varias operum species dum lumina tendis, Inclusum mirare diem fatgore perenni.
Cuncta micant, si lux tota luminatur in aula.
Ornavit præsul venerandas Symmachus \* ades, Priscaque cesserunt magno virtutis honore.

quante born home resteribus superne et disine ju- A nouventes glesiam regum cese investigare commontes et disine ju- A nouventes glesiam regum cese investigare commontes et disine ju- A nouventes glesiam regum cese investigare commontes et disine ju- A nouventes glesiam regum cese investigare commontes et disine ju- A nouventes glesiam regum cese investigare commontes et disine ju- A nouventes glesiam regum cese investigare commontes et disine ju- A nouventes glesiam regum cese investigare commontes in procession para et disine principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes principul est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est experimentes est

Has igitur artes Omnipotenti beneplacitas studiose didicerunt, juste judicare, humiles ac benevolos esse erga bonos, superbos vero et invectos in malos; pauperes alere, ecclesias Dei adjuyare, nec spem in transitorio et caduco regno ponere, sed in cœlesti et permanentis semper regni beatitudine votum ac desiderium collocare. Quorum exempla et insignia gesta, atque felicem transitoriæ vitæ cursum, insuper æternæ retributionis gloriam vos semper amare, cogitare, atque imitari, domine rex, summopere decet. Sic enim Dominus omnipotens erit custos et defensor vester contra omnes adversarios vestros, quos magnifica potentia sua conteret pedibus vestris, vel bellico seu pacis jure subjiciet, et corona gratiæ suæ vos in omnibus adornabit, dies vestros cum felicitate et gloria in hoc sæculo extendens, atque justorum consortio regum qui Deo placuerunt in perpetua felicitate constituens. Et erunt filii tui sicut novellæ olivarum in circuitu mensæ tuæ (Psat. cxxvii, 5). Sedebunt post vos in solio regni vestri. Dabit eis longævam in hoc mundo ætatem scilicet ac felicitatem, si in viis Domini ambulaverint atque mandata ipsius custodierint; insuper vero regnum cœlorum, potestate et gratia Salvatoris et Domini nostri Jesu Christi, cui est perpes gloria e: potestas cum Patre et Spiritu sancto in secula seculorum. Amen.

#### Emplicit Seduline de Proctoribus Christianis a.

2. In arca super corpus sancti Petri.

RUFINUS IDVENTIDS CALLOS VIR INLOSTRIS EXPREF. URBIS

PRO BENEFICIIS DOMINI APOSTOLICI VOTUM SOLVIT.

5. In fronte foras in ecclesia Sancti Petri, whi quatuor animalia circa Christum sunt picta.

MARINIANIS VIR INJUSTRIS EXPERF. ET COMS. ORD.

CUM ANASTASIA INL. FEMINA
DEBITA VOTA BRATISSIMO PETRO APOSTOLO PERSOLVIT
QUA PRECIENS PAPE LEONIS INTOGATA SUNT

ATQUE PREFECTA.

(') Hic vides epigrammatis estatem.

### SEDULII SCOTI

EXPLANATIONES IN PRÆFATIONES SANCTI RIERONYMI AD EVANGELIA.

(Met., ibid.)

<sup>.</sup> Bestissime papa Demaso Historymus. Novum D Evangellorum volumen Romano sermone variis et epus me facere c. e. v. Damasus papa cum quatuor inter se discordantibus exemplaribus perspexisset

fuisse conscriptum, sanctum Bierogemen, pia jus- A veritatis sepor gratissime persintendus. Arbiter. sione ed hes composit, quaterns per colletionem a Crasorum, sed votorum codicum correctum Evangolium Latino adrmone conscriberet. Haque tanti przesulis vojia beatus Nietonymus assensit. Morem opus, et religua. Norum epus se facere dicit, Evangelium scilicet per authentica Grascorum exemplaria correctum, ac Romano sermone conscriptum, quod nome alius ante ipeum Romanus secerit, et ideo novum opus appellator. Satis autom honeste aç veroconde adversus seguilos se excusat, com pon pressumptiosa temeritate b so boc feelsac, sed beatissimi papes jussione coactum se ad hoc opus accessisse asseveret. Cagis, pre en quod est coexisti, per chrowisman positum esse intellige, quo schemate dixerea Ex co quod est opus, per syllemsin., opene assumendum est, ut plena constructio hat moyum opus me cogis facere ex veteri opere. Vetes autem opus dicit authenticum quodlibet Evangelium Græco sermone conscriptum, ex quo novum opus suum, correctum videlicet Evangelium et Latine conscriptum, se facere coastum testatur. Unde recte subditur : ut post exemplaria Scripturarum t. o. d. q. q. a. a. Exemplaria e dicit non solum Græcos, sed etiam Romanos Evangelierum eodices ; naque solum authenticos atque venos, sed etiam navos atque vitiates libros. et maxime in Latino sermone conscriptos, qui apud varias nationes utriusque lingum per totum terrarum erbem dispersi sunt. Inter exemplar autem et codicers hoe interest, qued codex sit jam seriptum quodlibet volumen, etiamai ex ipso codice adhuc nihil scribatur; cum vero ex ipso alter codex scribatur, tung exemplar esse incipit. Multi quoque codices, id est decem vel quatum sen plures, unum exemplar appellari possunt, si sensu verbique nibil discrepent. Codex vero noppisi unum volumen nominatur.

2. Sedsam. Cum jacendo vel stando vel recumbendo sanctus homo vera a falsis discernere possit, in hoc quod dicit sedeqm, dignitas sancti viri judicantis ostenditur. Cur autem variorum exemplarium arbiter sedere jubetur, cansam subjungit : et quia inter se veriant q. s. i. q. c. g. e. v. d. Multa namque discrepantia in Romanie exemplaribus erat, quando p pene tot exemplaria quot codices fuerant; quando vix ullus codex alteri codici colletus, in sensu et in verbis concordabat. Cujus erroris causas ipae in sequentibus estendit. Ideixco necesse erat diligenti indagatione discutere, quæ sint illa Latina exemplaria que cum Greca concordent veritate; ex chius lingua; fontibus pens tota divina Scriptura in Latinum sermopem translata est. Cum enim varii rivuli turbulenți esse sentiuntur, fons purus est requiroudes, atque ex authorticis exemplaribus melleus

comprehator. Hoc distat inter judicem et arbitram. quod judicis officium est dempare vel absolvere, arbitri vere ministerium est aliquid eligere val refutare, Variant, discordant, discrepant. Deserman, dijudicem, comprobem, Rius tabor, sed periculesa p. i. d. c. i. q. a. i. Opus pietatis est Evangelica verba cunctis erroribus eradicatis expurgare; sed quantum ad toxicam æmulorum invidiam imperitorumque judicium attinet, in boc periculors prasumptio esse videtur, quod de aliorum scriptia et erroribus ipse judicet; cuius novim opus, quempis Græcæ veritati consentanenm, ab omnibus legentibus erit judicandum. Non quad revera periculose presumptio in boc pio labore esset, cum audies tempora pro aliis temporibus ponuntur. Es usteri. B reprehensor veritatis sectatori formidandus sit, nisi quantum ad invidorum excum judicium pertinet, quibus talis labor quasi periculosa prasumptio esse videtur. Et bene suum laborem prasumptionem nominat, quod nullus ante eum Latinum Evangelium per recta Græcorum exemplaria sic conrexerit.

> 5. Senie mutars linguam. Subintelligitur ex procadentibus, periculasa presumptja est. Senis linguam mutaze, est cojuslibet catholici senis loquelam, longo usu in vitiis tritam et usitatam, informare ac meliorare. Per linguam locutio vel loquela intelligitur. In quod autem ipsa lingua mutari debest. subjungit : et canescentem mundum ed i. r. p. Et est sensus : non parvæ difficultatis est, sed periorieste præsumptionis oase videtur, ut canescens mundus. id est hominea in mundo canescentes, caneto pristigo errore deterso, novum et per me corpectum Evangelium, ad similitudinem parvulorum discers incipiant; quatenus senilis lingua more puerili ad reste loquendum instructur; cum genilis actas pra connibus tardior sit ad discendum; majorisque difficultatis sit, hos a pristino usu ad verifatem revocare, quana alios cujuslibet ætatis instruere Quis enim doctus, et reliqua usque sacrilegum. Supra dixit qued propter hunc novum susceptum lahorem, ab omnibus esset judicandus : nunc enumeras qui sint illi omnes a quibus ipse judicetur, videlicet doctus quilibet sins indoctus. Doctum dicit quemlibet in Romano Evangelio, quamvis vitioso, verbis ac sensibus instructum; indoctum, verbis quidem evangelicis imbutum, sed mysticis et abditis sonsibus doctrinze erangelicae minus ecuditum. Qui utrique, cum in manus conrectum ab ipso evangelicum codicem assumpacrint. et a prima saliva, id est suo Evangello, quad prolixo jam tempore usitatum recitaps, hec nevum Evangelium distare epnapezerint, statim voce judiciarla proclamabunt, talis novi Evangelii auctorem falsarium que et sacrilegum. Sallva d. priori sensu Falearium, egyaticum. • Secrifogum, furum, violatorem

<sup>-</sup> Glossa Teulonica interlinearls, cesamene pratti.

b Gl., fravali.

c Gl., pilid puoch.

d Gl., quasi salivam imbiberant, keslunten. Imbibit, keslant.

<sup>.</sup> Gl., errare, lugenare (id est luegen).

judicibus arguendus sit, ostendit subjungens : quidguid audeam in veteribus libris a. m. c. Veteres libros, antiquos ac vitiosos Romanorum codices nominat, in quibus necesse erat quæ deerant addere; et pro vitiosis, congrua et recta ponere; et que superflue sunt addita, corrigere, scilicet penitus resecare atque auferre : cum , sicut ipse in sequentibus refert, plura propriaque capitula aliorum evangelistarum in aliis sint addita evangelistis.

4. Huc usque pravas adversum se invidorum objectiones breviter intimavit. Nunc eos arguta dispulsione in sequentibus devincit, et seipsum probabilibus et idoneis causis defendit simul et expurgat. Adversus quam invidiam d. c. me. c. Invidiam, alienæ de se suspicionem b, qua falsarius et sacrilegus a temerariis judicibus ipse æstimetur, designat. Sed quæ sit ipsa duplex causa, qua se adversus aliorum invidentiam dicit consolatum esse, subjungit: quod et tu, qui summus sacerdos es f. i. Summum sacerdotem, id est summum pontificem, beatum Damasum nominat. Sacerdos autem dicitur quasi sacrum dans. Cujus piæ jussioni consentire laudabile erat ;. non obedire autem, nota superbiæ fuisset. Altera quoque causa, scilicet mendosa codicum varietas subditur : et verum non esse quod variat, e. m. t. c. Solidissimum argumentum e est adversus maledicos d adversarios, quod et ipsi absque ulla contradictione ore consentaneo comprobant, verum scilicet non esse omne quod variat. Sed hæc sententia diligenter investiganda est. Nunquid enim omnia quæ varia sunt, vera non sunt? Quid enim magis varium sit atque discrepans quam lux et tenebræ, vita et mors, dulcia et amara, alba et nigra, formosa et deformia, et cætera pene innumerabilia? Nunquid tamen hæc omnia vera non erunt, quia varia sunt? Quod valde absurdum est dicere vel credere. Sed ita intelligendum est , quod lux vera non erit , si quidquam tenebrarum in se mixtum habuerit. Nec vera vita, neque vera dulcedo aut albedo vel formositas appellanda est, cui aliqua mors aut amaritudo vel nigredo, aut aliqua deformitas immixta fuerit. Sic etiam quod ait, verum non esse quod variat, sentiendum est, quod liquidum et purum per se verum non erit omne quod aliquo mendacio aut intermixta falsitatis nebula variatum fuerit. Ideoque Romana Evangelia vera non erant, in quantum varia falsitate corrupta fuerant.

5. Quod statim approbat cum subinfert : si enim Latinis exemplaribus, et reliqua usque quot codices. Unum prorsus exemplar quatuor Evangeliorum apud Latinos esse oportebat, ut licet innumeros codices haberent, tamen ipsi inter se codices nibil in verbis et in sensu discreparent; et sic tot codices unum

sanctarum sententiarum. Unde autem a temerariis a A exemplar sierent. Sed quia tot érant exemplaria pene quot codices, id est quando inter se fere omnes codices sensu et verbis variabant; et verum non erat omne quod mendosa falsitate varium fuerat; liquido concluditur quod Latinis tunc exemplaribus sides adhibenda non erat. In hac itaque sententia ipsos erraticos convincit, ac si evidenter diceret : Si Latinis exemplaribus sides est adhibenda, non multa et varia exemplaria, sed unum absque varietate exemplar habere Latini deberent. At vero Latini non unum ac verum, sed varia falsaque exemplaria habent; ideo Latinis exemplaribus fides non est adhibenda. Nec mirum, centum vel mille aut etiam plures codices, si inter se nihil verbo sensuque discrepent, unum exemplar appellari, cum etiam quatuor felicitatis odium dicimus. Sed hic invidiam, falsam B Evangelia unum Evangelium appellantur, licet et ipsum Evangelium ex quatuor voluminibus constet. Nec non et multos Veteris et Novi Testamenti codices unum volumen vel exemplar nominare solemus.

> 6. Quibus autem exemplaribus seu codicibus fides sit accommodanda, insinuat subdens : sin autem veritas est quærenda de pluribus, et reliqua usque corrigimus. Græcam originem esse dicit authentica Græcorum exemplaria, ex quibus veluti liquidis purisve fontibus divina Scriptura in Romanum sermonem manasse cognoscitur. In quibus fontibus meram et simplicem veritatem quærendam, et corrigenda admonet quæ vel a vitiosis interpretibus sunt male edita, vel a præsumptoribus imperitis eme**ndata** perversius, aut a librariis dormitantibus · addita vel mutata sunt. A vitiosis interpretibus, id est sea Græca seu Latina sive utraque lingua minus eruditis; quod ipse in sequentibus dicit, in Marco plura Lucæ et Matthæi; rursusque in Matthæo plura Joannis et Marci; et in cæteris, reliquorum, quæ in aliis propria sunt interserendo, posuerunt. Aut a librariis dormitantibus, id est pervigiles mentis oculos non habentibus, cæca ignorantia detentis. Aut addita sunt aut mutata. Vitiosi scriptores sæpe non solum ex vitiosis exemplaribus eadem vitia scriptitant, sed etiam, sua propria incuria, quædam superflua addunt, quædamque vitiosa pro rectis immutant. Nonnunquam etiam rectum ordinem vel verborum vel sensuum, sive utrorumque, transmutando pervertunt. Et quod gravius, nonnulla que valde necessaria sunt, frequenter omittunt. Quibus quatuor vitiis, id est adjectione, detractione, immutatione, transmutatione, cuncta erroris silva nascitur.

7. Sed ut reprehensibiles erraticos f notavit, ita et eos quos quantum ad hoc institutum 5 opus pertinet, prætermittendos esse existimat, competenter enumerat, cum subjungit: neque vero ego de veteri disputo, et reliqua usque pervenit. Nota historia est,

<sup>Gl., fravallen.
Gl., Vuidarsitht, zurtrinnida.</sup> 

<sup>•</sup> Gl., chleini list.

d Gl., skeltara. Infra : maledicorum', skoltarro.

<sup>•</sup> Gl., ungevuren.

f Gl., fersluoc.
Gl., kemeintas.

Eleazaro pontifice dari sibi divinas Scripturas. Itaque LXX seniores, qui in sacris erant eloquiis edocti, Vetus Testamentum maxima cum industria e ex Hebræo in Græcum transtulerunt sermonem, quorum editionem multi orthodoxi Patres sequentes, in Latinam linguam tertio jam gradu transtulere. Pulchre autem ad nomen Veteris Testamenti alludit, cum insum nonnisi a grandævis et senioribus refert fuisse translatum; ut videlicet Vetus Testamentum veteres et seniores conscriberent. Et quia multa etiam utilia a LXX interpretibus, quasi quadam incuriosa oblivione prætermissa sunt, quod apostolica auctoritas approbat, apte illos seniores nominat, quæ ætas obliviosa esse a physicis perhibetur. Quod autem LXX interpretum editionem B tertio gradu ad Romanos pervenisse asseverat, in hoc latenter ostendit, propter varios ac vitiosos interpretes, multa vitia in Latinis codicibus fuisse conscripta, quando non ex Hebraicæ veritatis liquido fonte, sed per varios turbulentos rivulos tertio tandem gradu sacra veteris Instrumenti Scriptura in Romanum manavit eloquium. In hoc itaque loco et in subsequentibus incuriam suggillat interpretum.

8. Non quæro quid Aquila, Symmachus et Theodotion, et reliqua usque incedat. Ecclesiastica refert historia quod hi tres interpretes Ebionitæ hæretici fuerunt, quæ hæresis asserit Christum, de Joseph et Maria natum, hominem purum fuisse, et legem ritu Judaico esse servandam. Symmachus Græcus fuit temporibus Severi imp. Sed Aquila Ponticus sub Commodo, Theodotion Ephesius sub Adriano, ambo tamen Judæi proselyti in eadem historia fuisse leguntur, ideoque ex Hebraicis voluminibus quasi Hebræi in Græcum sermonem, quem proselyti didicerant, interpretandi peritiam habuerunt. Porro Theodotionem inter novos et veteres idcirco medium incedere dicit, quod aliquando LXX seniorum, nonnunquam vero Aquilæ et Symmachi editioni consentaneus invenitur. In quo tacite insinuat Hieronymus quod ipsi Theodotioni, quasi subtilis ingenii viro, non per omnia LXX interpretum, neque Aquilæ et Symmachi editio probabilis fuerit visa; sed nunc istos nunc illos assequens, nunc quædam peculiaria ex D Hebraica veritate assumens, elegantiora quæque ut sibi visum fuerat edidit. Sit illa vera interpretatio q. a. p. Non ego, inquit, nunc, discutio an sit etiam illa vera interpretatio, qua ego ipse ex Hebraica veritate Vetus Testamentum in Latinum transtuli sermonem, cum evidentissime ipsam veram esse constet, quam apostolica mecum simul auctoritas comprobet. Multa namque testimonia ex Veteri Instrumento in apostolicis dictis posita reperiuntur, quæ non in LXX interpretum editione, sed in Hebraica veritate, ex qua Hieronymus transtulit. in-

quod Ptolemæus Philadelphus rex Ægypti petivit ab A veniri possunt. Sicuti est illud ( Ex Ægypto vocavi Eleazaro pontifice dari sibi divinas Scripturas. Ita-

9. Satis autem honeste ac verecunde de sua tanquam de alterius interpretatione loquitur cum dicit: sit illa vera interpretatio, quam apostoli probaverunt; ne videlicet arroganter de seipso loqui videretur. Non igitur, inquit, de Veteri Testamento, nec de variis ejusdem interpretationibus nunc disputando judico; de Novo nunc loquor Testamento, quod Græcum esse non dubium est, et reliqua usque edidit. Novum Testamentum proprie vocatur perpetuæ hæreditatis cœlestisque beatitudinis firma Dei promissio, omnibus per fidem in gratia baptismatis justificatis. Testamentum instrumentum dicitur, quod Græcum esse non dubium est, quia nimirum omnes codices Novi Instrumenti primum Græco sermone sunt editi, excepto apostolo Matthæo; non quod ipsius quoque Evangelium Græco sermone non esset conscriptum, sed quia primitus Hebraicis litteris est editum, ac dehinc in Græcum sermonem fuit translatum. Hoc certe cum in nostro sermone discordat, et in diversos tivulorum tramites ducit, uno de sonte quærendum est. In Romano sermone varium et inter se dissonum fuisse Evangelium sæpe commemorat, quod non limpido puroque fonti, sed propter discrepantes ac varios codices diversis ac turbulentis rivulorum tractibus allegorice comparat; ideoque ex Græci sermonis fonte purissimo dulcem veritatis haustum quærendum esse dicit, id est veritatem ex veris Græcorum exemplaribus quærendam; falsos vero codices penitus refutandos asscrit. Unde apte subditur: prætermitto eos codices, et reliqua usque quæ addita sunt. Hi duo, Lucianus et Hesychius, emendarios b imo falsarios de Veteri et Novo Testamento codices ediderunt, quibus LXX Interpretum editionem præsumptiosa temeritate absque Hebraicæ veritatis consideratione e emendare conati sunt; nec non ad erroris sui cumulum, in Novo Testamento quædam superflua et inepta superaddiderunt. Quorum merito codices prætermittendi sunt, in quibus ridiculosa emendatio falsaque additio perspicue cernitur. Potest et aliter intelligi, quod præfati codices nec revera a Luciano et Hesychio facti sunt, sed sub eorum nomine falso titulo a quibusdam perversis sunt nuncupati. Non enim dicit ipsos codices a Luciano et Hesychio factos, sed nuncupatos esse confirmat; sicut quidam pseudoevangelistæ sub nomine apostolorum falsa sua Evangelia prætitulaverunt.

10. Igitur hæc præsens præfatiuncula, et reliqua usque sed veterum. Hoc est quatuor tantum Evangelia per authentica Græcorum exemplaria emendata esse proposuimus, omissa de Veteri Testamento disputatione, deque variis interpretibus sive veridicis sive erraticis. Signanter autem ordinem ipsorum describit Evangeliorum cum dicit: quorum ordo iste

a Gl., keunerido, khleini klerti unistuome.

b Gl., puozzila puoch.

c GL, kennerido.

cretionem ostendendam ad falsa Evangelia, quæ a quibusdam pseudoevangelistis sub quorumdam sive omnium apostolorum nomine prænotata sunt. Merw-พบแมะตัด autem loquitur, ipsos scriptores pro scriptis Evangeliis nominans. Proprie enim dicerétur, quorum ordo iste est κατά Ματθαΐον, κατά Μάρκον, κατά Λουκάν, κατά Ιωάννην. Calamo. Calamo imperare a scribere est, sed maluit tropice loqui. Hunc autem ordinem quatuor Evangelia sumpserunt a differenti tempore conscribendi. Nam primo Matthæus, secundo Marcus, dehinc Lucas, postremo Joannes Evangelium scripsit. Igitur quatuor tantum Evangelia se emendare promittit. Sed qualis sit ipsius emendationis modus, utrum scilicet in verbis et in sensu, an in solis verbis, an potius in solo sensu B perturbato, ipsa correctio fiat, breviter explanat subdens: quæ ne multum a lectionis Latinæ, et reliqua usque ut fuetant. Facilis sensus est ad intelligendum; nam se asserit ea tantum corrigere quæ sensum videbantur immutare, ut non tam b de verborum foliis, quam de sensuum fructuosis thesauris procuraret. Hoc autem fecit, ne si verba et sensum per omnia quæ discrepabant loca corrigeret, nimia sui operis novitate cunctos offendens, ab utilitate tam magnifici laboris excluderet.

11. Solent autem sancti Patres propter charitatem non solum ab aliis postulata implere, verum eliam quædam utilissima et nécessaria addere. Qua virtute beatus Hieronymus præditus, non solum etiam quasdam insuper novas ac valde necessarias evangelici voluminis regulas descripsit; de quibus consequenter edisserit, cum subdit : canones quoque, et reliqua usque expressimus. Canones c Græce, Latine regulæ dicuntur; quorum nomine non solum evangelicas, sed generaliter omnes quaslibet normales regulas appellare solemus. Ipsos itaque Evangellorum canones, non sua propria industria 4, sed ab allis illustribus et sapientibus viris inventos, in Latinum se asserit transtulisse sermonem. Tres autem Cæsareas legimus, unam Cæsaream Cappadociæ. quæ est metropolis Syriæ, et duas in terra promissionis, id est Cæsaream Philippi ad radices montis Libani, et Cæsaream Palæstinæ quæ est in littore maris Magni sita, quæ quondam Turris Stratonis D dicta est, ubi nepos Herodis ab angelo percussus est, et Cornelius 'centurio baptizalus, cujus Cæsareæ Eusebius chronicorum scriptor, historiarum ex-Positor, netissimus episcopus fiosuit.

11. Ob ques vero causas & canones Evangeliorum notati sint atque ordinati, continuo explanat : quod si quis de curiveis 🗣, et reliqua usque cognoscat. Triplicem, inquit, ob causam canones expressimus, id est interpretati sumus, quatenus quilibet studio-

b Gl., nols so filo. c Gl., kerihtida.

est, Matthætis, Marcus, Lucas, Joannes, propter dis- A sus per cosdem distinctos canones, singula queque in Evangellis capitula, utrum eadem, vel vicina, vel sola sint, cognoscere possit. Eadem autem capitula sunt que in verbis et in sensu hullain inter se distamén habent. Vicina verb nominantur, que vel in verbis vel in sensu, seu in atroque, ut quamdam similituilitiem habere noscultur, Ith et ex parte nonnullam dissimilitudinem habent. Sela vocantur, propria quæque apud singulos évangélisms copitula. Sed sola in decimo canone, eadem vero vel vicina in allis novem canonibus sparsim posita reperiuntur. Cum igitur aperto codice, quodlibet in Evangelio capitulum perspexerfs, canone quolibet ex novem canonibus reperto, procul dubio cugnúsces qui et quot evangelistæ hisum capituluth ediderint; atque eodem, uno seu pluribus concordantibus evangelistis, perspecto ac recitato capítulo, utrum idem an vicinum sit ipsum apud duos, aut tres, aut quatuor evangelistas capitulum statim prænotabis. Sin vero decimum canonem superscriptum esse videris, proprium ejusdem evangelistæ quem recitas, cuncta erroris nebula subtracta, capitulum esse non dubitabîs.

13. Quein détestandum errorem compétenter describit cum ait : magnus siquidem, et reliqua usque inveniantur. În Lutinis codicibus dues precipue erroris modos crevisse dicit, adjectionem videlicet et linmutationem. Adjectionem in filts capitalis quie in quibusdam evangelistis plus posita, in allis qui mimus dixerunt sunt addita. Immutationella vera que-Evangelia, sicuti jussum ei fuerat, corrigit; sed C ties quilibet temerarius ad similitudinem illius Evangelli, quod primum ipse logerat, cietera Evangelia emendaverit, alia scilicet verba pro allis, licet in eodem sensu, ponendo. Unde acpidit ut omnia que varile in locis vicina voi sola reperiuntur, in alie evangelistis immutata vel addita penerentar. Nam vicina immutata; sola verò, que étiun proprià dicuntur, sunt addita. Eadem autem, quia nulla secundum erraticorum æstimationem ratio exigebet. nec mutata nec addita firerunt.

14. Quæritur cur etiam alios duos erroris modos. quibus Latinum Evangelium vitiatum fuerat, schicet detractionem et transmutationem, in hoc loce non commemorat. Ad quod respondendum, quod errorem corum hic specialiter redarguit, qui pieraque addendo sua industria, nonnulla vero immutando, quatuor Evangelia emendanda esse censuerunt. Cateruth 4 qua recta et plenaria sunt, vel minuere vel transmutare, vitiosa negligentia vitiosorum interpretum, vel fibrariorum dormitantium, sicut etiam supra dictum est, contingit. Potest autem nomine immutationis, etiam transmutatio, adjectio et detractio intelligi. Cum enim quodilbet capitulum pro alio capitulo ponebatur, aut majus pro minori, in quo diredam adjectio fiebat; aut minus pro majori, in

1 Gl. andarstabo.

Ergo Sedulius legebat in textu Hieronymi calamo imperavimus, non temperavimus.

d Gl., klerti.

<sup>·</sup> Gl., foruklinen, firaki agérbibb.

quo detractio erat; aut æquale pro æquali capitulo A secundus, ubi inter tres; tertius, ubi inter duos immutabatur. Notandum autem quod μετωνυμιχῶς ipsos evangelistas pro Evangeliis nominavit. Quali autem remedio, vel quibus regularibus normis præfatis erroribus succurratur, subjungit: cum itaque canones legeris, et reliqua usque restitues. Quomodo per distinctos canones cognoscantur, quæ sunt in Evangeliis eadem vel vicina vel sola, supra expositum est. Nunc notandum est, quod similia nominando, eadem ac vicina capitula designat. Quid enim plus simile dici potest, quam quod idem aut vicinum est?

15. Ostenso in superioribus canonum numero, mode ipses canones propriis definitionibus describit dicens: in canone primo, et reliqua usque ediderunt. In primis sciendum est, horum canonum quatuor B esse modos; primus modus est, in quo quatuor evangelistæ concordant, qui primum solummodo canonem continet. In quo primo canone quatuor species esse videntur: aut enim unus evangelista semel in uno aliquo capitulo aliquam causam ex toto vel ex parte dicit, aliique tres diversis capitulis mulpliciter narrant. Aut duo semel, et duo multipliciter. Aut omnes æqualiter, hoc est semel omnes, quando quatuor evangelistæ nonnisi singulis capitulis eumdem sensum exprimunt. Secundus canonum modus est, in quo tres evangelistæ consonant. Sed ipse modus tres canones complectitur; in quibus tribus canonibus tres formulæ reperiuntur. Nam aut unus semel, et duo multipliciter; aut duo semel, et unus multipliciter; aut omnes tres æqualiter in ipsis consonant canonibus. Tertius modus est, in quo duo evangelistæ concinunt, quo tertio modo quinque canones concluduntur, in quibus quinque canonibus biformis varietas elucescit. Aut enim alter semel, et alter multipliciter; aut ambo æqualiter in his quinque canonibus ipsa capitula contexunt. Quartus modus est, in quo nulla concordantia, nullaque inter evangelistas invicem dissonantia habetur. Ubi enim nulla inter plures collatio est, nec concordantia nec dissonantia fleri potest. Iste autem quartus modus decimum solummodo canonem continet.

16. De ordine horum quatuor modorum quæstio oritur, cur iste quartus modus, qui ad decimum canonem pertinet, non primum locum ante cæteros modos obtinet, cum in decimo canone singuli evangelistæ sola vel propria narrent; vel cur non est secundus modus, ubi duo; et tertius, in quo tres; et quartus, ubi quatuor evangelistæ concordant, cum bic ordo melior sit, qui a singulis ad binos ac ternos quatuorque consurgit? Sed respondendum quod non ab ordinabili numero, sed ab excellentia numerosioris concordantiæ isti quatuor modi ordinati sunt. Nam ubi maxima inter quatuor evangelistas concordantia est, primus modus esse debet;

A Notemus Sedulii opus plenarium, quod non aliud esse pato quam ejus Collectanea in **Miccissium. N**os vero izetamur saltem excerpta ejus inediti utilisuc

evangelistas consonantia habetur. In quarto limite ille modus collocandus est, in quo nulla concordantia, sed absoluta singularitas evidentissime cernitur. Notandum quoque quod hic numerus x canonum in quatuor Evangeliis, attestatur doctrinam evangeli. cam decalogo legis esse concordissimam. Cæterum de numero et ordine eorumdem canonum, in Plenario a, de quo et hæc excerpta sunt, reperies. Ihud quoque notandum quod præfati canones nou omnes in singulis evangelistis positi reperiuntur. Nam in Matthæo octo positos esse videbis, excepto octavo et nono canone. In Marco sex, prætermisso tertio, quinto, septimo ac nono canone. In Luca septem, exceptis quarto septimoque canone. In Joanne sex. præter secundum, quintum, sextum et octavum canonem positos reperies, sicut etiam superior canonum descriptio manifestat.

17. Nunc ad ipsorum argumentationem b canonum stylus sermonis vertendus est, in quo prorsus argumento fructus et utilitas cujusque canonis subtili consideratione discutitur. Singulis vero Evangeliis, ab uno incipiens usque ad finem librorum, dispar numerus increscit. Per singulos Evangeliorum codices biperlitus numerus, capitulorum videlicet et canonum, qui est ad invicem dissimilis, singulis capitulis appositus, id est superscriptus habetur; qui uterque numerus, ab uno, primo scilicet capitulo atque canone, in singulis Evangeliis incipiens, usque ad finem cujusque Evangelii per ordinem conscendit. Sed non similiter uterque numerus capitulorum et canonum in Evangeliis principium sumit. Nam capitulorum numerus in fronte cujuslibet Evangelii ab uno incipit, ac dehinc per ordinem usque ad finem ipsius Evangelii percurrit. At vero canonum numerus in nullius fronte Evangelii ab uno exordium sumit, cum primum capitulum secundum Matthæum et Joannem, tertii; secundum Marcum, secundi; secundum Lucam, decimi canonis sit. Sed ab eo loco specialiter incipit, ubicunque in quolibet Evangelio primus canon primum superscribitur; secundo quoque canone ibi incipiente, ubi in Evangelio etiam ipse primo apponitur. Quod et de cæteris canonibus similiter intelligendum est, id est ut tertius et quartus et reliqui omnes canones ibi quisque primus incipiat, ubi in quolibet Evangelio primus superscribitur. (Quod tamen primum capitulum secundum Marcum non in exordio ejusdem canonis, sed quasi in medio ipso canone invenies, id est ubi Matthæus cui et Lucas LXX capitulum e regione habent notatum. Prima autem capitula Matthæi et Juannis în exordio tertii canonis habés; et primum capitulum Lucæ in principio decimi canonis invenies ..)

18. Igitur, ut dictum est, capitulorum mamerus în fronte cujusifhet Evangelii ab uno incheat. Canonum vero calculus, ficet non in principio esjanounque

operis edere potaisse. (Vide supra.)

ionen Lá fina, doi ional rati

<sup>·</sup> Hoc exent in margine codicis.

Evangelii, tamen ab uno similiter, hoc est primo ca- A Nam si numerus capitulorum secundum alios etiam none, in quolibet Evangelio exordium habet, secundo et tertio reliquisque canonibus deinceps sequentibus a. Itaque canones secundum Matthæum ab octavo (secundum Marcum secundo, juxta Lucam septimo, secundum Joannem decimo capitulo) ab uno, hoc est primo exordiuntur. Quod vero ait utrumque numerum disparem esse, quomodo hoc verum est, cum tertium in Joanne capitulum, hoc est, erat autem lux vera quæ illuminat, et reliqua, tertium canonem habeat subscriptum, in quo nulla disparilitas sed numeri æqualitas habetur? Sed disparem numerum dissimili colore designatum appellat. Unde per se ipsum explanans, continuo subjungit: hic nigro colore præscriptus sub se habet a. ex. m. n. d. Nam capitulorum numerus ex nigro, canonum vero rubicundo B ex minio colore perscribitur. Et quia capitula ante canones inventa, nigro colore sicut ab initio cœperunt, describuntur, recte canones per capitula inventi, rubicundo colore ob causam discernendæ ambiguitatis adnotantur. Sed licet uterque numerus. id est capitulorum et canonum, ab uno incipiat, non tamen in eumdem numeri articulum terminatur. Nam capitulorum numerus diverso limite in singulis Evangeliis clauditur. Canonum vero calculus in decimum semper numerum desinit. Unde recte subditur: qui ad decem usque procedens indicat p. n. in quo sit c. r. Numerus canonum juxta unumquemque evangelistam ab uno, id est primo, canone incipiens, in decimo canone terminatur. Siquidem in singulis Evangeliis, licet quidam mediales canones non re- C periantur, primus tamen ac decimus canon semper apud omnes evangelistas communiter invenitur.

19. Itaque ne ipsa capitula, quodam confuso errore, in alio nisi in suis canonibus computentur, subtili indagine præcavet cum subnectit : cum igitur aperto codice, et reliqua usque doceberis. Rerum ordinem attentius inspice: nam primo nos admonet evangelicum volumen aperire: secundo, quodlibet capitulum ex subsequenti numero per minium subscriptum, cujus canonis sit, dignoscere. Sed quoniam neque in hoc solummodo perfecta ipsius rei cognitio percipitur, nisi etiam illud sciatur, in quibus capitulis vel unus, vel duo, vel tresjevangelistæ, in eodem distinctam seriem canonum recurrere insinuat, ita subnectens: et recurrens ad principia, in quibus canonum est distincta congeries, et reliqua usque adnotabis. His etenim verbis ad distinctos canonum ordines recurrere nos admonet, ut illud in congerie canonum discamus, in quibus capitulis vel tres, vel duo, vel unus evangelista in consimili sensu cuilibet evangelistæ concordet.

- 20. Et ex hoc loco manifeste intelligitur quod unumquodque Evangelium, non alium nisi suorum capitulorum numerum, debet habere superscriptum.
- In margine legitur : « nam capitula primi canonis primo loco in quolibet Evangelio usque ad finem computare debemus; dehinc secundo loco capitula

evangelistas in unoquoque Evangelio superscriptus fuisset, non nos ad canonum congeriem recurrere admoneret; siquidem hoc necessarium non esset, si in quolibet Evangelio sicut et in congerie canonum, iidem capitulorum numeri secundum plures evangelistas invenirentur. Sed quia nos ad canonum congeriem recurrere admonet, perspicuum est quod illud in congerie canonum discere debemus, in quibus capitulis vel tres, vel duo, vel unus evangelista, in consimili sensu cuilibet evangelistæ concordet, quod non in ipso Evangelio, sed in canonum serie discendum esse ostendit : quippe cum unumquodque Evangelium non alium nisi suorum capitulorum numerum debet habere superscriptum. Unde et in superioribus non plures quam duos in Evangelio numeros crescere confirmans, hic, inquit, nigro colore præscriptus, sub se habet alium ex. m. n. d. Nam si quodlibet in Evangelio capitulum non solum suum numerum, sed etiam numeros capitulorum secundum alios evangelistas haberet superscriptos, non singulariter numerum ipsorum capitulorum, sed pluraliter enumeraret ac diceret: Hi nigro colore præscripti sub se habent alium ex. m. n. d. Sed quia capitulorum numerum quomodo et canonum singulariter describit, illud insinuat quod unumquodque in Evangelio capitulum, non alium nisi suum numerum debet habere superscriptum. At vero huic oppositos secundum alios evangelistas capitulorum numeros, in congerie canonum perquirendes esse admonet.

21. Quæritur autem cur ipsa aliorum evangelistarum capitula cum proprio cujuslibet evangelista capitulo conjunctim superscribantur, cum sancti Hieronymi sententia unumquodque Evangelium nullum nisi purum capitulorum numerum habere superscriptum astruere videatur. Sed forte aliquis benevolus ipsorum capitulorum numerum Evangeliis înscripsit, quatenus infirmioribus sensu laborem et difficultatem recurrendi ad congeriem canonum tolleret; aut si forte quilibet ipsam congeriem canonum in suis codicibus adnotatam non haberet, saltem numerum eorumdem capitulorum Evangeliis inscriptum teneret. Unde sicut jam propria cujuslibet evangelistæ capitula cognovit, sic etiam qui vel quot vel vicino sensu alii evangelistæ concordent, nos ad  $_{f n}$  evangelistæ alii , in suis capitulis huic evangelistæ concordent, cognoscere possit.

22. Itaque postquam in Evangelio, cujus canonis sit quodcunque capitulum didicimus, ad principia, hoc est ad titulos singulorum canonum, recurramus. Nam principium canonis est suus proprius titulus, qui sic præscribitur : Incipit primus canon, in quo quatuor, Matthæus, Marcus, Lucas, Joannes. Similiter et cæteri usque ad x canones sua principia, id est proprios titulos habent prænotatos. Sed cognito canone ex inscriptionis titulo, subsequentem capitulorum ejusdem evangelistæ tramitem perspice: atque

secundi canonis; tertio tertii, cæterorumque canonum capitula in quolibet Evangelio secundum ordinem sunt numeranda.

in ipsius serie tramitis, eumdem capituli numerum A quem in Evangelio superscriptum notasti, si non mendosus codex fuerit, incunctanter invenies. Sed in aperto codice Evangelii utrumque didicisti, id est numerum capituli, et canonem cujus sit ipsum capitulum. Quid autem proprie discatur in distincta canonum congerie, continuo explanat dicens: atque e vicinia cæterorum tramitibus inspectis, quos numeros e. r. h. a. Cæterorum namque est ut in distincta novem canonum serie illud proprie cognoscatur, quod in diversis tramitibus cuilibet capitulo oppositi capitulorum numeri apud unum seu plures evangelistas intelligantur.

23. Sed quid prodest in canonum tramitibus numerum capitulorum solummodo dignoscere, nisi eorum vim ac sensum in contextu ipsius Evangelii ad B purum comprehendere possimus? Unde nos ad ipsos Evangeliorum codices recurrere hortatur, cum subinsert : et cum scieris, recurres ad volumina singulorum, et reliqua usque dixerunt. Cum in quolibet canone intellexeris varios capitulorum numeros, et qui vel quot evangelistæ in ipsis variis capitulis cuilibet alii evangelistæ concordent, tunc recurrens ad volumina singulorum evangelistarum, statim eosdem capitulorum numeros, quos ante in subnotatis canonum tramitibus signaveras, per singulos evangelistas, id est per singula Evangelia, appositos et superscriptos esse videbis, atque eosdem evangelistas in suis propriisque locis eadem vel similia dixisse reperies. Recurres subinde cum fixa mente et sirma memoria. Volumina, codices singulorum evangelistarum. Repertis enim subinde in voluminibus singulorum evangelistarum numeris propriorum capitulorum, quos signaveras in canonibus, reperies intus in textu evangelico et loca, id est capitulorum aliorum evangelistarum, in quibus locis vel eadem vel vicina, id est ipsum vel similem sensum, in ipsis capitulis iisdem evangelistæ dixerunt. Primo itaque nos admonet, ordinalem cujuslibet capituli numerum in Evangelio scire. Secundo cujus canonis sit ipsum capitulum in ipso Evangelio suspicere. Tertio eidem capitulo apud unum vel plures evangelistas oppositos capitulorum numeros in canonem distinctis tramitibus dinumerare. Quarto vim ac sensum eorumdem capitulorum in contextu evangelico quærere, id est quatenus utrum eadem sint vel vicina D capitula, dignoscere possimus.

24. Sequitur præfationis conclusio: opto ut in Christo valeas, et memineris mei, beatissime 'papa. Magno dilectionis affectu beato Damaso, ut in Christo valeat, exoptat. Deinde præmium suscepti a Damaso operis charitative poscit, cum beatissimum papam, ut in sacris precibus et quolibet spiritali juvamine ipsius meminerit, desiderabiliter exorat. Finit præfatio.

Negat Vallarsius, sancti Hieronymi editor, alterum hunc prologum, qui specialiter ad canones pertinet, habere auctorem sanctum Hieronymum. Noster tamen Sedulius, quin germanus æque fetus beati do-

ITEM HIERONYMUS DAMASO PAPÆ ..

25. Sciendum etiam, ne quis ignarum ex similitudine numerorum error involvat. Hoc argumentum de continuatis b capitulorum similitudinibus, et de oppositis eorum collocationibus indistincta canonum serie pertractat. Cujus argumenti causam ostendit dicens, ne quis ignarum ex similitudine numerorum, scilicet capitulorum, error involvat. (Ut verbi gratia, in primo canone secundum Matthæum, capitulum undecimum quater notatur; secundum Marcum capitulum quintum quater notatur; secundum Lucam, capitulum decimum quater notatur c.) Sicut enim ex rerum differentia certa scientia percipitur. sic e contrario ex indiscreta similitudine, erroris. caligo nascitur. Sed quomodo huic errori succurratur, videamus. Quod sicubi in subnotatione, canonum distinctorum, in canone quolibet, et reliqua usque continuatas similitudines. Sensum hujus loci breviter perstringamus. Ubicunque in subjectis canonum tramitibus videris tres evangelistas id ipsum capitulum bis vel ter vel quater eo amplius adnotando iterantes, et quartum evangelistam oppositis in suo tramite diversis capitulis conspexeris decurrentem, nihil aliud ibi intelligendum est, nisi quia illud quod tres evangelistæ in singulis capitulis semel dixerunt, 'quartus evangelista toties multipliciter narraverit, quoties diversis capitulis eumdem sensum replicaverit.

26. Sed cum hæc sententia ad primum solummodo pertineat, in quo quatuor evangelistæ concordant, quærendum cur dicat in quolibet canone, cum non in alio nisi in primo solum canone hæc inter tres et unum evangelistam concordantia sit. Itaque sciendum est quod nomen primi canonis commune sit quatuor evangelistis, quibus ipse primus canon communiter deputatur. Nam in quatuor canones ipse primus canon dividitur, qui sit primus canon secundum Matthæum, item primus canon secundum Marcum, dehinc primus canon secundum Lucam, postremo primus canon secundum Joannem. Quod autem ait, in canone quolibet tres evangelistas bis vel ter vel quater aut etiam eo plus eumdem numerum per ordinem habere adnotandum, non ita sentiendum est quasi quolibet primo canone, verbi gratia secundum Matthæum, tres evangelistæ in uno ipsius Matthæi tramite , eumdem capituli numerum multipliciter adnotarent; sed ita intelligendum quod tres evangelistæ singuli per se in quolibet primi canonis tramite eumdem capituli numerum replicare solent. Nam in canone primo secundum Matthæum, itemque in canone primo secundum Marcum, dehinc in canone primo secundum Lucam, deinde in canone primo secundum Joannem, hanc replicationem crebro invenies. Hæc autem replicatio fit, non quod in contextu sui Evangelii quilibet evangelista unum capitulum bis, vel ter, vel quater aut plus iteraverit,

ctoris sit, dubitasse non videtur.

- b Glossa, samahaften.
- · Hæc erant in margine.

cum provisus Mud capitulum nonnisi semel dixerit; A in Christo valere dicendus est, quisquis cunctis vir sed ob hoc numerus ejusdem capituli in canone replicando premotatur, quatenus ipsum capitulum quibusque oppositis apud alios evangelistas capitalis in codem vel consimili sensu respondere monstretur.

27. Ex quo mira res fit, quod quando in Evangelio suo trailibet evangelista consimitem sensum per varia capitula iterat, tune in distinctis canonom tramitibus, nuffus corumdem capitulorum similis mamerus replicatur. At vero cum in evangelico volumine a quovis evangelista semel aliquid dicitar, tunc in canonum congerie ejusdem capituli numerus recapitulatur; quia nimirum hec quartus evangelista variis capitolis edisserit quod alii tres semel dixenum tramitibus repetitur, eo quod sensus ipsius in oppositis apud alfos evangelistas variis capitalis continefur. Itaque quod Matthæus undecimo, Marcus quarto, Lucas decimo capítulo, in exerdio primi canonis semel proloquantur, quartus Joannes cumdem sensum quatuor trapitulis, hoc est vi, xx, xiv et xxvnr, multipliciter edisscrit.

28. Item si uno quolibet eorum, aut etiam duobus, et reliqua usque quotiens prætulerint in numerorum adnotatione distantiam. Sensum hunc breviter explicemus. Hoc etenim dicit: Ubi in canonum distinctis tramitibus unus vel duo evangelistæ eumdem capitulorum numerum bis, vel ter, vel quater, aut plus iteris evangelistis, uno scilicet vel duobus, inveniatur oppositus, nihil aliud in hoc sciendum est, nisi quia illud quod unus aut duo evangelistæ bis vel ter vel plus replicaverint, toties unus aut duo alii evangelistæ eumdem sensum proloquantur, quoties oppositis diversis capitulis ipsum sensum proferunt.

29. Sciendum autem quod hac argumentatio ad omnes canones, excepto decimo canone, communiter pertinent. Cum enim duo evangelistæ semel aliquid dicunt, et alii duo multipliciter, hoc prime canoni députatur : cam vero unus semel, et due multipliciter narrant, secundo et tertio quartoque canoni ascribitur : quando vero unus sentel, et alter multiplicitër quemibet vensum pronuntiat, in quinque canobibus, hoc est quinto, sexto, septimo, octavo ac nono eanone hujuscemedi consonantia reperitur. Unde recte subjungitur: hoe et in emnium novem canonum collectione servatitur; illud procul dubjo insinuans quod hac posterior argumentatio omnibus, præter decimum, canonibus communis sit. Quod ipse ostendit cum subinfert : cæterum'in decimo, quonium propria s. t. c. non potest contra id comparetto e. q. v. est. Nam si comparatio cet, vel similium, vel diversorum ad minora, vel minorum ad majoracollatio, nulla comparatio fieri potest de his quæ per se absoluta existunt. Sequitur conclusio: opto ut in Christo valeas et memineris mei, beatissime papa. Ille

tutibus per Christum confortatus existit.

ITEM PROLOGUS QUATUOR EVANGELIÖRUM HIRBONTAL PRESBYTEM AD EUSEBIUM.

30. Plures fuisse qui Evangelia scripserunt, et Lucas evangelista testatur dicens : quandoquidem multi conati sunt, et reliqua usque et ministri suerunt sermonis. In hoc prologo de numero et ordine Evangeliorum expositurus, prius pseudoevangelia eorumque temerarios auctores eleganter refutat. Ac ne suo quasi quodam præjudicio illos respuere videretur, beatum Lucam evangelistam hujus rei testem esse ostendit. Et perseverantia usque ad præsens tempus monimenta declarant. Nec solum, inquit, ipse Lucas ipsos notat, sed et propria illorum volumina, quæ usque ad prærunt : ideoque numerus ejusdem capituti in camo. Seis tempus perseverant, eosdem erraticos multis modis produnt. Cur autem reprehensibiles existant, causam declarat dicens : quæ a diversis auctoribus edita, diversarum hæreseon fuere principia; ut est illud juxta Ægyptios, et Thomam, et Matthiam, et Bartholomæum, XII quoque apostolorum. Illorum, inquit, scripta diversarum hæresium fuere seminaria: ideoque non immerito tam detestandi auctores hæresiarchæ digno vocabulo censentur, qui sub falso titulo, quasi sub apostolorum nomine conscripto, falsa evangelia condiderunt. Quibus Basilides atque Apelles merito subjunguntur, quorum unus ccclxv cœlos, alter duos invicem contrarios deos inter alia nefanda dogmatizabant.

31. Ecclesia autem, quæ super petram, Domini r. raverint, et diversus capitulorum numerus in cæte- G f. e. Petra Christus intelligitur, juxta Apostolum qui ait : Petra autem erat Christus; super quam petram fundatam esse dicit. Unde Dominus in Evangelio dicit : Tu es Petrus, et super h.p. æ. E. m. Quam introduxit rex in cubiculum suum. Cubiculum regis æterni interna sunt gaudia patriæ cœlestis, in quæ nunc introducta est Ecclesia per fidem, in futuro plenius perducenda per rem. Et ad quam per soramen descensionis o. m. m. s. Manum suam dilectus sponsus ad nos per foramen mittit, cum nos Dominus occulta invisibiliter compunctione ad opus virtutum accendit. Similis dammulæ hinnuloque cerrorum. Capreoli etenim pernicitate pedum, insuper et hostium insidias cominus prævidentes, per anfractus montium sagaciter declinare solent. Hinnuli quoque, quomodo et capreoli, pernicitate pedum multum valent. Sic sancta Ecclesia mundis sui cordis oculis, quæ agenda sint quæque vitanda discernit; quæ errorem declinandi anfractus mente sagaci perspicit, et cursu pernici bonæ operationis de convalle lacrymarum in locum quietis [ad sponsum suum vivere medi]tatur; quatenus ambulans de virtute in virtutem, illum videre mereatur in Sion, hoc est in specula sempiternæ habitationis.

32. Quatuor flumina paradisi instar eructuans. Quatuor flumina paradisi dicit Geon, Phison, Tigrin, Suphraten: que quatuor flumina quatuor evangelistas designant a, hee ust Goon Mattheum, Phison

Sic est videre in priscis basilicarum Romanarum mustvis.

tuor et angulos et anulos h. per quos quasi uren t. et custos f. d. flynfs in. evehitur. Per arcain Ecclesia Christi designatur; per vectes doctores exprimuntur, qui aurea Veteris ac Novi Testamenti geminaque doctrina exornantur; quibus vectibus arca Ecchoin ad codestem patriam vehitur. Quatuer anguli diffusam per quatuor plagas orbis terrarum Ecclesiam designant. Quatuor circuli doctrinam evangelicam, quatuorque virtutes, prudentiers, temperantiam, fortitudinem, jusuiam.

33. Primus autem Matthæus est publicanus, cognomento Levi. Cognomento Levi dicit, quia ex prosapia tribus Levi ipse originem ducit. Matha in Hebræo sermone domum dicitur; unde Matthæus dosolum apostolus, sed etiam evangensta esset. Matthæus apostolus evangelista, qui etiam ex tribu sua Levi sumpsit cognomen, ex publicano a Christo electus, primum quidem in Judæa evangelizabat, postmodum in Macedonia prædicabat. Hic requiescit in montibus Parthorum. Secundus Marcus interpres avostoli Petri, et reliqua. Quæritur, cum Petrus scientiam multarum linguarum, quomodo et cæteri apostoli, perceperit, cur dicat Marcum ejus discipulum, ipsius Petri fuisse interpretein? Misi hoc ita dictum esse sentiamus, quod quando ipse Petrus Hebræo sermone Hebræis evangelizabat, tunc Marcus ut pote ejus discipalus vel idiotis Hebracis vel certe Gracis, seu quibuslibet barbaris audientibus minusque intelligentibus, eumdem sermonem plane interpreta- C batur. Item cum Greco sermone tantus apostolus evangelizabat, tunc Marcus vel Græcis minus eruditis, sive Judzis, et quibuslibet Græcum sermonem ignorantibus, per lilorum propriam loquelam explanahat. Is autem Marcus octavo Neronis anno mortuus placida quiete sepultus est.

34. Tertius Lacas medicus n. s. a. cujus laus in Evangelio, et reliqua. Achaia provincia Gracias, cujus metropolis est Corinthus. Bithynia provinciæ cet Asia. Obiit autem Lucas LxxIV vita sua anno, et sepultus est in Bithynia, cujus ossa regnante Constantino Constantinopolim sunt translata. Ultimus Joannes apostolus et evangelista, quem Jesus smant plarimum, et relique. Hie anno LXVIII post passionem Domini Balvatoris, sub Trajano principe longo vetustatis senio sessus, cum diem transmigrationis sum imminere sibi sentiret, jussisse fertat effedi sibi sepulcrum, atque vale inde dicens fratribus, facta oratione vivens tumulum introivit, deinde in ee tanquam ia lectulo requievit; unde eccidit ut guidan cum vivere asserant, nec mortuum in sepulcro, sed dormientem jacere contendant; maxime pro eo quod illic sensim terra ab imo scaturiens, ad superficiem sepulcri conscendat, et quasi fintu quisscentis deorsum ad superiora ebulliat. Quievit autem apud Ephesum vi Kal. Jan.

35. Hæc igitur quatuor Evangelia, et relique usque et in medio sieut similioude quaires ansmultum. Quod

Joannem, Figris Marcum, Euphrates Lucam. Qua- A dictur in medio ejus sive electri sive ignis, utial obstat intelligi, quod quatuor hec enimalia, sancti scilicet evangelistæ, et ex Domini incarnatione ad fidei virtutem solidati sunt, et in igne persecutionis muitis tribulationibus afflicti. Nam in specie electri Christes mediator Dei et huminum designatur. Electrum quippe ex auro et argento est. Sic noster rademater verus Deus et verus homo ex divinitate et humanitate constat. Et vultus eorum, facies hominis, et fedies leopie, et facies vituli, et facies aquilæ. Per hæc quatitor animalia, sicut dise Hieronymus mox exponit, quatuor evangelistæ designantur. Secundum moralem autem intelligentiam, justus quisque per rationem homo, per sacrificium mortificationis voluntatis suæ vitulus, per fortitudinem securitatis natus interpretatur, so quod ei donatum est ut non B contra omnia adversa leo, per contemplationem coe-Iestivín efficitur aquila. Quæ evangelistim Lucam a Zacharia sacerdote s. i. p. A Zacharia, inquit, sacer-Mote; id est tanquem ab eo cujus sit ministerium sæpe vitulos immolare.

36. Crura eorum recta, et p. p. Per pedes gressus actuum designantur. Quatuor ergo animalium pedes recti esse describuntur, quia sanctorum evangelistarum atque omnium perfectorum opera, ad sequendam iniquitatem non sunt retorta. Hi autem pedes rectos non habent, qui ad mala mundi quæ reliquerunt reflectuntur. Per pennas autem volatus contemplativæ vitæ designatur. Et quocunque spiritus ibat, ibant, et non revertebantur. Pennata atrimalia, videlicet evangelistæ et cæteri prædicatores sancti, cum incedunt, minime revertuntur, quia sic a terrenis actibus ad spiritalia pertranseunt, ut ad ea quæ reliquerint, ulterius nullo modo reflectantur. Quasi enim per quamdam viam els incedere, est mente ire semper ad meliora. Et dorsa corum plena oculis. Ea etenim quæ sumt ante faciem nostram videmus, dorsa autem nostra alius in nobis videt, et nos videre non possumus. Quia namque sancti viri solorter se aspiciunt, in quibus ab aliis judicari possunt, et districté se <del>vide</del>nt, sicut sæpe ab aliis districte videntur, qui in se nec ea quæ se iatere poterant, ignorant, lumina in derso portant. Et rota in rota. Rota in rota est Novum Testamentum in Veteri Testamento. Rota namque sacram Scripturam designat, que ex omni parte ad auditoram mentes volvitur. Circulus quippe praceptorum illius more rotæ modo sursum, modo deorsum est, quia que perfectioribus spiritaliter dicuntur, infirmis juxta litteram congruunt; et que parvali juxta litteram intelligunt, docti viri spiritaliter intelligendo in altum ducunt.

57. Viginti quatuor venivrum, et reliqua. Vigina quatuor seniores in illis intelliguntur qui perfectionem operis, quæ senario numero commendatur, clara Evangelii prædicatione consummant. Nam quater seni xxiv faciunt. Qui tenentes oftharus, id est corda laudibus Deo dicata gerentes; et phialas, id est orationes Doo effundentes. Vel phialas dieit mundas vordium obuscionaim. Adarunt Aginum Da,

f -

sit fulgura et tonitrua. Cum in fine sæculi talis fuerit tribulatio, qualis non fuit ab initio, signa pariter maxima clarebunt. Et septem spiritus discurrentes. Unum Spiritum dicit septiformem. Unus est enim spiritus; septiformitas vero perfectio est et pleni-

id est pro adventu regni Dei supplicantes. Introdu- A tudo donorum. Mare vitreum. Baptisma refertur ad vitrum, in quo non aliud videtur exterius, quam quod gestat interius. Animal primum simile est leoni, et reliqua. De quibus quatuor animalibus supra di-

ANNO DOMINI DCCCXXI.

# S. BENEDICTUS

ANIANENSIS ABBAS.

# VITA S. BENEDICTI ANIANENSIS

Auctore Andone seu Smanagdo ejus discipulo.

(Mabill. Act. SS. ord. S. Bened., sæc. IV.)

### OBSERVATIONES PRÆVIÆ.

1. In Gallia Narbonensi (le Languedoc), quam B gillo Benedicti successori, sextum Georgio abbati, Septimaniam, Gothiam Occitaniamve appellant, multa loca sunt sancti Benedicti nomine ac factis illustrata. Huic ortum dedit comitatus cujus caput Magalona seu Magdalona (*Maguelone*), urbs ad oram maris Mediterranei, episcopalis sedes quondam, ante annum 1536, quo cathedra Pauli papæ tertii auctoritate Montem-Pessulanum translata est. Ea in diœcesi exstat insigne monasterium ab Aniano amne Aniana dictum, cujus auctor Benedictus, idem ipse multorum cœnobiorum postea rector, Benedictus Anianensis vulgo appellatus. Ejus Vitam edidit Ardo seu Smaragdus, tanti viri discipulus, rogatu Indensium monachorum; eamdemque Menardus noster cum eruditis notis et observationibus præmisit Concordiæ Regularum a Benedicto conditæ; tum Godefridus Henschenius in Martio Bollandiano novo rursus commentario illustravit; nosque demum auctiorem ex ms. codice Anianensi recudimus hoc loco. Sanctus Ardo huic scriptioni dabat operam superstite Lu-dovico Augusto, ut patet ex num. 40. Theodulfus C eleganti elogio Benedictum Anianensem Benedicto Basinensi comparat in carmine quod huic Vitæ sub-

jiciemus. 2. Benedictum celebrant Martyrologia vetera, tum Anianense, tum Gellonense, tertio Idus Februa-rii. Sic enim in apographo Gellonensi legitur: c 111 Id. Febr. obitus beati viri Benedicti, qui in provincia Gothia exortus sub Pippino rege Francorum, etc., iisdem fere verbis quibus usi sunt monachi Indenses in epistola ad Ardonem in calce istius Vitæ referenda. Eodem die sancti Benedicti officium legitur in vetusto Breviario Anianensi, nec alio die ejus memoria colitur Anianæ, ut fallunt nonnulli. Ex quibus corrigenda recentiora Martyrologia, etiam Benedictinum, quæ ejus depositionem rejiciunt in diem sequentem.

3. Anianense monasterium suis impendiis exci-tavit Benedictus, adjuvantibus Carolo Magno ejusque filio Ludovico Augusto: cuius Ludovici quanta fuerit D com in Benedictum, tum in ipsius monasterium animi propensio, probant varia quæ concessit, quæque ego ipee legi diplomata minimum tredecim; quatuor quidem Benedicto abbati inscripta, quintum Sene-

rutesindo itidem abbati quatuor, tria Ermenaldo; omnia in gratiam Anianensium monachorum. Istorum diplomatum summaria capita et chronologicas notas referre juvat, quo primorum Abbatum Anianensium ordinem ac seriem delibemus.

4. Benedictus e monasterio Sancti Seguani egressus, postquam annos aliquot in cella prope Anianum exstructa vixit cum discipulis suis, grande cœnobium Anianam dictum ædificavit, et basilicam Salvatori ac beatæ Mariæ nuncupari jussit circiter annum 782. Tum Carolus Magnus ei privilegium immunitatis concessit in sequenti Vita relatum, cujus characteres chronologici exciderunt. Privilegium hoc Ludovicus Augustus, petente Benedicto, confirmavit « vin Kl. Maii, anno primo imperii, indict. 7, Aquis palatio, Durando diacono ad vicem Helisacaris recognoscente: > cum pridie ejus diei immunitatem ab itinerariis censibus eidem concessisset. Dein e vir venerabilis Benedictus abbas una cum consensu Georgii venerabilis abbatis Anianensis monasterii, quem ipse ibidem successorem elegerat, et monachis ibidem consistentibus, seu etiam Nebridii archiepiscopi, privilegium ab eodem impetravit de Bellacella, concessum « vii ld. Martii, anno 6 imperii, indict. 12, Aquisgrani palatio. Denique idem imperator, suggerente Benedicto, monachis Anianensibus fecit potestatem, e ut advocati monasterii perdita quærerent, et justa possessa ubique secundum legem defenderent, ditteris datis datis dib. Octob., anno imperii 3, indict. 11, Compendio palatio, quas Durandus Diaconus ad vicem Fridigisi recognovit.

5. Benedictus Aquisgranum ab Ludovico vocatus, et Indæ monasterio præfectus, Senegillum Anianæ abbatem substituit anno 815. Id patet ex ipsius im peratoris diplomate de Casa nova sive Gordanico, dato « anno 2 » imperii ejus, quod postea integrum

6. Senegillo Georgius suffectus a Benedicto est anno 819, uti discimus ex aliis Ludovici littefis de Bella-cella, quas modo citavimus, integras inferius adducendas.

7. Georgium excepit Trutesindus anno 822, cujus

teræ ab Acherio nostro editæ in Notis ad Guibertum; aliæque ejusdem imperatoris ad eumdem abbatem litteræ exstant in tabulario Anianensi de immunitate monasterii, « datæ xııı Kal. April., anno 9 imperii Ludovici, indict. 15, Aquisgrani palatio. Item aliæ de Gellone, Monte-calmensi, aliisque de rebus, datæ Aquisgrani die insequente ejusdem anni. Denique aliæ de quibusdam rebus villæ Cinciani « in pago Biterrensi, » quas res « Arnaldus comes domno Benedicto tradiderat; » sed postea fisco ca missis dominicis revocatas » Ludovicus Tructesindo restituit e anno 9 imperii, xix Kal. Septemb. Carbonaco villa, Hirminmario diacono ad vicem Fredugisi recognoscente. >

8. Trutesindum sequitur Ermenaldus, cui Ludovicus privilegium ab ipso jam pro advocato donatum confirmavit « xII Kal. Aug. anno 22 imperii, indict. Ludovicus confirmat omnes possessiones monasterii,

abbatis electionem confirmant Ludovici Augusti lit- A « xn Kal. Novemb., anno 24 imperii, indict. 15, Aquisgrani palatio : ) quod alio diplomate jam præstiterat de cella Gellonensi « xıv Kal. Octob. » anno et loco iisdem.

9. Ermenaldo successit Arnulfus, ad quem exstat diploma Caroli Calvi, datum « in Pontione fisco regio, anno 13 regni > ejus. Hæc de primis Anianæ abbatibus dicta sint ad corrigendos indices vulgatos. Alios investigare mihi non promptum, aliis

rebus occupato.

10. Nec mirum si tot tantisque privilegiis et immunitatibus donatum est Aniana monasterium, ut pote cunctorum caput cœnobiorum, non solum quæ in Gothiæ partibus constructa esse videbantur, verum etiam et illorum quæ aliis in regionibus ea tempestate et deinceps per hujus exempla ædificata atque de thesauris illius ditata sunt, > inquit Ardo. In ms. codice Anianensi Vitæ sancti Benedicti Ania-13, Strennaco villa, ) quas litteras legesis in Notis ad Guibertum, pag. 647. Eidem abbati concessæ be ta beati Benedicti abbatis Anianæ scripta et missa item sunt aliæ litteræ inferius referendæ, quibus per S. Ar., id est (ut conjicio) Smaragdum Ardonem, aut certe, sanctum Ardonem.

### PRÆFATIO AUCTORIS.

- 1. Dominis merito venerabilibus Patribus, Fratribusque, Inda monasterio Deo Jesu famulantibus, Ardo servorum Christi famulus salutem dicit. Jam pridem, dilectissimi fratres, vestræ ad me delatæ fuerunt litteræ (infra), amore piæ recordationis Patris nostri Benedicti abbatis stipatæ, exitumque ac migrationem ejus ad Christum breviter, sed amabiliter continentes. In quibus exiguitatem meam admonere estis dignati, ut latius initium conversatienis ejus audire cupientibus scriberem : sed hactenus C virium mearum cernens pondus excedere, distuli. Siquidem sagaci industria scribentibus præcedentium vitam meritis venerabilem, virtutibus celebrem, curandum est, ne aut negligentia torpentes omittant utilia, aut inducti gratia adjiciant supervacua : sed diligentissime exquisita, nec non evidentium relatione testium roborata currente calamo scribant, non rusticitatis vitium redolentes peritorum aggravent aures, sed urbanitatis salefacientie a condita proferant verba, politisque sermonibus, ut ita dixerim, derogantium demulceant aures. Meæ vero ipse imperitiæ expertus, vestris quandoque pariturus præceptis longo silui tempore, et ut ab eruditioribus explicaretur sustinui : periniquum nempe decernens, si tanti patroni vitam imperitis attingerem D precor, ut me orando adjuvetis ad Deum quatenus verbis, peritioribusque debitum auferrem laborem, qui queunt, copia verborum affluentes, pompatice quæque volunt enucleare, et inter syrtes nihil paventes regere cymbam, solœcismorumque vitare fetorem; facundiaque eloquentiæ præditi, ex abundanti eis est copia fandi derogantium comprimere linguas. Pavebam ne hi dum vitiose composita corrigere vellent, a male contextis exacerbati adjudicarent negligenda : præsertim cum noverim vos sacræ aulæ palatii assistere foribus, nec turbulenti rivuli sitire potum, quin potius ab indeficienti vena purissimi
- Menardus habet sale facientis. Henschenius expunxit vocem facientis, cum tamen habeatur in

fontis sedulo sapientiæ haurire fluenta. Hæc me ratio annali continuit spatio.

- 2. Interea coperunt me mordacissimis verbis ab inerti studio expergescere fratres, quos ipse pio conamine genuerat Christo, et ut eis illum gestis vitæ religiosæ resuscitarem compellere; a quo absentes esse solo constat consortio corporis, non plenitudine charitatis. Sic tandem aggredior explicare opus. Dedit ausum ac consilium veniale etiam locus, qui ab eo primitus constat esse constructus, fratresque qui ejus noverant conversationis initia. Nam quod aliis contigit vix non audiri, ab his potuit vix non videri. Igitur pro captu rebus ex parte collectis, impensas operi accuratius explicaturi paramus, et quasi quoddam seminarium latius promulgaturi nimium arctamus; hoc humili prece poscentes, ut si quis hoc despexerit opus, linguat aut corrigat: sin alias, legere et segui volentibus sinat, segue ad præcedentium Patrum Vitam legendum convertat. Et si hanc ab eorum tramite juxta vires non aberrasse repererit, gratuletur: sin autem, non temere judicando refutet; sed lacrymabiliter intérveniendo ei æquissimum Judicem pacatissimum reddat.
- 3. Vestris quia parui jussis, o sanctissimi fratres. orantibus vobis, et meorum mihi detur venia delictorum, et posteris proficiat in augmentum. Rursusque obnixe postulo, ut hanc pervigili studio relegatis, et quæque vitiose contexta fore probaveritis. elimando corrigite: si qua vero utilia, in arcano pectoris vestri excolenda servate. Siquidem imperio vestro silentii vi subtracta affectum præbuimus, non effectum; loqui nostrum vobis imputabitis, qui nen tacere nos imperasse recolitis. Et quoniam ei unicæ dilectionis affectu migranti de sæculo Helisacar E hæsit abbas, sicut ipsius auro pretiosor nobis dire codicibus mss. salefacientie.

De eo item infra in epistola Indensium Mona-

illi singulariter censeo præsentari. Esto, occulendam esse decreverit, veniam de meo posco errore: sin vero utilem, qui libenter paruerunt viventi, imitari satagant vitam absentis. Perantiquam siquidem fore consuctudinem, hactenus regibus usitatam, quæque geruntur acciduntve annalibus tradi posteris cognoscenda, nemo, ut reor, ambigit doctus. Et quoniam mens diversis rebus partita oblivione cæcatur, divinitus credimus esse consultum, ut quæ oblivio prolixa percurrente tempore poterat abolere, litteris mandarentur servanda, quarum lectione jucundantur, hilarescunt. totosque se ad gratiam infle-

chorum de obita Benedicti. Abbas erat monasteriorum Sancti Maximini apud Treviros, Centulæ in Pontivo, Gemetici in Neustria; Ludovici Augusti etiam B cancellarius, laudatus apud Amalarium in præfatione Antiphonarii, in Chronici Centulensis lib. 1, in con-

cta testatur epistofa; post vestram examinationem A stunt hi qui talia concepiecant legene t não ab his temerarius judicatur auctor scriptura, etiam si contingat minus politis perstrepere verbis, ad quam avide cognoscendam desudant. Concedent igitur nobis et præcedentium legere Vitam, et posteris mandare quæ ipsis nostris temporibus vidímus, vel audivinnes, ad angmentum animarum profutura : nec condemnemur de imperitis sermonibus, et rusticitatis vitium redolentes, quoniam ratum ducimus normam salutiferam licet rudibus depromere verbis, et in abjectis virgulis pulcherrimum panders favum. Suo quisque sumat arbitrio, quæ animo comperit plecitura,

> sultatione Agobardi de baptismo Judaicorum manoiiorum, et in libro de dispensatione; anno 827 a Ludovico missus cum aliis ad motus Hispanicæ marcæ comprimendos, teste Eginhardo.

## INCIPIT VITA.

- L. Igitur vir venerabilis, nomine et mezito, Benedictus Abbas, ex Getarum a genere partibus Gothize oriundus fuit. Nobilibus natalibus ortus, sed eum superna pietas potiori virtutum claritate nobilitavit. Pater signidem eius comitatum Magdalonensem, quoadusque vixit, tenuit; et Francorum genti fidelissimus totis viribus exstitit, fortis et ingeniosus: a hoatibus enim valde erat infestus. Hic nempe magna prostravit strage Wascones, qui vastandi gratia fines regni Francorum fuerant ingressi : e quibus nullus evasit, nisi quem pernix fuga salvavit. Hic pueriles gerentem annos præfatum filium suum in aula gloriosi Pippini regis regina tradidit inter scholares nutriendum; qui mentis indolem gerens, supra 2212tem diligebatur a commilitopibus : erat quippe velox et ad omnia utilis. Post hæc vero pincernæ sertitur officium. Militavit autem temporibus præfati regis: post cujus excessum, cum regni gubernacula Carelus gloriosissimus rex potigetur, ei adhæsit serviturus.
- 5. Interea illustrante divina gratia, superne cœæstnare nisibus, periturumque fastidire honorem, ad quem eum labore attingere posse cernebat, sed adeptum cito, amittere. Per triennium autem hoe corde tegens, soli Deo secretum tenuit, corpore, non mente se sæçuli actibus inscrens. Tentabat igitur infra hoc spatium, si continentiz culmen arripere posset, subtrahore corpori somnum, reprimere linguam, abstinere a cibo, parcius sumere vinum, et veluti peritus athleta ad futurum se componere bellum. Præmeditabat siquidem in seculari adhuc babitu sistens.
- a ld est Gothorum, qui ab anno 412 Tolosam insederunt in vicinas inde regiones effusi: quanquam Getas, Danubii juxta Daciam accolas indigenas, a Gothis adventitiis distinctos esse constat.
  - Anno scilicet 774, quo recepta a Carolo Italia.

- quæ postea devotus implevit; sed quanquam se a sæculi actibus exuere vellet, hæsitabat tamen quibus hoc modis faciendum esset : utrum peregrini assumeret habitum; an forte se alicui conjungeret, ct hominum oves aut armenta gratis pasceret; an etiam in civitate autoris exerceret artem, et quæ habere pesset pauperibus erogaret. Sub tali quippe certamine fuctuante animo ad amorem se vitæ regularis convertit.
- 6. Eo namque appo quo Italia gloriosi Caroli regis ditioni subjecta est, cum frater ejus incante flavium quemdam transfretare vellet, et a tumentibus raperetur undis, hic equo sedens, periculam conspiciens fratris, sese inter undas præcipitem dedit, ut percuntem a periculo redderet extorrem, atque natante equo fratris attigit manum; quem cum tenuit, tentus est; vixque qui eripere morientem voluit, mortis evasit periculum. Tunc se voto Deo constrinxit, saculo deinceps non militaturum Patriam petit, sed hoc patri non patefecit. Quidam autem erat religiosus Widmarus nomine, corporea pit flagrare amore, et ut seculum linqueret totis h luce carens, sed cordis luce resplendens, cui velle suum ostendit; isque secretum tenuit, et consilium salubre præbuit. Præparatis itaque omnibus iter quasi Aquis iturus arripuit; sed uhi sancti Sequari ingressus est domum, redire suos ad patriam jubet. seque in codem comobio Christo Deo servire velle indicavit. Postulat ingrediendi licentiam; qua adepta, mox capitis comam deposuit, et veri menachi habitum b sumpsit.
  - 7. Factus vero monachus incredibili inedia per biennium et sex mensium spatia corpus suum affii-Certe Benedicius obilt anne 821, post annos monasticæ professionis quadraginta octo. De sancti Sequani monasterio dixinus ad Vitam sancti Sequani sæculo 1 et sæculo 111, ubi de sanctis Altigiano et · Hilaripo monachis.

bestiæ erat infestus, cibum permodicum sumens, pane videlicet et aqua corpus sustentans, mortem potius quam famem arcens, vinum siquidem ceu pestiferum virus devitans. Somnum si quando devictus animus sumere vellet, vili se strato paululum quieturus collocans, aliquando nuda humo prostratus nimium defessus quievit, ipsa sua se plus requie lassaturus. Sæpe etiam pervigil in eratione pernoctans, nudis plantis in pavimento glaciali rigore perfusus, persistens in divinis nempe meditationibus ita se totum contulit, ut quamplures continuaret dies, sacris psalmodiis deditus, silentii legem non interrumpens. Quiescentibus cunctis, hic eorum calceamenta aquis mundans tergebat, eaque locis congruis lota restituebat. Heu, prob dolor! qui-B dam veluti illudentes insano prorsus, procul posito caligas jactabant, quorum vesanam insipitudinem hic altiori consilio bene tranquillus ferebat. In vestitu namque suo tanta se vilitate dejecit, ut vix persuaderi nescientibus veri simile forte possit. Erat itaque ei vilis et pervetusta tunica, quam non nisi post plures exactos mutabat dies. Quapropter copia pediculorum in squalenti surgebat cute, a quibus jejuniis attenuata depascebantur membra. Cucullæ illi nimia erant vetustate consumptæ; et si quando veterascentia rumperentur fila, ex dissimili colore foramen patens pannum repertum sarciebat : quæ res eum satis reddebat deformem. Quam ob rem a compluribus deridebatur, impellebatur, conspuebaturque: sed cœlo animus fixus, viliora appetens, cum in festis diebus cultioribus se reliqui componerent vestibus, hic sine reverentia coram obtutibus omnium utebatur. Balnearum usus per idem tempus suo corpori nunquam indulsit; munditias autem monasterii, quoties opportunitas expetiit, exercuit.

- 8. Compunctionis gratia, ope divina concedente. tanta ei largita est, ut quoties vellet, fleret. Quotitidie lacrymis, quotidie gemitu ob gehennæ metum alebatur, illud Davidicum amabiliter canens: Cinerem sicut panem manducabam, et poculum meum cum fletu miscebam (Psal. ci, 10). Pallebant ora jejuniis, et macie exhausta carne, pellis ossibus inhærebat, ae in modum paleariæ boum rugata pendebat. Hoc modo tenerum quasi indomitum animal 4 non tam mansuefaciens, quam, ut ita dicam, mortificans corpus, cum cogeretur ab abbate parcius erga semetipsum exercere rigorem, assensum minime præbuit. Regulam quoque beati Benedicti tironibus seu infirmis positam fore contestans, ad beati Basilii dicta nec non Pachomii regulam scandere nitens, quamvis exiguis possibilia gereret, jugiter impossibiliora rimabat. His se pernitentim la-
- Theodulfus Aurelianorum episcopus hos laudat in carmine inferius adducendo : ex que mihi fit veri simile id quod ait Menardus, Nebridium seu Nibridium hunc esse ipsummet Nebridium monasterii Urbionensis seu Crassæ abbatem, et archiepiscopum Narhonensem, qui Nisridius appellatur tum ab

- gere coepit. Sic quippe carni suze, ac si cruentz: A mentis przlibans, quoniam inimitabilis erat vel nullis vel paucis, coopitulante gratia divina, ut multorum fieret documentum salutis, in amorem præfati viri Benedicti regulæ accenditur, et veluti de singulari certamine novus athleta ad campum publice pugnaturus accessit. Interea coepit aliorum corrigere mores, negligentes arguere, exhortari tiroues, ut proficerent admonere probos, ut corrigerentur increpare improbos.
  - 9. lujungitur ei post hæc custodiendum cellarium, quo memoriæ Regulam præfati Patris commendavit, et juxta præceptum illius totis viribus sese componere, ac licita petentibus sine mora studebat largiri, male petentibus denegare, impossibilia exquirentibus blande excusare. Et queniam pro libita voluntate eis pocula non præbebat, æquis obtutibus a compluribus non intuchatur. Hospitum, infantum, pauperumque omni sagacitate curam gerebat. Abbas quoque eum summo colebat affectu, eo quod esset in omnibus utilis, et suæ vitæ cautus, de aliorum salute sollicitus et circa ministerium frequens, in loquendo ratus, ad obediendum promptissimus, in monendo affabilis. Contulerat siquidem illi divina pietas inter alias quamplures virtutes etiam intelligentiæ donum, eloquentiæ spiritalis copiam.
  - 10. Decurso quinquennii et octo mensium in salutiferis rebus spatio abbas præfati monasterii migravit e sæculo. Tuno omnes uno animo parique consensu Benedictum sibi prieferri optant. At ille suis illorumque non convenire moribus cernons, ad patrium concitus solum contulit pedem, ibique in patris suamque possessionem super rixulum, cui nomen est Anianus, nec non prope fluxium Arauris. cum præfato viro Witmaro paucisve aliis, juxta beati Saturnini permodicam ecclesiam, cellam exiguam ad habitandum construxit : que in loce nonnullos annos magna cum penuria vixit, noctibus diebusque cum gemitu et lacrymis clementiam implorans divinam, ut velle suum effectum proveheret esticacissimum. Erant autem per idem tempus in provincia illa quidam summæ sanctitatis strenui viri, Atilio videlicet et Nibridius a, necnes, et Annianus religiose degentes, sed regularem ignorantes custodiam: a quibus compertus non modice diligebatur. Siquidem dum eum aliqua adversa impulsio paululum superare tentaret, mox strato ascilo ad Atilionem, qui ei vicinior erat, propere festina-
  - 11. Primo siquidem tempore ardenti animo perplures, sæculo relicto, cum eo religiose vivere tentabant; sed fracti animo, novum formidanten genus vitæ, dum inauditam cogebantus arripers abstinentiæ viam, ut panem in pondere, vinumque in mensare perciperent, mon at sues ad econum canisque

Alcuino in epistola przefixa libris duobus contra Elipandum, tum in diplomate guodam Caroli Magni concesso anno 6 imperii. Aimfridius vero in Necrologio Crassensi notatur, his verbis : « Kal. Januar. Nimfridius abbas et archiepiscopus Narbonensis. 1

ad vomitum in calle salutis positum retrahebant pe- A que de qua hauserat aquam, sed et ferramenta modem. Quorum instabilem vir Dei intuens fidem, turbatus ad proprium voluit redire cœnobium. Qua de causa consulendum præfatum adiit virum : cui cum velle suum narrasset, increpavit eum ille dicens, sibi esse ostensum cœlitus, lucernam illum datum hominibus. Quapropter cœptum constanter oporteret implere bonum; fraude hoc antiqui fieri hostis, qui semper invidens bonis infestus est actibus, cui assensus præbendus est nunquam, sicque ejus consilio adminiculatus intrepide aggressus est, quod ardenti perficere optabat animo, non super alienum fundamentum ædificans, sed novo opere construere domos cœpit, ignotamque salutis pandere curabat viam.

sibi aggregatis fratribus, qui ejus comperta opinione ad eum confluxerant, in jam memoratum locum cœpit florere in religione pia, et cœleste iter volentibus pandere gratis, propriis laborare manibus: et ne aliis prædicans ipse reprobus inveniretur, quæ sequenda monebat, prior implere curabat. Non enim perterritus inopia cœptum deseruit opus; sed, ut ait Apostolus, in fame, et siti, in frigore et nuditate (II Cor. x1, 27) positus hortabatur inconcusso subjectos persistere corde, docens arctam et angustam viam esse quæ ducit ad vitam, et non esse condignas passiones hujus temporis ad futuram gloriam, quæ revelanda est sanctis. Quo documento roborati, majoribus se atteri optabant laboribus. Nulla eis tunc erat possessio, non vineæ, non pecora, non C equi; unus tantum erat asellus, cujus solamine cum alicubi pergendum esset, vicissim fratrum arcebatur defectio. Vinum tantum diebus Dominicis solemnibusque percipiebant. Pellebatur aliquoties eorum esuries lacte delato a vicinis mulieribus: quoniam ariditate tabuerant corpora eorum, solo viventes pane et aqua. Quapropter ut pigrum depellerent frigus, lectaria a utebantur, cum in vigiliis divinis assisterent. Erant quippe pauperes rebus, prædivites meritis; et quo eorum atterebantur inopia corpora, eo magis saginabantur virtutibus animæ. Æstuabant siquidem amore cœlesti, solæque lacrymæ illis in angustia ferebant solamen. Quorum invictam fraternam unitatem hostis cernens antiquus hac eam scindere arte molitur.

13. Unum eis erat circa molinum, in quo quæ habere poterant molebant cibaria. Instigatus autem maligni cogitationibus quadam eis nocte hospes advenit, quem juxta posse refectum in strato aselli collocant. At ille male vigil quiescentibus illis surrexit, et secum in quo jacuerat perferens, situlam-

a Menardus interpretatur culcitra. At quid culcitræ cum officio divino? Consentit tamen Hens-chenius, qui legit lectariis. Forsan lectaria dicuntur saga nocturna, quibus lecti insternuntur.

Et tamen vasa pretiosa postea in rem sacram admisit, ut patet ex num. 27. Porro ex hoc loco et ex Regula Magistri patet etiam temporibus illis in usu fuisse calices vitreos, quorum usus abrogatus lini non oblitus abscessit; pro bonis mala rependens. In crastinum vero damnum compertum magistro discipuli narrant, quos benevole ferre illatas contumelias docuit, damnaque lucra putare, illique potius dolendum asseverans, qui dum nisus est acquirere lucrum, perdidit fidem.

14. Cœpit interea paulatim turba discipulorum crescere, et fama piæ religionis sensim per circa habitantium ora volitare, seseque extendens ad longe posita decurrere loca. Et quoniam vallis, in qua primum insederat, perangusta erat, paululum extra confinia ejus monasterium novo opere construere cœpit, laborantibusque fratribus ipse aliquando collaborare, aliquando autem corum ad ve-12. Igitur venerabilis vir Benedictus cum paucis p scendum decoquere victum, librumque etiam pariter circa coquinam occupatus scribere satagebat. Lignamina vero sæpe propter penuriam boum humeris propriis cum discipulis deferebat. Domus enim in eo erat loco, quo fundare moliebantur monasterium, quam auctam in honore sanctæ Dei genitricis consecrarunt Mariæ. Concurrentibus undique, et illius se certatim subjicere magisterio postulantibus, et fabrica monasterii cito perficitur, et in rebus locus ditatus augmentatur, dantibus singulis quæ habere poterant. Non enim ornatis parietibus tegulisque rubentibus, vel pictis laquearibus. sed stramine vilique maceria cooperire, vel facere domos decreverat. Licet enim multiplex numerus fratrum augeretur, ille semper viliora et humiliora appetebat. Quapropter si quis de possessionibus suis aliquid conferre monasterio vellet, suscipiebat; sin vero servos ancillasque copulari niteretur, refugiebat, nec passus est quemquam per idem tempus per chartam monasterio tradi, sed ut sierent liberi imperabat. Vasa autem ad Christi conficiendum corpus nolebat sibi esse b argentea : siquidem primum ei fuerunt lignea, deinceps vitrea; sic tandem conscendit ad stannea; planetam vero refutabat habere sericeam : et si aliquis illi dedisset, mox aliis ad utendum præstabat.

15. Præterea surrexerunt in regione eadem vel circumquaque nonnulli viri religiosi ædificantes monasteria, aggregantes monachos, seseque ad exemplum beati viri exercitantes et ex ejus magisterio D imbuti, vitam pristinam priscosque amputantes errores, quibus ipse ut pater erat, subsidium opemque ferens, non spiritualium solummodo rerum, verum et corporalium : quos sæpe visitans hortabatur cœptum non deserere opus, ne egestate perculsus terroribusque attritus retro respiceret animus. Sicque documento salubri fulta numerosa ad-

in concilio Triburiensi anno 895, perseveravit tamen ad sæculum usque undecimum, quo Henricus Germaniæ rex Richardo Verodunensi archiepiscopo calicem unum de onychino, et alium crystallinum donasse perhibetur. Quanquam calices etiam ex sapphiro vitrei dicebantur, ex charta 5 Patriciacensi apud Perardum, quæ est Heccardi comitis, Rotardo çuidam legantis calicem vitreum de sapphiro,

titudo.

16. Orta autem fame a gravissima per idem tempus, cœpit multitudo pauperum, viduarum et pupillorum ad eum confluere, ac portas monasterii viasque stipare. Quos ille intuens inedia tabidos, imo ipsa jam pene morte glutitos, angebatur, quoniam unde tantam pasceret multitudinem ignorabat. Sed quia nihil deest timentibus Deum, quousque fruges attingerent novas, quæ fratribus sufficere possint, seorsum jussit reponi, cætera per constitutos fratres per singulos dies præcepit largiri. Carnes etiam armentorum oviumque dabantur per singulos dies, lac etiam vervecum præbebat auxilium. Siquidem fecerant sibi tuguria congruis locis, in cibaria, rursus ea quæ in fratrum reponi jusserat usus, mensurare præcepit: quod factum est ter. In fratrum vero animis tantus inerat affectus misericordiæ, ut libenter etiam impenderent, si fas esset, cuncta. Nam quæ sibi subtrahere poterat quisque, clam deserebat inedia consumptis: sicque vix erepti a famis fuere periculo. Aliquoties enim in ore panem habens mortuus reperiebatur.

17. Nec illud silendum puto, quia cum pene provinciam illam eodem tempore perversum Feliciani b invaserit dogma, hic ab omni pestifero perfidiæ errore illæsus ope divina intus evasit, multosque, non solum infimos, verum etiam præsules Ecclesiæ suo eripuit studio, et adversus nefandum dogma veris disputationum jaculis armatus sæpe congres- C SMS est.

18. Erat enim eo tempore et numerosa jam turba fratrum, et in fervore perpetuæ vitæ succensa. Certabant siquidem quis corum esset humilior, quisve in obedientia promptior, in abstinentia ardentior, in vigiliis anterior, in loquendo posterior, in vestitu vilior, in charitate ferventior: quibusdam etiam revelationes fiebant. Quidam namque erat frater qui juxta humanam honestatem minus erat compositus, quem negligenter incedentem dum Pater perspiceret, in animo eamdem rusticitatem judicare cœpit. Hic autem in extasi ductus, gregem columbarum aggregatum cernens, quædam miræ candoris fulgentes, quædam vero erant mira varietate distinctæ, quædam autem solo capite tetrum colorem gesta- D bant. Qui cum sciscitasset quid hoc esset, dicta sunt nomina singulorum, quorum aut negligentia fecerat migros, aut studium splendore nitentes. Is rediens ad se, Patri quæ viderat retulit, eumque ne se despiceret, admonuit. At ille singulorum acta discutiens, mentes fratrum, de quibus a fratre didicerat,

 Id accidit ante conditum amplius monasterium, anno proinde, non 793, ut censet Henschenius, sed 779, quo famis magna in Gallia fuisse perhibetur in Annalibus Loiselianis.

b Felicianum dogma, a Felice Orgelitano Hispa-nize episcopo male fabricatum, ab Elipando Toletano pejus assertum : id erat, Christum esse filium Dei adoptivum. Ad quod revincendum coacta concilia Ratisponense, Francosurtense, et Aquisgra-

sunt cœnobia, et maxima monachorum exstat mul- A turbatas reperiens, et benignum malagma castigationis impositum ad congruam formam instituit.

19. Sed antiquus hostis, ægre ferens unitatem et augmentum boni gregis, nisus est quorumdam concutere corda, ut bonum institutorem a proprio ovili redderet extorrem. Plures quidem sua arte a monasterio pepulit, pluresque turbavit, sed paratam tribulationibus non valuit concutere mentem. Confractas rursum recuperat perituras vires : sibi subjectos instigat, inferre damna imperat, equos boyesque furtim patenterque auferri jubet. Sed qui Deum cunctis præposuerat rebus, sine dolore amittit quæ sine amore possidebat. Certe pro nulla amissa re unquam eum quisquam vidit commotum, perditam nunquam repetiit, furatam nunquam quæsivit, fuquibus usque ad novas habitarunt fruges. Deficiente B ranti, si captus est, beneficium præstitit, latentem ne caperetur dimisit. Quidam enim cum equos monasterii furtim auferret, a vicinis non sine vulnere captus, et Patri est præsentatus. Cui ille impensas præbuit, medicum instituit, sanatum incolumem direxit. Contigit autem vice alia, cum venerabilis Pater iter conficeret, alio secum comitante fratre, quemdam equum a monasterio sublatum sedentem obviare. Frater vero curiosis luminibus intuens eum qui furatus fuerat esse cognovit, mox voce prorupit monasterii esse equum. At ille silere eum jubet. Sæpe similare equus equum solet, ait. Seorsum autem increpavit fratrem dicens: Et ego agnovi: sed melius silendum censeo, quam verecundiam inferamus.

> 20. Et quoniam omnipotens Deus qui cuncta creavit, mira etiam congruis temporibus per servos agit suos, quæ per hunc gesserit, pauca relatione perstringam. Ignis quodam tempore domum juxta beatæ Mariæ Virginis basilicam sitam invasit. Sed cum vorax flamma stipulam lamberet siccam, concurrerunt dolentes fratres, domum quam non sine magno labore construxerant, a rapidis flammis videntes consumi, summoque studio satagunt, ne ignis vicinam succenderet ecclesiam : illo enim omnis impetus ignis ferebatur. Ad quod spectaculum etiam Benedictus Pater accessit, cui protinus fratres, ut orationibus eos adjuvaret, imperant. At ille festinus obtemperans jussis fratrum, sese cum lacrymis ante beatæ Virginis et Dei genitricis Mariæ altare prostravit. Illo autem orante, mox divina opitulante misericordia in contrarium impetus ignis convertit.

> 21. Locustarum etiam tanta eodem tempore adfuit multitudo, ut sua densitate radios absconderent solis; quæ conglobato impetu in vineam, quæ monasterio vicina est, vastaturæ resident, ex qua quam nense; missus in Hispaniam non semel Benedictus cum aliis, ut testatur Alcuinus in epistola præfixa libris quatuor adversus Elipandum, inscripta Leidrado episcopo Lugdunensi, Nefridio Narbonensi, et Benedicto abbati, cum essent in procinctu itineris, ut ait in fine. V. C. Stephanus Baluzius, in calce Notarum ad Agobardum, refert synodum Urgeliensein anno 799 ea de re habitam, cui Benedictus noster interfuit.

vero venerabilis beatæ Dei Genitricis adiit basilicam, et slebili voce perfusus lacrymis divinum implorat auxilium. Sed post paululum male quiescentes abscedunt locustæ.

- 22. Rursus vice alia montem vicinum ignis invasit, et arentem stipulam frondesque, ac solis ardore perustam cœpit lambere terram, suoque impetu ruinam vineæ ac monasterio minitans ibat. Ad quem exstinguendum omnis turba fratrum cucurrit, cum quibus et venerabilis Benedictus Pater adiit; sed ignis cœptum mox deseruit iter, dextra lævaque exstinguendus properans. Non emim nisi oratione ejus credendum puto tantum incendium superatum fore.
- 23. Cuidam etiam fratri custodia boum erat in-B juncta. Is cum a monasterio ad suum vellet ire officium, Patri benedictionem petiit; cui protinus ille signum crucis dedit, dicens : Dominus te custodiat. At cum frater in diversorium venisset, duobus latronibus occurrit; a quibus, dum incaute accessisset, tentus est per habenam equi, quem sedebat; se vero diutius aspicientes, nihil loquentes dimiserunt eum. At ille cito discessit, et postquam Patri retulit, ait : Benédictio te Dei servavit illæsum.
- 24. Nec silentio illud prætereundum est, quod ipse aspexit. Frater enim quidam præpositus est constitutus, sed in superbiam tapsus, ab ordine præposituræ deponitur. Ad tantam demum malitiam ruit, ut a monasterio egressus latrocinta exerceret, ita ut ab ipso monasterio cham educeret equum. C Quem tentum junctis pedilms subter equum ad nionasterium deduci inbet vociferantem et jurantem nunquam se illo abiturim. Ob'cujus insipitudinem virgis eum lævigare jussit; sicque deinceps juste pieque vivens in ctentibio quievit, ac si ipse in ed hostis malignus cæsus finisset.
- 25. Hactenus de vita tanti Patris, qualiter divina illustrante clementia sæculum reliquerit, qualiterque in Gothiæ partibus transmigraverit, ac de novo opere monasterium 'construxerit, 'dicta Edfliciant. Nunc, opitulante Christo, ex præcepto Caroli quibus modis aliud in eodem loco comobium ætificaverit. evidenti ratione pandamus.
- 26. Anno igitur 772 a, Caroli vero Magni regls D 14, adjuvantibus eum ducibus et comitibus, aliam rursus in honorem Domini et Salvatoris nostri ecdestam prægrandem construere cæpit; sed et claustra novo opere alia cum columnis marmoreis quam

Mendum hic non advertit Menardus. Legendum potius anno 782 quo jacta amplioris monasterii fundamenta; nam ab anno 776 Anianensem locum Benedictus incolere cœpit.

b Non me fugit quid de hac dedicatione legatur in quibusdam codicibus mss. Verum id totum prætermittere satius est, quam criticorum censuræ exponere. Sufficiet hac de re sermo quondam habitus In festo dedicationis, infra in Appendice hujus Vitæ.

· In Anianensium reliquiarum indice ms. numeratur inter alias particula verze Crucis, que est in

maxime pocula fratres percipere soliti erant. Vir A plurimis, que site sunt in porticibus; non jam stramine domos, sed tegulis cooperuit. Tanta autem sanctitate idem locus est præditus, ut quisquis fideliter petiturus advenerit, et non hæsitaverit in corde suo, sed crediderit, statim quod poposcerit, impetrare licebit. Quia ergo mira religiositate præfulget, ratum ducimus, si de positione ejusdem loci aliquid post futuris pandamus. Siquidem venerabilis Pater, Benedictus pia consideratione præventus, non in alicujus sanctorum prætitulatione, sed in deisicæ Trinitatis, uti jam diximus, nomine præfatam ecclesiam consecrare b disposuit. Quod ut dico luce clarius agnoscatur, in altari, quod potissimum præ cæteris videtur, tres aras censuit supponi, ut m his personalitas Trinitatis typice videatur significari. Et mira dispositio, ut in tribus aris individua Tripitas, et in uno altari essentialiter firma demonstretur Deitas. Altare vero illud forinsecus est solidum, ab intus autem cavum : illud videlicet præligurans, quod Moyses condidit in eremo, retrorsum habens ostiolum, quo privatis diebus inclusæ tenentur capsa cum diversis reliquiis e Patrum. Hæc de altario dicta sufficiant. Ad instrumentum domus quo ordine vel numerositate compositum succincte pergimus. Cuncta siquidem utensilia, quae in eadem domo habentur, in septenario numero consecrata noscuntur. Septem seilicet candelabra fabrili arte mirabiliter producta, de quorum stipite procedunt hastilia, sphærulæque ac lilia, calanti ac scyphi in nuch modum ad instar videlicet 'illius facta, 'quod'Beseled miro composuit studio. Ante altare etiam septem dependent lampades miræ atque pulcherrimæ, inæstimabili fusæ læbore, quæ a peritis, qui eas visere exeptant, Salomoniaco dicuntur confluta. Alize tantumdem in choro dependent lampades argenteæ, in modum coronae, qua in se insertis circulis cyathes recipiunt per gyrum : morisque est præcipuis in festivitatibus oleo repletas accendi, 'quibus accensis veluti in die, ita in nocte tota refulget ecclesia. Tria denique altaria in eadem sunt dicata ecclesia vel basilica, unum videlicet in honorem sancti Michaelis archangeli, aliad th Venerationem beatorum apostolorum Petri et Pauli, tertium in honorem almi protomartyris Stephani. In ecclesia vero beate Dei genitricis Mariæ, quæ primitus est fundata, sancu Martini, necnon et beati Benedicti haberi videntur altaria. Illa vero quæ in cœmeterio fundata consistit. in honorem sancti Joannis Baptistæ consecrata dignoscitur, quo inter natos mulierum majorem nemi-

> arca aurea, quæ fuit imperatoris Constantinopolitani; item alia, quæ est incastrata in auro, et semper manet in scutella, quæ est argentea Karoli Magni; item una spina de corona Domini nostri Jesu Christi, incastrata in nuro, quæ itidem in prædicta scutella semper asservatur. În vetusto libro Cæremoniarum ejusdem monasterii præscribitur, ut sacerdos hebdomadarius panem solemni ritu benedicturus, accipiat scutellam Karoli cum vera cruce, etc. Scutella hæc cum pluribus aliis rebus sacris deperdita est. Lege Sermonem de dedicatione in Appendice.

nem surrexisse divina attestarunt oracula. Conside- A tis in honore Domini Dei ac Salvatoris nostri Jesu rare libet quanta humilitate ac reverentia iisdem metuendus sit locus, qui tot principibus videtur esse munitus. Siguidem Dominus Christus Princeps est omnium principum, Rex regum, et Dominus dominantium: beata vero ejusdem Dei genitrix Maria cunctarum virginum creditur esse regina; Michael cunctis præfertur angelorum; Petrus et Paulus capita sunt apostolorum; Stephanus protomartyr principatum tenet in choro testium; Martinus vero gemma refulget præsulum; Benedictus cunctorum est Pater monachorum. In septem item altaria, in septem candelabra, et in septem lampades septiformis gratia Spiritus sancti intelligitur.

27. Cognoscat quisquis ille est, qui hanc cupit ecenobiorum, non solum quæ Gothiæ in partibus constructà esse videntur, verum etiam et illorum quæ aliis in regionibus ea tempestate, et deinceps per hujus exempla ædificata, atque de thesauris illius ditata, sicut inantea narratura est schedula. Dedit autem cor suum ad investigandam beati Benedicti Regulam, eamdemque ut intelligere possit satagere circumiens monasteria, peritos quosque interrogans quæ ignorabat; et omnium sanctorum, quascunque invenire potuit regulas congregavit. Normamque utilem, et monasteriorum salubres consuetudines didicit, suisque eas tradidit monachis obserwandas. Instituit cantores, docuit lectores, habuit grummaticos, et scientia Scripturarum peritos, de quibus etiam quidam post suere episcopi, aggregavit. Librorum multitudinem congregavit, pretiosa vestimenta écclesiastica, calices argenteos prægrandes, offertoria argentea, et quidquid operi Dei necessarium esse conspexit, summo cum studio acquisivit. Notus Itaque factus est omnibus, et sama sanctitatis ejus regias imperialesque penetravit aures. Abiit deinde ad gloriosissimum imperatorem Carolum ob utilitatem monasterii, illique cœnobium pia consideratione præventus, ne incommoda a parentibus [Id est, consanguineis] suis paterentur post ejus discessum superstites, per chartam tradidit possidendum : a quo mox immunitatem percepit a continentem ita:

« In nomine sanctæ et individuæ Trinitatis, .aro- h lus Dei gratia rex Francorum et Longobardorum ac patricius Romanorum.

Maximum regni nostri in hoc augere credimus munimentum, si beneficia opportuna locis ecclesia-rum benevola devotione concedinus, ac Domino protegente stabiliter perdurare conscribimus. Igitur notum sit omnibus episcopis, abbatibus, comitibus et vicecomitibus, vicariis, centenariis, judicibus seu omnibus sidelibus præsentibus scilicet et futuris, qualiter vir venerabilis Benedictus abbas ex monasterio quod ipse novo opere jure proprietario a fundamen-

 Quæ sequinter usque ad numerum 42, desunt in editis apud Menardum et Bollandum.

In quibusdam istius diplomatis exemplis appomitur hec clausula : Deta vi Kl. Augustas, anno nono decimo regni nostri. Actum in Ruganesburg palatio; quæ clausula certior videtur quam appositio Bartholomæi notarii ad vicem Ludovici recognoscentis.

Christi, seu sanctæ semperque virginis ejusdem Dei genitricis Mariæ, seu aliorum sanctorum ædificavit in loco nuncupante Aniano, in pago Magdalonense subtus castro Monte-Calmense, ad nostram accessit clementiam, et prædictum monasterium cum omnibus rebus et ornamentis ecclesiæ, seu appendiciis vel adjacentlis suis in manibus nostris plenissima deliberatione visus est delegasse, et ipsum sanctum locum sub nostra defensione atque dominatione ad regendum nobis visus est tradidisse. Idcirco ad ejus petitionem tale pro æterna retributione beneficium erga ipsum sanctum locum visi fuimus indulsisse, ut in ecclesiis et locis vel agris seu aliis possessionibus ipsius monasterii, quas moderno tempore per nostram donationem ac confirmationem seu cæterorum fidelium juste possidere videtur, in quibuslibet locis, quidquid ibidem propter divinum amorem collatum fuit, quæque etiam deinceps in jure ipsius sancti legere vel audire Vitam, cunctorum hoc caput esse B loci, aut per nos aut per alios voluerit divina pietas augeri; præcipientes juhemus atque anathematizamus, ut nullus comes, neque episcopus, aut ulla judiciaria potestas ad causas audiendas vel freda exigenda, aut mansiones vel paratas faciendas, aut fidejussores tollendos, nec homines ipsius monasterii tam ingenuos quamque servos, qui supra terram memorati monasterii residere videntur, distringendos, nec ullas redhibitiones aut illicitas occasiones perquirendas, aut ullum omnino censum inquirendum, ullo unquam tempore ingredi audeat, vel exactare præsumat. Sed hoc ipse abbas vel successores sui aut monachi memorati loci, præsentes scilicet et feturi, propter nomen Domini sub integræ immunitatis nomine absque cujuslibet inquietate aut contrarietate valeant dominare, et nulli unquam homini pro qualicunque re nullum censum omnino audeant impendere : sed ipsum sanctum locum sub nostra defensione atque dominatione volumus constare. Statuentes ergo atque jubentes, ut neque vos, neque juniores seu successores vestri, vel quislibet ex judiciaria potestate in ecclesiis et locis vel agris seu reliquis possessionibus suprascripti monasterii, vel de omnibus quæ supra scripta sunt, nullo unquam tempore inquietare aut exactare præsumatis : sed quod nos propter nomen Domini et æterna remuneratione ad jam fatum monasterium indulsimus, perennibus temporibus proficiat in augmentis. Et quandoquidem divina vocatione suprascriptus venerabilis Benedictus abbas vel successores ejus de hac luce migraverint ad Dominum, qualem meliorem et nobis per omnia fidelem ipsa sancta congregatio de suprascripto monasterio aut de qualicunque loco voluerint eligere abbatem, qui ipsam sanctam congregationem secundum Regulam sancti Benedicti regere valeat, per hanc nostram auctoritatem et permissa indulgentia licentiam habeant, et ubicunque voluerint ordinari, aut ipsi aut monachi ipsorum, vel a quolibet pontifice ex præcepto et consensu nostro potestatem habeant, quatenus ipsi servi Dei, qui ibidem Deo famulari videntur, pro nobis ac conjuge proleque nostra et stabilitate totius regni a Deo nobis commissi vel conservandi attentius Domini misericordiam exorare delectentur b. )

366

28. Hæc gloriosissimus rex Carolus, venerabili viro Benedicto per præceptum contulit : sed et circumquaque utilia pecorum laboribusque apta per chartam imperialem loca ab eo suscepit. Honore autem magno ab imperatore donatus, scilicet argenti Constat enim Ludovicum fuisse cancellarium Caroli Calvi, non Caroli Magni, qui tum apud Bajoarios

cum exercitu erat. Istud privilegium postea Benedicto confirmavit Ludovicus Augustus litteris datis viii Kl. Maii, anno primo imperii, Indict. 7, Aquis palatio.

monasterium. Mox autem patrium ut attigit solum, divisum per partem quod attulerat argentum benedictionis gratia per singulorum direxit monasteria. Fuit enim illi hoc nostris temporibus præ cunctis singulare donum, benevola scilicet circa omnes piaque consideratio, atque sollicitudo omnium monasteriorum circa longeque positorum. Etenim ea crebro visitabat, et ordine sanctæ vitæ imbuebat : de his autem quæ illi a fidelibus conferebantur, juxta numerum habitantium, vel secundum posse transmittebat, his qui magis indigebant amplius, exigua autem indigentibus minus. Noverat utique singulorum monasteria, eorumque nomina retinebat. Pallia vero, quia singulis dare non poterat, per partes divisa ad cruces saltem faciendas mittebat. Omnium denique B monasteriorum, tam in Provincia quam in Gothia seu Novempalitana a provincia consistentium erat quasi nutrix fovens juvansque; atque ab omnibus amabatur ut pater, venerabatur ut dominus, reverebatur ut magister.

29. Pauperum quoque summo cum studio secernebatur portio, viduarum non patiebatur in alios expendere usus particulas. Omnium siquidem sanctimonialium viduarumque circa positarum noverat nomina. Captivis hilariter præbebatur redemptio, nullus illo habente indonatus, ut reor, abiit, sed pro posse omnibus omnia factus est. Quapropter ultro quisque ei suam ferebat substantiam, quam in usus pauperum, egenorum, viduarum captivorumque ac monachorum expendendam compererat : ita ut a quibusdam pene iv aut v susciperet millia solidorum, vasorumque indigentibus distribuenda.

30. Cura illi etiam erat ingens suos non solummodo prædicationis reficere cibo, verum etiam quoscunque obviare contingeret, mox cœlesti eos alebat pane; et ne oblivione salubrem amitteret escam, verhis talibus ut tenacius inhærerent cordi inculcare consueverat: Esto, inquiens, casto corpore et humilis corde, quoniam Deo accepta non est superba castitas aut humilitas inquinata. Luibusdam vero hoc inculcare solitus erat : Si plurima tibi impossibilia esse præcepta noscuntur, hoc exignum serva præceptum: Declina a malo, et fac bonum (Psai. xxxvi, 27). Quæ sententia ita ei familiaris exstitit, ut tempore mor- n tis collectis omnium Patrum sententiis, unum ex ea vellet conficere librum. Fratribus vero sibi subjectis omni hora, in nocturnis scilicet, in capitulo, in refectorio, pabula vitæ præbebat.

31. Et quoniam, dum benevolentiam ejus pandere tentavimus, virtutum ejus copia palam occurrerunt; pro viribus commodum decernimus quantulumcunque de his nescientibus desiderantibusve enucleare. Hoc enim comperit omnis qui ejus familiaritati adhæsit, charitate eum vincere cunctos. Nunquam

<sup>a</sup> Aliis Novempopulonia dicta, inter Garumnam fluvium et montes Pyrenæos Oceanumque comprehensa, vulgo la Gascogne, sic dicta a novem populis quos ambitu suo complectitur.

libras ferme xL, ad suum in pace rediit quantocius A enim quod sibi, sed potius quod utile aliis judicavit, agere voluit : quod si fecisset, cito correxit. Charitatis enim amore ut plures faceret salvos, aliorum circuibat cellas, et eis Regulæ sanctæ pandebat absconsa. Charitate itaque plenus, Arelato cum quampluribus episcopis, abbatibus, monachis per plures resedit dies, canonum decreta pandens, et beati Gregorii papæ homilias enucleans ignorantibus. Plenus nempe charitate, ex diversis locis in suo cœnobio susceptos alebat clericos ac monachos, quibus magistrum præponens sacris imbuebat sensibus. Charitate sibi injuriam facientibus munera destinabat. Neque laborandum est ut pandamus quæ melius cuncti viderunt, perplures obsequio experti sunt.

> 32. A rigore vero suæ primæ conversionis paululum declinarat, quoniam impossibile opus assumpserat : sed voluntas eadem permanebat. Siquidem cum arantibus ipse arabat, cum fodientibus socius erat, cum messoribus metebat. Et quamvis regio illa solis calore esset adusta, et ita vapor ignis velut a clibano procedens incendat potius quam calefaciat; hic suis nimio servore æstuantibus vix ante horam resectionis aguæ poculum indulsit. Nam labore defessi, igne perusti, frigidam potius desiderabant aquam quam vinum : nec erga eum quisque murmurare poterat, quoniam similia patiebatur. Quæ eis res non modicum ferebat solamen, quoniam dum se arentem siti cerneret, humanius erga suos agebat; nec laborastium quis fahulis perstrepere audebat, sed manus opere, linguæ occupabantur psalmodiis. Euntium enim et redeuntium ac laborantium ora divinis meditationibus erant intenta. Sæpe eum etiam palmas cædere vidimus, eorum videlicet qui erga eum in potu ciboque humanius agere conati sunt. Sæpe sibi positum vas mensurare conspeximus; et, sicut hi qui cellario præfuerint narrant, aliis bibentibus vinum, aquam excepto sabbato aut Dominica die pe bibebat. Sæpe a cibo ejus pinguedinem subtraximus, et ne vel exigua particula casei triti in eo inveniretur, summopere curabatur. Carnem quadrupedum a die conversionis suæ usque ad extremum vitæ edere noluit : jus e pullo b compositum sumebat, si aliqua accessisset debilitas. Multos etiam per annos primævo tempore pinguedinem vetuit : cæteris vero, quoties opportunum fuit, ea quæ sibi negabat, præbebat. Tanta enim ejus erat sollicitudo, ut si vel modica grana leguminum, vel exiguæ porri comæ cauliumque folia ab eo neglecta invenirentur, mox digna excommunicationis animadvertebatur sententia, cujus probaretur esse delictum. Sin autem quis ei aquam ad lavandum porrigeret, et ut solet largius quam decet effunderet, peccatum incurrere fatebatur, eo quod discretionis non incederet calle.

33. Erat illi et hoc singulare bonum. Nam si quis cogitationibus concussam mentem gerens, mox ut

b Vides majori cum religione Benedictum abstinuisse a quadrupedum carnis esu, quam a jusculo volatilium; qua de re deque usu pinguedinis alias.

ad eum accederet, ejus salubre consilio tumultuosa A parvam monachorum turbam coadunarunt : quos tun ba cogitationum abibat. Sæpe etiam com infestis cogitationibus pulsatus quis, sicut a vero fratre didici, diceret, quia ibo et pandam vos domno Benedicto; illico importunus ab eo recedebat tumultus. Si quis vero gravioribus esset detentus delictis, illi solum illi, verum etiam omnibus fratribus foret abunde. Fit concursus fratrum, sollicitantur piscatumes. Si tristitiæ morbo angeretur, accedens ad eum ficultas, ut nec ad emendum invenirentur, nec ab

34. Aucta est autem turba monachorum Deo famulantium, ita ut plusquam trecenti fierint, ob quorum eximiam congregationem talem mansionem construere jussit, quæ mille et eo amplius homines capere videtur, centum recipiens cubitos in longitudinem et viginti in latitudinem: et quia cætera loca eos capere non quibant, constituit locis congruis cel- B las a, quibus præfectis magistris posuit fratres.

35. Accidit denique eodem tempore inundatio pluviarum, quiescentibusque magistro cum fratribus, subito ab ambobus ostiis ingredi redundans aqua cœpit ac quiescentium occupare domum. Pavore vero fratres perterriti concite surgunt. Domus autem latrinarum super torrentem magno cum labore fuerat sita, quam tumens torrens nitebatur subvertere, ita ut ab inferioribus conquatientes rauco cum murmure undæ in jam jamque ruituram prosilirent domum. Concurrunt pariter media ferme nocte ad ecelesiam, ubi ipse Pater perveniens primus, signi funem arripuit, jussitque canere laudes, sanctorumque implorare suffragia, atque cum lacrymis una Dei flagitare clementiam. Post multas quoque preces adeunt C visere si jam domus foret subversa. Quo eunte venerabile viro obscura sub caligine noctis, vepris cruribus ejus hæsit, nimioque tædio affectus, lacrymabiliter, ut sedaretur inundatio, Deum deprecatus est. Sed cum ad locum devenerunt, integro descendisse pede aqua reperta est. Consisi jam de Dei adjutorio, ad socios in ecclesia constitutos redeunt, et beneficia Dei narrantes pariter benedixerunt Deum.

36. Interea audientes ejus sanctitatis famam gregisque ejus sanctam opinionem, postulare instanter exempli gratia monachos nonnulli episcopi coperunt. de quibus Leidradus b Lugdunensium pontifex volens monasterium quod vocatur Insula-Barbara reædificare, quæsivit instanter qui ei initium bonæ vitæ D ostenderent, et accepit. Siquidem electos ferme a grege xx discipulos, quibus præposuit rectorem. eosque Burgundiæ partibus ad habitandum direxit : quo præstante Christo Domino nunc in sancta religione pollentes et florentes, prægrandis est turba aggregata monachorum. Theodulfus quoque Aurelianensium præsul, cum monasterium Sancti Maximini construere vellet, a jam præfato viro postulat regularis disciplinæ peritos : cui mox assensum præbuit, et bis denos illi monachos præfecto magistro misit. Oui constanter in sancto studio decertantes, non

 En causa erigendarum cellarum, quas modo præposituras et prioratus vocamus.
 De Leidrado et monasterio Barbarensi, deque cum visitandi gratia Pater venerabilis adisset, quæ ibidem acta sint pandam. Siquidem ejus præstolantes adventum, omni studio satagunt, quatenus ejus pro amore copia, piscium ciborumque apparatus non solum illi, verum etiam omnibus fratribus foret abunde. Fit concursus fratrum, sollicitantur piscatores, perscrutantur nundinæ : sed tanta evenit difficultas, ut nec ad emendum invenirentur, nec ab eis capi posset, qua de sterilitate nimio afficiebantur mœrore. Advenit interdum magister, gaudentes suscipiunt, gaudensque eorum profectibus resalutat : sed verecundiam fratres læto celabant sub vultu. Præterea accidit ut frater quidam quippiam operis exercens juxta fluvium Ligeris sisteret : et ecce subito prægrandem piscem, quem isicem vocant, conspicit circa littus natantem : ad quem non tardus capiendum insilutt, abstractumque fratribus detulit. Fit quoque hac de re gaudium, sed admiratio major : omnes tamen meritis hoc venerabilis viri Benedicti evenisse confessi sunt, hoc enim ego a fideli fratre, ni fallor, ita didici. Alcuinus quoque ex genere Anglorum, ordine levites, sapientia præclarus. sanctitatis merito venerabilis, regens monasterium beati Martini confessoris, qui fuit Turonensium pontifex, quique in aula gloriosi imperatoris Caroli omni honore dignus habebatur, auditam [audita, etc.] expertamque viri Dei sanctitatis famam, inviolabili se ili charitate conjunxit, ita ut ex suis epistolis ei sæpe directis aggregatis in unum unus conficeretur libellus. Datis itaque illi muneribus postulat obnixe sibi monachos dari. Cui cum protinus venerabilis Pater assensum præbuisset, equos misit qui eos ferrent: quos in monasterio, cui nomen est Cormarine, quod ædificaverat, collocavit. Fuere etiam et hi, ut reor, xx cum prælato sibi magistro : ad quorum bonum conversationis exemplum, magna est aggregata multitudo monachorum.

37. Quæ autem per idem tempus propitia Divinitate sint acta miracula, non ab re puto si huic operi inserantur. Quidam siquidem frater tabulam sacratam, in qua beati Dionysii erant reliquiæ aliorumque Sauctorum plantatæ, missus est ab alia cella ad aliam deferre : isque secum pergens catulos detulit. tabulam vero sacratam post aliquos dies revertens non lotis vestibus incautus deserre nititur. Ingressus navigio properat (erat enim cella ipsa inter stagnum et mare sita), sed ut mox terram attigit, equumque ascendens in quo catulos pertulerat, tabulam portaturus suscepit, divina hunc ultio perculit. Equus quidem eadem hora se in circulo rotando conversus est, quousque frater in terram rueret, tabula quoque manibus ejus elapsa illæsa suscipitur; equus siquidem statim exstinctus est; sed et is, qui ceciderat, frater non sine magno est languore evectus, a quo diu confectus tandem sanitatem recepit. Hi vero

Theodulfo et Mitiacensi inferius agendum, ubi de aliis monasteriis per Benedictum ordinatis.

fratres qui petendas reliquias miserant, quæ accide- A rant audientes, alium rursus fratrem mittunt. Qui quoniam erat sacerdos, secum crucom, in qua lignum erat Dominicum, tulit. In stagnum vero ingressus, valida tempestate vexatur navicula : sed mox ut crucem quam collo gestabat undis tumentibus epposuit, quieverunt proceiles. In cella vero quiescens per somuum vidit miri candoris virum, qui eum ita affatus est : Nisi, inquit, lignum Bominimei tecum attulisses, nequaquam abhinc quo velles tempore exires. Admonetur itaque ut pedester eas deferret : et quia non obtemperavit, deductas [deductis, etc.] ad præfatam cellam reliquias, gravi est insirmitate percussus. Post hæc autem in ecclesia eadem qua reliquiæ fuerant delatæ, pharum pendebat, in cujus vascula permodicum erat oleum, sed in B perent formam. crastino plena reperta sunt. Hoc autem contigit per ter. Hæc nempe his quibus languor acciderat narrantibus comperi.

38. In montibus autem in quibus fratres soliti erant alendarum ovium curam habentes habitare, sibi ad orandum exiguum oratorium construxerunt, in quo ingressæ sunt mulieres postquam fratres ab eo discesserant loco, et deridentes habitacula monachorum dicebant ad invicem: Tu vicem abbatis habeto in loco ejus stans. Sicque singulæ ordinatim stantes in loco orationis quasi orantes, male surrecturæ recumbebant. Vacua siguidem remanserant habitacula, in quibus æstatis tempore solummodo morabantur, sed eas statim digna subsequitur ultio. Tornutionibus vero vexari cœperunt, a quo dolore C non sunt ereptæ, quousque viri earum subsecuti sunt monachos a montibus cum ovibus descendentes, eosque precati sunt ut pro temerariis preces funderent. Orantibus autem fratribus sanitati continuo sunt redditæ.

39. Quidam energumenus vice etiam quadam ad monasterium parentibus deducentibus suis venit, qui in basilica beatæ semperque virginis Dei genitricis Mariæ collocatur: pro quo' dum orationem cum vigilia fratres sudere, sanitatem [sanitate, etc.] perceptam discessit in pace. Femina rursus immundo spiritu plena ad monasterium pervenit, eamque in oratorium sancti Joannis Baptistæ, quod in cœmeterio situm est, fratres cum vigiliis et orationibus custodiunt, quæ præstante Dee sospes abscessit. Ad oratorium vero qued in honore sancti Saturnini martyris dedicatum est, ubi venerabilis vir primum habitare cœpit, si quis febricitans abierit et paululum dormierit, si fide non hæsitaverit, incolumis revertetur ad propria. Quæ multorum relatione didici, eorum videlicet qui per semet beneficium sapitatis experti sunt. Hæc de miraculis nostris temporibus actis pauca dixisse sufficiat. Ad ordinem coptum, juvante Deo, redeamus.

a Quale erat Dionysianum prope Lutetiam Parisiorum, quod a monasticis ritibus ad canonicorum mores dellectebat, dum Ludovicus Augustus per Benedictum abbatem ad primaria instituta revocare sentavit, idque tandem perfecit anno 817, cujus rei

40. Gloriosissimus autem Ludovicus rex Aquitanorum tunc, nunc autem divina providente gratin totius Ecclesiæ Europa degentis imperator Augustus, sanctitatis ejus vitam compertam permaxime diligebat, ejusque consilium libenter obtemperabat : quem etiam omnibus in suo regno monasteriis præfecit, ut normam salutiferam cunctis ostenderet. Erant enim quædam monasteria instituta canonica a servantes, Regulæ autem præcepta ignorantes. Cujus ille obediens jussis, circumivit singulorum monasteria, non solum semel et bis, sed et multis vicibus, ostendens monita Regulæ, eamque eis per singula capitula discutiens, nota confirmans, ignota elucidans : sicque actum est, providente Deo, ut omnia pene monasteria in Aquitania sita regularem susciperent formam.

41. Sed is qui bonis actibus semper invidet innecentiæ adversarius et pacis inimicus, non æquum decernit, si pii regis diutius adhæreret amicitiis, damnum suæ parti inferre non dubitans, horum si eminus indivisa charitas permaneret; et quoniam naturæ suæ gloriam superbiendo amisit, in ea bona quæ perdidit ne homo introducatur, totis viribus cavet : dolet enim hominem miseratione Dei recuperari. Sed nec mirum si piorum probitate hostis crucietur antiquus, et eorum ques invincibiles cernit profeetibus torqueatur; cum sint etiam plures qui hujus malignitatis opera imitentur. Multi enim (quod delendum valde est) uruntur alienis utilitatibus, atque in eorum armantur odium quorum segui nolunt exemplum. Præfatis ergo proficuis actibus Deoque dignis agnitis, quorum stipatus agmine, invidiæ jaeulis armatus male pugnaturus processit. Et primum quidem clericorum in ejus derogatione accendit animos; tunc demum aulæ regiæ militum stimulat corda, quorumdam etiam conitum subvertit meatem: omnesque pariter invidize face succepsi non clam, sed jam palam virus pestiferæ mentis vonientes, circillionem rerumque cupidum et pradiis aliorum invasorem, suarum animarum jugiter oratsrem, publica voce clamabant, quorum vosana sævitia ad tantum nefas prorupit, ut animum serenissimi imperatoris Caroli erga eum concitare tentarent. Sed vir Dei bene secura conscientia, nec derogationibus commovetur, nee fraudulentis assertionibus perterretur. Palatium deinceps hac de re adiit; quo eunte prohibere nonnulli conantur, attestantes si conspectibus imperatoris astiterit, patriam ultra nou visum iri, quoniam erga se imperialis ira nimis foret accensa. Pergit tamen intrepidus, Dei miseratione confisus, illi spem suam committens, cujus pro amore certabat non pigrus. Este, exsilii decerneretur subire laborem, mentem suam agebat famulari Deo securiorem. Quod si ab officio ne præesset pelleretur, omni desiderio hactenus hoc se concupisse litteræ imperatoriæ exstant apud Sirmondum in tomo II Conc. Galliæ; quale itidem erat monasterium

Sanctæ Columbæ, apud Senonas. Hujus rei litteras

legesis in Appendice ad Lupum abbatem editionis

Baluzianæ.

narrabat. At priusquam in conspectu imperatoris A humilitatis fuit, ut rarus aut nullus ex monachis ita astitit, ad tantam superna pietas tranquillitatem ejus inflexit mentem, ut viso eo deoscularetur, eique poculum propria porrigeret manu : et quem amuli a proprio solo autumabant fieri extorrem, ad eum rediit magno cum honore : sicque divina ordinante misericordia eum dum infamare conati sunt, prædicarunt; et quem mentiendo odiosum reddere studuerunt, hunc non solum minimis, verum etiam magnatibus venerandum ostenderunt.

42. Guillelanus quoque comes, qui in aula imperatoris præ cunctis erat clarior, tanto, dilectionis affectu beato Benedicto deinceps adhæsit, ut, sæculi dignitatibus despectis, hunc ducem vize salutaris eligeret, qua pertingere posset ad Christum: acceptaque tandem convertendi licentia, magnis cum mune- B guttæ. Lectuli quoque duritiem avide expetebat; sed ribus auri, argentique, ac pretiosarum vestium speciebus subsequitur venerabilem virum. Nec moram inde ponendi comam sieri passus est, quin potius die natalis apostolorum Petri et Pauli auro textis depositis vestibus. Christicolarum induit habitum, sese cœlicolarum ascisci numero quantocius congaudens. Vallis vero a heati viri Benedicti monasterio ferme quatuor distat millibus, cui nomen est Gellonis, in qua construere præfatus comes in dignitate adhuc sæculi positus cellam jusserat; illic se vitæ sux tempore Christo tradidit serviturum: et quoniam nobilibus natalibus ortus, nobiliorem se fieri Christi amplectendo pauperiem studuit, et summum quem genuino perceperat, pro Christo abjecit honorem; ratum puto si de piis conversationis ejus acti- C bus pro nescientibus pandam. Etenim in cellam præfatam venerabilis Pater Benedictus suos jam posuerat monachos, quorum exemplo imbutus, infra paucos dies, eos a quibus edoctus est, virtutibus antecellit. Adjuvantibus quoque eum filiis, quos suis comitatibus præfecerat, comitibusque vicinis, ad perfectum fabricam monasterii, quam coeperat, cito deduxit. Qui locus ita secretus est, ut solitudinem non desideret habitator. Cingitur denique nubiferis undique montibus : neque cuiquam illic accessus est, nisi quem ultroneus orandi causa deduxerit animus. Tanta vero amœnitate est perfusus, ut si Deo servire decreverit, aliorum non desideret loca: siquidem adsunt vineæ, quas præfatus vir plantare præcepit, D hortorum quoque copia variis stipata diversarum generibus arborum. Possessiones acquisivit plurimas. Petenti siquidem eo serenissimus rex Ludovicus spatioso boc dilatavit termino, de fiscis suis ad taborandum concedens loca, vestes sacras perplurimas dedit, calices argenteos aureosque et offertoria præparavit, libros secum perplures attulit, altaria auro argentoque vestivit. In hanc nempe ingressus (cellam totum se dedicavit Christa, nihil mundanas pompæ relinquens vestigii. Tantæ autem deinceps

a Menatense scilicet, quo de monasterio agitur in Vita sancti Menelei abbatis, qui ejus auctor esse dicitur, id est instaurator; nam altero ante Meneleum sæculo exstitisse monasterium illud constat tum ex flecti posset, dum obviare contingeret, ut ab ea humilitate non vinceretur. Vidimus sæpe eum cædentem asinum suum, flasconem vini in stratorio deferre, eumque super insedentem, calicem in terra humeris vehentem nostri monasterii fratribus tempore messis ad refocillandum sitim corum occurrere. lu vigiliis quoque ita pervigil erat, ut vinceret cunctos. In pistrino, nisi occupatio aliqua præpediret aut ægritudo tardaret, propriis operabatur manibus. Coquinam vice sua complehat. In habitu summæ humilitatis assumpserat formam; jejunii amator exstitit, orationibus instans, compunctioni continuus : vixque corpus Christi poterat percipere, priusquam, lacrymarum ejus in terram decurrerent. propter ejus invaletudinem Benedictus Pater culcitram, eo nolente licet, substerni fecit, Aiunt nonnulli, se quia sæpe pro Christi amore flagellis cædi, nullo alio præter eum qui aderat conscio jussit. Mediis fere noctibus glacialibus profusus rigoribus, uno perraro tectus tegmine, sæpe in oratorio quod in honorem sancti Michaelis construxerat, soli Deo notus, vacans orationibus stabat. His aliisque virtutum fructibus intra exiguos stipatus annos, imminere sibi diem mortis cognoscens, cunctis monasteriis in regno domini Caroli pene sitis per scripturam notum sieri jussit, se ab hoc jam sæculo migrasse : sicque deinceps copias virtutum reportans Christo vocante migravit e mundo. Hæc perscire cupientibus dixisse sufficiant : ad cœptum rursus redeamus opus.

43. Piisaimus quoque. Ludovicus rex, quo ab insanis magis magisque irridebatur Benedictus venerabilis abbas, eo sibi eum in dilectionis sociabat multocius amore, sciens mundi amatorum esse consuetudinem profectibus obesse justorum. Regina quoque pio affectu colehat eum; et quia justum noverat, libenter auscultabat, suisque muneribus sæpissime honorabat. Et quoniam turba discipulorum eius succreverat, et locus in quo ipse degebat, infecundus humoque sterilis pene et ardore solis super ustus est, dedit illi monasterium quod est in Arvernis territorio situm a, quod sanctus Meneleus regio de semine ortus fundavit, in quo et jacet in corpore: ' ubi duodecim direxit monachos, constituens eis abbatem summæ reverentiæ virum, nomine Andoarium, qui a primævo tempore conversionis suæ ei adhæserat, virum probatum et multis laboribus attritum: quibus laborantibus pioque studio decertanțibus ferme șeptuaginta, vel eo amplius illis, monachicam vitam pro posse servantes adhæserunt. Ad quod mopasterium dum quadam vice egregius abbas visendi gratia fratres adiret, ex alia parte ejus adventum dum quidam abbas cum fratribus suis ex-

Actis sancti Carilefi abbatis, tum ex Gregorio Turonensi episcopo, qui Manatens s monasterit meminiti in libro de Vitis Patrum, cap. 12.

peteret, contigit eum ipsius monasterii cellam, uni A constituitque abbatem : et quoniam locus ille novo ecclesia in honorem Dei et Salvatoris nostri sita est, advenire. Siguidem ibi primum habitare fratres cœperant : sed quia angustus erat locus, ad jam præfatum monasterium serenissimus rex eos transtulerat. Fratres autem qui ad providendam cellam remanserant, videntes abbatem una cum suis gavisi sunt. Et quia erat eis ingens paupertas, tristabantur. Sed quoniam ubi charitas est, etiam exigua sufficiunt, jubet qui præerat fratribus, juveni vinum afferre, cui mox ille: Nihil, inquit, est in vasculo vini. Duo siquidem illis vascula euntes permodica reliquerant fratres, in quibus modicum erat vinum, ex quo vel missas canerent, vel Dominicis diebus singulas potiones perciperent. Audito autem magister cellæ illius non esse vinum in vasculo, doluit, et confidens ait : Perge et affer nobis, queniam pro amore Patris nostri bibent hi qui ad eum properant. et non desiciet eis. Perrexit frater, et abstracto duce a egreditur vinum. Jam quidem prius voluerat accipere, sed nequaquam invento recesserat. Nuntiat quod acciderat : glorificant Deum qui aderant, et meritis domni Benedicti sieri prostentur. Biberunt ergo pro velle, et secum benedictionis causa tulerunt. Doinnus quoque Benedictus cum suis adveniens, juxta quod opus fuit accepit, secumque ex eo in via tulit : sicque post hæc cessavit vas fundere vinum. Ipsis nempe fratribus hæc qui viderunt referentibus comperi, qui usque nunc testes horum existunt.

44. Alia rursus vice in eodem monasterio venit : C post longum vero prædicationis sermonem piumque confabulationis alloquium, discessurus pacis osculum fratribus præbet. Quidam autem frater inter alios osculaturus accessit : quo perspecto vir Dei protinus substitit, pacisque osculum paululum negavit: post increpationem vero congruam nobis mirantibus fratrem deosculatus est. Post hunc quoque inter alios alter adfuit frater, cui similiter fecit; tum demum ultimum vale dicens fratribus abiit. Illo autem abeunte in crastino compertum est quoniam fratres illi fugam arripere disposuerant. Intelleximus tunc quoniam ob hanc causam eos, revelante sibi sancto Spiritu, venerabilis abbas osculari tardabat, quorum perversam voluntatem, etsi non patenter ostendit, turbatas tamen conscientias salubriter increpavit.

45. Aliud demum illi monasterium gloriosissimus rex dedit, ubi (ut reor) viginti monachos misit, abbatemque illis constituit. Situm vero est monasterium illud in territorio Pictavense, et dedicatum in honore sancti Savini b, in quo positi fratres, dum in piis studiis vigilant desudantque, turba monachorum non parva eis adjungitur. Rursus ei aliud contulit monasterium, quod est in territorio Bituricensi situm, illoque quadraginta ferme posuit monachos,

a Male in e:litis rasculo. Dux enim sive duciculus, vulgo un duiset, serraculum dolii est.

b Hactenus nomen retinet sancti Savini.

opere erat fundandus, adjutorium præstitit, libros vestesque sacras dedit. At illi in sanctæ religionis habitu florentes, sanctæque conversationis normam pandentes, unitatem quoque spiritus servantes in vinculo pacis, permaximum intra Christi ovile gregem monachorum aggregarunt.

46. Ulfarius e etiam quidam nomine, nullum habens consanguineum, vir illuster et nobilis, per chartam ei ad ædificandum monasterium locum tradidit in Albiensis confinio, ubi etiam monachos ordinato illis abbate fere duodecim misit : et his etiam quoniam novo opere fabricam monasterii cœptam perficere satagebant, libros plurimos contulit, vestes sacras præbuit, calicem argenteum ac offertoria, crucemque et omnia quæ illis necessaria fore prospexit, administravit. Ipsi vero tam in ædificiis rerum corporearum, quam etiam in ædiscatione animarum, sanctæque Regulæ institutis decertantes, magnam Christo Deo famulantium congregationem religiosorum fratrum acquisierunt.

47. Post obitum quoque serenissimi imperatoris Caroli, cum filius ejus Ludovicus rex Aquitanorum imperii curam suscepisset, Franciæ eum partibus ire jussit, eique in Alsat Maurum-Monasterium designavit, ubi plures suæ vitæ sequaces ex Aniano monasterio collocavit. Et quoniam magnum a palatio distat spatium locus præfatus, nec congruo occurrere tempore cum vocaretur poterat; et quia imperatori multis pro causis erat necessarius, placuit imperatori ut non longe a palatio provideret locum aptum sibi, in quo cum paucis quiescere posset. Sicque præfecto abbate fratribus Mauro degentibus, ipse cum nonnullis imperatoris voluntati obtemperaturus accessit.

48. Vallis autem erat vicina, quæ a palatio, ut reor, sex non amplius millibus distat, quæ viri Dei placuit oculis : ibique imperator jussit construere miro opere monasterium, quod vocatur Inda, mutuato de rivulo ejusdem vallis nomine. In dedicatione vero ecclesiæ adfuit imperator, eamque de suis copiosissime ditavit fiscis immunitatemque jussit, atque per scripturam, ut triginta ibidem Deo fratres Christo famulantes persisterent monachi, statuit. Qua de re ut numerus impleretur, venerabilis abbas de notis monasteriis lectos jubet venire fratres, quos suo instrueret exemplo, essentque aliis documentum salutis, quousque instinctu divinæ gratiæ sæculari pompa relicta æterno Regi militare desiderantes ex eadem provincia in eorum subrogarentur ordine.

49. Cœpit antem post hæc vir Dei palatinas terere fores, olimque dimissum ob multorum utilitatem ferre tumultum. Omnes siquidem qui aliorum pressi incommodis imperialia petebant suffragia, cum ad eum accederent, alacriter susceptos osculabatur,

e Wlfarius comes Bellam-Cellam in pago Albigensi ad fluvium Agotum ædificasse dicitur.

pore opportuno offerebat imperatori. Ex quibus assuetus aliquoties serenissimus imperator mapulam manicasque ejus palpans reperiebat, repertasque legebat, atque ut utilius noverat decernebat; propter oblivionem quippe talibus in locis eas ferre solitus erat. Libenter etenim hujuscemodi querimonias audiebat imperator, et ob id quam maxime sedulo illum in palatio fore jubebat. Etenim qui eum ex regui moderamine, ex dispositione provinciarum et ex suis consulerent utilitatibus, erant perplures; nullus prorsus afflictorum miseriis ita compatiebatur, nullusque monachorum inopiam ita regi ut ipse pandebat. Erat quippe miserorum advocatus, sed monachorum pater; pauperum consolator, sed mobebat, sed monachorum mentibus Regulæ disciplinam inculcabat; omnium licet utilitatibus consuleret. monachorum tamen necessitatibus sedulo interveniebat.

50. Præfecit eum quoque imperator cunctis in regno suo cœpobiis: ut sicut Aquitaniam Gothiamque norma salutis instruxerat, ita etiam Franciam salutifero imbueret exemplo. Multa denique monasteria erant quæ quondam regulariter fuerant instituta; sed paulatim tepescente rigore, regularis pene deperierat ordo. Ut autem, sicut una omnium erat professio, fieret quoque omnium monasteriorum salubris una consuetudo, jubente imperatore aggregatis cœnobiorum a Patribus una cum quampluribus monachis perplures resedit dies. Omnibus ergo si- C mul positis Regulam ab integro discutiens, cunctis obscura dilucidans, dubia patefecit, priscos errores abstulit, utiles consuetudines affectusque confirmavit. Judicia igitur Regulæ cunctaque dubia ad proficuum deducta effectum, quas minus Regula pandit consuetudines, assentientibus cunctis protulit : de quibus etiam capitularem institutum imperatori confirmandum præbuit, ut omnibus in regno suo positis monasteriis observare præciperet : ad quem lectorem scire cupientem dirigimus. Cui protinus imperator assensum præbuit, inspectoresque per singula posuit monasteria, qui utrum ea quæ jussa fuerant sic observarentur inspicerent, quique etiam formam salubrem ignorantibus traderent. Perfectum itaque propagatumque est opus divina opitulante misericordia, et una cunctis generaliter posita observatur Regula, cunctaque monasteria ita ad formam unitatis redacta sunt, ac si ab uno magistro et in uno imbuerentur loco. Uniformis mensura in potu, in cibo, in vigiliis, in modulationibus cunctis observanda est tradita. Et quoniam alia per monasteria ut observaretur instituit Regula, suos in Inda degentes ita omni intentione instruxit, ut ex diversis regioni-

<sup>a</sup> Id factum anno 817, in synodo Aquisgranensi. b Hinc colligunt nonnulli Benedictum hunc auctorem esse libelli qui inscribitur Ordo conversationis monastica, ab Haesteno editus et illustratus in sine

Disquisitionum monasticarum.

· Id campanulæ seu tintinnabuli genus, quod

eorumque querimonias in schedulis imfressas tem- A bus adventantes monachi non, ut ita dixerim, perstrepentia, ut imbuerentur, indigerent verba: quia in singulorum moribus, in incessu habituque formam disciplinamque regularem pictam cernerent.

51. Propter plurimorum quoque indiscretum fervorem et quorumdam ineptum teporem, minusque capacium sensum obtunsum, constituit terminum, ordinemque b observandum cunctis tradidit : illos retrahens ne superflua peterent, hos imperans ut torporem excuterent, alios nihilominus admonens, ut saltem visa implere expeterent. Denique multa Regula implere jubet : sed permulta sunt quæ usus expiere quotidianus expetit, ipsa tamen reticet: ex quibus omnibus habitus monachi veluti gemmis ornatur, et sine quibus dissolutus ac fluxus incomnachorum eruditor; divitibus pabulum vitæ præ- B positusque esse probatur. Nonnulla autem præcipit quæ aut propter concordiam unitatis, aut certe propter observantiam honestatis, seu propter considerationem fragilitatis admittuntur. Quapropter piæ recordationis venerabilis abbas quæque observanda eomperit, absque ulla cunctatione vel excusationis fuco implere decrevit : ea vero quæ certis pro causis aut dimittenda cognovit, aut commutanda inspexit, nihilominus, prout rectius et secundum posse locique positionem dirimere quivit, suis observanda discipulis tradidit: si qua nempe minus lucide pagina Regulæ pandit, aut omnino silet, rationabiliter apteque instituit atque supplevit, de quibus ope divina jutus pauca relatu perstringam.

52. Primitus siquidem quam signum horis nocturnis pulsetur, in fratrum dormitorio squillam o tangere jussit, ut prius monachorum congregatio oratio nibus fulti propria residerent per loca, tunc demum ecclesiæ ostiis patefactis hospitibus pateret ingressus. Surgentes vero concite juxta quod Regula præcipit, fratres aquis se sanctificatis perfundant, et cuncta altaria humiliter et cum reverentia percurrant; sic demum ad propria loca accedant sintque parati, ut cum tertium pulsaverit signum, absque mora surgentes attonitis auribus sacerdotem exspectent, qui officium incipiendi sortitus est. Nec cuiquam liceat per hoc spatium per angulos ecclesiæ sistere, eorum scilicet quibus ingredi justum est; sed in choro sedentes institutos secrete concinant psalmos. Psalmos autem cantare jussit, quinque d pro omnibus fidelibus in toto terrarum orbe vivis, quinque etiam pro omnibus fidelibus defunctis; pro eis quoque qui nuper defuncti sunt, quia ad notitiam singulorum non statim causa pervenit, ut jugiter canerentur instituit nihilominus quinque. Decursis vero psalmis quinque pronus orationi incumbat, eos pro guibus cecinit Deo commendans: et tunc demum pro aliis rogaturus initium sumat. Nec pigritandum est pio, certis desixisque psalmodiis Lanfrancus signum minimum vocat in Decretorum cap. 1, et in secretario locat Durandus in triclinio, lib. 1 de divinis Officiis, cap. 4.

d Hi sunt psalmi graduales, quos Quadragesimæ tempore singulis feriis quartis etiam nunc ante matutinum officium frequentamus.

æterno Regi demerso in terram corpore supplicare: A multorum consuetudo. Siquidem nonnullis usque cum potentibus ad singula verba non revereatur quis inflectere caput; maximeque quia hoc modo gratia provocetur divina, et compunctionis suscitetur fervor. Tempore siquidem æstatis post expletum Matutinorum officium, mox egredi ab ecclesia propter somnolentiam jussit, seseque calceantes lotis faciobus denuo ad ecclesiam concite redeant, et juxta præfatum ordinem altaria cum reverentia eircumeant, sanctisque se aquis perfundant : et sic deinceps ad loca sibi constituta accedant, diurnum expleturi honeste officium : quæ officia juxta Romanum a psalmo grviji persolventur, sintque parati, ut pulsate signo horæ primæ, mox ad chorum occurrant. Signum autem ita prolixe tangere jussit, ut ennes ille sonante eccurrant, ille cessante sacerdos B incipiat horam. Expleta Prima in unum aggregati solvant capitulum : quo explete, cum silentio, aut psalmos b decantando exeant ad opus sibi injunctum. lu monasterio auoque remanantes non fabulis occupentur otiosis, sed bini et bini, aut certe singuli in eoquina, in pistrino, in cellario psalmos canant. Post completorium vero instituit ut non pro libita quis voluntate aut egrediatur, aut moretur in oratorio; sed hiemis tempore decem prius canant psalmos, æstate vero quinque: sieque pulsato signo emnes pariter juxta præfatym modum altaria cuncta cireumeant, et sic ad lecta sua singuli pausaturi accedant. In his tribus per diem vieibus circumire cuncta præcepit altaria, et ad primum ex eis orationem Do-Dominicam, vel sua construantur delicta. Diurnis autem erationum horis ad suum quisque accedat eraturus locum : si autempeculiariter sibi vult orare, quibuscunque vacat horis, licenter peragat. Has igitur tres ideo constituit orationis vices, ut hi qui torpore pigreccunt, et orare fastidient, saltem compulsi agant quæ libenter nolunt, et constitutas non præsumant relinquere horas : bi vero qui nimio succenduntur amore, no extera indiscrete petant zetrahantur. Sic enim accidere solet ut nimiis vigiliis atterantur unius nectis e indiscretione : horis autem quibus divinis psalmodiis esse intentum oportet, prepoccupatus sompo non valeat divinum exsolvere censum. In habitu quoque dissimiles fecerat

a Ergo jam tum Romanæ Ecclesiæ mos obtinebat D ut psalmus centesimus octavus decimus, uti et nunc, in horis diurnis psalleretur. Aliter diurnum psallendi officium distribuit sanctus Pater Benedictus in Regulæ cap. 17.

b Sic psalmos inter laborandum decantari præscribunt Adalardus abbas in statutis suis, et Cluniacenses apud Udalricum, in Consuetudinum Clunia-

censium lib. 1, cap. 30.

Eamdem rationem suggerit Cassianus in Collat.

n, capp. 16 et 17.
d Jam ergo tunc vigebat usus staminearum, seu interularum lanearum, quas tamen Rotbertus Molismensis abbas repudiasse fertur apud Ordericum in Hist. lib. v. Certe sanctus Pater Bene lictus de stamineis seu quibuslibet interulis silet. Et tamen sta-mineas duas monachis concedit. Fructuosus in Reguin prima cap. 4, et S. Ethildrita, non lineis, sed ad talos cuculiæ pendebant. Quam ob rem vir Dei uniformem cunctis tenendum monachis instituit modum, ut non amplius a duobus cubitis excederet mensura, vel usque ad genua pertingere posset. Concessit etam necessitatis causa, propter quam Regula jubet, duas scilicet stamineas d, et femoralia. pelliceas quoque et tegumenta eorum, cappas duas; et quæcunque necessaria prospexit, ut omnem amputaret occasionis ambagem, tribuit et concessit.

53. Ostendit quoque per scripturam imperatori rationem de his quæ jubet Regula, sed certis ex cauais intacta remanent; et de his quæ illa prorsus reticuit, sed utiliter supplentur. Omne quippe desiderium suum in observationem Regulæ converterat, suumque hoc permaxime erat studium, et nihil intellectui ejus excederet. Quam ob causam quos peritos esse compererat, attente sciscitabatur circa longeque positos, eos etiam qui istis in partibus ad montem Casinum accederent, voluti qui non audita solummodo, sed visa perciperent. Ob quam dilectionem intelligentiae com quislibet ei aliquid novi panderet, mox humiliter suscipiens summa revenentia aiebat, necdum se posse occultos sensus Regulæ nosse : et cum cunctis non dicam tironibus. sed ipsis sapientibus ipse eam elucidaverit, nova et inaudita se non tantum a peritis, verum etiam a simplicioribus reperire fatebatur. Fecit denique librum ex Regulis diversorum Patrum • collectum, ita ut prior beati Benedicti Regula cunctis esset, quem minicam dicant et symbolum, cæteris orationem C omni tempore ad collectam matutinam legere jussit. Ex quo rursus ut ostenderet contentiosis nulla frivola cassaque a beato Benedicto edita fore, sed suam ex aliorum fultam esse Regulam; alium collectis Regularum sententiis composuit librum, cui nomen Concordia i Regularum dedit, ita duntaxat ut beati Benedicti præcederet sententia, ei vero rationabiliter convenientes jungerentur deinceps. Alium nibilominus ex sanctorum doctorum homiliis, quæ in exhortationem monachorum sunt prolatæ, conjunxit librum, eumque omni tempore in vespertinis collectis legere jussit.

54. Cernens guoque nonnullos totis nisibus anhelare in acquirenda monachorum econobia, eaque non tantum ut precibus obtineant, verum etiam

laneis vestimentis in monasterio usa est, teste Beda in Historiæ lib. IV. cap. 19. Denique Ansegisus abbas Fontanelleusis drappos albos xx, do quibus camisia xx fieri possent, Fontanellensibus assignavit.

• Nempe, ut quidem existimo, Codicem Regularum omnium, qualem exhibent mss. codices, Corbeiensis veterrimus aliique; qualem, inquam, Holstenius edendum reliquit, editumque typis Romanis et Parisiensibus habemus. Eo in codice Regulæ, unaquæque post aliam, integræ referuntur, cum in Concordia Regularum singulis Regulæ sancti Benedicti capitulis singula aliarum regularum capitula instar commentariorum aptentur.

f Hunc librum edidit, notisque eruditis illustravit Menardus noster, qui etiam Benedicti Collectionem ex homiliis Patrum in codice Floriacensi legisse se testatur : quem tamen codicem ego perquisitum re-

perire non potui.

decertare muneribus, suisque usibus stipendia mo- A audiebat. Quis unquam solum nisi flentem reperit? nachorum expendi, ac per hoc diruta nonnulla, alia vero fugațis monachis a sæcularibus obtineri clericis; adiit hac de causa piissimum imperatorem precibusque pulsat ut ab hujuscemodi contentionibus clericos, monachos vero ab hoc redderet periculo extorres. Assensum præbet gloriosissimus imperator, monasteria in Regno suo cuncta prænotata, in quibus ex his Regulares Abbates esse queant decernit: ac per scripturam ut inconcussa omai maneant tempore, firmare præcepit, suoque annulo signavit : sicque multorum cupiditatem, monachorum nihilominus pavorem extersit. Erant etiam quædam ex eis munera a militiamque exercentes : quapropter ad tantam devenerant paupertatem, ut alimenta vestimentaque deessent monachis. Quæ considerans B suggerente præfato viro piissimus rex, juxta posse servire præcepit, ita ut nihil Deo famulantibus deesset, ac per hoc alacres pro eo ejusque prole, totiusque regui statu piissimum precarentur Dominum. His vero monasteriis que sub cauquicorum relicta sunt potestate, constituit eis segregatim unde vivere regulariter possint, cætera abbati concessit.

55. Quæ autem cum ad generale placitum jubente imperatore pergeret, nutu Dei acciderint, non silendum puto. Ibat nempe ægritudine nimisque caloribus fessus, jussis obtemperans regiis, sed charitatis armis stipatus, multorum explere utilitatem paratus. Sed is qui piis semper invidet actibus inimicus, ut piorum detrimentum ferret saluti, hunc a tramite cœpto tali arte retardare molitur : equos siquidem, C quibus ipse vehendus erat, per vasta silvarum deturbans custodibus fere ignota. Sed vir Dei nullo dolore de amissis equis perculsus, alacer regias prope pervenerat fores. Expletis siquidem monasteriorum monachorumque, de quibus illi ingens et jugis piaque erat sollicitudo, utilitatibus, numerus equorum imminutus a rege fulcitur [id est suppletur]. Sed et post unius mensis spatium amissi reducuatur equi ; sicque divinitus actum est ut quia de amissis non doluit, duplicatum susciperet lucrum.

56. Cœpit post hæc diversis variisque atteri ægritudinibus, et multos per annos continuis vigiliis, assiduis lacrymis, acerrimisque jejuniis atque laboribus meditationibusque attritum corpusculum novo certamini præparare: ut qui subactis vitiis virtutum obtinuerat arcem, nobiliter instrmitatibus patientiæ armis accinctus decertans, geminatana a rege suo superatis hostibus victricem perciperet palmam. Quo enim validius pulsabatur ægritudine, eo intentius magis magisque aut orationibus vel lectionibus persistebat. Nullus otiosum reperit, nullus omnino in opere Dei pigrum, nullus vanis frivolisque fabulis occupatum invenit. Aut enim ipse per se lectioni instabat, aut legentem studiose

• Quæ ad munera, quæ ad militiam olim tenebantur monasteria, recensentur apud Chesnium in tomo II, Historiæ Francorum, et apud alios. In editis aliter hic versus legitur.

quis ad eum subito ingrediens siccas ejus reperit genas? et non prorsus aut humi prostratum, aut cœlo erectis manibus stantem, aut pe sacri voluminis nimils humectarentur fletibus pagina, pugnis recipientem lacrymas invenit? Carnis deficiebant vires, sed animi adamante durior persistenat intentio, rigor semel cceptus pene ipse perdurans. Carnium quadrupedum esus non suscepit a die conversionis sum: balneis etiam in ultimo suo tempore languorihus attritus vix unquam indulsit. Vestimentum post quadraginta vel eo amplius dies mutare solitus est. Legere siquidem coram se sanctorum Patrum Vitam obitusque jubebat : qua lectione recuperatus animus fortior perdurabat. O bone Jesu, quibus suspiriis fletibusque perfusus æstuabat animus cupiens dissolvi, et esse cum Christo! non tamen si pecessarius fratribus foret, laborem ferre recusans.

57. Invalescente autem ægvitudine imperaturem familiariter allocutus in monasterio deducitus, fratribusque valefaciens, tota nocte orationibus psalmodiisque pernoctans, ipsius diei regulare officium peregit. At cum alterius diei regulare explesset officium, et cursum persolvere vellet, ventum ast ad clausulam : Justus es , Domine ; quem versiculum decantans ait : Deficio ; et adjecit : Fac cum serve tuo, Domine, secundum disericordiam tuam (Psal, gxviii) ; sieque inter verba grationis virtutibus decoratum emisit spiritum b. Adsunt autem ejus omnibus divitiis dulciores epistolæ, quas pridie quam migraret a sæculo, fratribus Aniano positis proprio dictavit ore, in quibus testatur faciem spam amplius non visuros. Aiunt etiam quidam quoniam hora qua migravit ad Christum, episcopo Stabili Magalonensi obitus ejus revelatus est; a somno siquidem surgens mox suis quod acciderat retulit. Obitum autem ejus ob id cursim attigimus, quqniam fratres qui eo tempore præsentes adfuerunt, latius explicaturi synt, quod sequens demonstrat pagina.

58. Benedictus igitur abbas in provincia Gothiæ exortus sub Pippino rege Francorum, et post ejus decessum sub C rolo silio ejus ab infantiæ tempore usque in adolescentiam militavit. Post hæc autem relicto palațio in monasterio Sancti Sequani in provincia Burgundiorum habitum veri monachi suscepit: ibique duobus ac semis annis [supra, num. 10, quinquennii et octo mensium spatio; an biennii? ] consistens, Deo jugiter militavit. Sed quia ibi regularem usum minime reperit, in Gothim partibus migravit, ibique super fluvium. Anianum manu propria cellam primitus postmodum vero cum ipsis fratribus qui ob amorem Christi sub ejus regimine venerant. monasterium ex novo opere construxit, in quo nou longo post tempore trecentos sub suo regimine mo-

b Sepultus in monasterio Indensi, ubi hacteque in lapi leo sarcophago quiescit, coliturque die 11 Februarii, supra in observationibus præviis, et infra in fine Vitze.

dovicus silius ejus imperium suscipiens, Benedictum venerabilem virum una cum suis quibusdam discicipulis in Franciam venire fecit, ac primitus in pago Alsacense monasterium ei Maurum dedit : postmodum vero pro ejus amore juxta Aquis palatium super fluvium Indam ex novo opere ei monasterium ædificavit. Hic est Benedictus, per quem Dominus Christus in omni regno Francorum Regulam sancti Benedicti restauravit. Hic habuit sub regimine suo monasteria duodecim, id est Anianum, Gellonem, Casam-Novam, Insulam-Barbaram, Menatem, Sanctum Savinum, Sanctum Maximinum, Massiacum, Cormariacum, Cellam-Novam in Tolosano, Monasterium-Maurum in Alsatz , Indam ex jussu ficatam, et de fiscis regalibus ditatam. In his omnibus ex doctrina sua monachos et rectores misit. Curam autem maximam habuit de omni ordine ecclesiastico, videlicet monachorum, canonicorum atque laicorum, maxime autem monachorum. Imperator autem omne ejus consilium libenter audivit et fècit, unde et a quibusdam Monachus vocitatur, videlicet quod monachos sancti viri pro ejus amore semper suos proprios appellavit, et post ejus decessum hactenus abbatem se monasterii illius palam esse profitetur. Sanctus igitur vir usque ad obitum suum in palatio regis pro augmento fidelium, non pro terrenis rebus perseveravit, quia juxta erat monasterium in quo degebat. Ante quartum vero exitus sui diem adhuc sanus omnia imperatori, quæ ei so- C litus erat dicere, replicavit: et in ipsa die febre correptus, ad mansionem suam usque pervenit. Altera vero die audientes hoc omnes magnates imperatoris, ad eum visitandum venerunt. Tanta autem ibi fuit multitudo episcoporum, abbatum ac monachorum, ut nobis qui eum ibi custodiebamus, vix ad eum accedere facultas esset. Helisacar autem abbas primus ad eum venit, et cum eo usque ad obitum perseveravit. Quinta siquidem feria ægrotavit, in

nachos habuit. Defunctoque Carolo imperatore Lu- A sexta autem feria nocte misit imperator Tanculfum camerarium, jubens ut eum in ipsa nocte ad monasterium ferremus : quem levantes ante gallorum cantum una cum Helisacar et suis ac nostris hominibus, prima hora diei ad monasterium deduximus. Cumque esset tertia diei hora, omnes a se exire præcepit, et usque ad sextam horam solus permansit. Post hæc ingressus supra dictus abbas cum præposito nostro, percunctati sunt quomodo ageret. Quibus ipse respondit, nunquam se tam bene fuisse; adjunxitque: Usque modo inter choros sanctorum coram Domino astiti. In crastina autem fratribus ad se vocatis eis monita salutis dedit, et tunc professus est quia quadraginta octo anni essent ex quo monachus fuerat, in quibus annis nullo die antea panem imperatoris ob illius ac discipulorum ejus usum ædi- B comedit , donec coram Deo lacrymas funderet. In ipsa die brevem admonitionem imperatori misit, et alias per diversa monasteria direxit. Isdem vero venerabilis vir omne officium suum de quinque annis et duobus mensibus ante obitum suum, sicut in ejus tabulis post ejus decessum reperimus, et ipse viveos quibusdam dixit, cantatum [ id est recitatum ] per semetipsum liquit. Obiit autem septuagenarius, tertio Idus Februarii, anno ab incarnatione Domini octingentesimo vigesimo primo, indictione decima quarta, concurrente 1, epacta decima quarta, anno nono imperii Ludovici piissimi imperatoris. Post tertium vero diem sepulcrum ejus aperuimus, et eum in vas lapideum, quod imperator paraverat, mutavimus: discooperientes autem faciem ejus, vidimus in fronte et circa oculos ac labia ejus tantum ruborem, quantum nec vivus habuerat. His ita exceptis, et ita se habentibus, nos famuli ex monasterio Inda, videlicet Deidonus, Levigildus, Bertadus et Desiderius, tibi Ardoni magistro nostro salutem in Domino optamus, petimusque charitati tuæ, ut secondum a Deo datam tibi sapientiam de Vita Patris nostri Benedicti libellum componas, et eum nobis dirigas. Salutant vos omnes fratres nostri, et vos salutate omnes fratres nostros. Amen.

## APPENDIX PRIMA.

DE SYNODO AQUISGRANENSI, DEQUE MONASTERIIS ANIANÆ SUBJECTIS, AUT PER BENE-DICTUM ORDINATIS.

(Mabill., ibid.)

ctus, hactenus vidimus ex ipsius Vita, in qua et contra Felicianam hæresim, tum in legatione Hispanica, tum in synodo Urgelitana laborasse, et concilio Arelatensi, quod ad restituendam Ecclesiæ Gallicanæ disciplinam anno 813 celebratum est, interfuisse memoratur num. 31. Nunc quid pro republica monastica, maxime in synodo Aquisgranensi, egerit, expendendum est. Cum rem Benedictinam fere ex æquo promovere studerent Ludovicus Augustus et Benedictus noster, anno 817 imperator Aquisgrani convenire jussit abbates quamplurimos Regulæ nostræ servantes, ad resarciendam sacri instituti disciplinam, quam Benedictus scriptis, monitis exemplisque

1. Quid in rem ecclesiasticam præstiterit Benedi- D suis revocare modis omnibus tentabat. Nimirum c monasteria monachorum, in quibus olim beati Benedicti Regula conservabatur, tum negligentia subrepente remissius ac dissolutius custodiebatur, vel certe penitus abolita negligebatur, , aiunt Patres concilii Turonensis tertii, canone 25. Quam ob rem varia tum a Carolo Magno, tum a Ludovico ejus filio convocata concilia, ut collabenti reipublicæ nostræ opem ferrent. Anno 817 Aquisgrani congregata est plurimorum abbatum synodus, cui præfuit Benedi-ctus. Sancita hac de re capitula septuaginta duo; tot enim enumerant Leo Marsicanus in Chronici Casinensis lib. 1, cap. 16, novæ editionis, et Chronog raphus cænobii Sancti Vincentii ad Vulturnum, lib. 11, que memoratur, Apollinarius ex Flaviniacensi, et alii, de quibus in Præfatione actum est. Peracto concilio constituit idem Deo amabilis imperator Benedictum abbatem et cum eo monachos strenuæ vitæ, qui per omnia monasteria monachorum euntes redeuntesque uniformem traderent cunctis monasteriis tam viris, quam sanctimonialibus feminis vivendi secundum Regulæ sancti Benedicti incommutabilem morem, » ut l'egitur in Vita Ludovici Pii. Etsi enim universa Galliæ monasteria eamdem sancti Benedicti regulam profitebantur, non una tamen omnium erat vivendi ratio, sed varia pro locorum, personarum morumque diversitate. Benedicto socius et adjutor adhibitus Arnulfus abbas, testante Ludovico Augusto in diplomate quod de restituto ordine monastico in monasterio S. Dionysii confecit vii Kal. Septembris, anno 19 imperii. c Mox, inquit, ut divina dignatio nos paterna sede suscepta imperialibus sceptris inniti voluit, piæ intentionis nostra sollicitudo exsequi procuravit, ut religio, decor et omnis honestas a domno et genitore nostro divæ memoriæ Carolo cœpta et instituta liquido et veraciter, remota omni simulatione, in propriis quibusque maneret et vigeret ordinibus. Unde ad monasticæ institutionis normam corrigendam duos religiosos et venerabilis vitæ viros Benedictum et Arnulfum abbates constituimus, qui per nostrum a Deo gubernandum et conservandum imperium seduli huic negotio stu-diose insisterent. Exstat hoc diploma integrum apud Sirmondum in tomo Il Conciliorum Galliæ, egregium sane pietatis imperatoriæ monumentum. Arnulfus is erat abbas, ut puto, monasterii Glonnensis seu Sancti Florentii ad Ligerim in diœcesi Andegavensi, et forsan etiam abbas Heriensis.

2. Quam Anianæ disciplinam instituit Benedictus, eamdem in varia Franciæ ac Germaniæ monasteria propagavit. Tria primo nobis proponit Ardo, Insu-lam Barbaram, Mitiacense, et Cormaricense, quibus addit Gellonense, Menatense, S. Savini Masciacense, C monasterium a Wlfario conditum, Maurum-Monasterium, et Indam. Indenses in epistola sua addunt Casam-novam, et Cellam-novam in Tolosano; addo et ego Monasterium Sanctæ Columbæ apud Senonas. De quibusdam actum est in superioribus notis: de

aliis hic nonnulla observanda.

3. Leidradus archiepiscopus Lugdunensis in epistola ad Carolum Magnum, « Monasterium regale Insulæ Barbaræ, inquit, situm in medio Araris fluvii, quod antiquitus est dedicatum in honore sancti Andreæ apostoli et omnium apostolorum, nune autem in honore sancti Martini recens videtur esse fundatum; jussu domni Caroli imperatoris, qui ibidem præfecit domnum Benedictum abhatem, cum quo simul direxit ibi suos codices, ita restauravi, ut tecta de novo fuerint, et aliqua de maceriis a fundamentis erecta: ubi nunc monachi secundum regularem disciplinam numero triginta habitare videntur. > Hic est Leidradus seu Laidradus archiepiscopus, cui in D Sic Benedictus ei per te, Benedicte, quod optat Hispaniam cum Benedicto adversus Elipandum pro-Hispaniam cum Benedicto adversus Elipandum profecturo Alcuinus libros suos dedicavit, quique postea dignitatem Agobardo resignavit, in Sancti Medardi Suessionense monasterium secessurus. Alcuinus in epistola 69 (nunc 90) monachis Barbarensibus, quos Fratres Lugdunenses vocat, gratulatur de restituta monasticæ vitæ disciplina, eosque præmunit adversus gliscentes errores. Insulæ-Barbaræ monasterium, cujus non semel alibi facta mentio, nunc sæculari toga donatum est.

4. Quid in Miliacensi ascelerio prope Aurelianos, nunc sancti Maximini dicto, præstiterit Benedictus, declarat Theodulfus ejus facti auctor in Carminum libro 11, ex quo quia carmen totum est in laudibus Benedicti nostri, juvat quosdam versus adducere in hunc locum. Sed prius ex Letaldo monacho Mitiacensi discamus qualis tum fuerit istius monasterii status; sic enim ille in libro de Miraculis sancti Ma-

ex cœnobio Josues abbas eidem conventui interfuisse A ximini abbatis, cap. 3: Nempe eo tempore « devotio Mitiacensis cœnobii et studium monasticæ vitæ emollita erat a sæculi dilectoribus, partim cupiditate, partim incursione hostica, quæ ex Aquitanica impu-gnatione crebro obtingere solebat. Per idem enim tempus inter Pippini duces et Waifarium Aquitanorum regem gravis et diuturna conflictatio rempublicam Francorum non modico profligavit damno, tandemque apud Toarcense castrum capto Waifario summa rerum ad Pippinum concessit. His fere temporibus locus supradictus adeo est adnullatus, ut nemo ibi posset manere monachorum : sed habitacula corum aut essent diversoria sæcularium et seminarum, aut stabula equorum et pastiones canum. Tem-poribus igitur divæ memoriæ Caroli Augusti, disponente rerum omnium Domino, eumdem locum pristinæ reddere nobilitati, Theodulfus nobilissimus et moribus et genere acerrimique ingenii Aurelianensis Ecclesiæ episcopus subrogatur. Hic itaque multa industria certans quatenus idem locus in antiquum revocaretur houorem, dum in contiguis regionibus minus idoneos invenisset ad id efficiendum monachos, ex Septimaniæ partibus ascivit, quibus et lo-cum dedit, et res illi loco olim attributas de suo insuper addens contradidit. In qua re non pœnituit eum facti sui, quippe cujus temporibus in tantum ejus loci gloria enituit, ut veteris ignominiæ dedecus honestas superveniens obumbraret, et præteritorum dispendia lucra sequentia compensarent. Duos hanc in rem monachos Theodulfus obtinuerat a Benedicto, cui hoc nomine gratias agit, eumdemque de aliis mittendis interpellat, ac cum S. P. Benedicto Casinate comparat his versibus:

> I, mea charta, celer Benedicti ad tecta beati, Hocque salutato tecta revise Patrum. Huic salveque valeque meum, huic singula narra, Prospera quæ nobis sunt tribuente Deo. Inde refer multas misso pro munere grates : Utque libens mittat plura, precare libens. Utque pium consurgat opus fundamine jacto, Quod me jam mulcet, jam mea corda fovet Sit melius culmen: bonus est fundaminis ordo Quem gemini numeri sorsque decusque sacrat. Ecce duo monachi duo sunt præcepta salutis, Divino ut vinctus sit quoque fratris amor.

#### Et infra:

Semina tu nostros misisti parva per agros, Plurima mitte, seges hic tibi grandis erit. Non distes merito, cujus non nomine distas: Nominis et meriti sors beet una duos. Quod fuit Ausoniis Benedictus rector in arvis, Hoc modo tu in nostris es, Benedicte, locis. Ut cerebro Euphorbi Samius satus esse putatur, Sic Nursi Patris in te revocatur opus. Ut per Teudulfum Teudulfi verba precantis Quodque fuit, Casine, tibi pius hic Pater olim Hoc modo sit cellæ urbs Aureliana tuæ. Quam bene Mitiacum vocitavit prisca vetustas, Quæ fuit auspicium mitibus ante choris! Maximinus ibi fratrum vernante corona Præfuit, his junctus scandit ad astra poli. Corpora sunt quorum variis tumulata sepulcris, Sunt animæ in finibus sed, patriarcha, tuis, Has fera barbaries exempto munere pacis Dejecit sedes, destituitque locum.

Quid his verbis significare velit Theodulfus, explicat Letaldus superius relatus. Pergit Theodulfus, et poetico more carmen suum dirigit ad Benedicti cosnobium, tum post aliquot versus subdit:

Inde salutandi fratrem pietate revise, Sum cui junctus ego nomine, non merito. Hinc pete Nebifdli Patifis venerabilis ædes, Mox et Donati sit tibi visa domus.

Sed nec praetereas sancti loca fratris Atili, Amniàflique mei tecta verenter adi. Nam pius aspiciat dantem sibi dona salutis, Atala te videat, dicque, Olemunde, vale.

Ac si forte vales mundanas ire per urbes, Singula perlustrans oppida, rura, casas, Præsulibus nostras in carmine pande salutes. Atque omni clero, quosque referre mora est. Atuita, Clarinus, Teutfredus, Leubila, et omnis Turba Patrum nostrum sentiat alma vale.

Quos hic primos salutat Theodulfus, erant ii ipsi quos Benedictus operis sui adjutores primarios ha-buisse dicitur apud Ardonem supra. Crediderim Anniahum esse eum, qui sancti Anniani (Saint-Chignan) monasterio in Gallia Narbonensi hactenus existenti nomen dedit, quod cave confundas cum monasterio Aniana seu Aniano.

5. Gellonense monasterium excitavit Willelmus B comes, postca ibidem monachus, atque Anianensi abbati subjectum esse voluit. Benedictus loco præfuit abbas primus, dein permissi nonnunquam abbates peculiares alii ab Anianensibus, qui Gellonensium abbatum electionem probabant. Exstant non unæ Ludévici Augusti aliorumque regum litteræ Cellam Gellonensem Anianæ attribuentes. Demum Gellonenses sui juris esse coeperunt, reclamatumque non seinel ab Anianensibus sæculo x1, quo Emmeno Anianæ nnei ao Anianensibus seculo XI, quo Emmeno Aniane abbas graves hac de re querelas deposuit apud Gre-gorium papam VII, que in tabulario Anianensi le-guntur. Sed tandém prævaluit Gellonensium pervi-cacia Urbani secundi pontificatu, qui Gellonense monasterium a jure abbatie Anianensis absolvit. Callistus vero papa secundus Romanæ sedi proxime seu, ut nicht, immediate subjecit, et post eum Alexander tertius.

6. Masciacensis comobii in Biturigibus fundamenta jecit Ego comes anno 738, at docet ejus loci breve C Chronicon a Labbeo editum in tomo Il Bibliothecæ novæ. Adventus monachorum in Mascieco anno 614 collocatur, nimirum post cœnobii restitutionem ab Ludovico Augusto factam, de qua in ejus Vita. Monasterium istud, quod hactenus persistit sub ordine sancti Benedicti, vulgo Massay appellatum, rexit Abbo abbas, qui « natus anno 817, ordinatus anno 847, anno 866, quo urbs Aurelianorum cremata est; mortuus est, , et quidem e vii Kal. decembris, , ex Kalendario. e Et anno 967 Odo abbas bonæ memoriæ vni Idus Junii > decessisse fertur; et Arduicus

monachus Nonis Septembris. 1
7. Wharius vir illuster et nobilis locum in Albigensis pagi confinio tradidit Benedicto, ubi is c monachos duodecim , cum abbate collocavit. Casamnovam interpretatur Henschenius: sed Ludovici Augusti litteræ, quas videre non potuit, nos docent

esse Bellam-cellam.

Beilie 4 oellie statum hodiernum neodum rescire p potui.

8. Maurom Monasterium primitus cella Sancti Leobardi a primo auctore dictum, ( in honorem apo-stolorum Petri et Pauli et sancti Martini ) constructum in Alesatia prope Tabernas (Saverne) principatu Childeberti secundi; postea Maurum Monasterium cognominatum est a Mauro abbate, cui Theodoricus quartus, Kalensis dictus, privilegium con-cessit, editum apud Jodocum Coccium et Carolum Cointium in Annalium Francorum tomo II ad samum 586, num. 43.

9. Inda, celeberrimum cœnobium prope Aquas-gram, vocabulum traxit ab amne prætersluente, Sancti Cornelii etiam appellatum a Cornelio papa et martyre, cuius caput et brachium istic observari di-cuntur. Eo in loco sepultus est Benedictus noster

ejus loci abbas ex dictis.

10. Cara Nova sive Gordanicus in pago Ucetico,

A nunc usque prioratus Anisnæ subjectus, vernacule Goudaryne, primitus a Willelmo comite constructa

dicitur in diplomate Ludovici Augusti.

Variæ hac de cella exortæ sunt lites tum adversus Casæ Dei monachos pontificatu Paschalis secundi. et Callisti itidem secundi; tum adversus Arelatensem archiepiscopum Callisto item Pontifice. Et quidem, ait Callishus papa in litteris hac de re concessis, Anianenses monachi cellom illam, per Lodoici imperatoris, Caroli Magni imperatoris filii, et filii ejus Caroli regis scripta et largitiones Anianensi monasterio vindicabant. Archiepiscopus vero se Lo-doici filii Bosonis regis chirographo tuchatur. • Sed tandem auditis utriusque partis momentis Callistus ipse de concilio cardinalium jus Anianensium pos-sessione roboratum confirmavit. Exstant hælitteræ in lucem editæ tomo VI Spicilegii.

11. De Cella Nova, vulgo Celle-Neuve, quae hacte-nus ab Aniana pendet, exstat diploma Caroli Magni

in hæc verba

Karolus Dei gratia rex Francorum et Langobar-dorum ac Patricius Romanorum, etc. Reliqua vide inter Opera Caroli Magni hujusce Patrologiæ tomo XCVII, col. 988.

12. Ad hæc in monasterio Sanctæ Columbæ apud

Senonas monasticam disciplinam restituere conatus est Benedictus, testante Ludovico Augusto in diplomate, quod editum a V. C. Stephano Baluzio in appendice ad Lupum habet hæc verba : c Notum esse volumus canctis fidelibus sanctæ Dei Ecclesiæ, et nostris, præsentibus scilicet et luturis, quia olim dum monasticum ordinem usquequaque depravatum esse constaret, et ad eum corrigendum atque emendandum, imo ad pristinum debitumque modum et rectitudinem auxiliante Domino reducendum, quemdam abbatem ejusdem ordinîs ferventissimum, Benedictum cognominatum, per monasteria imperii a Deo nobis commissi destinaremus; contigit ad monasterium quod dicitur Sanctæ Columbæ, haud procul ab urbe Senonensi devenire: in quo cum exetera regulariter ordinare satageret, quia tunc temporis abbatem canonicum, Jacob vocabulo, inibi præesse contigerat, quasdam villas, quæ priscis temporibus ad usum fratrum Deo famulantium fuerunt destina-

tæ, segregavit, > etc.
13. Præterea Ludovicus Augustus « ad monasterium quod dicitur Aniana, ubi Georgius abbas præerat, quamdam cellam juris sui, que est constructa in honore S. Martini infra muros Arelatensis civitatis, cum his quæ ad eam pertinent, memorato monasterio ad stipendia fratrum ibidem Deo famulantium vel ad subsidia pauperum concessit pridie Non. Decemb., anno imperii 3, indict. 10, Aquisgrani palatio regio; ) tum postea addidit e cellam quae dicitur Massacia cum appendiciis suis, habentem plus minus quadraginta mansos, quæ est ex ratione prædictæ cellæ S. Martini, > litteris datis e iv ld. Mart., anno 7 imperii, Aquisgrani palatio regio. Demumque plissimus imperator monasterii Anianensis res omnes confirmavit generali diplomate concesso Er-

menaido abbati.

14. His omnibus hand ab re visum est subjicere sermonem aliquando habitum in festo dedicationis basilicæ Salvatoris, factæ circiter annum 782, de qua in Vitæ num. 26. Sermo iste nomen Ardonis seu Smaragdi præfert in ms. codice : sed falso, ut colligo ex ipsius auctoris verbis, dicentis veternosa suo tempore suisse Anianensis basilicæ ædificia et antiquam ejus dedicationis relationem vocat. Ad hæc priscam vocat consucracinem, que feminis negabat aditum in utramque templum, Salvatoris scilicet et beatæ Mariæ: aitque interjectis annis, id est suo tempore concessum sequiori sexui ingressum in basilicam Salvatoris; quæ verba convenire nequeunt Ardoni, Benedicti discipulo. Neque scio an non satis exploratum videatur id quod refert auctor iste, ctrecentos scilicet et sexaginta episcopos » (querum fal-

lacem-catalogum legi) ipsumque Carolum Magnum A harmonica suavitas numants auribus Illata, peræthebuic dedicationi interfuisse: cuius rei nullam mentionem facit Ardo in Vitæ superioris num. 26. Eodem loco haberi debet id quod legitur de absolutione peccatorum Carolo divinitus concessa ac revelata : quo spectat e miraculum in consecratione Anianensis archisterii revelatum, > relatum in Yita Caroli Ma-gui, tribus libris scripta tempore Frederici Ahenobarbi apud Lambecium in Cæsareæ Bibliothecæ tomo II, pag. 333. Sermonis titulus ita se habet in codice ms. « Sermo sancti Ardonis, cognomento Smaragdi, monachi et confessoris, ac magistri in sacra pagina, monachi quondam monasterii Anianæ, ordinis sancti Benedicti, Magalonensis diœcesis: qui sermo fuit celebratus in consecratione altaris Sancti Salvatoris ejusdem monasterii die vigesima nona mensis Decembris, anno ab Incarnatione Domini occurri [Leg. DCCLXXII].

#### Sequitur tenor sermonis.

Ad gloriam et honorem tui nominia, Christe Jesu Salvator sæculi, auribus catholicæ Ecclesiæ antiqua rei relatio per novos futurorum temporum decursus transfert notitiam, qualiter veneralile tuum Anianensis ecenobii templum sui fundaminis suscepit exordium. Nam cum patricius Romanorum et rex Francorum Carolus per Gallias ad honorem Dei templa et admiranda ædificia passim constitueret, quoddam insigne in Christi Salvatoris nomine constituit, quod sui stemmatis veternosa congeries mortalium oculis adhuc pandit. Post cujus constitutionem, de Narbonensis urbis obsidione remeaus, in qua Angaricam gentem expulerat, ihi synodo per-acta trecentos sexaginta sex pontifices invitavit, et ad consecrationis opus congregavit. Vere felix locus ille a tanto principe honorabiliter electus, et ubi cœlestis Hierusalem in terrenis conversationibus activam vitam ad suam contemplativam gaudet exeuntem, et in coelestibus claustris exspectat trans-ferendos filios adoptionis, quos ibi nutrit Regula C sancta religionis, quam secundum pii Patris Benedicti auctoritatem traditam alter quoque Benedictus nomine primitus ibi edocnit, qui in domo Domini ibi in atriis ejus justus ut palma floruit : cujus paternitatis principium Anianense promeruit comobium, et per eumdem abbatem primum, et gloriosum regem Carolum piæ dedicationis diem vidit optatum. In quo præfulgida venerabilium episcopo-rum pontificalis caterva præfata magnifici regis in cantu [Forte cœtu] conglomerata, solemne opus exercuit, et prætactum finem gratia dedicandi adhi-buit. Tunc illud dedicationis peractum officium Deo placuisse cœlitus est demonstratum. Nam eitlem regi sequenti nocte pernoctanti, et cuidam pontifici Coloniensi et Benedicto abbati (ut in ore duorum vel trium stet omne verbum) quædam visio spiritualis apparuit, quam ipsi tres postea professi sunt, vide-licet quod'Deo sacrata Anianensis aula, tota intus quasi ardens resplenduit, et lux erumpens ad coelum D femineum, et intra peculiare Fifii sui templum inemicuit. Quis igitur in die consecrationis, quam sic Deus approbavit, interesse non hetabitur? Jam tunc illa nostri Salvatoris quam felix aula canoris vocibus jucundata reboans coeleste dedit jubilum, et

reas aura, invitata super eos, uranico concentui subriguit. Audita est populorum plausibus permixta vox lætsbunda, et omne vulgus utriusque sexus divinum opus admirans Deo gratias laudifluo rependit præconio. Magnum quidem est et difficile per singulas causas spiritualiter retexere omne genus divini operis, quod iffic Dee dispensante per religiosorum manus decenter exhibitum est. Sed ne videamur acervare superflua, hactenus opus, nostra titillante manu brevitatis compendio facili stylo laboratum, futuris seculis in altam tradimus memoriam, quod fidelibus legendum et audiendum, sicuti relata gestorum di-Bicimus, manifestum aperimus, etc. Adest hic ara triplex, solius columnæ unitate subnixa, significans Trinitatis unitatem, ut in personis proprietas intelligatur, et deitatis unitas credatur, etc. Adest etiam Dominicæ crucis' figura, quam in suo tempore sancti Salvatoris aula per sui fabricam depinxit, monstrans fidelibus Christi crucem spiritualiter esse gestandam, quam Deus Salvator crucifigendus sibi corporaliter bajulavit, et crucifixus omnia de se dicta a vatibus consummavit : cujus crucis venerabile sigmum suo præcipuo Salvatoris conservat altario, et multis beatorum pignoribus penetrale imbuit arcanum, quod obtinens reliquias in se, coelestes habet margaritas, etc. Nullus hic quoque hæsitet som tandem pectus pugitlo, et quadam quasi pugni cordis manu excitare ignaviam, piæque confessionis modo illum Evangelli sequipublicatum, qui suam de suis peccatis damnans conscientiam, sibi propitiari divinam quæsivit clementiam. Cujus exemplo in hac Anianensi aula confessio Caroli fertur gemebundis patuisse suspiriis, et pro quadam admissi sceleris noxa crebris obsecrationibus institisse, divinteque misericordia aures lacrymabili propulsasse querela : quatenus ei Salvator ignosceret, ille qui pro hominibus cunctis. venisset redemptor. Ad ostendendam vero redemptionis adeptam gratiam, examditor sapremos notatis apicibus cuidam pontifici sigmum direxit, dum pro eo veniam peteret inter eucharisticas eulogias ad altare : persensitque Carolus celebrantis sibi manus impositas, qua impositione recreatus indultum sibi peccatum intellexit, etc.

Exsultet Galliæ tellus, et Ankmensis spatii templo nobilitata lætetur : in quo ad indicium nobilitatis et pignus regalis amoris Carolus princeps divinum mumus ibi lecturis reliquit. Cum igithr sit ita quod -locus iste regalibus policat rebus, et sacris ad coelum edibus assurgat, decet omnem cojustibet setatis hominem ipsum reverenter honorare, et Deum in illo devotius adorare, qui in tanta prioribus habitus est -religione, ut mutieribus ad ipsumvarceretur accessus, ne quælibet occasio sanctos regularis observantiæ corrumperet mores. Conventt manque pudicitiæ coltoribus illud evangelicum sequi, succingere lumbos, et in manibus habere luceruam. Hinc est quod glo-riosa mater virgo sexum a suis liminibus exclusit terjectis annis recipit, quos prisca consuctudo in utrumque templum penetrare non sivit. O felix virtus in domo Dei, sed muito jam felicior si sobrio

tutis custodia sit, etc.

>000000

· Lege Vitæ num. 26.

## APPENDIX II.

## DE TRIBUS BENEDICTIS,

ANIANENSI, FOSSATENSI ET MEDIOLANENSI ABBATIBUS,

Ubi de Euricio abbate Gallo

(Mabill., ibid.)

1. Ne ex communione aut diversitate nominum. nt fit, confusionem oriri contingat, hic seorsim de tribus Benedictis agere constitui, deque Euticio, abbaesse vehemens aliquando suspicio mihi injecta est,

nunc vero penitus perspectum habeo.

2. Benedicti abbatis Anianensis Acta supra retuli ubi res ab eo gestas accurate describit Ardo ejus discipulus, refertque Indensium monachorum epistolam de obitu magistri sui. In his Actis et epistola quinque res in præsenti observandæ sunt. 1. Benedictus fecit librum ex regulis diversorum Patrum collectum, ita ut prior beati Benedicti Regula cunctis esset, etc. 2. Cum esset Ludovico Pio acceptissimus, in ejus gratiam e imperator jussit construere miro opere monasterium y apud Indam, « quæ vallis a palatio Aquisgranensi sex nou amplius millibus distat. » 3. Pridie quam decederet Benedictus, cum solus ab hora tertia ad sextam manere voluisset, ait, c nunquam se tam bene suisse, adjunxitque: Usque modo inter choros sanctorum coram Domino astiti. . 4. Ipsa obitus sui die fratribus ad se vocatis professus est, e quia quadraginta octo anni essent ex quo monachus fuerat, » ubi mendose quidam codices habent, quadraginta anni. 5. Adjecit, in his omnibus anni se « nullo die antea panem comedisse, donec coram Deo lacrymas funderet. , Quæ tria postrema refert epistola Indensium monachorum.

5. Eadem omnino Euticio abbati tribuit Joannes monachus, qui unus e veteribus Euticii mentionem facit in lih. I de Vita sancti Odonis abbatis Cluniacensis. 1. Euticius cum esset laicus, et peregrinis studiis eruditus, totum se dedit beatorum Patrum Regulis et institutionibus : ex quibus auctoritatibus diversas consuetudines sumpsit, unoque volumine colligavit. . Hiec est Concordia Regularum Benedicti abbatis Anianensis; aut certe Ordo monastice conversationis ejusdem auctoris; et forte utrumque : quos tamen libros, non laicus (ut falsus est Joannes), sed monachus et abbas collegit Benedictus. 2. c Fuit isdem vir Euticius temporibus Ludovici Magni imperatoris, clarus videlicet regi omnibusque amabilis. Quippe in tanto amore apud D regem est habitus, ut intra palatium suum illi con-strueret monasterium. Scilicet Indense, quod intra fines villæ seu palatii Aquisgranensis conditum est : nec aliud in gratiam cujusquam intra palatium ab Ludovico Augusto constructum legimus.

3. Euticius « circumstantibus undique fratribus subito emisit spiritum; et dum a discipulis pii Patris pararentur obsequia, ecce rediit vivus, qui fuerat mortuus. Illis vero attonitis et mirantibus dixit : Deo gratias, scitis quia ex his quadraginta annis unum tantum diem non memini me cibum sumpsisse, nisi prius slevissem. Hodie namque sublato mœrore consolatus est me Dominus, et inter choros Angelorum tribuit mihi requietionis locum. > Benedictus inter choros sanctorum Domino astitit; > Euticius inter choros angelorum. > Ardo raptum et orationis excessum Benedicto tribuit; Joannes rem auget, et pro raptu mortem, pro raptus fine reditum ad

vitam Euticio affingit. Per quadraginta annos Euticius cibum non sumpsit, a nisi prius flevisset. Idem totidem annos præstitit Benedictus, nisi quod te quem cum benedicto Anianensi unum et eumdem B quadraginta octo annos habent melioris notæ codices quadraginta sequioris, quos prætulit Joannes. Ex his Benedictum Anianensem cum Euticio abbate unum eumdemque esse asserere non dubitem. Nee quemquam movere debet nominis diversitas. Nam præterquam quod Benedictus et Euticius non ita significatu differunt, certe illo ævo familiare erat uni eidemque homini duo habere nomina, unum proprium, alterum asciticium, ut in Rabani Elogio videbimus. Quod si Benedicus ab Kuticio diversus non est, alii auctori tribuendi sunt Dialogus de Statu Ecclesiæ et liber de Vita Ludovici Augusti: quos post annum 840, hoc est annis ab obitu Benedicti minimum povemdecim, editos fuisse constat. De aliis Benedicti Anianensis operibus infra.

4. Sunt qui Benedictum abbatem Fossatensem a Benedicto item Anianensi non distinguendum esse opinantur: qua in sententia est eruditissimus Carolus Cointius tomo VI. Mihi vero alium ab alio diversum esse indubitatum videtur. Vixit quidem uterque eodem tempore : et sicut Benedictus Anianensis omnia fere Galliæ monasteria, sic Benedictus Fossatensis Fontanellense ad Regulæ cultum revocasse perhibetur in Chronici Fontanellensis cap. 16, ubi ejus loci monachi c olim a vire justo Benedicio Fossatensis cœnobii abbate eruditi in philosophia » monastica dicuntur. At Benedictus Anianensis nusquam Fossatensis appellatur; sed tantum Anianensis atque Indensis abbas fuit, dictusque est : tametsi plera-que Galliæ monasteria, suo quæque abbati singulari subjecta, sub cura sua haberet. Verum unius ab altero distinctionem illud evincit, quod Benedictus Fossatensis diu superstes fuit Anianensi, quem anno 821 decessisse constat. Quippe Fossatensis basilica « elegantiori opere a religioso abbate Benedicto constructa, et a S. Aldrico Senonensium archiepiscopo aliisque præsulibus dedicata est, » ut in libro de Miraculis S. Baboleni sæculo xi scripto legimos. Idem attestatur libellus de Vita sancti Aldrici, qui prece · Fossatensis abbatis templum quod ipse abbas construxerat, in honorem beatæ Mariæ dedicasse > memoratur. Atqui Aldricus non ante annum 829 sedem episcopatus Senonensis iniit. Itaque ad annum minimum 830 pervenit Benedictus Fossatensis, cujus e prece templum quod ipse construxerat > Aldricus archiepiscopus dedicavit. Fuerit ergo alius necesse est Benedictus Anianensis, qui anno 821 ineunte e vivis excessit, annis amplius novem ante Fossatensis hasilicæ persectionem ac dedicationem, quæ Benedicto Fossatensi procurante peracta est

5. His tertium adjungo Benedictum abbatem Italum, ambobus æqualem, quem Petrus Mediolanen-sis antistes cœnobio anno 784 in honorem sanctorum Amhrosii, Gervasii atque Protasii, ab se constructo præposuit, confirmante Carolo Magno. Petri archiepiscopi et Caroli Magni hac de re litteras re-fert Ughellus in Italiæ sacræ tomo IV. Petrus litte ris suis abbatem instituit Benedictus præsbyterum,

e ita ut abbas cum fratribus omnia secundum insti- A eruditissimus Baluzius in calce notarum ad Agobartuta venerabilis Patris Benedicti ejusque Regulam disponat et ordinet. Sed neque abhas ibidem ordinetur extraneus, nec nullo unquam tempore, nisi aut eodem in monasterio prius monasticum sumpserit habitum ex ipsa jam congregatione, aut quem fratres eligant, qui eos secundum divinas leges et Patrum regulas valeant gubernare; » seu, ut Carolus Magnus in diplomate suo loquitur, « secundum divinas leges et Regulam sancti Benedicti. >

6. Tres ergo habemus Benedictos abbates eodem tempore clarissimos, qui rem monasticam mirifice illustrarunt auxeruntque: tametsi potiorem locum obtinere debet Benedictus Anianensis, a quo Clu-niacenses congregationis suæ formanı rituunque suorum modum ac specimen accepere : quandoquidem ipse est Euticius qui, referente Joanne monacho jam laudato, fuit auctor earum Consuetudinum, quæ hactenus in nostris, inquit, monasteriis ha-

7. His ita expositis de pluribus Benedictis, hic ex occasione quædam de Benedicti Anianensis operibus retractare juvat; siquidem præter Concordiam Regularum, earumque Codicem, de quibus actum est in ejus Actis, nonnulla eum composuisse postea comperimus. Nam in ms. codice Colbertino n. 1310, ut mihi indicavit vir de litteris optime meritus Stephanus Baluzius, invenitur primo Benedicti abbatis Anianensis forma fidei tomorum XV, quæ veluti summula theologica est. Deinde Confessio fidei Benedicti levitæ; tum Benedicti leritæ testimoniorum nubecula de incarnatione Dominica, et sanctu et individua Trinitate, et iterationis baptismatis devitanda pernic e. Ad hæc ejusdem disputatio adversus Felicianam impietatem. Denique ejusdem epistola ad Guarnarium filium. Primum ex illis opusculis esse Benedicti Anianensis ex titulo manifestum est, probaturque ex ejus Actis, ubi Benedictus e perversum Felicianum dogma, quod c pene provinciam illam invaserat, illæsus ope divina i non modo cevasisse i perhibe- C tur, sed et a multos, non solum infimos, verum etiam præsules Ecclesiæ suo eripuisse studio; et adversus nefandum dogma veris disputationum jaculis armatus sæpe congressus fuisse. > Hac de causa in Hispaniam profectus est non semel, ut testatur Alcuinus in epistola præfixa libris quatuor adversus Elipandum, inscripta Leidrado episcopo Lugdunensi, Ne-fridio Narbonensi, et (Benedicto abbati,) cum ( essent in procinctu itineris. . Quin etiam interfuit synodo Urgellensi anno 799 ea de re habitæ, uti observavit

dum. Hinc etiam valida conjectura eruitur, ejusdem esse auctoris opuscula illa contra Felicem, quæ ex codice Colbertino mox commemoravimus. Sed illud obstat, quod Benedicto leritæ tribuuntur : cum Benedictum Anianensem sacerdotii honore præditum fuisse indubium videatur. Is quippe, teste Ardone, vasa ad Christi conficiendum corpus nolehat sibi esse argentea : siquidem primum ei fuerunt lignea, deinceps vitrea; sic tandem conscendit ad stannea. Quod ait sibi et ei, vix potest de alio quam de Benedicto ipso explicari, sicuti et subsequentia. « Planetam vero refutabat habere sericeam : et si aliquis illi dedisset, mox aliis ad utendum præstabat. > Aliis, inquit, id est monachis suis presbyteris, qui-bus ejusmodi planetam ad usum præstabat, cum ille ad suum ipsius adhibere nollet, nam si de presbyteris extraneis hic sermo esset, non ad utendum præstari planeta diceretur, sed in donum tradi et concedi. Itaque prædicta opuscula, quæ quidem Benedicti Anianensis esse videnter, ab eo nondum presbytero, sed levita scripta sunt, si non fallit codicis inscriptio in titulo levitæ. Certe Benedictum illum. quisquis tandem sit, abhatem exstitisse inde colligitur quod Guarnarium filium suum nominat.

8. Præter hæc in codice Caunensis monasterii Monastère de Caunes) diœcesis Narbonensis habetur ejusdem Benedicti libellus ex diversis Patrum sententiis collectus de Confessione, cum epistola nuncupatoria ad Ludovicum, ut puto, augustum quam damus infra inter epistolas sancti Benedicti.

9. Hanc epistolam sequuntur nudæ Patrum sententiæ de revelandis cogitationibus. Patres illi sunt Gregorius Magnus, sanctus Pater Benedictus, Basilius, Macarius abbas, Paulus Ægyptius, Antonius abbas, Vitæ Patrum, Cassianus, Augustinus de perjurio, et Isidorus. Ipsa est sine dubio Benedicti Collectio ex homiliis Patrum, quam Menardus noster quondam legerat in codice Floriacensi. Illam porro ex codice sancti Petri de Caunis congregationis nostræ eruit mihique cum aliis fragmentis bene multis transmisit noster Claudius Stephanotius, cujus indefessum in litteris studium nunquam satis prædicare possim. Titulus et exordium libri sic habent : In Christi nomine incipit libellus ex diversis Patrum sententiis. Sententiæ sancti Gregorii de lib. Moral. in Job, Pars 1: Et suit possessio ejus septem millia ovium, etc. Hactenus de Benedicto Anianensi et

# **CODEX REGULARUM**

#### MONASTICARUM ET CANONICARUM

Quas SS. Patres monachis, canonicis et virginibus sanctimonialibus servandas præscripserunt.

COLLECTUS OLIM A S. BENEDICTO ANIANENSI ABBATE

(Juxta editionem Lucæ Holstenii, anno MDCCLIX recusam Augustæ Vindelicorum et a R.P. Mariano Brockie observationibus critico-historicis illustratam.)

# Præfatio

Ad lectorem benevolum, aliosque antiquitatis Christiano-monasticæ amatores.

Quamprimum jacentibus litteris pristina dignitas restitui cœperat, et jam eruditorum animis crevit

D antiquitatis existimatio, quod ubique veterum seriptorum libri ex intimis archivorum pluteis in lucem publicam prodierint, doctissimis quidem notis hinc

PATROL. CIII

inde honorati, qui tamen plerumque ad profanos A et sanctorum Patrum dogmata sedulo revolveres. scriptores spectabant. Notum quippe est illos solummodo inter eruditiores numeratos fuisse, qui in ethnicorum scriptis explanandis operam dabant, atque in exornandis Græcis Romanisque ritibus vitam suam consumere voluerunt. Pauci siquidem circa Christianorum instituta laborabant, vel vetera sanctorum Patrum scripta evolvebant, aut corum acta, sacra et salutaria monita de tenebris in lucem eruere conati sunt.

II.

Et quamvis nonnulli ex illis restitutæ rei litterariæ primis cultoribus aggressi sint quædam celebriorum sanctorum Patrum opera, cum quibus:lam qualitercunque elaboratis commentationibus in publicum proferre, quemadmodum præstitit celeberrimus Era- B smus, sanctos Ecclesiæ doctores Augustinum et Hieronymum exhibens orbi erudito; attamen et has lucubrationes valde inopes agnoscunt hodierni viri docti, ut pote potioribus adjumentis destitutas. Nondum enim scriptores illi, alias celeberrimi, intima bipliothecarum et archivorum scrinia inspexerant, nec plissima primorum Christianorum acta rimari, vel sincera a spuriis discernere cogitaverant, posteris hanc egregiam artis criticæ spartam relinquentes.

Postquam autem ineunte sæculo xvii plures viri eruditi, et ob id æterna memoria digni, bibliothecas hucusque neglectas paucisque pervias perscrutari coeperant, tunc plura antiquitatis Christianæ monumenta, quæ nimis diu pulvere obsi:a latebant, in publicam lucem prodierunt, atque historia tam sacra quam profana mirifice exculta est, sinceris veterum scriptorum actis ab omni fraude discretis. Nulli igitur ignotum est, a talibus excellentissimis ingeniis præstantissima emolumenta reipublicæ Christianæ simul et litterariæ accrevisse, cum per laudabilissimum hoc studium abditissima religionis nostræ mysteria clarius patescant, primævi Christianorum mores, ritus, et laudabiles cæremoniæ aperiantur, atque orbi erudito ad imitandum proponantur.

Inter hos purioris doctrinæ cultores præ reliquis in arte critica apprime versatis eminuit Dom. Lucas Holstenius, vir ad abdita antiquitatis monumenta D illustranda natus, et in utroque reipublicæ litterariæ foro optime versatus. Natus ille est Hamburgi in Germania anno 1596, ubi sub doctissimis magistris eximio cum fructu studia humaniora absolvit, lingua Hebraica et Græca de more imbutus, ut ex ephebis vix egressus egregia nobiliorum studiorum specimina ediderit, prout eruditæ ejusdem notæ in varios veteres profanos scriptores testantur. At relictis juvenilibus musis, ut altioribus studiis animum excoleret, relicta patria, primum Lugduni Batavorum arcanis medicinæ artibus aliquo tempore operam dedit. Verum animæ medicinam anxius inquirere cupiens ir Gallias secessit, ubi Lutetiæ Parisiorum studiis theologicis assidue incubuit. Dum sacrarum Litterarum

agnitis Protestantium erroribus, ad gremium orthodoxæ et catholicæ Ecclesiæ Romanæ conversus est. apud viros doctos magnam solidæ eruditionis faman adeptus. Tandem Romam vocatus bibliothece instructissimæ Barberinæ præficitur, atque cardinali Barberino a secretis stetit, a summo pontifica Urbano VIII canonicus basilicæ Vaticacæ constitutus.

V.

Dum igitur clarissimus Holstenius omnigenæ virtutis et doctrinæ radios ubique spargeret, summs pontifex Romanus Innocentius X perspectam habes ejusdem singularem in eruendis antiquitatis monsmentis peritiam, atque in scrutandis veterum sanctorum manuscriptis præclaram notitiam, illum celeberrimæ bibliothecæ Vaticanæ primarium præfectom ordinavit. Quod e:iam summum officium ipsi confimavit Alexander VII papa, et ipse doctorum virorum phœnix, puriorisque doctrinæ cultor eximis, qui proin Holstenium nostrum debito honore cumlare voluit. Nam anno 1655 illum ad serenissiman Christinam Suecorum, Gothorum, et Vandalorum reginam misit legatum, ut ab eadem publicam cotholicæ sidei professionem susciperet : quam piissima regina festivo gaudio ad manus ejus emisii ii publico nobilium virorum consessu apud Œnipostum sub solemni sacræ missæ sacrificio.

At reversus Roman Holstenius cum religiosissim regina jam in gremium Ecclesiæ catholicæ solemoiter recepta, cum in perscrutandis antiquitatis Christianæ monumentis, et veterum sanctorum Patrus scriptis colligendis sedulam operam impenderet jan doctis laboribus fractus ad æternæ quietis gaujia vocatus est iv Nonas Februarii anno 1661, ci, si quidem morte respublica litteraria jacturam passi est irreparabilem. Ante mortem in ecclesia B. M. riæ de Anima nationis Germanicæ sepulturæ sibi kcum elegit, ubi piissimæ animæ justis persolulis al perpetuandam tanti viri memoriam eminentissims cardinalis Barberinus erigi curavit superbum a marmore tumulum cum insigni hoc epitaphio, quel memorabilia vitæ acta complectitur.

D. O. M.

LUCÆ HOLSTENIO SAXONI HAMBURGENSI, QUI CLARUS IN GALLIIS, ROME CLARIOR GENTIUM OMNIUM ÆTATUMQUE HISTORIAS ET ECCLESIA D MENTE COMPLEXUS,

DIVERSIS REGIONIBUS PERAGRATIS, DIVERSOS EARUM FINES ET NOMINA PROBE TENTIT. VARIAS QUOQUE LINGUAS PRÆTER GRÆCAM LATINANUI. QUARUM SCRIPTORIBUS PLURIMUM LUCIS ATTULI. ANTIQUAM PHILOSOPHIAM CALLUIT

AB URBANO VII CANONICATU BASILICÆ VATICANE. AB INNOCENTIO X PRÆFECTURA BIBLIOTHECÆ ORNATIS AB ALEXANDRO VII SAPIENTER UNUS ELECTUS. UT OCCURRERET SUECORUM GOTHORUMQUE REGINS INCOMPARABILI,

QUÆ MIRAM IN TANTO VIRO SUMMI INGENII SUMMÆQUE MODESTIÆ CONJUNCTIONEM SUSPENIT ET PRÆDICAVIT : VITÆ DENIQUE LAUDATISSIMÆ ET ILLUSTRICH OPPARI

CURSU INTERRUPTO

EXIMIUS PATRIÆ GERMANIÆ AMATOR, PROPUGNATORQUE RELIGIONIS CATHOLICÆ OBIIT ANNO ÆTATIS SUÆ LXV, IV NONAS FEBRUARII ANNO MDCLXI.

FRANCISCUS BARBERINUS CARD. S. R. E. VICE-CANCELL. HÆRES EX ASSE ANICO OPTIMO P.

Inter præstantissima autem bujus clarissimi viri opera, et doctissima veterum monumenta ab ipso collecta, haud ultimum locum meretur præsens Codex Regularum monasticarum, quem tenebris erutum luci publicæ parabat locupletandum eruditissimis animadversionibus simul ac dissertationibus ad historiam monasticam illustrandam perquam necessariis, nisi immatura morte præventus suisset. Etsi enim hanc veterum Regularum collectionem non collegerit Holstenius, prout ipse fatetur, sed eamdem B ab antiquo codice Coloniensi descriptam a summo pontifice Alexandro VII ad corrigendum susceperit, attamen et illam cum aliis antiquis codicibus collatam correxit, et doctissimis notis hinc inde illustravit, testimonia veterum scriptorum cuilibet Regulæ præfigens.

#### VIII.

Primus autem qui Regulas monasticas in unum codicem collegit et redegit, erat sanctus Benedictus abbas Anianensis, cujus Acta primus edidit vir doctissimus Hugo Menardus congregationis S. Mauri monachus Benedictinus, quæ postea eruditissimi hagiographi Bollandus et Henschenius de novo illustrata ad diem 12 Februarii inter aliorum sanctorum Vitas collocaverunt. Sanctus quippe Benedictus Anianen- C que inducebant ordinum diversitatem. sis abbas multorum cœnobiorum pater et auctor, a monasterio per ipsum in paterno solo apud Anianæ fluminis ripam erecto cognomentum hoc Anianensis, sortitus est : qui nobilissima comitum Magalonensium stirpe ortus, ex aulico gratioso et forti milite, factus est monachus monasterii sancti Seguani in diœcesi Lingonensi, circa annum 774, ac post quadriennium in paterna possessione Anianense hoc comobium in Aquitania condidit, arctamque Regulæ Benedictinæ disciplinam observavit. Hinc Carolo Magno imperatori in primis charus, ac deinde ciusdem piissimo Filio Ludovico Aquitaniæ regi, et post mortem patris imperatori perquam familiaris, plurima monasteria per Aquitaniam et provinciam Narbonensem exstruxit, ac sanctissime gubernavit. D Sed tandeni ab eodem imperatore Ludovico Pio Aquisgranum vocatus, Indæ cænobium instituit, unde et Indensis abbas sape appellatur, sub cujus præsidio, anno 818, Aquisgrani habitus est conventus abbatum Franciæ cum suis monachis pro reformatione monasteriorum, prout Leo Ostiensis in Chronico Cassinensi capite 18 notavit, atque in præfatione ad capitula ibi sancita disertis verbis reperitur.

Ad reformandum igitur statum monasticum constitutus sanctus Benedictus Anianensis a piissimo imperatore Ludovico primarius præses omnes Regulas monasticas ante exordium seculi ix conscriptas

A in unum volumen collegit, ex quibus insignem tractatum composuit, quem Concordiam Regularum recte nominavit. Quo quidem tractatu p'issimus abbas unitatem et conformitatem status monastici monstrare voluit; quamvis primi institutores scripserint diversas vivendi normas, quas tamen inter se concordare probavit, ex omnibus coarctans in unum sententias, quæ cum præscriptis Regulæ Benedictinæ convenire noscuntur præceptis, singula aliarum Regularum capita ejusdem argumenti singulis Benedictinæ Regulæ capitulis subjiciens. Jam dudum igitur sanctus abbas Anianensis in unum corpus collegerat celebriores Regulas monasticas, ex quibus hanc Requiarum Consensionem monstravit.

Quisquis enim prima illa religiosæ vitæ sæcula vel obiter consideret, omnino perspiciet, sanctissimum monachorum Occidentalium patriarcham Benedictum Cassinenșem non instituisse novum monasticum statum, sed solunimodo per suam Regulam discretione præcipuam, sermone luculentam perfecisse, prout eamdem commendat sanctus Gregorius Magnus, Dialog. lib. 11. Nam ab exordio introducti monastici ordinis tanta vigebat unitas, tanta morum conformitas, ut ubique unus idemque exstiterit status monasticus, facilisque fuerit ex uno ad aliud monasterium transitus, monachis eamdem vivendi rationem eamdeinque monachatus professionem observan ibus, non obstante diversarum Regularum observatione, quæ quidem uniformes censebantur, nullam-

Hoc ex variis sanctorum Patrum Actis omnino constat, atque clarius patebit ex Leonis Allatii præfatione ad præsentem Regularum Codicem mox adducenda, ubi vir doctissimus exertis verbis contendit, nullatenus tali unitati obstare ordinum diversitatem. Etenim illæ, inquit, a singulis, ut præsens usus poscebat, Patribus scriptæ aliorum similia cupientium studiis descriptæ in communo proponebantur : ut ex his quique pro locorum et nationum differentia vitam uniformi, quoad præcipua, disciplina temperarent. Primaria sane et quasi fundamen alis monachorum Regula Evangelium crat; illa, inquam, Christi consilia, quæ castrare seipsum propter regnum cœlorum; quie abnegare se, et crucem tollere; quæ patrem et matrem, uxorem, et agres propier Christum relinquere; quæ vendere patrimonia, et dare pauperibus, sicque nudos Christum sequi suadebant. Regulæ particulares nihil nisi ejas primæ Regulæ applicationes aut declarationes locis et personis plerumque aptatæ habebantur. . Hinc in uno eodemque monasterio plures aliquando receptas Regulas reperimus, prout Gregorius Turonensis, lib. x, cap. 18, de Attanensi apud Lemovicas monasterio testatur, in quo enon modo Cassiani, verum etiam Basilii et reliquorum abbatum, qui monasterialem vitam instituerunt, celebrabantur Regulæ. Multa talia hujus rei exempla adducit clarissimus Mabillonius in suis præfationibus ad Acta Sanctorum Ord. S. Benedicti, et præcipue in præfatione ad tomum I Annalium Benedictinorum, ubi ex professo agit de hac status monastici unitate, non obstante tot Regularum varietate, quæ sæpius in uno eodemque loco observabantur, etiam post promulgacam Regulam Benedictinam. Sic sanctus Philibertus Gemetticensis cænobii conditor et abbas cancti Basilii Chrismata, Macarii Regulam, Benedicti Decreta, Columbani Instituta sanctissima, assidua lectione frequentasse legitur.

#### XII.

Unde perspicuum est Regularum multiplicitatem nullatenus induxisse ordinum monasticorum diversitatem, qualem nunc videmus; quando diversi monachorum ordines certo charactere discriminati, et certis ac cuique propriis legibus, officiisque Deo militant: nec facilis ab uno ad alium ordinem conceditur transitus, absque annua probatione et nova noviter suscepti ordinis solemni professione. Adeoque primis illis sæculis monachi sub una particulari Regula educati, de uno ad aliud monasterium etiam alia monastica Regula gubernatum facile transire potuerunt, nulla emissa nova professione, neque admissa annua probatione. Ilujus unitatis etiam and monachos diversarum Regularum cultores evidens argumentum nobis suppeditat ipse sanctus Benedictus monachorum Occidentalium patriarcha in Regulæ suæ capite 61, ubi sic præcipit: « Si quis monachus peregrinus e longinquis provinciis in C monasterium supervenerit, si pro hospite voluerit habitare in monasterio, et contentus fuerit consuetudine loci, suscipiatur quanto tempore cupit. Si vero postea voluerit stabilitatem suam firmare, non renuatur talis voluntas, et si quidem vir frugi erit, non solum, si petierit, suscipiatur in congregationem, verum etiam suadeatur, ut stet; ut ejus exemplo alii erudiantur, et quia in omni loco uni Domino servitur et uni regi militatur. >

### XIII.

In susceptione igitur peregrini monachi etiam sub aliena Regula educati, sanctus Benedictus non exigebat annuam probationem, vel novam Regulæ suæ professionem, sed tantum requirebat stabilitatis promissionem ob mutuum initum inter utrosque contractum. Hujus promittendæ stabilitatis formu- D lam ex Hildemaro antiquo Regulæ Benedictinæ commendatore, adducit laudatus Mabillonius Annal. Bened. tom. I, lib. viii, pag. 215, quæ talis erat: « Ego N. veniens de longinquis provinciis in hoc monasterium, quia placuit mihi conversatio fratrum istius loci, et illis placuit mea conversatio: ideo stabilitatem meam in hoc monasterio per hanc scripturam manu mea scriptam perpetuo confirmo. . Adeoque non aliam rationem et cæremonias ad suscipiendum peregrinum monachum exigehat sanctus Benedictus, licet et Regulam peculiarem jam condiderit, ad boc tamen attendens, ut monachus ille peregrinus, si ex monasterio noto

Mabillonius in suis præfationibus ad Acta Sanctorum A et vicino venerit, haberet abbatis sui consensum, Ord. S. Benedicti, et præcipue in præfatione ad tomum I Annalium Benedictinorum, ubi ex professo admissio scandalum vel offendiculum inter illa doo monasteria generaret.

#### XIV.

Non ergo distinctum ordinem monasticum sanctus Benedictus instituit, nec præscribendo stabilitatem et morum conversionem (Regulæ Benedictinæ cap. 58) aliquid essemiale innovavit, sed solum ex aliis præcedentibus monachorum Regulis et Constitutionibus statum monasticum reddidit præstantiorem, præscribendo Regulam discretione præcipuam, sermone luculentam. Pari modo discurrendum est circa rigidam Scotorum monachorum disciplinam, quæ tamen mirifice propagata est non solum in Britannia et Ilibernia, verum etiam apud Gallos et Italos per sanctum Columbanum ejusque socios, etiamsi nonnulla ab aliorum monasteriorum ritibus abhorrentia complecteretur. Notum quippe est hos Scotos monachos ex errore calculi aliter festum Paschatis celebrasse, quam alii Christiani, ipsa namque quarta decima luna, si in Dominicam incidisset. Pascha celebrantes. Dein eorum tonsura clericalis longe dissimilis erat a Romana et Græca: rasa scilicet anteriori capitis parte ab aure ad aurem. posteriori intonsa. Verum his aliisque diversis riti-Lus non obstantibus nusquam legimus hos Scotos monachos constituisse diversum ab aliis monasticum ordinem

#### XV.

Nam si ordinem monasticum in monasterio Culrosensi sæculo v usitatum inspiciamus, quem inter hujus Codicis additamenta collocavimus, tunc perspiciemus, eamdem disciplinam ab Orientalibus æque ac Occidentalibus monachis usitatam, si excipias frequentes in aquam immersiones Scotis monachis peculiares. Et quamvis sanctus Columbanus natione Scotus, et paternarum traditionum etiam exoticarum acerrimus vindex, cum turma monachorum, anno 590 in Gallias secesserit, atque ædificatis pluribus monasteriis Regulam peculiarem suis monachis præscripserit; attamen non novum monasticum ordinem instituit, sed ad imitationem sancti Benedicti, ex aliis peregrinis monasteriis advenientes monachos libere et absque aliquo anna probationis exemplo, in suam congregationem suscepit. Sic Attala monachus Lirinensis, postquam plures annos illic vitam monasticam egisset regularis disciplinæ studio ad sanctum Columbanum se recepit; quem mox vir sanctus suo ministerio junzit. ac divinis monitis erudire tentavit. Aliud quoque exemplum adducit sæpe laudatus Mabillonius, asserens Eustasium Luxoviensem abbatem, et sancti Columbani successorem ex Agaunensi monasterio abduxisse secum B. Amatum istius cœnobii monachùm, et in suorum fratrum societatem immediate admisisse.

#### XVI.

Quæ sane omnia satis superque declarant unita-

tem et conformitatem status monastici non obstante A prophetarum anachoresi dici potest, nunquam exemdiversarum Regularum observantia, quæ locis et personis adaptatæ tanquam diversi vitæ monasticæ commentarii considerari debent, ut pote non nisi particulares ipsius mandati evangelici applicationes, et declarationes. Et quidem ipsi scoti monachi ad observationem catholici Paschatis perducti et exoticam suam tonsuram rejicientes, tandem hanc monasticæ vitæ unitatem ubique manifestabant, non obstante rigida eorum disciplina. Nam, post synodum Matisconensem anno 525 celebratam, in omnia sancti Columbani monasteria facili negotio introducta est Regula sancti Benedicti; atque teste Ven. Be la, Hist. Eccli. lib. v, et in Vita sancti Cuthberti, post conflictum Pharensem inter Columbanum Scotum, et Wilfridum Anglum initum, in omnibus B Norththumbrani regni cœnobiis per Scotos monachos erectis, Regula Benedictina cum rigida Scotica disciplina floruit, donec hæc omnino obsoleta et illa sola ubique prævaluit; immediate enim sanctus Euta Melrosiæ in hodierna Scotia abbas, cœnobii Lindisfarnensis gubernationem suscepit, cui et successit sanctus Cuthbertus ejusdem etiam olim præpositus. Postea autem Scoti, et Picti, per sanctum Ceolfredum, et sanctum Eggbertum Anglos Benedictinos ad rectum celebrandi Paschatis tramitem perducti, circa annum 718 Regulam Benedictinam amplexi sunt, nulla alia interveniente vitæ monasticæ mutatione, nisi quod rejecta sua deformi tonsura Scotica susceperint tonsuram coronalem. Hæc omnia fusius tractantur in Monastico Scotico, ubi in ejusdem propyleo exhibentur peculiares dissertationes circa mores et disciplinam veterum monachorum Scotorum, qui olim nuncupabantur Kildei et Kiledei, ab ipsis cellis, quas inhabitabant, non vero a cultu, quem ibidem exercebant, denominationem sumentes.

#### XVII.

Stabilita igitur monastici status unitate et unione, quam Regularum multiplicitas non magis variabat, quam variæ nunc commentationes in Regulam sancti Benedicti, ex quibus exortæ sunt tot Benedictinæ Regulæ propagines, quales sunt, Cluniacensis, Camaldulensis, Cisterciensis, et plures aliæ monachorum congregationes, quæ pro vitæ et morum norma  $_{f D}$  mitæ refert primis duobus Ecclesiæ sæculis pluriprimaria constituunt Regulam sancti Benedicti, et per sua peculiaria statuta solummodo inter se differre videntur, quoad majorem vel minorem regularis disciplinæ observantiam.

Nunc autem ad status monastici antiquitatem indagandam progredimur, cum nonnulli antiquitatum ecclesiasticarum mangones hujus status exordium apud Nazaræos et Rechabitas in Veteri Testamento requirunt, vel ejusdem originem ex anachoresi Eliæ et Elisæi prophetarum deducunt, quamvis ante tertium æræ Christianæ sæculum nusquam reperiamus verum et perfectum status monastici exemplum.

#### XVIII.

Nam quidquid de Nazaræis, et Rechabitis, vol

pla illa probare possunt perfectum et sincerum monachismum, sed ad summum tantum figuram et imaginem potius exhibebant quam ipsam formam et essentiam; ita, ut in Veteri Testamento, status monastici quædam quasi præludia et præsagia reperire sit, nunquam tamen vera et authentica exempla. Idem esto judicium de Essenis vitam quamdan: communem in rerum divinarum contemplatione ducentibus, quorum mores Philo Judæus libro proprio describit. Eruditi enim omnes hoc nostro ævo consentiunt, Hebræos istos vita et moribus quam longissime discrepasse a vero monachorum instituto. etiamsi cum sancto Hieronymo admittamus Essenos istos Christiana religione fuisse imbutos. Non enim omnes primi Christiani etiam Jerosolymis habitantes ad consilia evangelica amplectenda obligabantur; nam plerique erant conjugati, nec uxores dimittere volebant, prout de Nicodemo et Gamaliele constat, liberumque erat cuique fundos suos retinere vel dimittere, siquidem sanctus Petrus dixit Ananiæ: Nonne manens tibi manebat, et venumdatum erat in tua potestate (Act. v, 4). Fatendum tamen est, plures Jerosolymorum Christianos, miracula ab apostolis patrata considerantes, ad perfectionem evangelicam obtinendam omnia pro Christo reliquisse, vitam communem ducentes. Nam sanctus Lucas in Actis apostolorum sic de quibusdam primis illis sidelibus loquitur: Multitudinis autem credentium erat cor unum et anima una : nec quisquam eorum, quæ possidebat, aliquid suum dicebat, sed erant iis omnia communia (Act. 11, 45; 1v, 32).

#### XIX.

Adeogue ex his primis Jerosolymitanis Christianis status monasticus sumpsit exordium, cujus quidem primaria et præcipua principia cognoscuntur ipsa Evangelii consilia, quibus equidem hortamur nos castrare propter regnum calorum, crucem tollere, patrem, matrem, uxorem, et agros relinquere propter Christum, et per omnium rerum temporalium, imo propriæ voluntatis abnegationem, Christi vestigia sequi. Nec minus certum est alios Christianos hanc evangelicam vivendi formam amplexos fuisse: Metaphrastes enim initio Vitæ sancti Pauli primi eremos exstitisse vitæ monasticæ professores; Vita quoque sanctæ Eudoxiæ martyris, quæ temporibus Trajani imperatoris floruit, monasteriorum jam tum institutorum meminit. Cum vero ecclesiastica illorum sæculorum monumenta plerumque perierint, partim Diocletiani imperatoris impio mandato flammis consumpta, partim injuriis temporum perdita, haud ante pacem Ecclesiæ per Constantinum Magnum imperatorem redditam authentica et indubitata vitæ monasticæ primordia certo ostendi possunt, quæ sancto Paulo primo eremitæ et sancto Antonio abbati merito referuntur.

#### XX.

In hoc igitur Regularum monasticarum Codice, jurs

Regula, ex ipsius ad viros monachos epistolis collecta, a quo tempore usque ad nostra sæcula habemus sine interruptione continuatum vitæ monasticæ progressum, et quidem ex sinceris et indulitatis monumentis manifestatum, quæ in hoc codice variis additamentis amplificato, secundum regulas chronologicas et criticas exhibentur. Hanc vitæ monasticæ unitatem et primam originem sic explicatam, jam pridem doctissimus Holstenius noster eruditis dissertationibus illustrare meditabatur, nisi dum primam hujus Codicis Regularum editionem prelocommittere parabat, immatura morte surreptus fuisset. Jacturam hanc ex schedis posthumis Holstenianis reipublicæ litterariæ quodammodo supplevit vir eruditissimus et Holstenio charissimus Leo B Allatius, qui sequentem dissertationem procemialem quatuor capitulis exaravit quam proin hic adducimus, cum hucusque dicta perspicue ex eadem deducantar, reservato tamen quarto ejus capite, donec or linem ipsius Codicis Regularum ostenderimus.

MATERIA DISSERTATIONIS PROEMIALIS AD RE-GULAS MONAST CAS, E SCHEDIS POSTHUMIS LUCÆ HOLSTENII.

CAPUT PRIMUY .- Origines instituti monachorum, et

corum diversa species.

Frustra sunt qui verum et perfectum monachismum Christianismo vetustiorem faciunt : ejus in Veteri Testamento figura magis quam forma, præsagia potius quam exempla reperiuntur. Eliæ anachoresis, hujus et Elisci discipulorum convictus, C Nazaræorum, et Rechabitarum instituta, tum si quæ occurrunt alia ejus generis, videri possunt quædam quasi\_rudimenta gratia monachos facere exordientis. Esseni quoque, quorum Hebræi meminerunt, uti et quos Philo libro primo describit (quanquam hos sanctus Horonymus fuisse Christianos putat). multis, ut palam est, differentiis a monachorum instituto discrepabant - Judicat Metaphrastes, initio Vitæ sancti Pauli eremitæ, non defuisse primis duobus Ecclesiæ sæculis monasticæ vitæ multos professores. Sane Vita sanctæ Eudoxiæ martyris, quæ temporibus Trajani floruit, monasteriorum jam tum institutorum meminit. Verum, ut alia multa ecclesiastica monumenta illorum temporum, sic memoria distinctior primævæ illius vitæ regularis Diocletiani flammis, quibus Christiana tabularia conflagrarunt, abolita fuit; ex his porro quæ su-persunt monumentis ætati Constantini Magni vitæ regularis initia imputanda sunt; tunc scilicet per D Ecclesiæ pacem ca perpetuari sine interpellatione, dilatari sine obstaculo potuit. Auctores porro ejas primi Paulus et Antonius fuere, quorum exemplis duo genera monachorum informantur, alterum eremitarum seorsim sine arbitrio degentium, canobitarum alterum in domo communi conviventium, et miscebantur in illis principiis hæc duo genera plerumque, ut ii. em ex eremo in cœnobium, ac vicissim e vita communi in solitariam transirent; quanquam hæc cum multis experimentis esset deprehensa, periculosior cœpit præ illa cœnobitica celebrari disciplina, præsertim post editam a Pachomio Regulam, dictante angelo exceptam, quam Latine Ricronymus

(a) Ex antiquis monumentis constat, longe ante sancti Patritii tempora apud veteres Britannos et hodiernos Scotos monasticam vitam floruisse. Sic apud primos celebre erat monasterium Beanchorense, et in hodierna Scotia notum coenobium de

primum locum occupat abbatis sanctissimi Antonii A transtulit. Ex hoc tempore duo laudabilia distingui genera monachorum cœperunt, solitariorum, et communi:er viventium, quibus alterum submistem est non probum, Sarabaitarum ut voc ibant, qui bini aut terni passim per urbes aut castella proprio arbitratu viverent.

> CAP. II. - Propagatio monachismi ex Ægypto in omnes terras.

> Instituta per hunc modum in Ægypto vita monastica auctoribus Paulo, Antonio et Pachomio, in omnes inde se terras salutara propagatione diffudit. Primus Halarion ex Antonii schola monasticam in Syria disciplinam et exercuit et docuit. Basilius Magnus monasticam professionem ex Ægypto acceptam in Pontum et Asiam minorem intulit. Audæus relegatus monasteria in Gothia fecit. Pe etravit quoque idem institutum in Æthiopiam, Persidem et Indiam, ex qui us provinciis turmas monachorum se Bethlehemi su cepisse scribit sanctus Hieronymus. In Italiam institutum monasticum partim ex Ægypto, partim ex Syria transiit. Primum enim Romam adveniens sanctus Athanasius cum Vitam a se scriptam sancti Antonii publicasset, juventutem utriusque sexus plurimam ad ejus imitationem inflammavit. At sanctus Eusebius Vercellensis disciplinam monasticam e Syria petitam in suam ecclesiam intulit, et clerum etiam suum sub Regulam adegit. Sanctus quoque Isaac Syrus prope Soletum in loco deserto monasterium posuit, ut docet sanctus Gregorius, Dial. lib. 111, cap. 14. Ex alterutra istarum originum vel Ægyptia, vel Syriaca prodii se videntur monasteria, que multa per Italiam fuisse SS. Ambrosius, Hieronymus, Gregorius, aliique testantur. Abhates quoque et ascetæ insignes, Entychius, Florentius, simulque multi a sancto Gregorio memorati, ante sancti Benedicti ætatem. Item virgines et sanctimoniales. Non solum autem in continenti Italiæ, sed et in insulis Dalmatiæ et Maris Etrusci plurimos fuisse per ca ten pora monachos, sanctus Hieronymus indicat. In Sicilia quam ingens jam olim multitudo monachorum fuerit, Rochus Pirrhus testatur in Notitia Abbatiarum ejus insulæ, uti et de aliis majoribus Mediterranei Maris insulis alii qui de ipsis scripserunt. E Capraria insula, ubi greges monachorum fuisse indicat Rutilius Numantinus scribens circiter aunum Chris.i 416, missi ad sanctum Augus inum monachi id institutum in Africam intulerunt, quod ibi receptum est, necquidquam Donatistis obstantibus. Monasteria Carthagine, Tagaste, Hippone, faisse testatur Paulinus. Caprariense postea et Palmariæ monasteria reformavit sancius Gregorius Magnus. Sed inter insulas monachismo claras, Lerina in primis celebrata est, ubi auctore Honorato sancti senes divisis cellulis Ægyptios Patres in Gallis æmulabantur, ut sanctus Eucherius tradit. Hine eductus ad episcopatum est sanctus Honoratus anno Christi 426 : quo l exemplum postea frequentatum legimus, ut merite Lerina seminarium episcoporum diceretur. Quintum inde sæculum Barbarorum irruptionii us imperio et Ecclesia funestum maltos publicorum malorum pertæsos ad vitam monasticam locis secretis colencam perpulit, tutum asylum pandens humanarum miseriarum. Per Gallius nitulominus floruisse professionem monasticam, ex historiis regum primæ stirpis, Actis sa: ctorum Hilarii, Martini aliorumque, tum ex Gregorio Turonensi, aliisque monumentis, manife-stum est. In insulas Oceani per eadem tempora monachismus penetravit, auctore Patritio Brittone (a), qui peragratis Gallia atque Italia, insulisque Tyrrheni Maris, cum in juventu e sanctum Martinum vi-

Kil-Ruel a sancto Regulo cum reliquiis sancti Andreæ apostoli in Scotiam veniente erectum circa annum 369, et ideo Cella Sancti Reguli olim noncunata. Deinde sanctus Palladius ad exstinguendam Pelagianam hæresim apud Scotos grassantem a

disset, et sancto Germano Antissiodorensi præceptore A ac legibus Deo militant. Valde fallor, si jam tum usus esset, missus postea a sancto Cœlestino papa ad convertendos Hibernos anno Christi 451, monasteria ibi plurima instituit, ut ex antiquis monumentis Usserius docet, obiit sanctus Patritius anno 49. David Menarensis episcopus nobile monasterium construxit. Monasterii Benchorensis meminit Beda. Sanctus Columbanus Armaccanum et Tyrrhense monasteria fundavit anno 565 : hæc erant in Hibernia et Britanniæ illa parte, quam non occupaverant Anglo-Saxones, ad quos deinde ipsos monasticum institutum simul cum Christiana religione penetravit, magnis et paribus utriusque incrementis. Sanctus Augustinus monachus et monasticarum Regularum peritus, missus deinde a sancto Gregorio Magno in Angliam, monasticam ibi disciplinam propagavit, Doroverniensi præsertim monasterio fundato, ut du-ctor est Beda. Apud Northumbros et septentrionales illius insulæ populos sanctus Aidanus vitam religiosam induxit. Prodierat hic e schola sancti Colum-bani, et in Lindisfarnensi iusula monasterium habuit. Hæc omnia confirmant celebrate in bistoriis illarum gentium dissensiones inter utriusque scholæ monasteria varia, præsertim le Paschate ac tonsura : et videntur per ea tempora monachi in eccle-siis episcopalibus functiones sacras obiisse, quod indical Beda. Unde cathedrales Ecclesiæ Munster, sive Monasteria vocantur Anglis. De Hispanis, Germania, Dacia, Pannonia, Sarmatia, ceterisque reguis ac provinciis sigillatim dicere infinitum sit. Exstant historici cujusque, qui plane doceant, ubicunque Christi religio viguit, etiam regulare institutum floruisse. Porro ubivis gentium viri ascesim coluere, feminæ quoque eos æmulatæ pro captu sexus, per-fectioni studuerunt : idque vel cænobiis, aut cellulis clausæ, vel in domibus propriis virginitatem Deo sacratam, aut sanctam viduitatem exercentes. Sed de his satis.

CAP. III. — Unitas regularis instituti usque ad san- C ctum Benedictum. Obiter de patria Cassiani.

Ex hactenus dictis de multitudine ubique colentium vitam monasticam in utroque sexu, facile cuipiam vetera ex præsentibus æstimanti persuadehisur, fuisse primis ill's temporibus diversos et certo charactere discriminatos monachorum ordines, prout postea institutum, præsertim in Mendicantibus, quorum universæ, quamvis late sparsæ, familiæ sub uno peculiari capite certis et cuique propriis officiis

sancto Cœlestino papa missus, circa annum 428 per se suosque discipulos Ternanum et Servanum varia monasteria condidit. Circa ea quoque tempora omnino certum est, sanctum Niniam vel Ninianum saacti Martini discipulum Candida Casa in hodierna Scotia episcopum, ibidem ex lapidibus albis nobile construxisse monasterium, unde et nomen hoc (Candida Casa) traxit, teste Ven. Beda, sanctus
Servanus circa annum Christi 440 ad horealem For- D cum monachorum turma in Gallias secedens, Luxothæ fluminis ripam celebre Culrosense condidit cœnobium, ex quo prodiit sanctus Kentigernus primus Glasquæ episcopus, eximius vitæ monasticæ propagator, cujus monasterii Ordinem monasticum inter Additamenta ad hunc Codicem collocavimus. Sanctus Patritius Hiberniæ apostolus Britannoduni in Scotia natus, priusquam Hiberniæ apostolatum subiit, jam in patria sua apud Britannodunum monasteria aliqua crexit, quorum rudera et situs etiamnum apparent ab ipso sancto denominationem habentia, prout testatur Kil-Patrick, id est cella Patritii, et iterum sedes sancti Patritii. Dein postquam sanctus Columba non Columbanus, Scotorum monachorum patriarcha anno 565 Jonam insulam a Congallio Scotorum rege obtinuerat, et celebre Hyense cœnobium construxerat, per Scotorum et Pictorum regna institutum monasticum maxime floruit, referente in sua Historia Ecclesiastica ipso Ven. Beda. Ex Hyensi

primis sex septemve Ecclesiæ sæculis iste usus invaluerat. Certe vestigia mihi quidem non apparent. qui, quocunque intueor, uniformem ubique mona chatus rationem, et facilem ac promiscuum invicem transitum, mutuumque commeatum professionum et cœnohiorum cerno. Orientales monachi, quando in Occidentem venerant, cum ibi profitentibus religiosam vitam sine discrimine censebantur : vicissim Occidentales in Oriente; quod cum innumeris exemplis possit demonstrari, unum tantum hic afferam, Cassiani et Germani Gallorum monachorum, qui Ægypti monasteria peragrarunt instituti monastici cognoscendi causa et animo in patriam referendi haustam inde notitiam disciplinæ, in suum et popularium suorum usum; unde satis apparet existimasse ipsos unum esse in commune omnium ubique monachorum modum et usum religionis profitendæ. Moverit forte quempiam (ut hunc obiter scrupulum lectori eximam contraria vulgi opinione præoccu-pato) quod Cassianum Gallum dixi. Quidni vero id ego ipsi de se affirmanti crederem? Legimus cap. 1, coll. 24, Cassianum cum suo unanimo abbate Germano fassos esse abbati Abrahamo : e quia (verba sunt ipsius) ad repetendam Provinciam nostram, atque ad revisendos parentes, quotidianis acrius æstibus urgebamur. Quam aliam bic provinciam intelligamus, nisi illam Orienti obversam Galliæ oram, quæ jam tum quasi proprio nomine, quod hodieque retinet, Provincia vocabatur, in quam deinde certo constat rediisse Cassianum, in enque vixisse, consenuisse, obiisse. Addit de parentibus suis, fuisse illos magna religione et pietate præditos unde non impedituri putarentur, ne monasticam ibi vitam coleret; tum eosdem copiosos, qui affatim præbituri essent necessaria, et sollicitudinem victus parandi dempturi. Quæ omnia mire conveniunt indigenis illarum uherrimarum regionum, ubi præcipuus tum erat religionis vigor, et passim nobilissimi quique Lerinum confluebant profitendie causa vitæ monasticæ. Unde sibi (quod mox subdit) merito ambo blandiebantur, spè verisimili de conversione nultorum, equi velut nostro essent, inquit, ad viam salutis exemplo et monitis dirigendi. Videant autem qui in solitudines Scytharum Cassiam pa-triam submovent, quam apte illi desertorum squa-lori et Caucaseis rigoribus conveniat, quod de sua patria Cassianus subjicit : « Tum præterea ipsorum locorum situs, in quibus erat a majoribus nostris

siquidem monasterio sanctus Oswaldus Northumbrorum, sive Anglorum borealium rex, ad subditos suos in fide Christiana instruendos evocavit sanctum Aidanum et socios suos Scotos, qui episcopus Northumbriæ declaratus Lindisfarnense cœnobium condidit, atque in omnibus aliis ecclesiis vitam monasticam instituit juxta Scotorum rigidam disciplinam. Similiter circa annum 590 sanctus Columbanus viense apud Burgundiones erecto monasterio vitam monasticam insigniter propagavit, Scoticarum sua-rum traditionum acerrimus vindex, uti ex ejus Regula et Pœnitentiali in hoc Codice exhibita constat. Sanctus quoque Maurus, sancti Benedicti discipulus, etiam ante medium hujus saculi constructis monasteriis apud Gallos Benedictinam di c plinam ubique introduxit, cui tandem, ut pote discretissimæ rigida Scotorum religio lubentissime cessit. Omnes etenim illi Scoti et Angli monachi, qui cum sancto Wilibrordo et sancto Bonifacio Germanorum apostolo ad convertendos Frisones et Saxones in Germaniam venerunt, cum ipsa Christiana religione apud tunc barharas illas nationes, monasticam sancti Benedicti Regulam introduxerunt, erectis cœnobiis amplissimls, et introductis ubique in ipsas cathedrales ecclesias Benedictinis monachis. Edit. GERM.

gionum ante oculos pingebatur, quam gratæ et congrue solitudinis spatiis tenderentur : ita ut non so-lum delectare monachum possent secreta silvarum, sed etiam magna victus præbere compendia. > Denique dictio ipsa et stylus, quam non Scythiæ barba-riem redoleat, palam est. Qua etjam ratione refel-luntur, qui Atheniensem Cassianum putant. Inde enim potius Atticam Græcismi proprietatem ducere potuisset, quam eum quem præfert ubique latinitatis Gallicanæ genuinum succum ac leporem, qualis im Eucherio, in Vincentio Lirinensi, in Fausto, in aliis ejus tractus scriptoribus passim floret; sed de his plura dicendi locus hic non est. Ad uniformitatem instituti monastici revertamur, adversus quam nihil præscribit Regularum hoc Codice relatarum numerus et diversitas. Etenim illæ a singulis, ut præsens usus poscebat, Patribus scriptæ, aliorum similia cupientium studiis descriptæ, in commune proponebantur, ut ex his quique pro locorum et nationum differentia, vitam uniformi, quoad præcipua, disciplina temperarent. Primaria sane, et quasi fundamentalis monachorum Regula Evangelium erat: illa, Inquam, Christi consilia, quæ castrare seipsum propter regnum cœlorum; quæ abnegare se, et crucem tollere; quæ patrem, et matrem, uxorem, agros propter Christum relinquere; quæ vendere patrimonia, et dare pauperibus, sicque nudos Christum sequi suadebant. Regulæ particulares nihil ulsi ejus primæ ac universalis Regulæ applicationes, aut declarationes locis et personis plerumque aptatæ habebantur. Quod adeo verum est, ut ne ipse quidem sanctus Benedictus, qui antiquum, quem reperit in Ecclesia, monasticum ordinem suscepit, excoluit, dilatavit, Regulam universalem suis ubique omnibus promulgaverit; sed peculiarem duntaxat Cassinensi comobio, cui præcrat, quæ inde privata diligentia descripta, et imitandi studio publicata, adeo non quasi abrogasse priores cateras est credita, ut sancius Benedictus Anianensis, hu- C jus, quam damus, Collectionis auctor, idem aliud Opus elucubrayerit, nuper a viro doctissimo Hugone Menardo, luci publicæ cum eruditis observationibus datum, cui Concordiæ Regularum nomen fecit, quæ singulorum Benedictinæ Regulæ capitum consensionem cum cateris omnibus aliis Regulis clare de-monstrat. Hac disputari pluribus debebant; verum metus erat, ne in contentionem res abiret ab hoc aditu tranquilli pacificique operis alienam: certorum quippe hominum, quos abundare in suo sensu facile sinimus, obnixa in contrarium armataque studia noveramus, cum quibus rixari nunc quidem nolumus.

#### XXI.

Diximus supra Leonem Allatium ex schedis Holstenianis posthumis hanc Dissertationem Procemialem exarasse; sic enim prodit clarissimus Mabillonius in præfatione ad tem. I Annal. Benedict., n. 19, D ubi ad monstrandam instituti monastici unitatem, sub nomine Allatii adducit prolixum textum ex allato capite 3 Dissertat. Proomial. desumptum. Cum igitur tot viri graves et eruditi, inter vitæ monasticæ primos cultores plenarium consensum repererint, atque ipsius instituti ratio, ut pote in consiliis evangelicis fundata, hoc ipsum manifestet, hinc non obstante Regularum diversitate, talis concordia in dirigendis monachis mansit inconcussa, donec posterioribus sæculis Ordines Mendicantes insurrexerunt, qui monasticum statum tam circa habitum quam circa vitæ cursum quodammodo mutaverunt, quamvis omnes Ordines Religiosi ad eumdem ter-

avita professio, ipsarumque amœnitas jucunda re- A minum tendant, nimirum ad excolenda consilia gionum ante oculos pingebatur, quam gratæ et congrama solitudinis spatija tenderantur, ita ut non so-

XXI.

Existimat quidem vir doctissimus Ludovicus Thomassinus, Oratorii Gallicani presbyter, de Veteri Disc. part. 1, lib. 111, cap. 24, Chinjacenses monachos primos fuisse, qui in ordinem monasticum induxerunt diversitatem ab omnibus aliis distinctum corpus conflando, et singulari Regulæ sese addicendo, cum ante sæculum decimum sub uno generali monachorum ordine, cuncta monasteria ita constituta fuerint, ut suam Regulam ampleetendo non excluderent alias, sed diversas Regulas admitterent. Verum pace eruditissimi viri, nec Cluniacenses, vel postea Camaldulenses, Cistercienses, aliique plures Benedictinæ disciplinæ reformatores tantam in ordinem monasticum induxerunt differentiam, ut pote pro primarla vitæ norma constituentes sancti Benedicti Regulam solam, a monachis Occidentalibus observatam, longe ante Cluniacensis congregationis exordium, adeaque omnes iliæ congregationes ab eodem fonte emanantes, haud aliundo suam diversitatem hauserunt, quam laxiori vel strictiori Regulæ Benedictinæ observantia, ad quam in suo rigore conservandam peculiaris cujusque congregationis constitutiones, diversis personis et locis excogitatæ sunt, quarum proin præcipææ inter hujus Codicis Additamenta exhibentur.

#### XXIII.

Ex quibus omnibus omnino patescit, statum monasticum ab exordio uniformem, simulque cum ipsa Christiana religione sumpsisse originem, et cum eadem per orbem simul propagatam fuisse. Cum autem hodierni Canonici Regulares, qui sub communi Regula sancti Augustini Deo militare gloriantur, etiam a primis Christianis Hierosolymitanis suum exordium repetant, sic de corum instituto pauca proponere lubet, etsi in Codice Regularum Holste: iano nullum suæ originis monumentum merucrint, etsi constet, hos viros religiosos ad obtinondam evangelicam perfectionem, mores, et actiones suas semper composuisse, vitamque vere apostolicam tribus solemnihuş votis suffultam duxisse; ast eosdem a primis Christianis Ilierosolymitanis evangelica consilia amplexis exortos esse, ac perpetua serie propagatos, omnino vanum est asserere, nisi inquantum cum monachis conveniunt.

#### XXIV.

Nemo enim vel leviter in historia ecclesiastica versatus ignorat, nomen Canonicorum primis Ecclesiæ sæculis inauditum fuisse, neque ante sæculum sextum illud auditum est apud Occidentales auctores, prout Canonicorum regularium propugnator eximius Eusebius Amort, in suo laudabili opere de Veteri et nova Disciplina canonica part. 1 pag. 2, agnoscit. Imo ante sæculum octavum per canonicos solummodo intelligebantur clerici illi, qui ascripti erant matriculæ alicujus ecclesiæ, tanquam beneficiarii sive præbendarii, quibus canon sive dimensum

matricularios seu matriculæ ecclesiarum inscriptos quosdam exstitisse, qui non erant canonici; quales existimantur viduæ et pauperes catalogo ecclesiarum olim inscripti, et ex oblationibus fidelium certas et determinatas eleemosynas singuli accipientes, uti nec sanctus Cornelius papa ad Fabium Antiochenum scribens circa annum 254 omnes clericorum gradus simul ac viduas et pauperes Ecclesiæ Romanæ catalogo inscriptos recensens, ullam canonicorum mentionem facit. Cum enim primis illis Ecclesiæ sæculis cuncti viri ecclesiastici, imo et pauperes utriusque sexus in matriculam ecclesiarum relati, ex oblationibus fidelium quotidianis viverent, neque proprios fundos possiderent, sic nec beneficiarii, aut præbendarii, multo minus canonici appel- B lari potuerunt, ut pote nullo certo et determinato canone gaudentes, licet catalogo ecclesiæ inscripti. Postquain autem ecclesia fundis et possessionibus abundare cœperat, sic et plurimi clerici ecclesiis tam cathedralibus quam aliis immatriculati, præbendas et beneficia certa et ordinaria acquisierunt, quatenus liberius officio divino insistentes annuam idcirco pensionem accipiebant, sic jure optimo canonici nuncupari potuerunt; canon enim apud veteres nibil aliud erat, quam regulata quædam pensio, prout varii juris civilis textus testantur. XXV.

aveant, sive a matricula vel canone ecclesiarum, quibus inscripti erant, sive a canone vel regulata quadam pensione ipsis annuatim dispensata, hoc unum certum est, ante Pippini Magni tempora nullam determinatam Regulam vivendi ipsis præscriptam fuisse, quia Ecclesiæ universalis canones omnibus clericis et Christianis communes erant. Fatentar enim omnes ecclesiastica historia scriptores, sanctum Eusebium Vercellensem episcopum primum fuisse, qui vitam communem clericis suis mandavit círca annum 330, vitam clericalem cum monastica conjungens. Neque sanctus Augustinus clericis suis in communi viventibus peculiarem'Regulam tradidisse legimus; nullam enim aliam vivendi normam scripsisse affirmant viri docti, nisi vulgarem illam Regulam sanctimonialibus feminis præscriptam, D quain in hoc Regularum Codice inter alias sacrarum

Utcunque vero canonici nomen suum derivare

XXVI.

norma vel regula.

virginum Regulas collocavit Lucas noster Holstenius.

Reperimus quidem sanctissimi præsulis duos ser-

mones de communivita clericorum, qui tamen potius

dicendæ sunt exhortationes, quam vitæ communis

Nec sane clerici illi in communi viventes a sancto Augustino instituti, ullatenus appellari possunt canonici, quorum nomen in Ecclesia nondum auditum erat, sed potius Coenobitæ dicendi sunt, quia episcopium, ubi cum episcopo degebant, in modum coenobii erectum fuerat, et forsan ipsummet erat monasterium ante initum episcopatum erectum,

dispensabatur. Nec sane magni refert objicere A prout Possidius in ipsius Vita insinuare videtur. Frustra quoque in suas partes trahere conantur canonici sanctum Basilium et sanctum Cæsarium Arelatensem, quatenus regulares nominari valeant: nam uterque sanctissimus antistes vitam monssticam non canonicam excoluit, atque sancti Basilii Regula monachis non clericis adoptata est: quam proin sanctissimus monachorum Occidentalium patriarcha sanctus Benedictus, Reg. cap. LXXIII, omnibus monachis legendam proponit, ejusque auctorem sanctum Patrem Basilium nominat. Certum quoque est, sanctum Cæsarium in celeberrime Lirinensi monasterio educatum, monasticam vitam semper excoluisse, Regulasque suas pro monachis et sacris virginibus in monasterio degentibus præscripsisse, prout ex observationibus ad utramque Regulam præviis satis superque monstravimus.

#### XXVII.

Quidquid ergo adducunt canonici regulares ad probandam perpetuam successionem suam a primis Christianis Hierosolymitanis usque ad nostra tempora, nullis omnino solidis argumentis fulciri potest: etiamsi concedamus quosdam semper exstitisse clericos bonis suis omnibus renuntiantes; aliaque consilia evangelica observantes; nunquam tamen primis septem sæculis adduci possunt integræ cloricorum congregationes, quæ se ad tria vota solemnia, paupertatis, castitatis et obedientiæ, observanda astringebant, vel ad hæc præstanda per aliquam expressam Regulam obligabantur. Omnes enim tales congregationes a sanctissimis episcopis aliisque piissimis viris institutæ potius erant monusticæ, quam canonica, quemadmodum cunctæ Regulæ in hoc Codice Regularum adductæ perspicue satis demonstrant. Adeoque clerici in communi viventes, quorum nonnulli omni bonorum proprietati forsan renuntiabant, nunquam tamen tria solemnia vota emittebant, vel communem Regulam vivendi, distinctam ab Ecclesiæ canonibus ante medium sæculi octavi admittebant; licet his temporibus nomen canonicorum in aliquibus locis florere cœperit.

### XXVIII.

Primus enim qui canonicis Regulam peculiarem præscripsit, erat sanctus Chrodogangus seu Rodingangus, et Trotougangus anno 743 vel sequenti, in episcopum Metensem electus, quam sedem piissime rexit usque ad annum 767, sub quo tempore hanc Regulam pro canonicis Metensibus promulgavit, quæ inter hujus Codicis Additamenta habetur. Hanc omnium primam Regulam canonicis traditam ex Regula Benedictina plerumque desumptam agnoscunt viri eruditi; nusquam tamen legimus eamdem in ecclesias alias introductam fuisse, neque ab illa canonicos appellatos fuisse regulares. Nam hoc tempore etiamsi exstiterint Canonicorum capitula, non tamen illa regularia nuncupabantur, prout exerte probat sæpe laudatus Thomassinus part. 1, lib. 111, cap. De capitulis sub imperio Caroli Magni, ubi in testimonium adducit canonem concilii

Vernonensis anno 755 celebrati, quo monachi di- A quidam canonici omnibus bonis suis renuntiantes cuntur regulares (nulla de canonicis regularibus mentione facta) etiamsi de Urdine canonico hoc concilium loquatur, cujus verba hæc sunt : c De. illis hominibus, qui dicunt quod se propter Deum tonsurassent, et modo res eorum vel pecunias habent, et nec sub manu episcopi sunt, nec in monasterio regulariter vivont, placuit, ut in monasterio sint sub-Ordine regulari, aut sub manu episcopi sub Ordine canonico.

#### XIXX

Cum igitur hoc concilium maniseste distinguat Ordinem Regularem, tanquam monachis proprium, ab Ordine Canonico, sic ævo Caroli Magni nullus exstabat Canonicus regularis. Quicunque enim dice- B bantur regulariter vivere, erant monachi, et e contrario illi canonici nominabantur, qui sub obedientia episcopi, professionem observandi sacros canones faciebant; nec regulares potuerunt dici, cum per concilium, monachis opponantur, qui proprie vocantur hic regulares, prout argute discurrit laudatus Thomassinus loco citato, qui ultra progrediens, non dubitat asserere per Ordinem canonicum intelligi debere statum clericalem, cui quidem nullus vitam regalarem adhuc præscripserat, quamvis circa medium hujus sæculi octavi jam clerici cathedralium ecclesiarum vitam communem inire cœperint.

#### XXX.

lam canonicis promulgaverat, atque in Aquisgrauensi concilio, anno 816, pro omnibus Galliæ et Germaniæ canonicorum collegiis peculiaris Regula condita est, tunc et ipsi canonici appellari regulares coeperunt, et eorum collegia nominata sunt aliquando monasteria, ob quamdam cognationem inventam inter ipsos jam regulariter viventes, et monachos, qui ab exordio proprie regulares erant, ut pote vi instituti monastici peculiari et determinatæ regulæ astricti. Fusius quidem tractat hæc omnia laudatus Thomassinus loco citato, monstratque sub his temporibus quædam monasteria laxioris vitæ amore ad institutum canonicum descivisse, tandemque inter utrumque institutum quamdam commixtionem exortam fuisse, quod sæpius hæc monacho- D rum, et canonicorum nomina indiscriminatim adhiberi cœperint. Sic piissimus imperator Carolus Magnus in Epistola ad Alcuinum, Turonensibus monachis sancti Martini exprobrat inconstantiam et levitatem animi et morum, quod nunc monachi, nunc canonici dici vellent : Aliquando enim monachos. aliquando canonicos, aliquando neutrum vos esse dicitis. . Sic etiam concilia temporibus his celebrata testantur, præsertim Vernonense supra citatum, quorum canones hoc ipsum monstrantes adducit prælaudatus Ludovicus Thomassinus.

#### XXXI.

Labente ergo sæculo octavo, et ineunte sequenti

appellari coeperunt regulares, vel ob observantiam Regulæ sancti Chrodogangi, vel intuitu Regulæ Aquisgranensis, nulla enim alia determinata vito regularis norma ipsis præscripta erat ante medium sæculi octavi; et quidem in confesso est apud omnes regulam Aquisgranensem nunquam ab Ecclesia universali approbatam vel receptam fuisse, sed selum auctoritate Cæsarea ordinatam; unde et illa vitæ regularis norma haud dici potest, ut pote nimis vaga, atque quibusdam canonicis nen renustiantibus bonorum suorum dominium permittens, renuntiantibus etiam nimis prodigam cibi et potus mensuram, aliasque laxitates concedens. Hinc raro hanc Regulam adducunt in testimonium vitæ asceticæ ecriptores, neque ejusdem mentionem facit sanctus Benedictus Anianensis in sua Regularum Concordia, quamvis tempore conditæ Regulæ vixerit, et post concilium Aquisgranence tam ipsum Regularum Codicem, quam earum Concordiam cum Regula Benedictina conscripsisse credatur.

#### XXXII.

Verum cum intuitu Regulæ Aquisgranensis, et exhortatione Patrum concilii, sed præcipue Ludovici Pii imperatoris admonitionibus excitati plurimi utriusque sexus canonici vitam regularem excolere cœperint, sie et eamdem inter Additamenta apponere cogitavimus, sed ejusdem prolixitas prohibuit. et præsertim quia hodierni canonici regulares illam Verum postquam sanctus Chrodogangus Regu- C pro sua vitæ asceticæ norma agnosc-re rennunt, quamvis nuper vir eruditus Eusebius Amort supra laudatus hanc Regulam interalia Veteris et Novæ Disciplinæ canonicæ monumenta collocaverit. Quæ et in Conciliorum Collectione Labbeana tom. IX, reperitur. Ut autem in hac Regularum Collectione nibil omittatur, quod ad canonicæ vitæ cognitionem conducere valet, inter Additamenta collocavimus antiquam Canonicorum Regulam ex sancti Chrodogangi et Aquisgranensis Regulis collectam, et forsan auctoritate Ludovici Pii imperatoris per Amalarium eoclesiæ Metensis decanum promulgatam, prout in observatione ad eamdem prævia existimamus. Deinde cum præviis observationibus exhibemus tres Regulas sancto Augustino imputatas, quas canonici regulares ante sæculum undecimum sibi non adoptarunt, sed labente hoc et sequenti sæculo florente sese Augustinianos nominabant, quorum proin antiquas consuctudines adducimus. Denique eximium vitæ canonicæ monumentum proferemus, nimirum Regulam beati Petri de Honestis ecclesiæ Portuensis conscriptam, atque anno 1117 oblatam summo pontifici Paschali II, quam nuper edidit sæpe laudatus Eusebius Amort, agnoscens eamdem exstare primam Canonicorum Regularium Regulam juxta hodiernum institutum, cui proin observationem præviam satis amplam præfiximus.

#### XXXIII

Igitur in hoe Codice Regularum Holsteniano ancto et locupletato, nullum vetus monumentum ad vitam

monasticam et canonicam pertinens quod ad nostras A galonensium stirpe, ex aulico gratioso et forti mimanus pervenit, præterire voluimus, nisi, quod nonmilla statuta sacrorum ordinum ob nimiam prolixitatem omittere coacti fuerimus, ne forsan hoc præsens volumen justam molem excederet. Hic studio missa fecimus antiqua Cluniacensium monachorum Statuta in Spicilegio Dacheriano descripta, cum. illa sola, si sancti Guilielmi Hirsaugiensis abbatis Institutiones superadditæ fuissent, integrum volumen perfecissent, quorum proin loco Statuta disciplinam apud pios illos monachos observatam satis declarat. Pari quoque modo cogitavimus circa Statuta Cisterciensium, aliorumque plurium ordinum, ad quorum cuncta amplissima statuta exhibenda non unum, sed plura volumina vix sufficerent, prout fusius in præfatione ad tomum secundum hujus Codi- B cis monstrabimus.

#### XXXIV.

Interea ad ipsum Codicem Regularum redeamus, cum circa eumdem quædam sc'tu digna occurrant. Etiamsi enim certum sit, sanctum Benedictum Anianæ abbatem Regulas veterum monachorum collegisse, et in unum codicem redegisse, attamen dubitavit supra laudatus Hugo Menardus hanc Regularum Collectionem amplius existere, quia scrutatis nobilioribus Galliæ bibliothecis, nullibi Codicem Regularum a sancto Benedicto Anianensi compositum reperire polyit, prout in præfatione ad Concordiam Regularum testatur, numerans ibidem bibliothecas, ex quibus latentes sanctorum Patrum Regulas eruere consbatur. Hinc merito etiam dubi- C tatur, an sæpe nominatus sanctus Benedictus Anianeusis, omnes Regulas monasticas ante medium sæculi octavi scriptas in unum codicem redegerit,... casque suie Regularum Concordia inseruerit, cum haud minimum discrimen appareat inter Regulas in hoc præsenti Codice contentas, et illas ad Concordiam componendam adhibitas.

#### XXXV

Quod primum dubium attinet, et illud perspicue resolvit clarissimus Holstenius asserens, hunc ipsum Codicem Regularum eumdem esse, quem sanctus Benedictus Anianensis conscripsit, cum ejusdem vetustissimum exemplar in celeberrimo sancti Maximini prope Treviros monasterio conservatum, hujus sanctissimi abbatis nomen et titulum præseferat, uti et ipsius apographum ante aliquot sæcula conscriptum testatur, quod ex bibliotheca canonicorum regularium domus beatæ Virginis Coloniæ acceptum, primus typis mandare jussit; quæ omnia ex Holstenii schedis posthumis Leo Allatius disertis verbis declarat in Materia Dissertationis Proæmialis, sic de hoc Codice Regularum ejusque Appendice disserens.

Dissertationis processalis Cap. 1v. — De hoc Codice Regularum, ejus Appendice, et utriusque compilatore.

Circiter annum Christi 820 floruit in Galliis opinione sanctitatis atque doctrinæ Benedictus abbas Anianensis, qui ortus e nobilissima comitum Ma-

lite, Deo ad meliora vocante, primum religiosam vitam suscepit in monasterio sa. cti Sequani; unde postea in pairiam reversus Aniane se monasterium in paterno fundo, tum non procul in le Gellonense<sup>,</sup> in gratiam Guiliel ni comitis in tituit. Mox aliis permultis Lu ovici Pii imperatoris voluntate prafuit. Ad extremum aulam sequi coactus, quod imperator eius consiliis juvari cuperet, erecto prope Aquisgranum, uni pleramque deg bat imperator, monaster o ladensi, sanctam ibi vitam sancta morte conclusit. Exstant ejus Acta ab ipsius discipulis conscripta, quæ primus elidit Hugo Menardus. tum Bollandus et Henschenius de novo illustrata recitant ad diem 11 Februarii. In iis Ac is ita legitur : « Fecit librum de Regulis giversor; m Patrum. » Ad quem locum sic adnotat Menardus : c An iste liber adhuc exstet, non mihi compertum est. In testamento sancti Gennarii episcopi Asturicensis, inter liaros, qui ab eo dantur monasterio sancti Petri de Montious, recensentur Li er Regularum: virorum illustrium; qui an idem sit cum eo qui anostro Benedicto collectus est, non adeo constat. Ilec ille; qui si vi isset Codicem nostrum titulo Benedicti abbatis Anianensis prænotatum, nonopinor, dubitasset, quin hoc opus illu i ipsum sit, cujus auctor vitæ e us loco recitato meminit. Servatur, ut aiunt, apud sanctum Maximinum prope Treviros antiquissimum exemplar hujus collectionis. unde apographum exscriptum custoditum apud ca-, nonicos regulares domus beatæ Virginis Coloniæ, cum vidisset ante hos annos circiter viginti illustrissimus tunc Fabius Chisius episcopus Neritinorum, et nuntius illic apostolicus (hodie S. D. .. Alexander VII pont fex Maximus) describendum curavit, et exemplum inde sumptum nob s benignissime communicavit, nos ex ea editionem hanc curavimus. Sed, ut subinde occurrebant a tiqui codices exhibentes aliquam ex hisce regulis, edita nostra cum iis conferebamus, diversitates adnotabamus ad marginem, inde notulæ paucæ ad calcem operis conjectæ formatæ sunt. Cum autem eo studio ferremur conquirendi antiqua monumenta, ex quibus hæc editio locapletari possit, occurrunt ecce nobis i electis ima bi. hotheca serenissimæ lominæ Christinæ Alexandræ, Gothorum, Vandalorum, Suecorumque eginæ, vetusti duo codices exhibentes parænetica quædam opuscula antiquorum Patrum ad instituta monachorum utriusque sexus accommodata, quæ cum statim judicassemus aptissime utiliterque posse adjungi ad jam editum Regularum Codicem : tum ad idem nos. multo magis illud impulit, quod satis verisimi-lis conjectura esset, hanc quoque Collectionem Paræneseon ad vitam monasticam, ejusdem essemanus atque ip am collectionem Regularum. Inhune videlicet modum scribit auctor Vitæ sancti Benedicti Anianensis : « Alium nihilominus composuit librum ex sanctorum doctorum homilis, > quadrat satis hoc indicium in nostrum boc Opus ex-Patrum variorum opusculis contextum, qui partim monachos, partim sanctimoniales erudierunt. In quo apte respondet hac appendix suo operi Regulas virorum mulierumque perfectionis studentium dige-renti. Scio Hugonem Menardum, cum in tine codicis ex quo Concordiam Regularum edidit, reperisset congesta quiedam fraginenta Patrum ad virtutes et vitia, quæ in monachis desiderantur aut caventur pertinentia, opinatum esse illum ipsum: librum contextum ex sanctorum doctorum homiliis, quem faisse a sancto Benedicto compositum auctor ejus Vitæ refert; sed mihi quidem non persuadet, qui non homilias aut opuscula integra Patrum, sedsententias duntaxat, et testimonia ipso fatente Menardo congesta, sciam in illam farraginem codici Concordiæ Regularum assutam : nostra autem collectio integras exhibet adhortationes, aut conciones. Patrum aptissime congruentes ad argumentum Reopinor, et prudens lector, ubi cognoverit, fatebitur. De singulis Regulis, vel auctoribus earum nihil hic præfari opus duximus; præmisimus enim suis locis ad singulas testimonia veterum, quæ notitiam, quanta fere haberi potest, tum ipsarum, tum auctorum legenti suggerent.

#### XXXVI.

Adeoque extra omnem controversiam statuit Holstenius sanctum Benedictum Anianensem esse hujus Codicis Regularum verum et indubitatum collectorem, simulque adhortationes, ac nonnullas sanctorum Patrum conciones in Appendice exhibitas, in unum collegisse, atque ipsi Codici assuisse, cujus proin in hanc rem adductas satis probabiles rationes fusius in Observatione prævia ad ipsam Appendicem examinavimus. Jam ad alterum dubium supra propositum, de quo major restat difficultas, veniamus; cum enim in hoc Regularum Codice, sicut et in ipsa Concordia Regularum desint plures Regulæ ante medium sæculi noni conditæ, quarum Supplementum vulgaverat sæpe laudatus Hugo Menardus teste hujus Codicis typographo, Ludovico Billaine, sic ad finem catalogi Regularum in eodem contentarum loquente : « Idem sanctus Benedicous Anianensis abbas Regularum Concordiam cum Regula sancti Benedicti abbatis Cassinensis composuit. quam R. P. D. Hugo Menardus congregat. sancti Mauri monachus edidit, et observationibus doctissimis illustravit, quæ loco esse possunt earum, quas doctissimus Holstenius in hunc Codicem meditabatur, quæ quidem Concordia in eadem officina Ludo- C vici Billaine venalis prostat, qui pollicetur Supplementum hujus Codicis, in quo sanctorum Patrum Regulæ et Constitutiones ab Holstenio prætermissæ, et alia plurima ope doctorum virorum ex variis bibliothecis conquisita, continebuntur.

#### XXXVII.

Ex quibus omnino constat in hoc Codice non omnes veterum Patrum Regulas monasticas comprehensas esse, nec sane ad nostram notitiam adhuc pervenit, facta etiam diligenti inquisitione, promissum Supplementum, secus omissas Regulas inter Additamenta collocassemus. Et quidem ut taceam Regulam sancti Chrodogangi inter Additamenta nostra positam, certum est sanctum Benedictum Anianensem omisisse eximium veteris Disciplinæ D inonasticæ monumentum, scilicet Regulam sancti Joannis abbatis Biclarensis, post medium sæculi sexti scriptam a sancto Isidoro Hispalensi, ac postea ab ipso Tritheniio commemoratam, quorum tempore et ipsa Regula exstabat, quamvis nunc nullibi appareat. De hac autem Regula sic scribit clarissimus Calmetus in suis Observationibus criticis ad religiosorum et canonicorum Regulas, ad calcem Commentariorum in Regulam sancti Benedicti : CScripsit Joannes Abbas Biclarensis e Valclara in Catalonia Regulam monasticam, quam sanctus Benedictus Anianensis ignoravit, aut saltem **invenir**e non potuit, siquidem eam nullibi citat, quamvis ab Isidoro Hispalensi laudatur, sicut et a

gularum : quare consentanee iis subjici æquus , A Trithemio. His temporibus omnino ignoratur tam Regula quam monasterium Biclare. Postea Joannes abbas de Biclare sedem episcopalem Gerundiæ tenuit, ac Chronicon ad annum 589 pertingens scripsit. . Nos quoque admiratione afficimur, nec sanctum Benedictum Anianensem, nec Holstenium mentionem fecisse illarum Regularum, quæ pro canonicis utriusque sexus in concilio Aquisgrapensi sancitæ erant, cum primus Regularum collector illis temporibus vixerit, atque fatente ipso Holstenio, ipsi synodo adfuerit, a piissimo imperatore ad collapsam disciplinam monasticam simul ac ecclesiasticam restaurandam destinatus. Nec sane alia hujus silentii causa assignari potest, nisi quod Regulæ illæ Aquisgranenses appareant nimis vagæ et indeterminatæ ad introducendam veram et solidam vitam Regularem, nec unquam a sede apostolica approbatæ fuerint.

#### XXXVIII.

Cum vero haud parum discriminis in numerandis et ordinandis Regulis in hoc Codice contentis, atque in exhibendis illis in Concordia Regularum relatis, exortum videatur, sic operæ pretium diximus utriusque ordinem tam ab Holstenio quam ab Hugone Menardo observatum proponere, quatenus legentibus omne dubium auferatur circa hujus Codicis αθεντίαν. Tota enim diversitas exorta est, quod doctissimus Menardus publicando Concordiam Regularum nusquam reperire potuerit Codicem Regularum ab eodem sancto Benedicto Anianensi conscriptum, et ideo nomina Regularum in hoc eodem Opere hine inde dispersa solummodo notaverit, cum e contra Holstenius invento vero Regularum Codice ediderit Regulas in ipso ms. antiquo repertas, quas in unum codicem collegerat sanctus Benedictus Anianensis, priusquam Concordiam exarare coeperat. Hinc clarissimus Holstenius, juxta sidem ms. codicis, Regulas distribuit in tres partes, quarum prima Regulas Orientalium Patrum complectitur, altera Occidentalium, tertia vero sauctorum Patrum Regulas pro sacris virginibus scriptas, quibus et Appendicem adjunxit, quasdam sanctorum Patrum Exhortationes continentem, juxta hanc præsentem methodum:

#### CATALOGUS REGULARUM

ET ALIORUM TRACTATUUM,

Oui in hoc Codice Regularum continentur. PARS PRIMA.

#### Regulæ SS Patrum Orien'alium ad monachae

| negate DD. 2 direm Orien. milam de mondenos. |                                             |      |  |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------|------|--|
| Sæci                                         |                                             | dom. |  |
| I.                                           | S. Antonii abbatis.                         | IV.  |  |
| II.                                          | S. Isaiæ abbatis.                           | IV.  |  |
| III.                                         | SS. Serapionis, Macarii, Paphnutii, et al-  |      |  |
|                                              | terius Macarii, etc.                        | IV.  |  |
| IV.                                          | SS. Patrum alia.                            | IV.  |  |
| V.                                           | Tertia.                                     | IV.  |  |
| VI.                                          | S. Macarii Alexandrini, abbatis Nitriensis. | IV.  |  |
|                                              | Ejusdem epistola.                           | IV.  |  |
| Vil                                          | S. Pachomii, abbatis Tabennensis, cum       |      |  |
|                                              | præfatione sancti Hieronymi in eamdem.      | IV.  |  |
|                                              | Ejusdem Monita.                             | iv.  |  |

Ejusdem Monita.

| 417                                          | CODEX REGU                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | LARU          |  |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|--|
| VUI.                                         | Ejusdem et Theodori epistolæ et verba mys-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | A             |  |
| IX.                                          | tica.<br>S. Orsiesii, abbatis Tabennensis, doctrina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | IV.           |  |
|                                              | de institutione monachorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | IV.           |  |
| X.                                           | Regula Orientalis, ex Patrum Orientalium<br>Regulis collecta a Vigilio diacono.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | IV.           |  |
| XI.                                          | S. Basilii, episcopi Cæsariensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | iv.           |  |
|                                              | PARS II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •             |  |
| Regulæ SS. Patrum Occidentalium ad monachos. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |  |
| I.<br>Ji.                                    | S. Benedicti, abbatis Cassinensis. Regula consensoria monachorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | VI.<br>VI.    |  |
| 1U.<br>1V.                                   | Alia Regula incerti.<br>SS. Pauli et Stephani abbatum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | VI.<br>VI.    |  |
| V.                                           | S. Cæsarii, episcopi Arclatensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | VI.           |  |
| VI.<br>VII.                                  | S. Aureliani episcopi Arelatensis.<br>S. Ferreoli, episcopi Ucetiensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | VI.<br>VI.    |  |
|                                              | S. Columbani abbatis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | VI.           |  |
| IX.                                          | Ejusdem Pœnitentiale.<br>Tarnatensis monasterii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | VI.<br>VI. B  |  |
| X.                                           | S. Isidori, episcopi Hispalensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | VII.          |  |
| XI.<br>XII.                                  | Ejusdem monastica communis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | VII.<br>VH.   |  |
| XIII                                         | Fjusdem Pactum.<br>Patris cujusdam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | VI.           |  |
| XIV.                                         | Regula Magistri.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | VII.          |  |
| XV.                                          | Grimlaici presbyteri Regula solitariorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | IX.           |  |
|                                              | PARS III.  Regulæ SS. Patrum ad virgines.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |  |
| I.                                           | S. Augustini, episcopi Hipponensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | v.            |  |
| IJ.                                          | S. Cæsarii, episcopi Arelatensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | VI.           |  |
|                                              | Ejusdem Sermo.  Ejusdem epistola ad Oratoriam abbatis-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | VI:           |  |
|                                              | sam.<br>Ejusdem testamentum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | VI.<br>VI.    |  |
| III.                                         | S. Aureliani, episcopi Arelatensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | VI.           |  |
| IV.                                          | Joannis, episcopi Arelatensis, epistola.<br>S. Donati, episcopi Vesontiensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | VI.<br>VII. ( |  |
| v.                                           | Patris cujusdam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | VII.          |  |
|                                              | Sententia de Regulis Devotarum, una cum decreto concilii Hispalensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | VII.          |  |
| VI.<br>VII.                                  | S. Leandri, episcopi Hispalensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | VI.<br>XII.   |  |
| <b>VII.</b>                                  | B. Ælredi, abbatis Ricvallensis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ali.          |  |
| Cam                                          | APPENDIX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | abaa          |  |
| COU                                          | plectens Exhortationes SS. Patrum ad mona<br>et virgines de Observantia vitæ religiosæ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | CHOS          |  |
|                                              | s a sancto Benedicto abbate Anianensi olim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |  |
| ce                                           | ctas, Lucas Holstenius e duobus mss. Flo<br>nsibus serenissimæ reginæ Christinæ edidit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | oria-         |  |
| I.                                           | S. Athanasii Alexandrini liber de Observa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |  |
| II.                                          | tionibus monachorum.<br>Ejusdem Exhortatio ad sponsam Christi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | IV.<br>IV.    |  |
| III.                                         | S. Basilii M. Admonitio ad filium spiritua-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -<br>IV.      |  |
| IV.                                          | lem.<br>Evagrii monachi Sententiæ ad monachos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | IV.           |  |
| V.<br>VI.                                    | Ejusdem Sententiæ ad virgines.<br>Fausti, abbatis Lirinensis, Sermones qua-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | IV. J         |  |
|                                              | tuor ad monachos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | V.            |  |
| VII.<br>VIII                                 | 3 = 1.1 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1.2 = 1 | V.<br>V.      |  |
| IX.                                          | Ejusdem Admonitio ad virgines.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | v.            |  |
| Χ.                                           | S. Cæsarii, episcopi Arelatensis, epistolæ<br>duæ ad Cæsariam abbatissam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | VI.           |  |
| XI.                                          | Ejusdem Epistola hortatoria ad virginem<br>Deo dedicatam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | VI.           |  |
| <b>311</b>                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |  |

XII. Novati, catholici, Sententia de humilitate

XIV. Entropii abbatis Epistola ad Petrum pa-

XIII. S. Paulini ad monachos de pœnitentia.

monasteriorum.

XV

et obedientia, et de calcanda superbia. IV.

pam de districtione monachorum et ruina

Incerti Sermones duo de decem virgini-

VII.

#### XXXIX.

Atque hæc est œconomia quam adhibuit Holstenius in publicando hoc Regularum Codice, nec ambigere licet, quin Regulas eodem modo ordinatas in suo ms. repererit, prout ex ipsis schedis posthumis eruitur, etiamsi quædam adsint ibidem Regulæ sancto Benedicto Anianensi omnino ignotæ, ut pote longe post ipsius obitum conditæ, quales sunt : Regulæ pro inclusis monachis utriusque sexus scriptæ a beato Grimlaico, et sancto Ælredo abbate Rievallensi. Nec sane hoc in præjudicium hujus Codicis verti debet, quasi ille non sit, quem sanctus Benedictus Anianensis scripserat; nam amanuensis, labente sæculo xiii, vel sequenti inchoante, exscribens verum et authenticum Regularum Codicem, B prudenter judicavit superaddi posse bas duas Regulas, ut pote ad perfectam vitæ monasticæ normam apprime pertinentes. Pari quoque libertate Holstenius buic Codici assuere voluit nonnulla aliunde petita; in alio enim veteri ms. reperiens Sen:entiam de Regulis Devotarum, eamdem voluit inserere, simul ac concilii Hispalensis caput 11 ad sanctimonialium clausuram spectans, quam etiam Sententiam de Regulis Devotarum, et nos observationi præviæ ad Regulam sancti Isidori conjunximus, tanquam illius Regulæ caput ultimum, prout ibidem notavimus. Cum igitur agnoscat Holstenius hunc Codicem Regularum eumdem esse, quem composuerat sanctus Benedictus Anianensis, sic ejusdem authenticitati nec assuta Additamenta, nec diversus Regularum C ordo in Concordia observatus, ullatenus præjudicare debent, prout supra monstravimus.

#### XL.

Nam sanctissimus abbas Anianensis condendo Concordiam Regularum diversum omnino ordinem inire debuit, cum ex collectis sanctorum Patrum Regulis solas quasdem sententias excerpserit, necessarias quidem ad monstrandam disciplinæ monasticæ uniformitatem cum ipsa Regula Benedictina. quam solum deinceps ubique observandam mandaverat piissimus imperator Ludovicus I, licet hucusque in aliquibus monasteriis plures Regulæ simul observatæ fuerint. Sic enim ex Vita Ludovici Pii. et ex Aimonio lib. v de Gestis Francorum instruimur: « Itidemque constituit idem Deo amabilis imperator Benedictum abbatem, et cum eo monachos strenuæ per omnia vitæ, qui per omnia monachorum euntes redeuntesque monasteria, uniformem cunctis traderent monasteriis tam viris quam sanctimonialibus feminis morem vivendi secundum Regulam sancti Benedicti. . Adeoque sanctus Benedictus Anianensis conferendo Regulam sancti Benedicti cum aliis sanctorum Patrum Regulis, quatenus ex illis uniformem cum eadem doctrinam monstraret, necessario ordinem in Codice Regularum observatum invertere debuit, sententias et instituta sanctorum Patrum cuilibet capiti Regulæ Benedictinæ approprians, quatenus veram Regularum Concordiam conderet. liiuc doctissimus Hugo Menardus in edendo Concordiam contexuit, ut Regulam sancti Benedicti primo loco posuerit, tanquam principalem, ad quam reliquæ reducuntur.

Hugonis Menardi Catalogus in sua Concor-DIA REGULARUM observatus.

- 1. Regula S. Benedicti. S. Pachomii. 3. S. Orsiesii. 4. Orientalis. 5. S. Macarii. 6. 7. 8. 9. Itidem S. Macarii. SS. Patrum. Itidem SS. Patrum. Itide at SS. Patrum. 10. S. Basilii. S. Hieronymi. 12. S. Augustini. S. Cassiani. SS. Stephani et Pauli. 45. Tarnatensis. 16. S. Cæsarii episcopi. 17. S. Aureliani episcopi. 18. S. Ferreoli episcopi.
- 19. S. Isi tori episcopi. 20. 21. S. Fructuosi. Alter us Fructuosi.
- 22. S. Columbani. 23. S. Donati. Magistri.
- 25. Cuju-dam Patris. 26. Item cujusdam Patris.

#### XLI.

Et quidem ex Catalogo Regularum in Concordia observato, omnino apparet, quasdam Regulas ibidem nominari, quæ in ipso Codice non reperiuntur, et vicissim : prout cuilibet utrumque Catalogum conferenti facile patebit. Sic de Regula sancti Gassiani observavit sæpe laudatus Menardus illam desumpiam esse ex primis quatuor libris ejusden sanclissimi abbatis de Institutionibus monasticis, quas proin inter Additamenta ipsius Codicis Regularum primo loco posuimus; quod autem attinet Regulam sancti Hieronymi hic nominatam, existimat idem laudatus Menardus, illam nihil aliud esse, nisi epistolam præfixam Regulæ sancti Pachomii, de qua eruditus ille Concordiæ Regularum editor loco citato sic loquitur : c Regula sancti Hieronymi nihil aliud est quam epistola illa, quam præfixit Regulæ sancti Pachomii; nath quædam ex illa Regula hic citata videre est in eadem epistola, alia vero sapiunt sty- I) lum sancii Hieronymi, nec discrepant ab Institutis sancti Pachomii, quæ in illa epistola recensentur: quam si integram haberemus, haud dubie in ea omnia reperirentur, quæ hic ex ea proferuntur, maxime com sanctus Hieronymus nullam scripserit Regulam monachorum. . Deinde in hac Regularum Concordia citatur tantum una Regula sancti Cæsarii, quemadmodum et una sancti Aureliani, cum tamen omnino constct, unumquemque ex his duobus Arelatensis Ecclesiæ episcopis duas Regulas distinctas scripsisse, unam pro monachis, alteram pro sanctimonialibus feminis, prout ex ipso Regularum Codice instruimur, ubi binæ utriusque episcopi Regulæ reperiuntur. Nec sane Regulte sancti Leandri de distinctione

Regularum anno 1638 talem Regularum Catalogum A Virginum ad sororem Florentiaam scriptæ mentionem facit, quamvis illa constans 21 capitulis inter alias sacrarum virginum Regulas in ipso Regularum Codice sit collecata.

#### XLII.

Hinc mirari non debemus in Regulis monasticis numerandis tantam diversitatem apparere inter Codicem Regularum earumque Concordiam, præsertim si admittamus auctoris intentionem in condendo utroque opere fuisse quo lammodo dissimilem. Sanctissimus enim abbas Anianensis colligendo sauctorum Patrum Regulas in unum codicem, id solummodo mente agitasse videtur, ut religiosi viri æque ac feminæ percurrendo diligenter tot eximia vitæ monasticæ instituta, per talia monita salutaria, di-B versis temporibus et locis data, ad arctam disciplinam observandam excitarentur, cum e contra componendo Concordiam Regularum ad idanimo ferebatur, ut monachismi unitatem ab exordio instituti probarct, atque omnium aliarum Regularum coaformitatem cum Regula Benedictina monstraret, quam solam deinceps observandam præceperat piissimus imperator, prout supra indicavimus. Cum igitur in Regula Benedictina, quamvis monachis utriusque sexus adaptata, nulla sacrarum virginum memoria reperiatur; sic facile omittere potuit Regulas illas solis sacris virginibus præscriptas, etiamsi easdem in ipso Regularum Codice collocaverit.

#### XLIII.

Existimat quidem doctissimus Menardus sanctum C Benedictum Anianensem in sua Concordia, proferendo sententias ex Regula sancti Cæsarii, sancti Aureliani et aliorum, in usum sanctimonialium scriptis, solummodo nomina feminina in masculina mutasse, neque ad corum Regulas monachis prascrip as attendisse. Verum in eam opinionem adductus est vir eruditissimus nondum de illorum sanctorum Patrum Regul:s ad monachos scriptis certior factus. Si enim præsens hic Co lex Regularum ab ipso sancto Benedicto Anianensi olim scriptus ad sæpe laudati Menardi notitiam pervenisset, tunc aliter judicasset, cum ibidem geminæ istorum sanctorum Regulæ inveniantur, una ad monachos, altera ad sacras virgines ordinata. Fatendum tamen est sanctum Benedictum Anianensem conferendo Regulam sancti Augustini cum Regula Benedictina coactum fuisse nomina feminina in masculina commutare, quia sanctissimus ille Ecclesiæ doctor nullam aliam Regulam scripsit, nisi illam quæ desumpta est ex illa celebri Epistola au feminas sanctimoniales missa, et nunc religiosis Augustinianis utriusque sexus accommodata. Ilæc quidem omnia ex ipsa Concordia Regularum clarius innotescent, quæ prodiit Parisiis anno 1638, doctissimis observationibus nunquam non laudandi Menardi illustrata, quæ etiam hujus Codicis Regularum aucti et amplificati quasi quædam interpretatio considerari possit, ut pote clarius explicans illa quæ in antiquis Regulis obscura apparent.

- XLIV.

Atque hæc sunt de quibus circa præsentem Regularum Codicem lectores benevolos certiores reddere cogitavimus, quatenus et illi percipere valeant verum vitæ monasticæ statum ab exordio Christianæ religionis ad hæc nostra tempora propagatum. Nullus enim inficias ibit, hæc vetera monumenta monastica eximiam historiæ ecclesiasticæ partem comprehendere, cum certam Evangelii observantiam a primis sæculis usitatam exhibeant, atque sanctorum Patrum nobiliores asceticas admonitiones proferant, quibus homines excitabantur ad vovenda Christi consilia, non quidem omnibus Christianis necessaria, sed illis qui ad veram persectionem nituntur condere utilissima. Hinc convelluatur novatorum aliquorum iniquæ contumeliæ, qui monachatum otiosorum homi- B num statum existimant; ex illis quippe authenticis monumentis discimus, doctissimos simul ac sanctissimos Christiani nominis athletas, sanctum Athanasium, sanctum Basilium, sanctum Augustinum, aliosque maximos viros exstitisse vitæ monasticæ cultores et legislatores. Hinc etiam primarii rei litterariæ restauratores ad excolendum statum monasticum summopere laborarunt, vetera monumenta ad eumdem pertinentia ex tenebricosis bibliothecarum pluteis eruentes, atque eruditissimis observationibus illustrautes, quemadmodum et clarissimus noster Holstenius præstitit, in publicam lucem emittens hunc præsentem Regularum Codicem, quem iterum recusum multisque aliis diversorum ordinum monasticorum monumentis amplificatum hic exhibemus. C XŁV.

Interim tempus est ut paucis re eramus quid in hac nova editione actum sit; non enim ob aliam rationem illam aggressi sumus, nisi quod distractis tam Romanæ quam Parisiensis editionum exemplaribus plures viri docti conquererentur, se tanti operis utilitate privari. præsertim cum in Germania hucusque nulla ejusdem comparuerit. Comparato igitur Editionis Parisinæ exemplari anno 1663 a Ludovico Billaine factæ, percelebris bibliopola Augustanus a Martinus Veith novam hanc meditari cæpit, variis Additamentis auctam, eamque in folio; quatenus idem Codex sic amplificatus in justi voluminis molem accresceret, celebriorum ordinum, tam monasticorum quam canonicorum, Regulas et Institutæ complexus atque in sex tomos divisus.

#### XLVI.

Et quidem tomus primus ipsum Codicem Regularum ab Holstenio editum complectitur, cujus ordi-

A nem et distributionem invertere nen præsumpsi mus, grande piaculum existimantes, si quid ex illo demere, vel augere prætenderemus, cum vir clarissimus exerte asserat, se Regulas ita coordinatas ad sidem codicis Coloniensis edidisse, nec timeat assirmare, eumdem esse Codicem, quem anctus Benedictus Anianensis collegerat. Nihil ergo immutatum est, sed codex Holstenianus quoad omnia etiam minutissima integer prodiit, ut ille a Ludovico Billaine prænotato anno typis est impressus. Quod ante quamlibet Regulam præmissa sit quædam Observatio critica, hoc nullatenus integritati codicis obesse potest, sed potius ad majorem splendorem conducit, prout ad easdem Regulas præmisit Holstenius testimonia veterum Patrum de cujuseunque Regulæ legislatore, quæ tamen in veteri ms. non reperit, ex quo Codicem Regularum exscripsit. Nec sane magni ref rt, quod in bac nova editione Materiam Dissertationis Proemialis alio ordine referamus; hoc quippe haud alio fine factum est, nisi ut clarius mens primi editoris innotescat, qui præmatura morte surreptus hoc proæmium non condidit, sed aliud magis elaboratum meditubatur, prout supra prænotavimus ex clarissimo Mabillonio, asserentes hoc procemium ex posthumis Holstenii schedis Leonem Allatium composuisse.

#### XLVII.

Quod autem Observationes ante quamlibet Regulam præmissas attinet, et illas quodammodo necessarias duximus, ut per easdem cujuslibet Regulæ vera ratio pateat, et sub uno obtutu dubia circa Regularum legislatores obvenientia, dissolvantur. Hinc et Observationes criticas nominavimus. Si quis enim artem criticam sano sensu consideret, tunc præfatas observationes vere criticas agnoscere debet, cum de qualibet Regula ejusque auctore justum et æquum judicium proferant, de eruditissimis rerum religiosarum scriptoribus, Mabillonio, Calmeto, et Elmundo Martene desumptum. Non enim eo consilio observationes exaravimus, ut censóris officium usurparemus, sed solummodo aliorum doctorum judicia proferre voluimus, ut ex rebus illis sua antiquitate obscuris veritas magis elucescat. Non diffitemur, in his observationibus quædam scitu digna omissa, non studio, sed ex quadam illarum rerum ignorantia, quæ tamen facile suppleri possunt ex iis, quæ doctissimus Menardus præmisit ad Concordiam Regularum, quod eximium opus al manus meas non pervenit, nisi post jam impressas observationes cri-

Morte anno 1755 præventus, finem vasto operi imponendum filiis suis reliquit.

# CODICIS REGULARUM PARS PRIMA,

SS. PATRUM ORIENTALIUM REGULÆ AD MONACHOS.

# S. ANTONII ABBATIS

# REGULA AD MONACHOS.

#### DE S. ANTONIO ABBATE VETERUM QUÆDAM TESTIMONIA.

Martyrol. Rom. ad diem 17 Januarii.

În Thebaide, saucti Antonii abbatis, qui multorum monachorum pater, vita et miraculis præclarissimus vixit: cujus gesta sanctus Athanasius insigni volumine prosecutus est.

S. Hieronymus, de illustr. Script., cap. 88.

Antonius monachus, cujus Vitam Athanasius Alexandrinæ urbis episcopus insigni volumine prosecutus est, misit Ægyptiace ad diversa monasteria apostolici sensus sermonisque epistolas septem quæ in Græcam linguam translatæ sunt; quarum præcipua est ad Arsenoitas. Floruit Constantino et filiis ejus regnantibus. Vixit anno 105.

S. Athanasius in Vita S. Antonii, cap. 15, interprete Evagrio.

Quadam die cum sanctus Antonius a congregatis fratribus rogaretur, ut eis institutoria largiretur præcepta, cum prophetica siducia exaltans vocem aiebat : Ad omnem quidem mandatorum disciplinam Scripiuras posse sufficere, etc.

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

Ex adductis sanctorum Patrum testimoniis constat, sanctum Antonium non scripsisse Regulam monasticam proprie sic dictam; neque, teste Calmeto, monachi Orientales sub sancti Antonii nonine militantes Deo, vel canonici sancti Antonii in Gallia et Italia adhuc florentes, observant hanc Regulam. Primi enim sequuntur præcipue Regulam sancti Basilii, quæ in ejus asceticis comprehenditur; secundi tanquam canonici Occidentales tenent Regulam sancti Augustini. Existimamus ergo hanc Regulam sancto Augustini præcipus estantica delivarea monactoria. Formatica comprehenditur sancto Augustini pracipus estantica delivarea monactoria. Amonio recentiorem; et forsan ex septem epistolis ad diversa monasteria Ægyptiaca scriptis desumpta 🙉 . Antonio recentiorem; et forsal ex septem epistons au diversa monasteria Ægyptiaca scriptis descripta esti, quiæ tamen haud sancto Antonio indigna videtur, cum stylo sententioso, conciso et nervoso scripta sit; sed eremitis potius quam cœnobitis consona. Hoc etiam nostram conjecturam magis auget, quod in hujus Regulæ primo exemplari solummodo articuli 35 inventi fuerint, in alio autem 13, ita ut tota Regula constet 48 articulis, quorum nonnullos, præsertim tredecim ultimos, ex Isaiæ abbatis Regula desumptos animadvertimus, prout suo loco dicemus. De reliquo, auctor hujus Regulæ dicitur fuisse celebris ille sanctus Antonius primus eremita, qui anno 270 in solitudinem secessit, et anno 356 piissimam animam Deo reddidit.

#### REGULÆ AC PRÆCEPTA

S. P. N. ANTONII AD FILIOS SUOS MONACIIOS, Petentes hoc ipsum ab eo in monasterio Nacalon, IN PACE DOMINI.

Dominus per os meum, illis qui sese tradere volunt sub gravi hoc jugo, scilicet monachatu. Oportet ergo ut audiant hæc præcepta: qui solverit aliquid ex eis, vilis vocabitur in regno colorum (Matth. v, 49).

I. Ante omnia ora sine intermissione, et gratias Deo age pro omnibus quæ tibi eveniunt.

II. Cum autem surrexeris mane singulis diebus,

Dicam Canones sive Regulas, prout loquetur A inquire de ægrotis qui apud te sunt, et jejuna usque ad nonam singulis diebus, excepto sabbato et Dominico die; adveniente vero nona ne adeas cellam cujusquam fratrum. Et cum sederis ad comedendum, ora prius, tum comede. Ora et lege perpetuo. ·

III. Ne .oquaris cum juvene, neque cum puero, et ne converseris omnino cum illo; nec ligabis illum monachum, nec assumes in filium, antebolum; neque cubes super eadem storea cum minore te.

- IV. Serva etiam horas orationum, nec prætermittas ullam earum, ne rationem pro illa reddas.
- V. Ne obstringas ægrotum ad manducandum, nec retrahas ab illo cibum, ne conturbes animam illius afflictam.
- VI. Si venerit ad te aliquis frater post temporis intervallum, lætare de illo: gratias enim aget Deo et tibi. Sæculari nullo modo commiscearis; nec ostentes teipsum, sicut Pharisæus ille qui ad ostentationem omnia sua agebat.
- VII. Nec appropiare sinas ad te mulierem, nec permittas ingredi domicilium tuum; ira enim graditur post illam. Neque revertaris invisere consauguineos tuos carnales, nec faciem tuam illis videudam præbeas, nec adeas illos.
- VIII. Ne reserves tibi plus quam indiges; nec elargiaris plus quam potes, sed eroga eleemosynam infirmis monasterii.
- IX. Persolve orationem tuam noctu priusquam adeas ecclesiam.
  - X. Ne comedas cum aliquo qui impendat pro te.
- XI. Si scandalum ortum fuerit de juvene aliquo, qui hactenus habitum non induerit, ne induat illum; et ejice eum a monasterio; nec loquaris cum puero penitus, ne fiat tibi offendiculum.
- XII. Si coegerit te necessitas adire civitatem, ne contendas illuc solus.
- XIII. Ne seras terram tributis subjectam, nec so- C cietatem et contractum ineas cum magnatibus.
- XIV. Ne commoreris in loco ubi vinum exprimitur, nec comedas carnem omnino.
- XV. Ne frangas jejunium feria quarta et sexta, nisi ob gravem morbum.
- XVI. Ne murmures in opere manuum tuarum: nec improperes alicui ulla de causa.
- XVII. Si adieris aliquem fratrem, ne diu moreris iu domicilio ejus.
- XVIII. Ne loquaris in ecclesia; nec resideas in exedris monasterii.
- XIX. Non jurato penitus vel veritatem vel dubiam.
- XX. Ne petas ecclesiam ad quam congregantur homines. Eroga eleemosynam quantum potes. Ne D sepelias mortuum in ecclesia.
- XXI. Ne facias convivia; nec ad symposium vocatus accedas.
- XXII. Addisce quotidie disciplinam a senioribus; nec ulium aggrediaris opus, nisi consulto Patre monasterii.
- XXIII. Cum abis ad hauriendam aquam, interim dum iter conficis, lege quantum potes.
- XXIV. Si erogaveris eleemosynam, ne ostentes illam. Si adfueris aliquo in loco, ubi erogatur eleemosyna, comede et gratias age Deo.
- XXV. Contristare noctu diuque pro peccato tuo. Esto devinctus in cuculla tua, et in tunica tua noctu

quam indust habitum, ne reconciliet hostem dia- A atque die. Accende lampadem tuam oleo oculorum tuorum, nempe lacrymis. Si pietatis actus edideris, ne glorieris. Ne dimittas quemquam, qui quarif Christum. Ne propales cogitationes tuas cunctis hominibus, sed solum iis qui possunt salvare animam

> XXVI. Si abieris ad messem, ne moreris, sed cito revertere ad monasterium.

> XXVII. Ne induas vestimenta, quibus extollaris. Ne ostentes vocem tuam, nisi in oratione præcepta. Ora in domo tua, antequam venias ad ecclesiam.

XXVIII. Mortifica temetipsum quotidie.

XXIX. Ne improperes cuiquam causa dolorum et afflictionum quas patitur.

XXX. Ne glorieris, neque rideas omnino. Da operam ut lugeas ob peccatum tuum, sicut luget is penes quem aliquis mortuus est. Fac quantum potes ut glorificetur Pater tuus qui est in cœlis.

XXXI. Corrige filium tuum, nec parcas: dampatio enim illius a te exigetur.

XXXII. Ne comedas ad satietatem; ne dormias, nisi parum et moderate, et venient ad te angeli.

XXXIII. Cum oraveris et memor fueris Dei, fac tibi indumenta tua sint alæ, et evolabis super mare

XXXIV. Visita ægrotos et infirmos, et imple mensuras seu vasa corum agua.

XXXV. Ne pugnes lingua. Ita te præsta, ut benedicant te omnes. Et Dominus Jesus Christus opem nobis afferat ad operandum secundum ipsius beneplacitum: cui gloria cum Patre suo, et Spiritu suo sancto in sæculum. Amen.

Quæ sequuntur, habentur in alio exemplari.

XXXVI. Coge teipsum in opere manuum tuarum, et timor Domini inhabitabit in te.

XXXVII. Si conspexeris fratrem aliquem perpetrantem peccatum non ad mortem, ne contemnas et despicias, neque condemnes illum: incides quippe in manum inimicorum tuorum.

XXXVIII. Cave tibi, ne seducatur intellectus tuus, memorando peccata tua priora, ne renoventur in te.

XXXIX. Dilige hamilitatem, quæ proteget te a peccato. Ne sis pertinax ad statuendum verbum tuum, ne occupet te malum. Ne reputes te sapientem, et gloriaberis, et incides manum inimicorum tuorum. Assuescat lingua tua dicere: Ignosce mihi; et consequeris humilitatem.

XL. Cum sederis in cella tua, sollicitus esto de tribus hisce rebus perpetuo : nimirum, de opere manuum tuarum, de meditatione tuorum psalmorum, et de oratione tua.

XLI. Cogita apud teipsum et dicito: Utique non manebo in hoc mundo nisi præsenti hac die; et nou peccabis Deo.

XLII. Ne sis helluo ciborum, ne resuscitentur in A te priora peccata.

XLIII. Ne tædeat te laboris, et superveniet tibi cito requies. Sicuti parintinæ ruinarum extra civitatem flunt locus fetoris omnibus, ita anima pigri, qui cœpit monachatum, siet mansio passionibus et fetoribus.

XLIV. Coge teipsum, ut ores perpetuo cum lacrymis, ut forte misereatur tui Deus, et exuat te veteri homine.

XLV. Persevera in hisce rebus quas dicam : scilicet, in labore, paupertate, peregrinatione, affictionibus et quiete, et afferent tibi humilitatem; humilitas vero dimittet omnia peocata. Humilitas autem est, ut homo reputet seipsum peccatorem, et quod et non æstimet seipsum quidquam; et non sit pertinax ad statuendum verbum suum: ut abscindat concupiscentiam suam, et demittat vultum, ponatque sibi mortem ante oculos, et servet semetipsum a mendacio, et non loquatur verba otiosa; nec respondeat superiori; et opprobrium sustineat, et odio habeat desidiam, et instet laboribus et mororibus.

XLVL Curaie igitur, fraifes mei, hæc servare precepta, ne vita vestra sit sine fructu. Et sollicitus esto semper ad singula verba, quæ audis, ut dicas: Ignosce mihi: quia kumilitas fugat omniz negotia inimici. Ne reputes telpsum quidquam propter opera

XLVII. Sit tristis vultus tuus, nisi advenerint tibi exteri fratres; tunc gaude cum illis, ut inhabitet in te timor Demini. Si iter feceris cum fratribus, secede ab illis parumper, ut sis in silentio, et dum indedis per viam, ne te convertas sinistrorsum et dextrorsum; sed meditare psalmos tuos, et ora in mente tua ad Deum, quocanque in loco ingrederis; nee perfidenter agas cum incolis illius.

XLVIII. In omnibus rebus tuis esto modestus, et nitifi boni perpetret coram Deo; et adhæreat quieti. Bad en quæ opponentur tibi, extende manum tuam leute. Si vero fueris juvenis, ne extendas manus tuas primus ad cibos; nec ingeras quidquam ciborum in os alterius. Et si cubaveris in aliquo loco, ne tegas te uno codemque stragulo simul cum allo: et ora multum, antequam cubes. Et Dominus noster Jesus Christus open nobis præstet ad operandum secuedum ipsius beneplacitum. Amen.

Explicit Regula sancti Antonii abbatis

# ISAIÆ ABBATIS REGULA AD MONACHOS.

#### DE ISAIA VETERUM TESTIMONIA.

Bufinus in Vitis Patrum, lib. 1, cap. 10; et Palladius, lib. vint, cap. 38:

Abbas Syrus aliquando, et Isaias, et Paulus occurrerunt sibi invicem ad ripam fluminis; etant autem viri isti justi, summæ abstinentiæ et totius religionis. Hi pergebant visitare quemdum nomine Anuph., etc.

Ibidem, lib. v, de Verbis seniorum.

Interrogavit eumdem sermonem abbas Isaias: Dicit abbas Pastor: Sicut capsa plena vestibus, etc. R. Bellerminus S. R. E. card. de Script. eccl.

Isaias abbas, qui quo tempore vixerit, invenire non potui, scripsit homilias 28 valde utiles, præsertim monachis ad perfectionem tendentibus.

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

Hæc Regula edita est sub nomine Isaiæ abbatis, continetque sexaginta octo parva capita, quæ potius dicenda sunt tot axiomata sive præcepta moralia eremitis congrua, atque coenobitis, qui æquo et pari jure vivere debent, accommodata. De hac Regula pari modo discurrendum est, ac de sancti Antonii Regula, ut ibidem dictum est. Nam desumpta ease videtur ex Sermonibus ad monachos ab Isaia abbate habitis. qui religiosis ad virtutis apicem aspirantibus valde utiles, effatis et præceptis moralibus ubique repleti sunt, et quidem iisdem quæ in hac Regula continentur. Erat autem Isaias abbas coætaneus sancto Antonio, abbati Pastori, et abbati Ammoni, et abbati Anupho; et quamvis ejus annus obitualis ignoretur, tamen Christi fidem inter cruciatus gloriose confessus est. Plurima hujus sanctissimi abbatis axiomata moralia in Vita Patrum reperiuntur, atque viginti octo ejusdem sermones supradicti editi sunt in tertio tomo Bibliothece Patrum Margarini de La Bigne, pag. 885.

### Præcepta seu consilia abbatis isalæ posita pironibus in monachatu. Ejus orationes nos custodiant, Amen.

Frater dilectissime, si jam reliquisti mundum C age de peccatis tuis, et serva propositum quod am hunc vanum, et Deo teipsum dedisti, poenitentiam plexus es; et ne auscultes cogitationibus tuis, can

cata tua priora tibi condonata sunt; et serva hæc præcepta.

- 1. Cave ne comedas cum mullere, aut fraternitatem ineas cum puero, aut dormias cum adolescente super eadem storea. Cum exuls vestem tuam, ne aspicias corpus tuum.
- II. Si ad potum vini coactus fueris, ne bibas plus quam tres scyphos mediocres: cave ne solvas præceptum propter amieitiam.
- III. Ne persolvas horarias preces negligenter, ne incidas in manus inimicorum tuorum. Da operam quantum potes meditationi psalmorum, quia hoc servabit te ab immunda vita.
- IV. Dilige laborem et afflictionem, ut leventur passiones tuze. Ne reputes teipsum quidquam in ulia B deris inter fratres, surge, et longius projice ab illis. re, et vacabis gemitibus pro peccatis tuis.
- V. Custodi telpsum a mendacio quia expellit a fe timorem Domini. Ne aperias omnibus tua benefacta. ne rapiat illa inimicus tuus.
- VI. Aperi morbos tuos patribus tuis, ut experiaris opem per ípsörum consilium.
- VII. Coge teipsum ad opus manuum tuarum, et habitabit in te timor Domini.
- VIII. Ne judices fratrem tuum cum peccat, nec despleias illum; incides enim in manus inimicorum
- IX. Ne sis contentiosus ad statuenaum verbum toum, ne inhabitent in te mala.
- X. Dilige humifitatem, et non acquiescas tuo consilio. Assuescat lingua tua dicere: Ignosce mihi et C superveniet tibi humilitas.
- XI. Cum sederis in cella tua, de tribus sollicitus esto: nempe de assiduitate in oratione, meditatione psalmorum, et opere manuum tuarum.
- XII. Cogita apud te: Utique non sum superstes in hoc mundo, nisi hac die; et eripieris a peccato.
- XIII. Ne sis helluo, ne renoventur in te priora peccata tua. Ne pigeat te laboris; et da operam meditationi psalmorum, et adveniet tibi requies a Deo.
- XIV. Coge teipsum ad fletum in orationabus, et Deus miserebitur tui, et exuet te homine vetere.
- XV. Scito, quod labor, et paupertas, et peregrinatio, et afflictio, et silentium afferunt humilitatem; humilitas autėm peccata omnia condonat. Humilitas autem est, ut homo reputet seipsum peccatorem, et injustum, et ne statuat verbum suum, et abscindat suam concupiscentiam, et defigat oculos ad terram, et sustineat injuriam, et laborem, et odio habeat honorem, et requiem, et dicat in omnibus : Ignosce mihi; beneficio autem humilitatis fugantur hostes.
- XVI. Perpetuo tristis esto; si vero venerint ad te fratres, exhilareris cum illis, ut inhabitet in te timor Dei.
- XVII. Si iter feceris cum fratribus, secede ab illis, ut silere possis; hec te convertas huc et illuc, sed meditare psalmos tuos, et ora ad Deum in mente tua Et quemcunque locum ingressus fueris, ne

- animum tuum affligent et dicent: Nequaquam pec- A præfidenter agas cum habitatoribus ejus. Serva modestiam, et verecundiam in omnibus, et ad ea quæ apponuntur coram te, manum non nisi invitus ex
  - XVIII. Ne cubes cum alio sub eodem stragulo. Ora multum ante cubitum, quamvis defatigatus sis
  - XIX. Ne permittas ut quisquam ungat oleo corpus tuum, nisi propter gravem morbum.
  - XX. Cum sederis ad mensam cum fratribus, ne comedas cum delectatione, et extende manum tuam tantum ad ea quæ sunt ante te. Et complicata sint genua tua, nec eleves visum tuum ad alium. Nec bibas aquam avide, nec cum sonitu.
  - XXI. Si excreandi te urserit necessitas, cum se-Ne pandiculeris inter homines, et si acciderit tibi pandiculatio, ne hies ore tuo, et deseret te.
  - XXII. Ne aperias os tuum ad risum ; hoc enim indicat tibi deesse timorem Dei.
  - XXIII. Ne concupiscas rem alienam. Si feceris librum, ne exornes illum, hoc quippe affectum tuum ostendit.
  - XXIV. Si peccaveris in aliquo, non pudeat te conliteri illud, neque excuses te mendacio; sed genua flecte, et consitere delictum tuum, et pete veniam. et condonabitur tibi.
  - XXV. Si quis mentitus fuerit apud te, ne irascaris, sed dicito: Ignosce mihi, non revertar.
    - XXVI. Non pudeat te quærere a tuo magistro.
  - XXVII. Si quis pulsaverit januam cellæ tuæ, dum sedens incumbis operi tuo, desere opus tuum, et cura ejus requiem.
  - XXVIII. Ne loquaris cum quoquam, nec attendas verbis cujusquam sine utilitate.
  - XXIX. Si miserit te magister tuus ad iter faciendum, postula ab illo quomodo te regas, et fac juxta mandatum ejus. Ne transferas verba. Si custodieris oculos tuos et aures tuas, minime peccabis lingua
  - XXX. Si habitaveris cum aliquo fratre, esto cum illo ut peregrinus, noc præcipias illi quidquam, nec te superiorem illi facias, nec præfidenter agas cum illo; et si præceperit tibi aliquid quod nolles, abscinde voluntatem tuam, et ne contristes illum, ne abscindatur pax a vobis; et scias quod obediens est major.
  - XXXI. Si habitaveris cum fratre aliquo, et dicet tibi: Coquito; dic: Quid vis? et si electionem tibi reliquerit, coquito, quod tibi venerit ad manus cum
  - XXXII. Cum e somno surrexeris, ora antequam ullum opus attingas, et meditare prius verba Dei; tunc aggredere impigre opus.
  - XXXIII. Hilariter occurre extero, et saluta illum; ne discessus vester ab invicem sit cum detrimento; et cave ne statim atque advenerit ad te, interioges islum inutilia tibi, sed postula ab illo ut oret, et cum sederit, dic illi: Quomodo vales, frater mi? et ex-

tigatus ab itinere, permitte illi quiescere, et lava pedes ejus. Si autem loquetur verba inania, dic ei cum charitate: Parce mihi, frater mi, quia insirmus sum, et non valeo audire hæc. Si autem dissuta fuerint ejus vestimenta, consue illa. Si vero infirmus est, et ejus vestimenta sunt sordida, lava illa. At si vagus est, et fuerint apud te sancti, ne permittas ingredi ad illos, sed fac ei misericordiam, et dimitte illum. Si est autem pauper, ne tristem illum dimittas, sed da ei quod concesserit tibi Deus.

XXXIV. Si quis frater deposuerit apud te aliquid, ne perscruteris depositum, nisi ipso præsente.

XXXV. Si quis reliquerit te in cella sua, et egressus fuerit, ne eleves visum ad perspiciendum quid aliquod, cui operam navem, donec revertaris; et quidquid tibi præceperit diligenter perfice.

XXXVI. Ne ores cum pigritia et indiligenter ; hac enim ratione pro eo quod Deo placeas, ad iracundiam eum provocabis; sed sta cum timore et tremore, et ne innitaris muro, nec remittas pedes tuos, ut uno stes, et alium extendas. Obsiste cogitationibus tuis, nec permittas, ut sollicitæ sint de rebus carnalibus, ut sit accepta Deo orațio tua.

XXXVII. Si autem adfueris missæ, custodi cogitationes tuas, et sensus tuos, et stes coram Deo altissimo cum timore; ut dignus fias, qui sumas corpus Christi et sanguinem ejus, et sanes passiones tuas.

XXXVIII. Dum juvenis es, ne induas vestem bonam, donec pervenias ad senectutem.

XXXIX. Si iter feceris cum majore te, ne præcedas illum. Si assurrexerit major te ad alloquendum alios, ne parvi ducas illum, et maneas sedens; sed sta cum illo, donec tibi ut resideas præcipiat.

XL. Cum urbem aut oppidum ingressus fueris. ad terram dimitte visum tuum, ne visa abs te sint tibi certaminis causa in cella tua.

XLI. Ne dormias in loco, in quo corde peccare times. Ne comedas cum muliere nec aspicias illam, neque etiam vestimenta ejus, si potes.

XLII. Si iter feceris cum sene, ne permittas ut ille portet quidquam. Si autem sueritis juvenes, unusquisque portet partem aliquam. Si vero suerit modicum, portet illud unusquisque per horam, et præcedat, qui portat, et præcat infirmus, ut si lassus sederit ad capiendam requiem, sedeatis cum

XLIII. Si quem senem interrogaveris de cogitationibus tuis, aperi illas libere uti se habent ei quem tua arcana servaturum confidis; nec rationem habeas illius qui provectæ ætatis est, sed qui doctrina, opere, et spirituali experimento pollet, ne referas damnum, si augeantur passiones tuæ.

XLIV. Adnitere ut multum ores noctu, ut illuminetur intellectus tuus. Pensita peccata tua, et deprecare Deum pro illis, et ipse parcet tibi.

XLV. Si quis fratrem suum te præsente judicare

hibe illi librum aliquem legendum. Si vero est defa- A apponat, quamvis judicatus ex corum sit numero, qui te judicant, dicito illi cum humilitate: Parce mihi, frater mi, quia peccator et infirmus sum, et obnoxius illis quæ dicis, quare illa audire non possum.

> XLVI. Præfer fratres tuos in omnibus, et si quis amicus præstiterit tibi honores, dicito: Propter vos hos mihi præstitit honores; neque gustes quidquam absque sociis.

> XLVII. Mutuo aliquid a te postulanti ne deneges. XLVIII. Ne frequentius corde verses memoriam eorum, quos propter Dei charitatem deseruisti; sed mortis et damnationis memento, et quod nullus illorum eo tempore tibi opem ferre poterit.

XLIX. Si dum sederis in cella tua, memineris quod aliquis tibi male fecerit, surge statim, et ora in ea sit, sed die ei dum egreditur: Da mihi opus B pro illo in corde tuo, ut parcat illi Deus; ita enim passio quam ejus causa patieris, evanescit.

> L. Si corpus Christi sumere velis, cave ne cordi tuo ira aut odium insit contra quempiam: et si quem adversus te iratum noveris, pete ab illo prios veniam, quemadmodum præcepit Dominus noster (Matth. v).

> Ll. Si oppugnatus fueris noctu a libidine, cave ne cogitatione repetas species illas interdiu, ne delectatione coinquinetur cor tuum; sed prosterne te coram Deo, et ipse miserebitur tui: novit quippe insirmitatem hominum.

LII. Si operam dederis nimio jejunio et continue orationi, ne fidas quod hæc te salvabunt; sed confide quod Deus miserebitur afflictioni corporis tui, et infirmitati tuæ opitulabitur.

LIII. Si morbo correptus fueris, ne tædeat te et deficiat spiritus tuus; sed gratias age Deo, quod de tuo emolumento sit sollicitus.

LIV. Dum habitas in cella tua, constitue cibo tuo præsinitam mensuram, et statutum tempus, et ne prætereas illud; et da corpori tuo quantum indiget, ut valeat orare et colere Deum. Si vero oblatus tibi fuerit extra cellam tuam delicatus cibus, ne ao satietatem ex illo sumas, ut cito reverti valeas ad cellam tuam.

LV. Si severint in te diaboli laborem quem ferre non valeas, ne acceptes ab eis; quoniam occupant cor hominis quibusdam rebus quas superare non valet, ut tredio illum afficiant et deludant. Omnia sane eorum negotia sunt sine mensura ac sine

LVI. Comede semel in die, sed non ad satietatem. Præbe corpori tuo quantum indiget, juxta exigentiam naturæ.

LVII. Mediam noctem ad invigilandum orationi decerne, alteram vero medietatem requiei corporis tui. Antequam autem cubitum eas, vigila per duas horas in oratione et laudibus, tum corpori tuo da requiem. Si pigretur corpus tuum, dum ad orationem surgendum est, dicito illi : Visne requiem capere hoc tempore, deinde abire ad longum supplicium? Nonne præstat ut parum hic labores, tum requiescas illic cum sanctis in æternum? Tunc enim statim

recedit a te pigritia, et adveniet tibi divinum auxi- A

LVIII. Cum monachatus institutum amplexus fueris, manumitte servum tuum; qui, si monachatum sequi velit, ne permittas ut habitet tecum.

LIX. Si abieris ad vendendum opus manuum tuarum, ne disceptes de pretio, ut sæculares. Idem quoque præstabis, si quid emas. Inopiam rerum Deo te propinquum facere scias.

LX. Si deposuerit apud te frater quispiam vas, illoque indigueris, ne tangas illud, nisi ipso consulto.

LXI. Si quis frater rogaverit ut illi aliquid emas dum peregrinaris, facito; si autem fratres fuerint tecum, sit in præsentia eorum.

illud cum eo fueris usus; nec detineas illud, donec abs te repetatur; et si quid illius fractum, resarcito. Si quid mutuo alicui dedisti, ne repetas illud, si noveris illum non posse restituere, præsertim si illo tibi opus non fuerit.

LXIII. Si egressus jam a cella tua, postea repetis illum, et invenies aliquem fratrem jam ibi habitare, quære tibi aliam; et cave ne illum inde expellas, ne contra te irascatur Deus. At si ipse sponte illam relinquere voluerit, jam justificatus es; si autem acceperit aliquid ex ejus supellectile, ne requiras id

LXIV. Si volueris egredi ab aliqua cella, cave ne asportes aliquid ex ejus supellectile, sed relinque illam alicui fratri pauperi, et Deus largietur tibiquocunque abieris.

LXV. De nulla re ita lætantur diaboli, sicuti lætantur de eo qui cogitationes suas spiritualem suum magistrum celat. Ne putes te Patribus similem evasurum, nisi imitatus fueris eorum labores.

LXVI. Serva teipsum a divitiis, earumque amore, quoniam corrumpunt fructum monachi.

LXVII. Si pugnas adversus tentationem aliquam quæ te oppressit, ne desistas, sed prosterne te coram Deo, et dic : Adjuva me, Domine, quoniam ego infirmus non valeo sustinere hanc pugnam; et ille opitulahitur tibi, si ex recto corde processerit depre-LXII. Si quid tibi mutuo datum fuerit, restitue B catio tua. Si certaveris, et viceris, ne glorieris, neque confidas; sed tibi cave, quoniam hostis difficiliorem priore pugnam in te machinabitur.

> LXVIII. Si deprecaris Deum, ne dicas: Domine, remove boc a me, et concede mihi hoc; sed dicito: Domine Deus meus, tu scis quid mihi magis conducat, quocirca adjuva me, et ne permittas ut peccem tibi, et peream in peccatis meis, quia sum peccator infirmus; nec tradas me inimicis meis, quoniam confugi ad te; libera me, Domine, quia tu es fortitudo mea et spes mea; et tibi est potentia, et gloria, et beneficentia, et gratiarum actio in æternum. Amen.

Explicit Regula Isaice abbatis.

#### SANCTORUM PATRUM

# SERAPIONIS, MACARII, PAPHNUTII, MACARII ALTERIUS.

#### REGULA AD MONACHOS.

DE S. SERAPIONE, CÆTERISQUE HUJUS REGULÆ AUCTORIBUS VETERUM TESTIMONIA.

#### Palladius, Hist. Lausiac., cap. 7.

Cum toto anno in monte Nitriæ habitassem apud beatos et sanctos Patres, magnum Arsitium, et Putaphastum, et Hagionem, et Cronium, et Serapionem, et multis antiquorum Patrum spiritualibus narrationibus ab ipsis essem stimulatus, veni in intimam solitudinem.

#### Idem, cap. 117.

Ingressa est (Melania) in montem Nitriæ, sanctos Patres conveniens beatum Pambo, et Christi famulum Arsitium, et magnum Serapionem, sanctum quoque Paphnutium et venerabilem Isidorum.

Rufinus, Hist. eccles., lib. x1, cap. 4.

Per idem tempus Patres monachorum vitæ et antiquitatis merito, Macarius, et Isidorus, aliusque Macarius, atque Heraclides, et Pambus, Antonii discipuli per Ægyptum, et maxime in Nitriæ deserti partibus habentur viri, qui consortium vitæ et actuum non cum cæteris mortalibus, sed cum supernis angelis habere credebantur

#### Ibidem, cap. 8.

Florebat igitur Ægyptus ea tempestate non solum eruditis in Christiana philosophia viris, verum etiam his qui per vastam eremum commanentes, signa et prodigia apostolica simplicitate vitæ et cordis sinceritate faciebant. Ex quibus interim quos ipsi vidimus, et quorum benedici manibus meruimus, hi sunt : Macarius de superiore eremo, alius Macarius de inferiori, Isidorus in Sciti, Pambus in cellulis, etc.

#### Palladius, Hist. Lausiac., cap. 91.

Cum quodam die convenisset (cum Cronio, et Jacobo claudo) etiam Papanutius cognomento Cephala, qui dono cogitationis sacræ Scripturæ Veteris Novique Testamenti pollehat, totam illam interpretabatur, cum Scripturam non legisset : ea autem erat modestia, ut virtutem propheticam celaret.

#### Idem, cap. 20.

Narravit nobis et Dei servus Paphnutius, præclari hujus sancti (Macarii) discipulus, quod cum quodam die sederet in aula sanctus Macarius, etc.

Sanctus Benedictus Anianæ abbas hanc ipsam et sequentes duas Regulas aliquoties in Concordia Regularum laudat, easque indiscriminatim communi appellatione Regulas Patrum vocat.

Smaragdus quoque abbas multa ex iisdem ad Regulam sancti Benedicti affert, et antiquos monachorum

Patres earumdem auctores citat.

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SECTENTIME.

Hac quidem Regula quatuor illis sanctis abbatibus supranominatis inscribitur, com tamen ad ejusdem calcem hæc verba legantur: Explicit Regula Patrum abbatum xxxviii. Quæ quidem verba, prout in impressis sic et in manuscriptis reperiuntur, omnino denotant hanc Regulam compositam fuisse in congregatione plurium abbatum, qui in unum congregati ardentissimis precibus Deum rogabant, ut Spiritum saum mitteret ad illos instruendos, qualiter monachorum conversationem rite dirigerent, atque sanctam vitæ monasticæ Regulam ordinare et statuere possent, prout ex ipsius Regula præfatione instruimur. Cum vero inter omnes præsentes majori sanctitatis fama floruerint prænominati abbates, sic et eorum quatuor piissimis sanctits acquieverunt et reliqui; quod exinde composita sit hæc Regula, complectens vera præcepta moralia ad recipiendos novos monachos necessaria, et jam receptis instruendis adaptata; præsertim circa jejunandi modum et laborem manuum, nec non circa præstandam debitam superioribus obedientiam, atque exhibendum ægrotis necessarium auxilium. Et quidem prima tria præcepta composuit sanctus Serapiou. quatuor sequentia abbas Macarius, alia quatuor sunt abbatis Paphnutii, et ultima quatuor abbas Macarius secundus.

#### INCIPIUNT CAPITULA

Regulæ monachorum vel Deum timentium pro discipulorum eruditione, id est, Serapionis, Macarii, Paphnutii, et alterius Macarii, et altorum XXXIV.

1. Præfatio.

2. Serapion dixii, de prima conjunctione compbitarum.

- 5. Idem ipse, de unanimitate, et juounditate fratrum.

  4. Qui supra, de abbate et quomodo ei obediant monachi.
- 5. Macarius dixit, qualiter spirituale exercitium ab his. qui præsunt, Patribus teneatur.
- 6. Idem ipse, ut in oratione astantibus nullus sine præcepto Patris palmum imponat.
- 7. Idem ipse, quonrodo examinentor, qui ex sæculo convertualur.
- 8. Idem ipse, qualiter peregrini hospites suscipiantur.

- 9. Pashautius dixit, qualiter jejuniorum ordo teneatur.
  10. Item ipse, qualiter debent fratres operari.
  11. Item qui sapra, qualiter infirmitas vel possibilitas corporum ab eo qui preest Patre consideretur.
  12. Item ipse, qualiter officiis se fratres præveniant.
  13. Atius Macerius dixit, qualiter inter se monasteria pacen firmam obtineant.
- pacem firmam obtineant. 14. Idemque, qualiter clerici hospites suscipiendi sunt
- in monasterio.
- 15. Qualiter cules singulorum emendentur. 16. Ut sine personarum acceptione sequaliter judicetar. Explicient Capítula.

#### INCIPIT REGULA SANCTORUM SERAPIONIS, MACARII, PAPHNUTII ET ALTERIUS MACARII

#### CAP. I. Præfatio.

Sedentibus nobis in unum consilio saluberrimo, cum prece Dominum nostrum rogavimus, ut nobis distribueret Spiritum sanctum, qui nos instrueret. qualiter fratrum conversationem, vel Regulam vitæ ordinare possimus.

CAP. II. De prima conjunctione cænobitarum. Sera- R pion dixit.

Quoniam misericordia Domini piena est terra (Psal. xxxII), et multorum agmina ad vitæ fastigium tendunt, et quia eremi vastitas et diversorum monstrorum terror singillatim habitare fratres non permittit, optimum videtur Spiritus sancti præceptis obedire. Nec nostra propria verba possunt firma perseverare, nisi firmitas scripturarum, e centesimo tricesimo secundo psalmo, nostrum ordinem Armet, quo dicit: Ecce quam bonum et quam jucundum habitare fratres in unum (Psal. CXXXII). Et iterum : Qui habitare facit unanimes in domo (Psal. LXVII); firmam jam nunc Regulam pietatis per Spiritus sancti ostensionem fratribus ordinare prosequamur.

CAP. III. Idem ipse, de unanimitate et jucunditate fratrum.

Volumus ergo fratres unanimes in domo cum incunditate habitare, sed qualiter unanimitas ipsa vel jucunditas recto ordine teneatur, Deo adjuvante, mandamus.

CAP. IV. Qui supra, de abbate, et quomodo ei obediant monachi.

Volumus ergo unum præesse seniorem super omnes fratres, nec ab ejus consilio vel imperio quemquam sinistrum declinare, sed sicut imperie Domini cum omni lætitia obedire; dicente Apostolo ad Hebræos: Obedite præpositis vestris, quia ipsi vigilant pro vobis (Hebr. x111). Et Dominus dixit : Nolo sacrifcium, sed obedientiam (Matth. 1x). Considerandum est quoque ab his qui se tali opere unanimes esse cupiunt, quia per obedientiam Abraham placuit Deo. Et amicus Dei appellatus est (Jac. 11). Per obedientiam ipsi apostoli meruerunt testes Domino in tribubus et populis esse. Ipse quoque Dominus noster de supernis ad inferiora descendens ait : Non semi facere voluntatem meam, sed ejus qui me misit (Journ vi). His ergo tentis virtutibus firmata obedientia ma- A proponantur. Si vero perseveraverint pulsantes, eis gnopere magnoque studio teneatur.

non negetur ingressus; sed is qui præest Pater hu-

CAP. V. Macarius divit, qualiter spirituale exercitium, ab his qui præsunt Patribus teneatur.

Ouoniam fratrum insignia virtutum, habitationes queque, vel obedientia superius conscripta sunt, nunc qualiter spirituale exercitium ab his qui præsunt Patribus teneatur Deo juvante ostendamus. Debetis, qui præestis Patres, tales vos exhibere, ut Apostolus ait : Estote forma credentibus (I Thes. 1): hoc est, ut per qualitatem mysticæ pietatis et severitatis fratrum animos ad cœlestia de terrenis erigatis, dicente Apostolo: Argue, obsecra, increpa, cum omni patientia et doctrina (II Tim. IV). Et alio loco inquit: Quid vultis, in virga veniam ad vos, an in spiritu mansuetudinis (I Cor. IV)? Decernendum est B ab illo, qui præest, qualiter circa singulos debeat pietatis affectum monstrare; et qualiter tenere debeat disciplinam, non immemor Domini dicentis: In qua mensura mensi fuerilis, remetletur vobis (Matth. VII).

CAP. VI. Idem ipse, ut in oratione astantibus nullus sine præcepto abbatis psalmum imponat.

Astantibus ergo ad orationem nullus præsumat sine præcepto qui præest Patris psalmi laudem emittere. Ordo iste teneatur, ut nullus Priorem in monasterio ad standum vel psallendum ordine præsumat præcedere, dicente Salomone: Fili, primatum concupiscere noli; neque accubueris prior in convivio, ne veniat melior te, et dicat tibt: Surge, et confusionem patiaris in die itla (Luc. xiv). Et iterum dicitur: Noli altum supere, sed time (Rom. xi). Quod si tardat is qui præest, eportet primum in notitiam ejus differre, et secundum ejus imperium obedire convenit, fratrés.

CAP. VH. Idem ipse, quomodo examinentur qui ex secuto convertuntur.

Qualiter vero examinatio erga cos, qui de sæculo convertuntur teneri debeat, ostendamus vobis. Amputandæ sunt primo ab hujuscemodi divitiæ sæculi. Et si quis pauper converti videatur, habet et ipse divitias, quas amputare debeat, quas Spiritus sanctus ostendit per Salomonem dicens: Odit anima mea pauperem superbum, et divitem mendacem (Eccl. XXV). Et alio loco dicit: Sicut vulneratum superbum (Psal. LXXXVIII). Bebet erge is qui presest Pater, magno studio hane Regulem tenere : ut si pauper conver- D titur, prime exponat sarcinam superbiæ, et sic examinatus suscipiatur. Debet ante omnia humiliter imbui, ut quod magnum et Deo acceptum sacrificium est, suam voluntatem non faciat unusquisque vestrum, fratres; sed ad omne opus honum parati estete. Quidquid acciderit, aut justum quid fuerit, memores esse debetis : In tribulatione patientes (Rom. Ell); in operibus honesti. Nolite vos invicem ad iracundiam provocare, sed semper bona sectamini (Eph. vi). li qui tales sunt, cum de sæculi hujus illecebzis liberari voluerint, appropiantes monasterio, hebdomada pro foribus jaceant : nulli cum eis de fratribus jungantur, et semper dura et laboriosa eis

non negetur ingressus; sed is qui præest Pater hujusmodi homines introire permittat, et qualiter vitam fratrum, vel Regulam tenere possint, ostendat. Quod si dives est, et habens multas divitias in sæculo, et converti voluerit, debet primo Dei voluntatem implere, et consequi præceptum illud præcipuum, quod adolescenti diviti dicitur: Vende omnia bona tua, et da pauperibus, et tolle crucem tuam, et sequere me (Marc. x). Deinde instruendus est ab eo qui præest Patre, ut nihil sibi relinquat, nisi crucem Christi, quam tenet, et sequatur Dominum. Crucis vero fastigia quæ tenenda sunt, primo omni obedientia non suam voluntatem facere, sed alterius. Quod si voluerit monasterio partem conferre, noverit quo ordine sive ipse, sive ejus oblatio suscipiatur. Et si voluerit de servis suis secum in monasterio conducere, noverit jam non eum servum habere, sed fratrem, ut in omnibus perfectus inveniatur homo ille.

# CAP. VIII. Idemque, qualiter peregrini hospites susci-

Venientibus eis nullus nisi unus, cui cura circa hospitale fuerit injuncta, occurrat, et responsum det venientibus. Orare, vel pacem offerre non liceat ulli, nisi primo videatur ab eo qui præest Patre; et oratione simul peracta, sequatur ordine suo pacis officium reddere. Nec licebit alicui fratri cum superveniente sermocinari; non sit ulli cura interrogandi unde venerit, ad quid venerit, vel quando ambulaturus sit, nisi soli qui præest Patri, aut quibus ipse jusserit. Venientibus vero fratribus ad boram refectionis, non licebit peregrino fratri cum fratribus manducare, nisi cum eo qui præest\_Patre, ut possit ædificari. Nulli licebit cum eo loqui, nec alicujus audiatur sermo, nisi divinus, qui ex pagina proferatur, et ejus qui præest Patris, vel quibus ipse jusserit loqui, ut aliquid de Deo conveniat.

# CAP. IX. Qualiter jejuniorum ordo teneatur. Paphnu-

Magna et utilia ad animae salutem dicta sunt, fratres: nec hoc tacendum est, qualiter jejuniorum ordo tenendus sit. Nec aliud huic firmitati testimonium convenit, dulcissimi fratres, nisi illud, quod dicit: Petrus autem et Joannes ascendebant in temptum circa horam orationis nonam (Act. nr). Beliet ergo iste ordo teneri, fratres, ut nullo die, nisi hora nona, reficiantur fratres in monasterio, excepta Dominica die et quinquagesima Pentecostes. Die autem Dominica nihil aliud agant, nisi Deo vacent, ne pro aliqua occasione se velint, aut alios excusare. Tamen contestor, fratres, quod nulla operatio in die illa sancta comperiatur, nisi tantum hymnis, et psalmis, et canticis spiritualibus dies illa transigatur.

CAP. X. Idem ipse, qualiter fratres debent operari.

Itemque præcipimus. Debent ergo fratres istum ordinem tenere. A prima hora usque ad horam tentiam Deo vacent fratres; a tertia vero usque ad nonam, quidquid injunctum fuerit a Patre, sine aliqua

murmuratione faciant; meminisse debent hi, qui- A Quod si præsumpserit talia facere, noverit se in sybus injungitur, dictum Apostoli : Omnia quæ facitis, sine murmuratione facite (Phil. 11). Timere debent illud dictum terribile: Nolite murmurare, sicut quidam eorum murmuraverunt, et ab exterminatore perierunt (I Cor. x). Debet etiam, qui præest Pater, opus quod faciendum est uni injungere, ut cæteri ejus præcepto, cui injunctum fuerit, fratres obediant sine querela.

#### CAP. XI. Qualiter infirmitas vel possibilitas corporum ab eo qui præest Patre cognoscenda sit.

Si quis ex fratribus pro jejunio, vel operibus manuum suarum, quæ Apostolus præcepit : Operantes manibus nostris, ne quem vestrum gravaremus (I Cor. 1v); si is qui talis est, fuerit infirmitate obsessus, providendum est ab eo qui præest, qualiter ipsa infir- B CAP. XIV. Idemque, qualiter clerici hospites suscipiendi mitas sustentetur. Quod si infirmus est animo hujusmodi frater, oportet eum frequentius operari, considerando Apostolum, qualiter corpus suum servituti redigit (I Cor. ix). Hoc autem observandum est, ut in nullo voluntatem suam faciat ille.

#### CAP. XII. Qualiter officiis mutuis se fratres præveniant.

Si congregatio multa est, debet is qui præest Pater disponere hebdomadarios, et ordinem officii quo sibi invicem succedant ad ministrandum: et decernere debet ille, quomodo debeat esse, qui cellarium fratrum contineat. Debet talis tantummodo eligi, qui possit in omnibus gulæ suæ suggestionibus dominari, et evangelico ordine fratribus suis victum gubernare: qui timeat Judæ sententiam, qui ab ini- C tio für fuit. Studere debet qui huic officio deputatur, ut audiat : Quia qui bene ministraverit, bonum gradum acquirit (Joan. XII); et animæ suæ lucrum facit (1 Tim. 111). Nosse debent etiam fratres, quia quidquid in monasterio tractatur, sive in vasis, sive in ferramentis, vel cætera omnia, esse sanctificata. Si quis de fratribus aliquid negligenter tractaverit, partem se habere noverit cum illo rege, qui in vasis domus Dei sanctificatis, cum suis bibebat concubinis, et qualem meruit vindictam (Dan. v). Custedienda sunt ista præcepta, et per singulos dies in aures fratrum recitanda sunt, ut non condemnentur in peccatis suis.

#### CAP. XIII. Qualiter inter se monasteria pacem firmam obtineant, alius Macarius dixit.

Quoniam veritas protestatur, quæ dicit: In ore duorum vel trium testium stabit omne verbum (Matth. xviii); firmanda ergo est Regula pietatis, nec tacendum est, qualiter inter se monasteria pacem sirmam obtineant. Non licebit de alio monasterio, sine voluntate ejus qui præest Patris, fratres recipere; sed nec videre oportet, dicente Apostolo: Quia qui primam fidem irritam fecit, est infideli deterior (I Tim. v). Quod si precatus fuerit ab eo qui præest Patre, ut in alio monasterio ingrediatur, commendetur ab eo ei qui præest ubi esse desiderat, et sic suscipiatur. Nam sine voluntate qui præesse debet in monasterio Patris, nullatenus alibi recipiatur fratér.

nodo episcoporum, aut in conventu fratrum suorum in audientiam venire : et tunc recedet tanquam junior suus, donec ab eo cui injuriam fecit, veniam petat, ut non per ipsius vitium alii despiciantur Patres. Ille vero monachus quantos fratres in alio monasterio invenerit, tantos se noverit habere priores. Nec attendendum est, qui fuit antea; sed probandum est, qualis esse cœperit. Susceptus vero si habere videtur aliquid, sive in rebus, sive in codicibus, ultra ei possidere non licebit, ut possit esse perfectus, quod alibi non potuit. Residentibus vero fratribus, si fuerit aliqua de Scripturis collatio, et fuerit ex his talis scitus, non ei licebit aliquid dicere, nisi præceptum ei fuerit a Patre.

# sint in monasterio.

Cum omni reverentia ut ministri altaris, non licebit nisi ipsis orationem complere, sive ostiarius, sive minister est templi Dei. Quod si aliquo casu lapsus est, et in eo, quod dicitur, probatus crimine, non liceat ei ante eum qui præest Patrem, vel secundum complere. Nulli permittatur clerico in monasterio habitare, nisi ei tantummodo quem lapeus peccati ad humilitatem deduxit, et est vulneratus, ut in monasterio humilitatis medicina sanetur. Hæc vobis tenenda sufficiant, fratres, custodienda conveniant, et eritis irreprehensibiles in populo Dei.

#### CAP. XV. Qualiter culpæ singulorum emendentur

Nec hoc tacendum est, qualiter culpæ singulorum emendentur, pro qualitate culpæ erit excommunicatio. Ergo iste ordo teneatur. Si quis ex fratribus sermonem otiosum emiserit, ne reus sit concilii, præcipimus eum tridud a fratrum congregatione vel colloquio esse alienum, ut nullus cum eo jungatur. Si vero aliquis deprehensus fuerit in risu, vel in scurrilitate sermonis, sicut ait Apostolus, que ad rem non pertinent (Ephes. v), jubemus hujusmodi duarum hebdomadarum spatio in nomine Domini omni flagello humilitatis coerceri, dicente Apostolo: Si quis frater nominatur iracundus aut superbus, aut maledictus, hunc notate (I Cor. v), et non odite ut inimicum, sed corripite ut fratrem (II Thes. 111). Et in alio loco: Si quis frater fuerit præventus in aliquo D delicto, vos qui spirituales estis, instruite hujusmodi (Gal. vi), et corripite fratrem; ita ut per humilitatis frequentiam non reprobus, sed probatus in congregatione perseveret.

#### CAP. XVI. Ut sine personarum acceptione aqualiter judicetur.

Hoc ante omnia præcipimus vobis, qui huic officio przestis, ut personze a vobis non accipiantur, sed æquali affectu omnes diligantur, et per correptionem omnes sanentur, quia æqualitas placet apad Deum, dicente Propheta: Si vere utique justitiam loquimini, juste judicate, filii hominum (Psal. LVII). Nec latere vos volumus, quia qui non corripit errantem, noverit se pro eo rationem redditurum. Estote

fideles et boui doctores ad omnes; corripite inquie- A cipietis, in nomine Patris, et Filii, et Spiritma tos; suscipite infirmos; patientes estote ad omnes; et quantos fueritis lucrati, pro tantis mercedem ac-

sancti. Explicit Regula Patrum abbatum xxxvIII.

### SEQUITUR ALIA PATRUM REGULA AD MONACHOS.

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

An hæc secunda Patrum Regula compilata fuerit a suprarelatis abbatibus, merito dubitatur, cum nomen nullius auctoris præscribatur : quamvis præfatio fateatur plures sanctos Patres in unum convenisse, ad ordinandam Regulam profectui fratrum æque ac præpositorum adaptatam; quatenus in monasterii regimine tam superior quam inferior sine hæsitatione ad operandum procedere valeat. Adeoque apparet, quod sit supplementum alterius Regulæ a quatuor præfatis abbatibus præscriptæ; quia hæc præsens Regula pro cænobitis composita est, ut pote præscribens tempora et modum recitandi Officii divini, laboris manuum. Deinde disserit de infantium submissione, de fraterna correctione, de vitando omni murmurandi genere, etc. Quæ omnia præcepta, septem numero et quidem sat compendiosa, monachis in commune viventibus omnino necessaria sunt.

#### INCIPIUNT CAPITULA REGULÆ A SANCTIS PATRIBUS PROLATÆ

- 1. De unanimitate charitatis, et de diligendo ac obtem- B facultatem. perando abbati.
- 2. Ut non se fabellis vanis destruant, et ut in conventu
- misi interrogatus quis loquatur.

  5. Ut savenienti peregrino nihil plus exhibeat quis, quam occursum humilem et pacem.

  4. Ut præsente seniore psallendi loquendive non habeat
- 5. De cursu orationis, et horis operandi, ac de correctione delinquentium.
- 6. De his, qui ad opus Dei tarde occurrunt.
- 7. Ut frater qui pro qualibet culpa arguitur patientiam babeat, et ut ad mensam nemo loquatur. Explicient Capitula.

#### INCIPIUNT PATRUM REGULÆ,

#### PRÆFATIO.

Cum resideremus in unum in nomine Domini nostri Jesu Christi, secundum traditionem Patrum sanctorum virorum, visum est nobis conscribere vel Regulam ordinare, quæ in monasterio teneatur ad profectum fratrum; ut neque nos laboremus; neque sanctus præpositus, qui constitutus est in loco, dubitationem aliquam pati possit : ut omnes unanimes, sicut scriptum est, et unum sentientes: invicem honorantes (Phil. 11), ea quæ statuta sunt a Domino jugi observatione custodiant.

I. Ante omnia habentes charitatem, humilitatem, patientiam, mansuetudinem, vel cætera quæ docet sanctus Apostolus (Col. 111); ita ut nemo quidquam suum vindicet, sed sicut scriptum est in Actibus D responso dando erit servandum. Si vero simplicior apostolorum, habeant omnia communia (Act. 1v). Ille vero qui præpositus est, Dei judicium, et ordinationem sacerdotis in omnibus timere, diligere et obaudire debet secundum veritatem : quia si quis illum putat se spernere, Deum spernit : sicut scriplum est : Qui vos audit, me audit; et qui vos spernit, me spernit: Et qui me spernit, spernit eum qui me misit (Luc. x). Ita ut sine ipsius voluntate nullus frater quidquam agat, neque accipiat ab aliquo aliquid, neque det, nec usquam prorsus recedat sine verbo.

II. Observantes etiam hoc, ut non se invicem fa-Dulis vanis destruant, sed unusquisque opus suum mieditetur et custodiat, et cogitationes habeat apud

- C Deum. In conventu omnium nullus junior quidquam nisi interrogatus loquatur. Cæterum si quis vult consolationem accipere, vel verbum audire, secretum et opportunum tempus requirat
  - III. Advenienti peregrino nihil plus exhibeat quam pacem, reliquum non sit illi cura, unde venerit, pro quo venerit, vel quando ambulaturus sit, nec se jungat ad fabulas cum illo
  - IV. Illud quoque observandum est, ut præsente seniore quocunque, vel præcedente in ordine psallendi, sequens non habeat facultatem loquendi, vel aliquid præsumendi, nisi tantum is qui in ordine, ut dictum est, præcedere videtur. Hoc usque ad imum ante omnia in oratione, seu in opere, sive in fuerit, vel impeditior sermone, et dederit locum, ita demum sequens loquatur. Omnia tamen in charitate flant, non per contentionem, vel aliquam præsumptionem.
  - V. Cursus vero orationum vel psalmorum, sicut dudum statutum est, ultra tempus istud meditandi operandique servabitur. Ita meditationem habeant fratres, ut usque ad horam secundam legant; si tamen nulla causa exstiterit, qua necesse sit etiam prætermissa meditatione aliquid fieri in commune. Post horam vero secundam unusquisque ad opus suum paratus sit : et usque ad horam nonam quid quid injunctum fuerit, sine murmuratione vel hæsitatione (Phil. 11) perficiat, sicut docet sanctus Aposto-

lus. Si quis autem murmuraverit, vel contentiosus exstiterit, aut opponens in aliquo contrariam vo- A luntatem præceptis, digne correctus tam diu abstineat, quandiu vel culpæ qualitas poposcerit, vel se poenitendo humiliaverit atque emendaverit. Correctus autem non audeat usquam recedere. Si quis vero de fratribus, vel qui in cellis consistunt, ejus errori consenserit, culpabilis erit atque excommunicatione dignissimus.

VI. Ad horam vero orationis dato signo, si quis non statim prætermisso omni opere quod agit ( quia nikil orationi proponendum est) paratus fuerit, foras excludatur confundendus. Operam vero dabunt singuli fratres, ut tempore quo missæ flunt, sive die sive necte, quando diutius ad orationem standym est, non deficiant, vel superfluo foras recedant; quia scriptum est in Evangelio : Oportet autem semper orare, et non deficere (Luc. xvIII). Et alio loco: Non impediaris orate semper. Si quis autem non necessitate, sed magis vitio procedendum putaverit, cisat se, cum deprehensus fuerit, culpabilem judi-

candum; quia per suam negligentiam et alios in vitium mittit. In vigiliis observandum est, quando omnes conveniunt, quicunque gravatur somno, et exit foras, non se fabulis occupet, sed statim redeat nd opus, ad quod conventur. In congressione autem ipsa ubi legitur, aurem semper ad Scripturas habeant, et silentium observent omnes.

VII. Hoc etiam addendum fuit, ut frater, qui pro qualibet culpa arguitur vel increpatur, patientiam habeat, et non respondest arguanti; and bumiliet se in omnibus, secundum presceptum Domini dicentis: Quia Deus humilibus dat gratium, superbis auten vesietit (I Petr. v). Et, qui se humiliat, exaltabitur (Luc. Krv). Qui verp sespins correptus non se emendaverit, novissimus in ordine stare Jubeatur; sicut Dominus dixit : Sit tibi sicut éthnicus et publicanus Matth. xvn1). Ad mensam autem specialiter nullus loquatur, nisi qui præest, vel qui interrogatus fuerft.

Explicit Regula.

### SEQUITUR TERTIA PATRUM REGULA AD MONACHOS.

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

Hec est tertia Patrum in unum convenientium Regula, et quidem maxime coenobitis prescripta : constat XIV pracceptis tam ad monachos quam abbates et præpositos directis, quorum nonnulla sapiunt re-centiorem disciplinam monasticam. Nam in primæva vitæ monasticæ institutione monachi ad clericatum communiter non evenehantur; prout hic supponitur: neque primis illis seculis, presertim tempere sanci Antonii, Serapionis, Pachomii, Paphnutii, etc., reperitur Regula monastica Latine scripta; quemadmodum et hæc conscripta fuisse videtur ob varios terminos ab Occidentalibus sive Latinis monachis communiter usitatos, qui raro inveniuntur in Regulis ex lingua Ægyptiaca vel Græca translatis. Denique novitatem sapit præscriptus niger cuculli color, cum ante sæculum septimum, imo tardins, vix reperiri possit aliquis determinatus color monachis designatus fuisse; recens enim est distinctio exorta inter monachos nigros et albos.

#### INCIPIUNT CAPITULA REGULÆ A SANCTIS PATRIBUS PROLATÆ.

- 1. De conversis
- 2. Ut abbas nihîl sibi proprium vindicet.
- 5. De vestimentis monachorum. 4. Ut nulla mulier ad monasterium vel agrum monachorum accedat.
  - B. De lectione et operatione monachorum.
    6. De his, qui ad opus Dei tarde occurrunt.
  - 7. De silentio ad mensam.
  - Ut ad necessaria guærenda bini vel terni mittantar.
- 9. Ut nusquam sine præcepto senioris egrediantur.
  - 10. De his, qui de monasterio exire volverint. 11. Ut abbas cum fratribus reficiat omni tempore.
  - 12. Ut nullus monachus in infirmitate positus parentus studio commendetur.

  - 13. De his qui furtum faciunt.14. Ut nullus alterius monachum sine permissa abbais
  - susciplat. Explicient Capitula.

#### INCIPIT REGULA.

- nostris convenissemus, inprimis placuit ut Regula et instituta Patrum per ordinem legerentur : quibus lectis placuit, si de sæculo quis in monasterio converti voluerit, Regula ei introeunti legatur, et ommes actus monasterii illi patefiant. Quod si omnia apte susceperit, sic digne a fratribus in cellula suscipiatur, tum si aliquam in cellulam voluerit inferre substantiam, in mensa ponatur coram omnibus fra-
- I. Cum in nomine Domini, una cum fratribus D tribus, velut Regula continet. Quod si susceptus fuerit, non solum de substantia quam intulit, sel etiam nec de seipso ab illa judicabit hora.
  - II. Abbati vero nulli liceat sibi quidquam proprie vindicare, cum omnia Deo propitio in illius manean potestate. Si quis vero, quod in Regula junioribus prohibetur, sibi aliquid ex successione parentum, seu quolibet donato retinere præsumpserit, et noa omnia in commune posuerit, a fratribus arguatur.

Si in vitio perstiterit, iu notitiam episcopi defera- A ebrietati se sociaverit; aut si in proximo transmistur; qui si ab episcopo correptus nec sic emenda- sus, pro sua levitate vel gula, non statim expedita verit, deponatur.

sus, pro sua levitate vel gula, non statim expedita necessitate ad callam redierit, cum in id facinus

III. Vestimenta vero fratribus necessaria ita abbas omnibus ordinare debet, que monachis deceant; non diversis coloribus tineta, exceptis cucullis que comparantur, si fueriat nigrae, uti eas debere censenus.

IV. Familiaritatum omaium mulierum, tam parentum quam extranearum, pro custodienda vita vel cavendis laqueis diaboli, ab omnibus monasteriis vel culturis monachorum; seu frequentationem monachorum a monasteriis puellarum, sicut Regula docet, prohibera ceasemus. Neque ulla mulier in interius atrium monasterii ingredi audeat. Quod si cum consilio vel voluntate ahbatis monasterium vel B cellulas monachorum quædam fuerit ingressa, merito ipse abbas et nomen abbatis deponat, et inferiorem se omnibus presbyteris secognoseat, quia talis sancto gregi præponi debet, qui eos immaculatos Deo offerre procuret; non per quaslibet familiaritates diabolo sociare festinet.

V. Metutino dicto fratres lectioni vacent usque ad horam secundam: si tamen nulla causa exstiterit qua necesse sit etiam prætermissa lectione aliquid fleri in commune. Post horam secundam unusquisque ad opus suum paratus sit usque ad horam nonam: quod injunctum fuerit, sine murmuratione perficiet.

VI. Ad horam vero orationis dato signo, qui non statim prætermisso omni opere quod agit (quia nihil orationi præponendum est) paratus fuerit, ab abbate vel præposito corripiatur: et nisi prostratus veniam petierit, excommunicetur.

VII. Ad mensam autem specialiter nullus loquatus, sisi qui precest, vel qui interrogatus fuerit.

VIII. Ad necessaria quærenda in cellula, bini egrediantur vel terni fratres : et ita illi, quibus creditur, non qui verbositatem aut gulam sectantur.

1X. Si quis vero extra conscientiam abbatis vel præpositi, qualemcunque locum agressus, gulæ vel ebrietati se sociaverit; aut si in proximo transmissus, pro sua levitate vel gula, non statim expedita necessitate ad callam redierit, cum in id facinus fuerit detectus, ut canones decent, aut triginta diebus a communione separetur, aut virgis casus emendetur.

X. Quod si casu quis frater de cellula ex qualibet scandali causa exire voluerit, nibil penitus nisi nugalissimo induatur vestimento, et extra communionem infidelis discedat.

XI. Illud quoque statuimus ut abbates omni tempore cum fratribus reficiant: quia eo tempore quo fratres aut pro negligentia arguere, aut spiritali debent sermone imbuere, absque certa necessitate se removere non debent.

XII. Id etiam pro custodienda fama specialiter statuimus, ut nullus monachus in infirmitate positus relicto monasterio parentum suorum studio commendetur: quid magis cum sæcularium spectaculorum visu aut auditu pollui censemus, quam ab ægritudine posse purgari.

XIII. Si quis vero monachus furtum fecerit, quod potius sacrilegium dici potest, id censuimus ordinandum, ut junior virgis cæsus tanti criminis reus nunquam officium clericatus excipiat; si vero jam clericus in id facinus fuerit deprehensus, nominis ipsius dignitate privetur: cui sufficere potest pro actus sui levitate, impleta pæniteutiæ satisfactione communio.

XIV. Monachum nisi abbatis sui aut permissu aut voluntate ad aliud monasterium commigrantem, nullus abbas aut suscipere, aut retinere præsumat. Quod si ad districtiorem Regulam non pro actus sui levitate tendentem abbas suus ipsum ad alterum monasterium transire permiserit, ut inde postea sub aliqua occasione egredi præsumat, nulla ratione permittimus. Sane si quis post hanc diligentissimam sanctionem, non observare quæ sunt superius comprehensa, præsumpserit, reum se divinitatis pariter et fraternitatis judicio futurum esse cognoscat.

Explicit Regula a SS. Patribus prolata.

# S. MACARII ALEXANDRINI

ABBATIS NITRIENSIS.

#### REGULA AD MONACHOS.

DE S. MACARIO EJUSQUE REGULA VETERUM TESTIMONIA.

Martyrologium Rom. postridie Kal. Jan. In Thebalde commemoratio S. Macarii Alexandrini abbatis. S. Hieronymus, epistola 23.

Quid ante non plures annos Nitriæ gestum sit, referemus. Quidam ex fratribus, parcior magis quam avarior, centum solidos, quos lina texendo acquisiverat, moriens dereliquit. Initum est inter monachos concilium (nam in eodem loco circiter quinque millia divisis cellulis habitabant) quid facto opus esset: alii pauperibus distribuendos; Macarius vero, et Pambo, et Isidorus, et cæteri, quos Patres vocant, sancto in eis loquente Spiritu, decreverunt infodiendos esse cum eodem, dicentes: Pecunia tua tecum sit in perditionem.

Socrates, Hist. eccl. lib. IV, cap. 18.

Macarius Alexandrinus cum cætera quidem omnia Ægyptio Macario esset similis, in hoc tamen dispar

fuit quod iis qui eum conveniebant hilarem et jucundum se præbuit, et urbanitate quadam faceta adolescentulos ad monasticam vivendi disciplinam allexit.

Sozomenus, Hist. eccl., lib. 111, cap. 13.

Altero vero Macarius diu post presbyter factus, omnia fere vitæ ac disciplinæ severioris exercitia expertus, est, quorum nonnulla ipse excogitavit, quædam ab aliis accepta omni perfectiori modo excoluit.

Vita S. Posthumii, cap. 7, lib. 1 de Vitis Patrum.

Nota facta est sancto Macario, scilicet beati Antonii discipulo, conversatio Posthumii. Nam idem Macarius ab illustri viro Antonio monachorum fere quinque millia susceperat gubernanda.

Jonas abbas in Vita S. Joannis Reomaensis, lib. 1, cap. 7.

Regressus ergo ad præfatum locum studuit denuo salubria dogmata sub regulari tenore, quem beaus Macarius Ægyptiorum indidit monachis ministrare.

Vita S. Philiberti abbatis, apud Surium.

Legebat studiose Basilii præclaras constitutiones, Macarii Regulam, Benedicti decreta, Columbani instituta sanctissima.

Sanctus Benedictus Anianensis, et Smaragdus abbas sæpius hanc Macarii Regulam citant, et multa inde capita ille in Concordiam regularum, hic in Expositionem regulæ saucti Benedicti transcribunt.

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

Plures olim exstiterunt abbates Macarii, atque jam supra in Regula Serapionis duo specialiter nominantur, ad quorum distinctionem hujus Regulæ auctor dicitur Macarius Alexandrinus, quia forsan in illa civitate natus vel educatus erat, priusquam in solitudinem secesserat. Hic est ergo Macarius ille sancti Antonii discipulus, cui moriens hic sanctissimus abbas fere quinque millium monachorum regimen in Nitriæ monasterio reliquit, si fides auctori Vitæ sancti Posthumii adhibenda sit. Hoc unum certum est ex Historia Lausiaca, quod sanctus Macarius Alexandrinus aliquando visitans, sanctum Antonium invisens ab illo hæc verba audierit : « Video quod sanctus Spiritus in te resideat, teque deinceps ut omnium gratiarum a Deo mihi concessarum hæredem aspiciam. > In eadem quoque Historia Lausiaca narratur quod mortuo sancto Antonio hic noster sanctus Macarius, consulturus sanctum Pachomium, incognitus accesserit Tebenas in Thebaide, ubi aliquo tempore moratus tanta virtutum specimina edidit, ut Tabennarum abbas divi nitus ipsum agnoscens, ei gratias egerit pro exhibitis monachis suis tam singularibus abstinentiæ omnisque perfectionis exemplis. Hinc mirum non est quod antiqui præsentem sancti Macarii Regulam in tanto pretio habuerint, eamque Occidentales monachi in celebrioribus suis monasteriis excoluerint. Sic sanctus Joannaouerint, eamque Occidentaies monachi in celebrioridus suis monasteriis excoluerint. Sic sancius odernes, monasterii Reomensis primus abbas et fundator, sub sexti sæculi exordio, ex celeberrimo cœnobio Lirinensi in suam novam abbatiam introduxit hanc sancti Macarii Alexandrini Regulam, prout in ejus Vita apud Mabillonium, tom. I, pag. 635, de sanctis Benedictinis, de hoc sancto Joanne legimus: «Suduit denuo ipse salubria dogmata sub regulari tenore, quem beatus Macarius Ægyptiorum indidit monachis, ministrare. » Nec sane desunt magni nominis auctores apud sæpe laudatum Calmetum in suis Observationibus criticis, qui existimant Lirinenses monachos hanc Regulam cum aliis sanctorum Patrum institutionale exordio cœnobii observasse, nam nulla alia specialis Regula ibidem observata reperitur; donec sancius Aigulphus Lirini abbas Regulam sancti Benedicti introduxit circa annum 664. Il tut bese sint hoc num Aigulphus Lirini abbas Regulam sancti Benedicti introduxit circa annum 661. Ut ut hæc sint, hoc unum certum est quod sanctissimus monachorum Occidentalium patriarcha Benedictus ex hac sancti Macani Regula in suam plurima inseruerit, prout cuilibet utramque Regulam attentius legenti apparebit. Interes preter hanc suam Regulam triginta sat brevibus, sed nervosis capitibus constantem scripsit etiam ad monchos instruendos epistolam hic insertam, in qua, stylo figurato et ad Proverbia Salomonis accedente, reperiuntur pauca, sed egregia præcepta contra gulam, impuritatem, avaritiam et vanitatem. Existiman nonnulli quædam tam in Regula quam in epistola ex sancto Hieronymo mutuata esse.

## INCIPIT REGULA S. MACARII,

Qui habuit sub ordinatione sua quinque millia monachorum.

 Milites ergo Christi sic taliter suos debent com- A quisque omnibus se inferiorem contemnat: Quia qui ponere gressus, charitatem in se perfectissimam continentes, Deum ex tota anima diligere, et ex toto corde, et ex tota virtute sua (Marc. XII).

II. Invicem inter se perfectissimam sectantes obedientiam, pacifici, mites, moderati, non superbi, non injuriosi, non susurronés, non irrisores, non verbosi, non præsumptuosi, non sibi placentes, sed Deo cui militant Christo: non blasphemiam sectantes, nec dicentes quidquam præter quod honum est: ad obsequium non pigri, ad orationem parati, in humilitate perfecti, in obedientia præcincti, in vigiliis instantes, in jejunio hilares.

III. Nullus se alio justiorem arbitretur ; sed unus-

se exaltat, humiliabitur; et qui se humiliat, exalte bitur (Luc. xIV).

IV. Præceptum senioris ut salutem suscipias; non murmurando ullam operam facias: non resporsionem contra præceptum usurpes.

V. Non te extollas, aut magnifices aliquam uflem operam fecisse: non in acquirendo aliquid lucri congaudeas, aut in damno contristeris.

VI. Non te familiaritas ulla sæcularis trahat, 🕬 tota delectatio tua in cellula demoretur. Cellam III paradisum habeas; fratres tuos spirituales ut æternos confidas habere parentes.

VII. Præpositum monasterii timeas ut dominum,

diligas ut parentem. Similiter quoque omnes opor- A et ne avertas oculum, aut inanem dimittas paupetet diligere fratres, cum quibus etiam te confidis videre gloriam Christi.

VIII. Non oderis laboriosam operam (Eccl. VII); otium quoque ne sectatus fueris. In vigiliis confectus, in opere justo affectus, ambulans quasi dormitans, lassus ad stratum tuum venias, et cum Christo requiescere te credas.

- 1X. Cursumque monasterii super omnia diligas. Qui vero sæpius orare voluerit, uberiorem inveniet misericordiam Christi.
- X. Matutinoque dicto ita meditationem habeant fratres usque ad horam secundam: si tamen nulla causa exstiterit, qua necesse sit etiam prætermissa meditatione aliquid fleri in commune.
- XI. Post horam vero secundam unusquisque ad  ${f B}$ opus suum paratus sit usque ad 'horam nonam, ut quidquid injunctum fuerit, sine murmuratione perficiat, sicut dicit sanctus apostolus (Phil. 11).
- XII. Si quis autem murmuraverit, vel contentiosus exstiterit, aut referens in aliquo contrariam voluntatem præceptis, digne correptus secundum arbitrium senioris vel modum culpæ, tandiu abstineat, quandiu vel culpæ qualitas poposcerit, vel se pænitendo humiliaverit, vel emendaverit; ita ut correptus non audeat usquam recidere.

XIII. Si quis frater, vel qui in oratorio sunt, vel qui per cellulas consistunt, quicunque ejus errori consenserit, culpabilis erit.

XIV. Ad horam vero orationis dato signo, qui non statim prætermisso omni opere quod agit paratus fuerit, foras excludatur, ut erubescat; quia nihil orationi præponendum est.

XV. Operam Deo dabunt singuli fratres tempore quo missæ in vigiliis observandis flunt, quando omnes conveniunt, ne desiciant. Quiennque gravatur somno, exeat foras, non se fabulis occupet : sed statim redeat ad opus, quo convenitur. In congregatione autem ipsa ubi legitur, aures semper ad scripturas babeant, et silentium observent.

XVI. Hoc etiam attendendum fuit, ut frater qui pro qualibet culpa arguitur vel increpatur, patientiam habeat et non respondeat arguenti se; sed humiliet se in omnibus, secundum præceptum Domini dicentis: Quia Deus humilibus dat gratiam, D tus abbati. Abbas coram omnibus fratribus resideat, superbis autem resistit (Jac. IV). Et, qui se humiliat, exaltabitur (Matth. XXIII).

XVII. Qui vero sæpius corripitur et non se emendaverit, novissimus in ordine stare jubeatur. Qui, si nec sic quidem se emendaverit, extraneus habeatur, sicut Dominus dixit : Sit tibi sicut ethnicus et publicanus (Matth. xviii).

XVIII. Ad mensam autem specialiter nullus loquatur, nisi qui præest vel qui interrogatus suerit.

XIX. Nullus se in sua peritia neque in voce exaltet, sed per humilitatem et obedientiam lætetur in Domino.

XX. Hospitalitatem sectantes per omnia (Rom. XII),

rem: ne forte Dominus in hospite aut in paupere ad te veniat, et videat te hæsitantem, et conternaris; sed omnibus hilarem te ostende, et fideliter

XXI. Passus injuriam taceas. Injuriam facere, non nosse, factam posse tolerare. Non te inania seducant consilia, sed magis te specialiter in Christo confirma. Non tibi æstimes ullos proximiores parentes quam qui tecum sunt in cellula fratres.

XXII. Si ad necessaria requirenda e monasterio bini egrediantur vel terni fratres, tales flant, quibus creditur, qui timorem Dei in se habere videntur, non qui verbositatem aut gulam spectantur.

XXIII. Ergo si quis de sæculo ad monasterium converti voluerit, Regula ei introeunti legatur, et omnes actus monasterii illi patefiant. Qui si omnia apte sustinuerit, sic digne a fratribus suscipiatur in monasterio.

XXIV. Nam si aliquam in cellula voluerit inferre substantiam, in mensa ponatur coram omnibus fratribus, velut Regula continet. Qui si susceptus fuerit, non solum de substantia quam intulit, sed etiam nec de se ipso ab illa judicabit hora. Nam si aliquid prius erogavit pauperibus, aut veniens in cellulam . aliquid intulit fratribus, ipsi tamen non est licitum ut aliquid habeat in sua potestate.

XXV. Et si ex qualibet causa scandali post tertium diem inde exire voluerit, nihil penitus accipiat, nisi in veste qua venit. Quod si casu transierit, nullus hæredium ejus adire debeat. Quod si impulsare voluerit, Regula ei legatur, et confundatur turpiter, et discedat confusus, quia et illi a quo repetit fuerat recitata.

XXVI. Ergo ex qualibet causa quis peccaverit frater, ab oratione suspendatur et jejuniis distringatur. Quod si coram omnibus fratribus prostratus veniam postulaverit, dimittatur illi.

XXVII. Nam si in sua voluerit perseverare nequitia et superbia, et dicat : Hic ego durare non possum, sed accipiam casulam meam, et eam, ubi voluerit Dominus, quisquis de fratribus eum hoc dixisse prius audierit, referat præposito, et præposiet eum exhiberi jubeat, et virgis purgetur : et oratio siat, et sic ad communionem recipiatur. Ut si quis sane non emendatur doctrina, virgis purgetur.

XXVIII. Quod si casu quis frater de monasterio exire voluerit, nihil penitus accipiat, nisi in notatissimo vestimento, et extra communionem infidelis discedat. Nam quieti et pacifici excelsum diripiunt regnum, et silii computantur Altissimi (Matth. V), et pretiosas splendidasque accipient coronas: filii autem tenebrarum in exteriora ibunt tormenta. Super quem requiescam, dicit Dominus, nisi super humilem, et quietum, et trementem sermones meos (Isa. LXVI)?

XXIX. Quarta et sexta feria qui infringunt jeju-

fuit quod iis qui eum conveniebant hilarem et jucundum se præbuit, et urbanitate quadam faceta adolescentulos ad monasticam vivendi disciplinam allexit.

Sozomenus, Hist. eccl., lib. 111, cap. 13.

Altero vero Macarius diu post presbyter factus, omnia fere vitæ ac disciplinæ severioris exercitia expertus, est, quorum nonnulla ipse excogitavit, quædam ab aliis accepta omni perfectiori modo excoluit.

Vita S. Posthumii, cap. 7, lib. 1 de Vitis Patrus

Nota facta est sancto Macario, scilicet beati Antonii discipulo, conversatio Posthumii. Nam idem Macarius ab illustri viro Antonio monachorum fere quinque millia susceperat gubernanda.

Jonas abbas in Vita S. Joannis Reomaensis, lib. 1, cap. 7.

Regressus ergo ad præfatum locum studuit denuo salubria dogmata sub regulari tenore, quem beatus Macarius Ægyptiorum indidit monachis ministrare.

Vita S. Philiberti abbatis, apud Surium.

Legebat studiose Basilii præclaras constitutiones, Macarii Regulam, Benedicti decreta, Columbani instituta sanctissima.

Sanctus Benedictus Anianensis, et Smaragdus abbas sæpius hanc Macarii Regulam citant, et multa inde capita ille in Concordiam regularum, hic in Expositionem regulæ saucti Benedicti transcribunt.

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

Plures olim exstiterunt abbates Macarii, atque jam supra in Regula Serapionis duo specialiter nominantur, ad quorum distinctionem hujus Regulæ auctor dicitur Macarius Alexandrinus, quia forsan in illa civitate natus vel educatus erat, priusquam in solitudinem secesserat. Hic est ergo Macarius ille sancti Antonii discipulus, cui moriens hic sanctissimus abbas fere quinque millium monachorum regimen in Nitriæ monastrio reliquit, si fides auctori Vitæ sancti Posthumi adhibenda sit. Hoc unum certum est ex Historia auctica grada capatus Macarius Alexandrinus aliguanda visitans accutum Antonimic iniciante. Historia Lausiaca, quod sanctus Macarius Alexandrinus aliquando visitans, sanctum Antonium invisens, ab illo hæc verba audierit : « Video quod sanctus Spiritus in te resideat, teque deinceps ut omnium gratiarum a Deo mihi concessarum hæredem aspiciam. » In eadem quoque Historia Lausiaca narratur quod mortuo sancto Antonio hic noster sanctus Macarius, consulturus sanctum Pachomium, incognitus accesserit Tebennas in Thebaïde, ubi aliquo tempore moratus tanta virtutum specimina edidit, ut Tabennarum abbas divinitus ipsum agnoscens, ei gratias egerit pro exhibitis monachis suis tam singularibus abstinentiæ omnisque perfectionis exemplis. Hinc mirum non est quod antiqui præsentem sancti Macarii Regulam in tanto pretio habuerint, eamque Occidentales monachi in celebrioribus suis monasteriis excoluerint. Sic sanctus Joannes, monasterii Reomensis primus abbas et fundator, sub sexti seculi exordio, ex celeberrimo comobio Lirinensi in suam novam abbatiam introduxit hanc sancti Macarii Alexandrini Regulam , prout in ejus Vita apud Mabillonium, tom. I, pag. 635, de sanctis Benedictinis, de hoc sancto Joanne legimus: « Studuit denuo ipse salubria dogmata sub regulari tenore, quem beatus Macarius Ægyptiorum indidit monachis, ministrare. » Nec sane desunt magni nominis auctores apud sæpe laudatum Calmetum in suis Observationibus criticis, qui existimant Lirinenses monachos hanc Regulam cum aliis sanctorum Patrum institutis ab exordio cœnobii observasse, nam nulla alia specialis Regula ibidem observata reperitur; donec sanctus Aigulphus Lirini abbas Regulam sancti Benedicti introduxit circa annum 661. Ut ut hæc sint, hoc unum certum est quod sanctissimus monachorum Occidentalium patriarcha Benedictus ex hac sancti Macarii Regula in suam plurima inseruerit, prout cuilibet utramque Regulam attentius legenti apparebit. Interea præter hanc snam Regulam triginta sat brevibus, sed nervosis capitibus constantem scripsit etiam ad monachos instruendos epistolam hic insertam, in qua, stylo figurato et ad Proverbia Salomonis accedente, re-periuntur pauca, sed egregia præcepta contra gulam, impuritatem, avaritiam et vanitatem. Existimant nonnulli quædam tam in Regula quam in epistola ex sancto Hieronymo mutuata esse.

## INCIPIT REGULA S. MACARII,

Qui habuit sub ordinatione sua quinque millia monachorum.

I. Milites ergo Christi sic taliter suos debent com- A quisque omnibus se inferiorem contemnat : Quia qui ponere gressus, charitatem in se perfectissimam continentes, Deum ex tota anima diligere, et ex toto corde, et ex tota virtute sua (Marc. XII).

II. Invicem inter se perfectissimam sectantes obedientiam, pacifici, mites, moderati, non superbi, non injuriosi, non susurrones, non irrisores, non verbosi, non præsumptuosi, non sibi placentes, sed Deo cui militant Christo: non blasphemiam sectantes, nec dicentes quidquam præter quod honum est: ad obsequium non pigri, ad orationem parati, in humilitate perfecti, in obedientia præcincti, in vigiliis instantes, in jejunio hilares.

III. Nullus se alio justiorem arbitretur: sed unus-

se exaltat, humiliabitur; et qui se humiliat, exaltabitur (Luc. xiv).

IV. Præceptum senioris ut salutem suscipias; non murmurando ullam operam facias: non responsionem contra præceptum usurpes.

V. Non te extollas, aut magnifices aliquam utilem operam fecisse: non in acquirendo aliquid lucri congaudeas, aut in damno contristeris.

VI. Non te familiaritas ulla sæcularis trahat, set tota delectatio tua in cellula demoretur. Cellam ut paradisum habeas; fratres tuos spirituales ut æternos confidas habere parentes.

VII. Præpositum monasterii timeas ut dominum,

diligas ut parentem. Similiter quoque omnes opor- A et ne avertas oculum, aut inanem dimittas paupetet diligere fratres, cum quibus etiam te confidis videre gioriam Christi.

VIII. Non oderis laboriosam operam (Eccl. VII); otium quoque ne sectatus fueris. In vigiliis confectus, in opere justo affectus, ambulans quasi dormitans, lassus ad stratum tuum venias, et cum Christo requiescere te credas.

- 1X. Cursumque monasterii super omnia diligas. Qui vero sæpius orare voluerit, uberiorem inveniet misericordiam Christi.
- X. Matutinoque dicto ita meditationem habeant fratres usque ad horam secundam: si tamen nulla causa exstiterit, qua necesse sit etiam prætermissa meditatione aliquid fieri in commune.
- XI. Post horam vero secundam unusquisque ad B opus suum paratus sit usque ad horam nonam, ut quidquid injunctum fuerit, sine murmuratione perficiat, sicut dicit sanctus apostolus (Phil. 11).
- XII. Si quis autem murmuraverit, vel contentiosus exstiterit, aut referens in aliquo contrariam voluntatem præceptis, digne correptus secundum arbitrium senioris vel modum culpæ, tandiu abstineat, quandiu vel culpæ qualitas poposcerit, vel se pænitendo humiliaverit, vel emendaverit; ita ut correptus non audeat usquam recidere.

XIII. Si quis frater, vel qui in oratorio sunt, vel qui per cellulas consistunt, quicunque ejus errori consenserit, culpabilis erit.

XIV. Ad horam vero orationis dato signo, qui non statim prætermisso omni opere quod agit para- C tus fuerit, foras excludatur, ut erubescat; quia nihil orationi præponendum est.

XV. Operam Deo dabunt singuli fratres tempore quo missæ in vigiliis observandis flunt, quando omnes conveniunt, ne desiciant. Quicunque gravatur somno, exeat foras, non se fabulis occupet: sed statim redeat ad opus, quo convenitur. In congregatione autem ipsa ubi legitur, aures semper ad scripturas habeant, et silentium observent.

XVI. Hoc etiam attendendum fuit, ut frater qui pro qualibet culpa arguitur vel increpatur, patientiam habeat et non respondeat arguenti se; sed humiliet se in omnibus, secundum præceptum Domini dicentis : Quia Deus humilibus dat gratiam, D tus abbati. Abbas coram omnibus fratribus resideat, superbis autem resistit (Jac. 1V). Et, qui se humiliat, exaltabitur (Matth. XXIII).

XVII. Qui vero sæpius corripitur et non se emendaverit, novissimus in ordine stare jubeatur. Qui, si nec sic quidem se emendaverit, extraneus habeatur, sicut Dominus dixit : Sit tibi sicut ethnicus et publicanus (Matth. xviii).

XVIII. Ad mensam autem specialiter nullus loquatur, nisi qui præest vel qui interrogatus suerit.

XIX. Nullus se in sua peritia neque in voce exaltet, sed per humilitatem et obedientiam lætetur in Domino.

XX. Hospitalitatem sectantes per omnia (Rom. XII).

rem: ne forte Dominus in hospite aut in paupere ad te veniat, et videat te hæsitantem, et conternnaris; sed omnibus hilarem te ostende, et fideliter age.

XXI. Passus injuriam taceas. Injuriam facere, non nosse, factam posse tolerare. Non te inania seducant consilia, sed magis te specialiter in Christo confirma. Non tibi æstimes ullos proximiores parentes quam qui tecum sunt in cellula fratres.

XXII. Si ad necessaria requirenda e monasterio bini egrediantur vel terni fratres, tales flant, quibus creditur, qui timorem Dei in se habere videntur, non qui verbositatem aut gulam spectantur.

XXIII. Ergo si quis de sæculo ad monasterium converti voluerit, Regula ei introeunti legatur, et omnes actus monasterii illi patefiant. Qui si omnia apte sustinuerit, sic digne a fratribus suscipiatur in monasterio.

XXIV. Nam si aliquam in cellula voluerit inferre substantiam, in mensa ponatur coram omnibus fratribus, velut Regula continet. Qui si susceptus fuerit, non solum de substantia quam intulit, sed etiam nec de se ipso ab illa judicabit hora. Nam si aliquid prius erogavit pauperibus, aut veniens in cellulam • aliquid intulit fratribus, ipsi tamen non est licitum ut aliquid habeat in sua potestate.

XXV. Et si ex qualibet causa scandali post tertium diem inde exire voluerit, nihil penitus accipiat, nisi in veste qua venit. Quod si casu transierit, nullus hæredium ejus adire debeat. Quod si impulsare voluerit, Regula ei legatur, et confundatur turpiter, et discedat confusus, quia et illi a quo repetit fuerat recitata.

XXVI. Ergo ex qualibet causa quis peccaverit frater, ab oratione suspendatur et jejuniis distringatur. Quod si coram omnibus fratribus prostratus veniam postulaverit, dimittatur illi.

XXVII. Nam si in sua voluerit perseverare nequitia et superbia, et dicat : Hic ego durare non possum, sed accipiam casulam meam, et eam, ubi voluerit Dominus, quisquis de fratribus eum hoc dixisse prius audierit, referat præposito, et præposiet eum exhiberi jubeat, et virgis purgetur : et oratio fiat, et sic ad communionem recipiatur. Ut si quis sane non emendatur doctrina, virgis purgetur.

XXVIII. Quod si casu quis frater de monasterio exire voluerit, nibil penitus accipiat, nisi in notatissimo vestimento, et extra communionem infidelis discedat. Nam quieti et pacifici excelsum diripiunt regnum, et filii computantur Altissimi (Matth. v), et pretiosas splendidasque accipient coronas: filii autem tenebrarum in exteriora ibunt tormenta. Super quem requiescam, dicit Dominus, nisi super humilem, et quietum, et trementem sermones meos (Isa. LXVI)?

XXIX. Quarta et sexta feria qui infringunt jeju-

fuit quod iis qui eum conveniebant hilarem et jucundum se præbuit, et urbanitate quadam faceta adolescentulos ad monasticam vivendi disciplinam allexit.

Sozomenus, Hist. eccl., lib. 111, cap. 13.

Altero vero Macarius diu post presbyter factus, omnia fere vitæ ac disciplinæ severioris exercitia expertus, est, quorum nonnulla ipse excogitavit, quædam ab aliis accepta omni perfectiori modo excoluit.

Vita S. Posthumii, cap. 7, lib. 1 de Vitis Patrum.

Nota facta est sancto Macario, scilicet beati Antonii discipulo, conversatio Posthumii. Nam idem Macarius ab illustri viro Antonio monachorum fere quinque millia susceperat gubernanda.

Jonas abbas in Vita S. Joannis Reomaensis, lib. 1, cap. 7.

Regressus ergo ad præfatum locum studuit denuo salubria dogmata sub regulari tenore, quem beatus Macarius Ægyptiorum indidit monachis ministrare.

Vita S. Philiberti abbatis, apud Surium.

Legebat studiose Basilii præclaras constitutiones, Macarii Regulam, Benedicti decreta, Columbani instituta sanctissima.

Sanctus Benedictus Anianensis, et Smaragdus abbas sæpius hanc Macarii Regulam citant, et multa inde capita ille in Concordiam regularum, hic in Expositionem regulæ saucti Benedicti transcribunt.

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

Plures olim exstiterunt abbates Macarii, atque jam supra in Regula Serapionis duo specialiter nominantur, ad quorum distinctionem hujus Regulæ auctor dicitur Macarius Alexandrinus, quia forsan in illa civitate natus vel educatus erat, priusquam in solitudinem secesserat. Hic est ergo Macarius ille sancti Antonii discipulus, cui moriens hic sanctissimus abbas fere quinque millium monachorum regimen in Nitriæ monasterio reliquit, si fides auctori Vitæ sancti Posthumii adhibenda sit. Hoc unum certum est ex Historia Lausiaca, quod sanctus Macarius Alexandrinus aliquando visitans, sanctum Antonium invisens, ab illo hæc verba audierit : « Video quod sanctus Spiritus in te resideat, teque deinceps ut omnium gratiarum a Deo mihi concessarum hæredem aspiciam. > In eadem quoque Historia Lausiaca narratur quod mortuo sancto Antonio hic noster sanctus Macarius, consulturus sanctum Pachomium, incognitus accesserit Tabennas in Thebaïde, ubi aliquo tempore moratus tanta virtutum specimina edidit, ut Tabennarum abbas divinitus ipsum agnoscens, ei gratias egerit pro exhibitis monachis suis tam singularibus abstinentiæ omnisque perfectionis exemplis. Hine mirum non est quod antiqui præsentem sancti Macarii Regulam in tanto pretio habuerint, eamque Occidentales monachi in celebrioribus suis monasteriis excoluerint. Sic sanctus Joannes, monasterii Reomensis primus abbas et fundator, sub sexti seculi exordio, ex celeberrimo cœnobio Lirinensi in suam novam abbatiam introduxit hanc sancti Macarii Alexandrini Regulam, prout in ejus Vita apud Mabillonium, tom. 1, pag. 635, de sanctis Benedictinis, de hoc sancto Joanne legimus: «Studuit denuo ipse salubria dogmata sub regulari tenore, quem beatus Macarius Ægyptiorum indidit monachis, ministrare. » Nec sane desunt magni nominis auctores apud sæpe laudatum Calmetum in suis Observationibus criticis, qui existimant Lirinenses monachos hanc Regulam cum allis sanctorum Patrum institutis ah exordio cœnobii observasse, nam nulla alia specialis Regula ibidem observata reperitur; donec sanctus Aigulphus Lirini abbas Regulam sancti Benedicti introduxit circa annum 661. Ut ut hæc sint, hoc unum certum est quod sanctissimus monachorum Occidentalium patriarcha Benedictus ex hac sancti Macarii Regula in suam plurima inseruerit, prout cuilibet utramque Regulam attentius legenti apparebit. Interea præter hanc suam Regulam triginta sat brevibus, sed nervosis capitibus constantem scripsit etiam ad monachos instruendos epistolam hic insertam, in qua, stylo figurato et ad Proverbia Salomonia accedente, reservosium pages sed esergia procente contro sullem insertitatem. periuntur pauca, sed egregia præcepta contra gulam, impuritatem, avaritiam et vanitatem. Existimant nonnulli quædam tam in Regula quam in epistola ex sancto Hieronymo mutuata esse.

## INCIPIT REGULA S. MACARII,

Qui habuit sub ordinatione sua quinque millia monachorum.

ponere gressus, charitatem in se perfectissimam continentes, Deum ex tota anima diligere, et ex toto corde, et ex tota virtute sua (Marc. x11).

II. Invicem inter se perfectissimam sectantes obedientiam, pacifici, mites, moderati, non superbi, non injuriosi, non susurrones, non irrisores, non verbosi, non præsumptuosi, non sibi placentes, sed Deo cui militant Christo: non blasphemiam sectantes, nec dicentes quidquam præter quod bonum est: ad obsequium non pigri, ad orationem parati, in humilitate perfecti, in obedientia præcincti, in vigiliis instantes, in jejunio hilares.

III. Nullus se alio justiorem arbitretur; sed unus-

 Milites ergo Christi sic taliter suos debent com- A quisque omnibus se inferiorem contemnat: Quia qui se exaltat, humiliabitur; et qui se humiliat, exaltabitur (Luc. xiv).

> IV. Præceptum senioris ut salutem suscipias; non murmurando ullam operam facias: non responsionem contra præceptum usurpes.

> V. Non te extollas, aut magnifices aliquam utilem operam fecisse: non in acquirendo aliquid lucri congaudeas, aut in damno contristeris.

> VI. Non te familiaritas ulla sæcularis trahat, sed tota delectatio tua in cellula demoretur. Cellanı ut paradisum habeas; fratres tuos spirituales ut æternos confidas habere parentes.

VII. Præpositum monasterii timeas ut dominum,

diligas ut parentem. Similiter quoque omnes opor- A et ne avertas oculum, aut inanem dimittas paupetet diligere fratres, cum quibus etiam te confidis videre gloriam Christi.

VIII. Non oderis laboriosam operam (Eccl. VII); otium quoque ne sectatus fueris. In vigiliis confectus, in opere justo affectus, ambulans quasi dormitans, lassus ad stratum tuum venias, et cum Christo requiescere te credas.

- 1X. Cursumque monasterii super omnia diligas. Qui vero sæpius orare voluerit, uberiorem inveniet misericordiam Christi.
- X. Matutinoque dicto ita meditationem habeant fratres usque ad horam secundam: si tamen nulla causa exstiterit, qua necesse sit etiam prætermissa meditatione aliquid fleri in commune.
- XI. Post horam vero secundam unusquisque ad B opus suum paratus sit usque ad horam nonam, ut quidquid injunctum fuerit, sine murmuratione perficiat, sicut dicit sanctus apostolus (Phil. 11).
- XII. Si quis autem murmuraverit, vel contentiosus exstiterit, aut referens in aliquo contrariam voluntatem præceptis, digne correptus secundum arbitrium senioris vel modum culpæ, tandiu abstineat, quandiu vel culpæ qualitas poposcerit, vel se pœnitendo humiliaverit, vel emendaverit; ita ut correptus non audeat usquam recidere.

XIII. Si quis frater, vel qui in oratorio sunt, vel qui per cellulas consistunt, quicunque ejus errori consenserit, culpabilis erit.

XIV. Ad horam vero orationis dato signo, qui non statim prætermisso omni opere quod agit paratus fuerit, foras excludator, ut erubescat; quia nihil orationi præponendum est.

XV. Operam Deo dabunt singuli fratres tempore quo missæ in vigiliis observandis flunt, quando omnes conveniunt, ne desiciant. Quicunque gravatur somno, exeat foras, non se fabulis occupet : sed statim redeat ad opus, quo convenitur. In congregatione autem ipsa ubi legitur, aures semper ad scripturas habeant, et silentium observent.

XVI. Hoc etiam attendendum fuit, ut frater qui pro qualibet culpa arguitur vel increpatur, patientiam habeat et non respondeat arguenti se; sed humiliet se in omnibus, secundum præceptum Domini dicentis : Quia Deus humilibus dat gratiam, D tus abbati. Abbas coram omnibus fratribus resideat, superbis autem resistit (Jac. 1V). Et, qui se humiliat, exaltabitur (Matth. 1x111).

XVII. Qui vero sæpius corripitur et non se emendaverit, novissimus in ordine stare jubeatur. Qui, si nec sic quidem se emendaverit, extraneus habeatur, sicut Dominus dixit : Sit tibi sicut ethnicus et publicanus (Matth. xviii).

XVIII. Ad mensam autem specialiter nullus loquatur, nisi qui præest vel qui interrogatus suerit.

XIX. Nullus se in sua peritia neque in voce exaltet, sed per humilitatem et obedientiam lætetur in Domino.

XX. Hospitalitatem sectantes per omnia (Rom. XII),

rem: ne forte Dominus in hospite aut in paupere ad te veniat, et videat te hæsitantem, et contemnaris: sed omnibus hilarem te ostende, et fideliter age.

XXI. Passus injuriam taceas. Injuriam facere, non nosse, factam posse tolerare. Non te inania seducant consilia, sed magis te specialiter in Christo confirma. Non tibi æstimes ullos proximiores parentes quam qui tecum sunt in cellula fratres.

XXII. Si ad necessaria requirenda e monasterio bini egrediantur vel terni fratres, tales flant, quibus creditur, qui timorem Dei in se habere videntur, non qui verbositatem aut gulam spectantur.

XXIII. Ergo si quis de sæculo ad monasterium converti voluerit, Regula ei introeunti legatur, et omnes actus monasterii illi patefiant. Qui si omnia apte sustinuerit, sic digne a fratribus suscipiatur in monasterio.

XXIV. Nam si aliquam in cellula voluerit inferre substantiam, in mensa ponatur coram omnibus fratribus, velut Regula continet. Qui si susceptus fuerit, non solum de substantia quam intulit, sed etiam nec de se ipso ab illa judicabit hora. Nam si aliquid prius erogavit pauperibus, aut veniens in cellulam . aliquid intulit fratribus, ipsi tamen non est licitum ut aliquid habeat in sua potestate.

XXV. Et si ex qualibet causa scandali post tertium diem inde exire voluerit, nihil penitus accipiat, nisi in veste qua venit. Quod si casu transierit. nullus hæredium ejus adire debeat. Quod si impulsare voluerit, Regula ei legatur, et confundatur turpiter, et discedat confusus, quia et illi a quo repetit fuerat recitata.

XXVI. Ergo ex qualibet causa quis peccaverit frater, ab oratione suspendatur et jejuniis distringatur. Quod si coram omnibus fratribus prostratus veniam postulaverit, dimittatur illi.

XXVII. Nam si in sua voluerit perseverare nequitia et superbia, et dicat : Hic ego durare non possum, sed accipiam casulam meam, et eam, ubi voluerit Dominus, quisquis de fratribus eum hoc dixisse prius audierit, referat præposito, et præposiet eum exhiberi jubeat, et virgis purgetur : et oratio fiat, et sic ad communionem recipiatur. Ut si quis sane non emendatur doctrina, virgis purgetur.

XXVIII. Quod si casu quis frater de monasterio exire voluerit, nibil penitus accipiat, nisi in notatissimo vestimento, et extra communionem infidelis discedat. Nam quieti et pacifici excelsum diripiunt regnum, et sibi computantur Altissimi (Matth. v), et pretiosas splendidasque accipient coronas: filii autem tenebrarum in exteriora ibunt tormenta. Super quem requiescam, dicit Dominus, nisi super humilem, et quietum, et trementem sermones meos (Isa. LXVI)?

XXIX. Quarta et sexta seria qui infringunt jeju-

nium, Judæ æstimantur participes, qui Christum A sides probata suent, qui ad utilitatem et pecessita tradidit.

XXX. Illud etlam attendendum fuit, ut intra monasterium artificium non faciat ullus, nisi ille cujus tem monasterii faciat quod poterit facere.

Explicit Regula sancti Macarth

#### EPISTOLA BEATI MACARII

Data ad monachos.

Lignorum copia ingentem excitat flammam : multitudo autem escarum emittit concupiscentiam. Pessima concupiscentia escarum et inobedientia generat mortem. Indigens venter in orationibus vigilantiam præstat, et coronam animæ acquirit; repletus autem, somnym inducit gravissimum. Oculus gulosi convivia scrutatur, oculus autem sapientum meditatur continentiam. Formidolosus miles horrescit ad tubam, quæ bellum significat, et gulosus si abstinentiam prædicantem audierit, non libenter auscultat. Flamma cum marcescit, elucescit iterum si acceperit lignum; et libido sopita rursum crescit in saturitate. Non miserearis corpori, si lassitudine defecerit: equus consentiens indigens corpus nec ascensorem dejicit unquam. Concupiscentia gulæ mater est libidinis. Oleum nutrit lampada lucernæ, et ignem reaccendit confabulatio mulieris. Facies mulieris sagitta est truculenta; infigit vulnus in animam. Ut venenum fuge confabulationem mulieris, si castus esse volueris: absconsum namque in C eis est venenum bestiarum nequissimum. Magis appropinqua igni ardenti quam mulleri novellæ. Cum sis juvenis, fuge impetum libidinis et confabulationem mulleris. Qui repleverant ventrem, et promiserunt castitatem, sibi mentiuntur. Forma pulchritudinis pejus quam procella submergit. Species mulieris si semel mentem contriverit, etiam ipsam mentem contemnere persuadet. Ut enim si paleis remoretar ignis, excitat flammam, sic memoria mulieris permanens succendit concupiscentiam. Ut enim cumulata navis undarum ictu obruitur, sic multa possidens monachus non salvabitur. Nihil possidens monachus athleta insuperabilis : nibil possidens monachus cursor levis, velociter ad bravium vocationis pervenit. Avarus monachus operari ne- D

gligit: nihil possidens monachus post opus moderatum orationibus et lectionibus vacat. Avarus monachus thesaurizat sibi iram in dle ultionis : nibil possidens monachus thesaurizat in cœlo, et dabit laudem cum angelis Deo. Gloriatio monachi, patientia in tribulationibus ejus. Gioriatio monachi, longanimitas cum charitate. Gioriado monachi nullás, res præsentis vitæ possidere. Gloriatio monathi, vigiliæ et fletus in orationibus. Gloriatio monachi, mansuetudo et cordis silentium. Gloriatio monachi, quando Dominum ex toto corde dilexerit, et proximum suum tanquam seipsum. Gloriatio monachi, abstinentia escarum et a multiloquio linguæ. Gloriatio monachi, quando proximum suum sicut seipsum patitur. Gloriatio monachi, quando verba ejus operibus consonant. Gloriatio monachi, quando in loco suo permanet, et hue illucque non vagatur. Gloriatio monachi, longamimitas. Sicut lampas in loco tenebroso, sicut sol radians, sic monachus mente sobtia et corde pervigili in tempore salutis suæ. Sicut ponduz salis deprimit virum infirmum, sic somnus monachum. Sicut spinæ et tribuli agro opimo, sic et cogitationes turpes pessime in corde monachi. Sicut tinea exterminat vestimentum, sic distractiones animam monachi. Noli te dare ad colloquium mulierum, ne flas separatus a regno Dei, et ne velis dicere: Loquar cum muliere, et mundus sum. Monachus sapiens suls manibus operator, et victum sibi quotidianum acquirit, et lucratus est orationes et jejunia sua; si sutem ab alio acceperit victum, quid prodest quod orat et vigilat? Sicut mercenarius malus, nudus evadit; quia scriptum est : melius est dare quam accipere (Act. xx). Qui legis, intellige in Domino semper.

Explicit epistola beati Macarii.

# SANCTI PACHOMII

ABBATIS TABENNENSIS

# REGULA AD MONACHOS, PRÆCEPTA,

(Vide hujusce Patrologiæ tomum XXIII, oel. 65.)

# SANCTI ORSIESII

ABBATIS TABENNENSIS

## DOCTRINA DE INSTITUTIONE MONACHORUM.

DE S. ORSIESIO EJUSQUE REGULA SIVE DOCTRINA MONASTICA VETERUM TESTIMONIA.

Auctor Vita S. Pachomii, cap. 53.

Petronius paucis diebus totam fraternitatem gubernans et hic in pace defunctus est, relinquens pest se virum justum et acceptum Deo Orsiesium nomine.

Gennadius Massil., Illust. Script. cap. 9.

Oraiesius mouachus, amborum, id est Pachomil et Theodori collega, vir in sanctis Scripturis ad perfectum instructus, composuit librum divino conditum sale, totiusque monastica disciplina instrumentis constructum: et ut simpliciter dicam, totum pene in eo Vetus et Novum Testamentum compendiosis dissertationibus, juxta monachorum duntaxat necessitätem, invenitur expositum : quem tamen vice testamenti prope diem ebitus suis fratribus obtulit.

Sanctus Benedictus Anianze abhas seepius hanc Orsiesii doctrinam laudat in Concordia Regularum,

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM

Habemus hie sancti Orsiesii doctrinam, merito a Gennadio laudatam; quia illa divino condita sale totius monastica disciplina instrumenta, tam superioribus quam inferioribus seitu necessaria, comprehendit. Qua proin et Regula monastica dici potest, ut pote compendiosis sed necessariis praceptis ex sacra Scriptura collectis et monachorum usui apprime adaptatis referta. Erat autem sanctus Oraiesius dilectus sancti Pachomii discipulus, a quo moriente constitutus est Tabennarum abbas, atque totius ordinis præses generalis, quod officium piissime per quenquennium peregit; sed deficientibus viribus sibi diffidens, tantam monachorum multitudinem posse rite gubernare, in manus sancti Theodori, discipuli etiam sancti Pachomii, munus hoc resignavit : quo tandem mortuo et illud anno 365 reassumere coactus est. Denique sanctus Orsiesius senio et laboribus confectus sanctissimam animam Deo reddidit circa annum 368, atque per modum testamenti monachis suis reliquit hanc doctrinam asceticam, sive Regulam monasticam 56 capitibus constantem, et eximiis consiliis apiritualibus refertam, quam ex Græco in Latinum sermonem vertit sanctus Hieronymus.

### INCIPIT DOCTRINA ATQUE TRACTATUS PATRIS NOSTRI ORSIESII.

I. Audi, Israel, mandata vitæ; auribus percipe, et A tradamur. Quando peccamus, non putemus Deum intellige prudentiam. Quid est, Israel, quod in terra inimicorum es? Inveterasti in terra aliena; commaculatus es cum mortuis; comparatus es cum his qui in inferno sunt, et dereliquisti fontem sapientiæ. Per viam Dei si ambulasses, sorsitan habitaveris in pace. Disce ergo, ait, ubi est prudentia tua, ubi est fortitudo gloriæ atque virtutis, ubi est intelligentia, ubs lex oculorum, et pax. Qui invenit locum ejus, et quis ingressus est ad thesauros illius (Bar. 111)? Hac loquebatur Baruch propter eos qui in terram Babylonis et inimicorum suorum ducti sunt in captivitatem, quia noluerunt prophetarum suscipere mandata, et obliti sunt legis Dei, quæ data est per Moysen. Idcirco induxit Deus super eos pœnas atque supplicia, et captivitatis subdidit jugo : erudiens B num, et levemus cum manibus nostris corda nostra ergo cos ut suos, et quasi pater filios emendans, nolensque perire correctos, sed salvare cupiens per pœnitentiam.

II. Unde et nos apostolicorum debemus meminisse verborum, qui ait : Si naturalibus ramie non pepercit, nec nobis parcet (Rom. x1), et Dei pracepta complere negligimus? Hac omnia in figuris contingebant illis: scripta sunt autem ad correptionem nostram, in quos fines sæculorum devenerunt (I Cor. x). Et illi quidem de urbe Juda translati sunt in urbem Chaldzorum, in terris mutantes loca: nos autem si Deus viderit negligentes, in futuro seculo amittemus civitatem nostram; et lætitiam deserentes, trademus pœnarum captivitati, perdemusque gaudimo sempiternum, quod patres nostri et fratres labore in- C germinans. Grave cor in omnibus, et homo est, et quis stabili repererunt.

III. Igitur non nos vincat oblivio, nec patientiam Dei existimemus ignorantiam, qui idcirco sustenta et differt, ut ad meliora conversi cruciatibus non consentire nostris peccatis, quia non statim vindicat; sed illud cogitemus, quod cite exeuntes de seculo separabimur in future a Patribus et fratribus nostris, qui locum victoriæ possident. Quem et nos habebimus , si illorum voluerimus calcare vestigia, et illud attendere, quod apostolus Paulus hic quoque sanctos a peccatoribus separat, et tradit delinquentes in interitum carnis, ut spiritus salvus fiat (I Gor. v). Beatus homo qui timet Dominum, et quem corripit ut emendetur, et legem suam docet eum, ut ambulet in mandatis ejus omnibus diebus vites suse; qui non murmurat pro peccato suo.

IV. Itaque et nos scrutemur vias nostras, et gressus proprios dijudicemus; revertamurque ad Domiin excelsum et in coelum : ut in die judicil adjutor noster sit, et non confundamur cum loquimar inimicis nostria in porta, sed magis digai simus illud audire: Aperite portas, ut ingrediatur populus qui custadit justitiem et veritatem (Judit. xv). Cui veritas cordi est, et qui possidet pacess, dicere potest : Quia in te speravimus, Domine, in æternum. Recordemur Domini, et Hierusalem aacendat super cor nostrum. Ne obliviscamur illias hominis, de quo scriptum est: Benedictus homo qui confidit in Do mino, cujus est spes in eq. Erit quasi lignum fructiferum juxta aquas, et ad humorem mittit radices suas : non timebit, cum æstus adveneris, habebitque frondentes ramos, et in tempore siccitatis virebit, poma sollicita cognoscit eum? Ergo Dominus scrutans corda et renes. ut reddam unicuique secundum vias suas (Jer. XVII).

V. Meminerimus nostri , nec contemnamus delicta que fecimus; et singula mandata Patris hostri ctemus: non solum credentes in Christo, sed et pro ipso patientes, et scientes illud de quo dicitur : Spiritus vultus nostri Christus Dominus (Thren. 14). Et alibi: Lucerna pedibus meis lex tua, et lumen semitis meis. Et iterum : Eloquium Domini vivificavit me, et, Lex Domini immaculata, convertens animas. Mandatum Domini lucidum, illuminans oculos (Psalm. cxvIII). Et Apostolus, Lex, inquit, sancta, et mandatum sanctum, et justum, et bonum (Rom. VII). Quæ omnia intelligentes, digni erimus audire: Cum cecideril justus non allidetur, quia Dominus sustentat manam illius (Psalm. xxxvi). Et iterum : Septies cadet justus, et resurget (I Petr. 111).

VI. Nunc ergo, fratres, Deo agente 'patienter, et nos ad pœnitentiam provocante, de gravi somno B evigilemus, quia adversarius noster quasi leo rugiens circuit quærens quem devoret (I Petr. v), cui acriter resistendum est, et sciendum eadem etiam certamina nostris evenisse majoribus. Non deficiamus laborantes jacientesque virtutum semina, ut in futuro gaudia metere possimus, audiamusque Paulum docentem: Tu autem qui servasti doctrinam, eruditionem, studium, patientiam, persecutionem, et sanctorum exempla sectantes permaneamus in eo quod cœpimus, habentes principem et perfectorem Jesum. Intelligamus comam capitis nostri in via, ut sit unguentum in barba nostra, ut ad oram perveniat vestimenti, ut possimus implere universa, quæ scripta sunt (Psalm. cxxxII).

VII. Quapropter, o duces et præpositi monasteriorum ac domorum, quibus crediti sunt homines, et apud quos inveniuntur T, sive E, sive A, ut in commune dicam, quibus crediti sunt homines, singuli cum turmis suis exspectent Salvatoris adventum, ut conspectui illius ornatum armis exercitum præparent. Ne refrigeretis eos in carnalibus, et spiritalia non tribuatis alimenta. Aut rursum doceatis spiritalia, et in carnalibus affligatis, in escis videlicet atque vestitu. Sed et spiritales et carnales cibos pariter tribuite, et nullam detis eis occasionem negligentiæ. Aut quæ est ista justitia, ut fratres labore affligamus, et ipsi otio vacemus? aut eis jugum imponamus, quod ipsi ferre non possumus. Legimus in Evangelio: Qua mensura mensi fueritis remetietur p diat a perditionibus, velociter dissolvetur (Prov. xix). vobis (Matth. vII). Unde et laborem et refrigeria cum ipsis habeamus communia, nec discipulos servos putemus, et illorum tribulatio sit nostra lætitia; ne evangelicus nos cum Pharisæis corripiat: Væ vobis legisperitis, qui ligatis onera importabilia, et imponitis ea super humeros hominum, et ipsi ne digito quidem audetis attingere (Matth. XXIII).

VIII. Sunt aliqui attendentes semetipsos, ut viventes juxta mandatum Dei sibi loquuntur, et dicunt : Quid mihi est cum aliis? Ego vero ut serviam Deo, et mandata ejus impleam, non ad me pertinet quid alii faciant. Hoc Ezechiel corripit dicens: O pastores Israel, nunquid semetipsos pascunt pastores? nonne oves pascunt? Ecce lac comedistis, et lanis ope-

et eorum qui nos docuerunt, corde sollicito pertra- A rimini, quod pingue est non immolastis, et quod infirmum est non confortastis; quod fractum est non ligsstis; quod errabat non reduxistis; quod perierat non quæsistis; quod forte erat fecistis labore deficere, et dispersistis oves meas, eo quod non haberent pastores (Ezech. xxxiv). Propterea ipse Dominus veniet cum senioribus et principibus suis, et complebitur illud in nobis : Exactores vestri deprædantur vos, et qui repetunt, errare vos faciunt (Isai. III). Quin magis audire debemus : Beata terra, cujus rex filius : ingensi et principes tui in tempore comedunt in fortitudine, et non confundentur (Eccl. x).

> IX. Ideo, o homo, usque ad unam animam, quæ tibi credita est, monere non cesses et docere quæ sancta sunt, et teipsum bonorum operum præbere exemplum, et cavere quam maxime, ne alterum ames et alterum oderis, sed et cunctis exhibeas æqualitatem : ne forte quem tu diligis Deus oderit, et quem tu oderis Deus diligat. Nulli erranti pro amicitia consentias, et alterum premas, et alterum subleves, et pereat labor tuus. Sedentes in locis humilioribus, in quibus Pater noster præcipit penitus non sedendum, caveant præpositi domorum, ne forsitan quilibet unus ex fratribus præposito injuriam fecerit, et iratus ille discernat ac dicat: Quid causæ habeo ad hominem contemptorem? Faciat quod vult, ad me non pertinet; nec eum moneo, nec errantem corrigo, sive salvetur, sive pereat, ad me non pertinet. O homo, quid hæc loqueris? Intellige quo furore supereris et odium occupavit cor tuum, ut magis tuo vitio quam suo peccato frater pereat; cui debes ignoscere, et eum suscipere pænitentem, ut possis illud evangelicum dicere: Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Matth. vi). Si ergo vis ut Deus peccata tua tibi dimittat, et tu dimitte fra tri tuo quidquid illud est quod in te peccavit, memor illius præcepti : Ne oderis fratrem tuum in corde tuo (Luc. x1). Et Salomonis monentis: Suscita cirem tuum pro quo spopondisti (Prov. vi). Et iterum : Ne cesses erudire parvulum, si enim virga percusseris eum, non morietur (Prov. xxIII). Moysen quoque ausculta dicentem: Correptione corripies proximum tuum, ne habeas peccatum pro eo (Levit. xix). Ne eveniat rursum illud Salomonis: Qui non prædicit filio, ut se custo-

> X. Omnes quibus fratrum cura commissa est, parent se adventui Salvatoris et formidoloso tribunali ejus. Si enim pro se ipso reddere rationem plenum est discriminis ac timoris, et quanto magis pro alterius culpa subire cruciatum, et incidere in manus Dei viventis? Nec possumus obtendere ignorantiam, cum scriptum sit : Omne factum Deus adducet in judicio, in omnibus quæ neglecta sunt, sive bonum, sive malum (Eccl. XII). Et in Apostolo legimus: Omnes nos oportet manisestari ante tribunal Christi, ut unusquisque recipiat pro eo quod operatus est, sive bonum, sive malum (II Cor. v). Isaias quoque diem constitutam significat, in qua judicaturus sit Deus orbem terræ in justitia, dicens : Ecce dies Domini insana

bilis venit suroris et ira, ut ponat orbem terra in deserto, A rint in homine Dei, qui non solum sollicitus est pro et perdat peccatores de eo (Isai. 111). Scimus quia omnia quæ in lege scripta sunt, et prophetarum nobis vaticinia prædixerunt, sanctus quoque Pater noster erudivit, nos esse retinendos et reddituros rationem de singulis, quare non fecerimus ea, aut negligentius fecerimus. Loquitur enim cui Iraditum est a Patre omne judicium, et veritas erudit veritatem : Non putetis quia ego accuso vos ad Patrem; est qui vos accuset Moyses, in quo vos speratis. Si enim crederetis Moysi, crederetis et mihi: de me enim ille scripsit (Joan. 14).

XI. Ex quibus omnibus discimus, quod oporteat nos stare ante tribunal Christi, et de singulis non solum operibus, sed et cogitationibus judicari: et post rationem vitæ nostræ, etiam pro aliis qui nobis crediti sint reddituros esse similiter rationem. Et B hoc non solum de Præpositis domorum audiendum est, sed et de monasteriorum principibus, et de singulis fratribus qui reputantur in plebem : quia omnes invicem debent sua onera portare, ut adimpleant legem Christi (Gal. vi), et audiant Apostolum scribentem ad Timotheum: O Timothee, depositum custodi, devitans profanas vocum novitates, et professionem salsi nominis scientiæ (I Tim. vi). Et nos habemus depositum a Deo traditum, conversacione fratrum, pro quibus laborantes et exspectamus futura præmia : ne forsitan dicatur et nobis : Dimitte populum istum, ut abeat (Exod. v); et traditiones Patris nostri deserentibus ingeratur : Qui habent legem non noverunt me, pastores egerunt impie in me (Jer. 11). Unde alios corripit dicens : Ego dedi hære- C Domini tui (Luc. xix). ditatem meam in manu tua, tu autem non dedisti ullam misericordiam : senes aggravasti jugo (Isai. xLVII). Quod et nos non solum audire, verum etiam intelligere necesse est : qui enim ignorat ignorabitur. Et in alio loco scriptum est : Quia tu scientiam meam repulisti, et ego repellam te, ne sacerdotio fungaris mihi (Oseæ IV).

XII. Itaque, fratres charissimi, qui cœnobiorum vitam et præcepta sectamini, state in arrepto semel proposito, et implete opus Dei, ut Pater, qui primus instituit cœnobia gaudens pro nobis loquatur ad Dominum: Sicut tradidi eis, sic vivunt. Quod idem et Apostolus adhuc in corpore constitutus loquebatur: Laudo autem vos, quod in omnibus meministis D suos, quoniam ingravastis contra me sermones vestros mei, el sicut tradidi vobis.traditiones meas custodistis (I Cor. xi).

XIII. Et vos ergo monasteriorum principes, esstote solliciti, et adhibete omnem curam pro fratribus cum timore et justitia Dei : nec abutamini potestate in supplicia, sed exemplum præbete vos cunctis et subdito gregi; sicut et Dominus noster in omnibus exemplum se præbuit, qui posuit quasi oves familias: ut misereamini gregi vobis credito, et memineritis apostolicæ sententiæ, in qua ait : Nihil subtraxi, ut non annuntiarem vobis omnem voluntatem Dei. Et iterum : Non cessavi deprecando unumquemque vestrum, et docendo vos publice (Act. xx). Videte quanta viscera et quanta misericordia sue-PATROL, CIII.

omnibus ecclesiis, sed languet cum languentibus, et omnium sustinet passiones. Caveamus, ne per nostram negligentiam aliquis scandalizetur, et corruat, et obliviscamur verborum Domini Salvatoris, qui in Evangelio loquitur: Pater, quos dedisti mihi, non perdidi ex eis quemquam (Joan. xvII). Nullam animam contemnamus, ne quisque per nostram duritiem pereat. Si enim aliquis propter nos fuerit mortuus, anima nostra pro illius anima tenebitur in reatu. Quod quidem et Pater noster indesinenter nobis solebat inculcare, et monebat, ne illud eloquium impleretur in nobis: Singuli opprimunt proximum suum : et iterum : Si invicem mordelis et devoratis, videte ne adinvicem consumamini (Gal. v). Ex quo apparet quod qui alterius servat animam, custos animæ suæ sit.

XIV. Sed et vos qui secundi estis monasterii, primos vos exhibete virtutibus, ne quis vitio vestro pereat. Ne incurratis in illud opprobrium in quod incurrit ille qui comedit et bibit cum ebriis, et non dedit in tempore suo conservis cibaria: Et veniet Dominus in die qua non sperat, et in hora qua nescit, ut dividat eum, et ponat partem ejus cum hypocritis, ubi fletus et stridor est dentium (Matth. xxrv). Ne quos apprehendat e vobis similis condemnatio, sed cum tempora venerint refrigerii mereamur audire: Euge, serve bone et fidelis : quia super modicum suisti fidelis, supra multa te constituam, intra in gaudium

XV. Vos quoque Præpositi domorum singularum, parati estote ad respondendum omnibus qui a vobis exigunt rationem super ea fide quæ in vobis est. Monete eos qui inordinati suot; consolamini pusillanimes; sustinete infirmos; patienter agite ad omnes, et audite Apostolum monentem : Et, vos patres, nolite ad iram provocare filios vestros, sed enutrite illos in disciplina et admonitione Domini (Ephes. VI), et scitote quia cui plus datum est, plus quæretur ab eo; et cui plus creditum est, amplius exigetur (Luc. XII). Nec tantum ea consideretis, quæ vobis prosint, sed illa quæ proximis, et impleatur in vobis Scriptura dicens: Quia vos sequimini unusquisque utilitatem domus suæ, idcirco (Reg. 1). Dicitur et alibi : Quia non secistis uni ex minimis meis, nec mihi fecistis (Matth. XXV).

XVI. Sæpius dicam, et eadem repetam : Cavete ne alios diligatis, et alios oderitis; ne hunc sustentetis, et illum negligatis; et cassus inveniatur labor vester, et omnis sudor pereat; et quando exieritis de corpore et de mundi hujus turbine liberati, portum vos putaveritis quietis intrare; tunc inveniatis injustitiæ naufragia, et in qua mensura mensi estis, remetiatur vobis ab eo qui personas in judicio non accipit. Si quid mortale, aut aliquid turpitudinis ob negligentiam Præpositorum in domibus commissum . fuerit, post illorum propria supplicia, Præpositus

quoque reus tenebitur criminis : quod nobis semper A sanctæ memoriæ Pater noster solebat ingerere.

XVII. Quamobrem cum omni cautione et sollicitudine singuli commissum sibi gregem custodiant, et imitentur pastores de Evangelio, ad quos non dormientes, sed vigilantes venit Angelus Dei, et Salvatoris eis annuntiavit adventum (Luc. 11). Qui et ipse loquitur: Pastor bonus animam suam ponit pro ovibus suis; qui autem mercenarius est, non est pastor, cujus non sunt oves, videt lupum venientem, et dimittit gregem, et fugit, et lupus rapit eum, atque devastat, quia mercenarius est, et non ad eum pertinet de ovibus (Joan. XII). De bonis autem pastoribus Lucæ scribit historia : Erant autem pastores observantes, et custodientes vigilias noctis super gregem suum; et angelus Domini venit ad eos, et gloria Dei circumful- B sit eos, et timuerunt timore magno; dixitque eis angetus: Nolite timere: ecce enim evangelizo vobis gaudium magnum, qued erit omni populo : quia est hodie vobis natus Salvator, qui est Christus Dominus in civitate David. Et hujus rei signum erit vobis, invenistis infantem pannis involutum et positum in præsepio (Luc. 11). Num illi soli eo tempore pascebant eves, et per desertum sequebantur gregem? Sed quia soli erant solliciti, et naturalem noctium somnum insidiantium luporum timor superabat, ideireo primi audire meruerunt, quod in vicino sit : at Hierosolyma dormiens ignorabat. Unde et David dicit : Ecce non dermiet, qui custodit Israel (Psal. LXX). Itaque et vos cum tremore et timore vigilate, operantes vestram salutem, et scientes quod universitatis Dominus, per quem compls caro receptura est quidquid operata est, post resurrectionem solis apostolis apparuit, et dixit apostolorum principi, Petro : Simon Jasseis, diligis me plus his? Respondit ei : Domine, lu scis quia ego ditigo te. Dicit ei Jesus : Pasce agnas meos. Dicit oi rursum secunda : Simon Joannis , diligis me ? Respondit ei : Etiam, Domine, tu scis quia diligam te. Dicit ei : Pasce oves meas (Joan. xxi). Tertio præcepit ut pasceret oves : et in illo omnibus nobis hoe injunxit officium, ut diligenter pascamus oves Domini, et in die visitationis ejus pro labore ac castodia recipiamus, que nobis in Evangelio promisit dicens? Pater, vole ut ibi sum ego, et isti sint mecum. Et Herum : Ubi ego sum, ubi et minister meus erit h (Joan. 111). Respiciamus ad promissa et ad præmia creduli, facilius omnem perferamus laborem, ambulantes sicut ambulavit ipse Dominus, qui promissor est præmiorum.

XVIII. Vos quoque qui secundi estis singularum domorum, humilitatem sectamini et modestiam, et singula præcepta majorum vitæ communis normam putate, ut in illis conservandis vestras servetis animas, et similes sitis ei qui ait: Anima mea in manibus meis semper (Psal. cxviii). Filius glorificet Patrem, et lætamini fructibus vestris: quia absque operibus et fructibus nullus Domini societate lætabitur: ut cum habueritis fructum in Domino, ipso hærede et cohærede potiamini.

XIX. Sed et vos omnes fratres, qui subjecti estis per ordinem liberæ servitutis, habetote accinctos lumbos vestros, el ardentes lucernas in manibus, similes servorum qui exspectant dominum suum, quando revertatur de nuptiis, ut cum venerit, et pulsaverit, statim aperiant ei. Beati servi, quos veniens Dominus invenerit vigilantes (Luc. x1). Sic et vobis fiet, si longus labor lassitudinem non operetur in vobis, vocabimini ad cœleste convivium et angeli ministrabunt vobis. Hæ sunt repromissiones custodientium mandata Dei, et ista præmia futurorum, Gaudete in Domino; rursum dico, gaudete (Phil. 18). Subjecti Patribus cum omni obedientia; sine murmurationibus, et cogitationibus variis, simplicitatem animæ ad bona opera perferentes, ut pleni virtutibus et timore Dei, digni efficiamini adoptione Dei. Arripite scutum fidei, in quo possitis omnes sagittes diaboli ardentes restinguere, et gladium Spiritus, quod est verbum Dei (Ephes. vi). Estote prudentes sicut serpentes, et simplices sicut columbæ (Matth. x). Audite Paulum loquentem: Filii, obedite parentibus (Col. III), et possidete salutem animarum vestrarum, per eos qui vobis præpositi sunt. Et in alio quoque loco scriptum est : Acquiescite principibus vestris et subjicimini, quia ipsi vigilant pro animabus vestris, rationem reddentes pro vobis (I Cor. 111). Et semper illud timete, quod idem Apostolus loquitur : Templum Dei estis, et Spiritus Domini habitet in vobis. Si quis autem templum Dei violarerit, disperdet illum Deus (Ephes. 1v). Et iterum : Nolue contristare Spiritum sanctum Dei, in quo signati estis in diem redemptionis justi judicii (Ibid.).

XX. Servate pudicitiam corporis vestri, ut sitis hortus conclusus, fons signatus (Cant. VI). Qui enim natus ex Deo non peccat, quoniam semen illius in eo permanet (I Joan. 111). Idem Joannes loquitur: Scribo vobis, juvenes, quoniam fortes estis, et sermo Dei in vobis permanet, et vicistis malignum (I Joan. 11). Cum et vos viceritis inimicum, Deo vobis prebente auxilium, tunc et ipse dicet : Eruam cos de inferno, et redimam eos de morte. Ubi est, mors, contentiolua? ubi est, mors, stimulus tuus (Osea, x111)? Si vero mortem devorabimus, superabimus cam, et dicetur nobis: Mors ei nequaquam dominabitus (Rom. vi): quoniam mors, qua peccato mortui semel sumus, in nobis mortua est, et vita, qua in Christo vivimus, semper vivimus (Rom. vii). Qui enim iz carne moritur, justificabitur a peccato. Nequaquam ultra vivamus in desideriis hominum, sed reliquam vitam in voluntate Dei expleamus. Qui timetis Dominum armate vos castitate, ut audire mereamini: Vos autem non estis in carne, sed in spiritu (Ibid.). Et scitote quod persectis persecta tribuantur, et inanibus reddantur inania, juxta sermonem Evangelicum : Qui habet, dabitur ei, et abundabit ; qui auten non habet, et quod videbatur habere, auferetur et eo (Marc. IV). Imitemur virgines sapientes, quæ cum sponso thalamum ingredi meruerunt, quæ habebant in vasis suis et lampadibus oleum bonorum operum.

Porro stultæ virgines clausam thalami januam repe- A vestra (Luc. xvi); fratribus laborantibus, et jejuniis remnt, quia ante nuptias parare sibi oleum noluerunt (Matth. xxv). Hæc in figura contingebant illis; scripta sunt enim ad correctionem nostram (I Cor. x), ut evitemus vetera, et servemus præcepta sapientis, qui ait: Fili mi, si sapiens fuerit cor tuum, lætificabis cor meum, el commemorabunt labia mea sermones tuos (Prov. xxIII), si tamen recti fuerint. Et iterum: Non æmuletur cor tuum peccatores, sed in timore Dei este tota die, et Dei cultum observa jugiter (Prov. xxIII).

XXI. Vigilemus attentius, et sciamus quod magnam nobis Deus præstiterit gratiam per Patrem nostrum Pachomium, ut renuntiaremus sæculo; et omnem sollicitudinem mundi, et curas rerum sæcularium pro nihilo poneremus. Quæ nobis occa- 🖪 sio relicta est, ut habeamus quidquam proprium a funiculo usque ad corrigendum calceamenti; cum habeamus Præpositos, qui pro nobis cum timore et tremore solliciti sunt tam in cibo, et vestitu, et corpusculi languore, si forte obvenerit, ut in nullo timeamus, et per occasionem carnis animæ emolumenta perdamus? Liberi sumus, jugum de cervicibus nostris mundanæ servitutis abjecimus; cur rursum volumus reverti ad vomitum nostrum, et aliquid habere unde solliciti simus, et quod perdere metuamus? Ad quos usus superfluum palliolum, aut epulæ lautiores, aut melior lectus? cum omnia in commune sint præparata, et nihil cruce Christi durius nos super fundamentum apostolorum et prophetarum, et evangeliorum disciplinam, quæ angulari continetur lapide Domino Jesu Christo (Ephes. 11) : quem sequentes de mortifera altitudine ad vitalem descendimus humilitatem, divitias paupertate mutantes, et delicias simplici cibo.

XXII. Nolite, obsecro vos, oblivisci semel arrepti propositi, et traditiones Patris nostri scalas putemus ad cœlorum regna tendentes. Ne desideretis quæ ante calcastis. Sufficit nobis habere, quod homini satis est, duo levitonaria, et alium attritum, et palliolum lincum, duos cucullos, zonam lineam, gallicas, pellem, et virgam. Cui ministerium aliquod et dispensatio est credita monasterii, et si ex ea lucrum faciat, scelus putetur, et sacrilegium quidquam ex 🕆 ea contingere et in propriam vertere requiem, quasi despiciens eos qui non habent et felici paupertate sunt divites: ut non solum ipse perierit, sed et cæteros provocet ad pereundum. Et illi quidem qui incurvaverunt cervicem suam, et cum omni humilitate et afflictione lugentes atque plangentes in præsentiarum placuerunt Deo, cum de corpusculo isto exicrint, ducentur, et accumbent cum sanctis patribus Abraham, Isaac, et Jacob, prophetis, et apostolia, et consolatione digna fruentur, sicut et Lazarus froitas est iu sinu Abraham. Qui autem vixerunt in cœnobio, et de communi in suos aliquid averterunt usus, væ eis cum de corpore exierint, dicetur illis: Mementote, quia recepistis bona in vita

et continentia, et incessabili labore sudantibus. Idcirco videte eos în gaudio atque lætitia, qui reliquerunt præsentem vitam, ut futuram consequerentur : vos autem in squalore ac tormentis, et miseria constitutos, quia noluistis evangelicum audire sermonem, et Isaiæ contempsistis verba dicentis: Ecce qui serviunt mihi, comedent, vos autem esurietis. Ecce qui serviunt mihi, bibent, vos autem sitie'is. Ecce qui serviunt mihi, exsultabunt, et vos clamabilis propter dolorem cordis vestri, et ob contritionem spiritus ejulabitis (Isai. LXV). Audistis omnes beatitudines Scripturarum, et noluistis suscipere disciplinam.

XXIII. Ideo, fratres, æquales simus, a minimo usque ad maximum, tam dives quam pauper, concordia et humilitate persecti, ut de vobis quoque possit dici : Qui multum, non abundavit; qui parum, non indiguit (II Cor. VIII). Ne quis suis provideat deliciis, cernens fratrem in paupertate et angustia constitutum, et dicatur ei illud propheticum: Nonne Deus unus creavit vos? Nonne Pater unus omnium vestrum? Quare dercliquistis unusquisque fratrem suum, ut abominabile facerent testamentum patrum vestrorum? Derelictus est Juda, sed abominatio facta est in Israel (Malac. 11). Quapropter juxta illud quod Dominus atque Salvator præcepit apostolis dicens: Mandatum novum do vobis, ut diligatis invicem, sicut et ego dilexi vos: et in hoc scietis, quod vere sit, juxta quam viventes Patres nostri ædificaverunt discipuli mei estis (Joan. XIII); nos invicem amare debemus, et ostendere, quod vere simus famuli Domini Jesu Christi, et filii Pachomii, et discipuli cœnobiorum.

> XXIV. Si Præpositus domus aliquem corripuerit ex fratribus qui sibi subjecti sunt, erudiens eum in timore Dei et cupiens ab errore corrigere, et alius voluerit pro eo loqui, et eum desendere, subvertens cor illius; qui hoc facit, peccat in suam animam, quia subvertit eum qui corrigi poterat, et consurgentem dejicit in terram, atque ad meliora tendentem mala persuasione decepit, errans ipse, et alios errare faciens. Huic illud aptabitur congruenter: Væ qui potum dat proximo suo subversionem turbidam, et inebrians eum (Habac. 11). Væ qui errare facit cæcum in via (Deut. xxvII). Qui scandalizat quempiam de his, qui credunt Deo, expedit ei ut appendatur ei mola asinaria super collum ejus, :t præcipitetur in mare (Matth. xvIII). Quia subvertit, ut diximus, sublevantem se, et obedientem transtulit ad superbiam, et eum qui in dulcedine charitatis poterat ambulare, convertit in amaritudinem; et subjectum legibus monasterii, malis consiliis depravavit, secitque odisse eum, et contristari contra illum, qui eum docebat Domini disciplinam. lites ferens inter fratres atque discordias, et non timens illud quod scriptum est: Tu quis es, qui judicas alienum servum? Suo domino stat, aut eadit. Stabit autem, potens est autem dominus rursum statuere illum (Rom. xiv). Considera quid dixerit: Potens est

autem Dominus statuere illum. Non ille potens est, A titus, dicat in corde suo: Quando moriar, tunc dono qui verba Domini præterit. fratribus quod habuero. O stultissime hominum, ubi

XXV. Unde, fratres, magnopere devitemus alicujus mentem subvertere contra doctorem et monitorem suum; et meminerimus Scripturæ dicentis: Libera cor tuum a malitia, ut salveris (Jer. 14). Nec pro obedientia superbiam et contumaciam in cordibus nostris invicem seminemus. Qui enim timet Dominum suum, si viderit fratrem suum errare et labi, magis debet monstrare quæ sancta sunt, et rectum iter ostendere, ut cum omni castitate et tremore Dei incedens, illam Salomonis exsequatur sententiam : Libera eos qui ducuntur ad mortem, et redimere de intersectione non cesses (Prov. XXIII). Nec dicas, Nescio bunc. Scito quoniam Deus corda omnium novit. Et Judas in Epistola loquitur sua: B Et hos quidem de igne rapientes, et odio habentes commaculatam tunicam (Jud. 1). Caveamus hojuscemodi vestimentum, et induamur potius armaturam Dei, ut possimus resistere contra insidias diaboli. Non est enim nobis pugna contra carnem et sanguinem, sed adversus potestates et principatus, adversus rectores tenebrarum harum, adversus spiritalia nequitiæ in cœlestibus (Ephes. VI).

XXVI. Hoc quoque maxime providendum est, ne quis in alteram domum et in alterius cellulam commendet aliquid, et contra monasterii faciat disciplinam. Qui talis est, non est in numero fratrum, sed mercenarius et advena; nec Pascha Domini inter sanctos debet comedere, quia factus est lapis scandali in monasterio, et de eo posset dici: Lapides de C via mea projicite (Jer. xx). Si enim levitonaria nostra, quando lavamus, sicca non fuerint, usque ad vesperam non habemus potestatem apud nos tenere, damusque Præposito cui crediti sumus, vel ei cui creditum est cellarium, ut deserat ad eum locum, ubi vestimenta pariter omnium reservantur, et mane nobis dantur, ut expandamus illa ad solem, et cum sicca fuerint, non apud nos tenemus, sed damus in commune servanda, juxta præcepta majorum; quanto magis ea quæ proprie visus es possidere, si alteri commendaveris, aut in tua volueris esse potestate, peccas in monasterii disciplinam, et non intelligis Paulum tibi loquentem: Vos autem in libertatem vocati estis, tantum ne libertate in occasionem carnis n Abutamini, sed charitate servite invicem (Gal. v). Et (terum : Dominus juxta est, nolite esse solliciti, sed estote in oratione intenti et deprecationibus (Phil. 1V). Sciat quoque ille qui ab alio susceperit commendatum, et rem se arbitratur facere piam, ut fratrem refrigeret, quod peccet contra animam suam, subvertens regulam monasterii. O stulte, anima tua commissa est Præposito tuo, et qui animam tuam corpusque custodit, indignus habebitur ut peritura conservet? Amemus justitiam, ut justificemur. Legimus enim: Misericordia occurrit his qui faciunt verilatem.

XXVII. Hoc quoque observandum est, ne quis stulta cogitatione deceptus, imo diaboli laqueis irre-

fratribus quod habuero. O stultissime hominum, ubi hoc scriptum invenisti? Nonne omnes sancti servientes Deo statim omnem sæculi sarcinam deposuerunt? Nonne in Actibus apostolorum, omnia quæ habebant ad pedes apostolorum deferebant (Act. iv)? Aut quomodo poteris mortuus justitiæ induere vestimentum, qui illud vivus habere non meruisti? Quare oblitus es illud, quod scriptum est: Quod seminaverit homo, hoc et metet (Gal. vi); et, Unusquisque recipiet, juxta quod egit (Ephes. VI); et, Reddet unicuique juxta opera sua (Rom. 11); et iterum: Ego Dominus scrutans corda et probans renes, ul reddam unicuique juxta vias suas, et juxta fructum adinventionum ejus (Psal. Lx1)? Quare nondum versaris in vita, et in hoc corpusculo constitutus non audis David loquentem: Thesaurizat, et ignorat cui congregat ea (Psal. CXLV), et sermonem evangelicum, avarum corripientem: Stulte, hac nocte animam expetent a te : quæ autem præparasti, cujus erunt (Luc. XII)? Et iterum: In illa die peribunt omnes cogita iones eorum. Stulte, quare non vis audire Dominum cohortantem : Vade, et vende omnia quæ habes et da panperibus, et tolle crucem tuam, a veni, et sequere me (Matth. xix)? Quod adolescens audiens conversus est retro; non enim erat rectum cor ipsius, et ideo non potuit gravem divitiarum sarcinam deponere. Habebat quidem voluntatem, et Scriptura testatur, perfectæ vitæ, et splendore virtutum trahebatur ad laudem; sed retrahebant eum currentem divitiæ, nec poterat Salvatoris audire doctrinam, quia adhuc de mundi deliciis cogitabat. Unde et Salvator loquitur : Difficile est eos, qui habent divitias, intrare in regna cælorum (Matth. x1x). Et iterum : Nemo potest duobus dominis servire : aut enim unum odio habebit, et alterum diliget; aut uni est obediens, et contemnet alterum. Non potesiis Deo servire et mammonæ (Luc. v1). Pharisæi autem cum essent avari, hæc audiebant et irridebant: quorum incredulitatem devitemus, nec irrideums eos qui nos provocant. Renuntiemus mundo, ut perfecti perfectum sequamur thesaurum. Quorum animam possidet avaritia, his videtur pro Christo stulta paupertas. Quastus est magnus pietas cum suffcientia. Nihil enim intulimus in hunc mundum, nec auserre quid possumus : habentes enim victum et vestitum, his contenti simus. Qui autem volunt divites fieri, incidunt in tentationem et laqueum, in concupiscentias multas, quæ sunt stultæ et noxiæ, et demergunt homines in interitum et perditionem. Radix enim omnium malorum cupiditas (I Tim. ▼1).

XXVIII. Usque hodie Elias Israelem corripit dicens: Quousque claudicatis pede? Deus est, ite a sequimini eum (III Reg. xvIII). Et nobis loquitur: Si mandata sunt Dei, quæ per Patrem nostrum tradidit nobis, et quæ sequentes possumus pervenire ad regna cœlorum, toto eadem desiderio compleamus: si autem sequimur cogitationes nostras, et ad aliud tendit animus, cur non errorem simpliciter

confitemur, et ostendimus nos esse quod videri eru- A beschmus? Ne forte dicatur et nobis : Quare polluistis locum meum sanctum (Ezech. xxII)? Et, Ejiciam eos e domo mea (Oseæ, 1x). Siquidem conciliabula monachorum vere Dei domus est, et sanctorum vinea, sicut scriptum legimus: Vinea sacta est Salomoni in loco, qui vocatur Beelamon, dedit eam custodibus, unusquisque affert pro fructibus ejus mille argenteos. Vinea mea in conspectu meo est, mille Salomoni, et ducenti his qui custodiunt fructum ejus (Cant. viii). Nec igitur polluentes eam projiciamur, sicut in Evangelio legimus ejectos esse de templo, qui vendebant in eo oves et boves; nummularios quoque ingrediens Dominus atque Salvator, et faciens sibi flagellum de funiculis, ejecit e templo, et fundens æra mensasque vendentium, et his qui B vendebant columbas ait : Auferte hæc omnia, et nolite facere domum Patris mei domum negotiationis. Scriptum est enim: Domus mea domus orationis vocabitur cunctis gentibus; vos autem fecistis eam speluncam latronum (Luc. xix; Marc. xi). Et alibi: Propter vos nomen meum blasphematur in gentibus (Psal. LVI; Jer. VII).

XXIX. Obsecto vos, fratres, ne de nobis quoque dicatur : Alius quidem esurit, alius autem ebrius est : an domos non habet, ut bibatis et comedatis? Nisi forte Ecclesiam Dei contemnitis, et confunditis eos qui non habent; ad quos dicitur : Si quis esurit, domi comedat, ut non in judicium conveniatis (I Cor. x1). Non sit domus nostra vocis alienæ, ne illud nobis congruenter aptetur: Opera Ægypti, non C cxLvi). abstulerunt a se. Et iterum : In præceptis meis non ambulaverunt, et sabbata mea contaminaverunt; propterea cum clamaverint ad me, ego non exaudiam eos (Ezech. xx). Non permaneamus in cordis duritia, et ad iracundiam provocemus Deum, et stat inimicus noster, et dicat : Ego autem dabo eis præcepta non bona, et justificationes in quibus non vivant (Ibid.); quia comederunt fructum mendacii, et adoraverunt opera manuum suarum, et repleta est terra eorum a principio augurio, ut terra alienigenarum.

XXX. Ne postquam renuntiaverimus sæculo, et cœperimus vexillum crucis sequi, iterum ad posteriora conversi, quæramus refrigerium temporale, imitantes Ephraim dicentem : Dives sactus sum, et **šnveni refrigerium mihi (Oseæ x**11); ne audiamus il**- D** lud, quod et ille meruit audire: Omnes labores illius non inveniuntur præ iniquitatibus, in quibus peccavit. Et ne illud impleatur in nobis : Capistis spiritu, et munc carne consummamini: tanta passi estis sine causa (Gal. 111)? Et ille contra nos sermo dicatur: Lex periit a sacerdote, et consilium a senioribus; et manus populi dissolutæ sunt, senes de porta quieverunt, electi a psalmis suis cessaverunt (Ezech. VII). Rursumque dicatur : Propter vos nomen meum blasphematur in gentibus (Rom. 11): et contemptis institutionibus Patris nostri subrepat oblivio, mediatoremque Dei atque sanctorum nostro vitio negli-

XXXI. Quis enim fructus, aut quod signum præceptorum Dei inveniatur in nobis, aut in quo professionem impleamus arreptam? Nonne omnia dimisimus, et avaritiæ suhjacemus, et dicitur nobis: Unde bella, et pugnæ (Jac. 1v)? Nonne ex avaritia? Nam quia unusquisque quærit utilitatem suam, non proximi, usque hodie vivens Ezechiel prophetali sermone nos corripit dicens: Negationes erant in te. Filius inhonorat patrem, et Pater exprobrat filio (Ezech. xxv11). Quid in die judicii respondebimus, aut quid in novissimo tempore pro defensione nostra poterimus obtendere? Hæc omnia facta sunt nobis, quia Sacerdotes plauserunt manibus, et populus dilexit similiter. Quia sicut populus, sic sacerdos (Jer. v). Propterea reddam ei, inquit, secundum vias suas, et cogitationes illius restituam ei (Oseæ 1V).

XXXII. Non de omnibus vobis hæc loquor, sed de his qui majorum præcepta contemnunt; multoque melius erat illis ignorare viam justitiæ, quam scientes reverti ab eo quod traditum est illis sancto mandato (II Petr. 11). De hujuscemodi hominibus mærens Jeremias scribit: Defecerunt in lacrymis oculi mei, conturbatus est venter meus, esfusa est in terra gloria mea, super contritione siliæ populi mei; quia desecit parvulus et lactens in plateis civitatis. Matribus suis dixerunt: Ubi est triticum et vinum? cum desicerent quasi vulnerati in plateis urbis, cum sunderent animas suas in sinu matrum suarum (Thren. 11). Scimus quod non in sortitudine equi velit Deus, neque in semoribus viri sibi complaceat (Psal. CXLVI).

XXXIII. Et idcirco revertamur ad Dominum Deum nostrum, ut quando oraverimus, exaudiat nos qui quotidie hortatur ut vacemus et cognoscamus eum. Et alibi loquitur: Revertimini ad me, et ego revertar ad vos. Et iterum : Revertimini ad me, filii recedentes, et ego dominabor vestri (Jer. 111). Ezechiel similiter contestatur ac dicit : Quare moriemini, domus Israel? Nolo mortem peccatoris, sed tantum ut revertatur de via mala sua, et vivat (Ezech. xvIII). Et clementissimus ac totius bonitatis caput clamat in Evangelio ad nos Dominus atque testatur : Venite ad me, omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos. Tollite jugum meum super vos, et discite a me, quia mitis sum et humilis corde, et invenietis requiem animabus vestris (Matth. x1). Consideremus quod bonitas Dei ad pœnitentiam nos provocet, et sancti viri cohortantur ad salutem. Non induremus corda nostra, neque thesaurizemus iram nobis in die iræ et revelationis justi judicii Dei, qui reddet unicuique juxta opera sua (Rom. 11); sed ex toto corde revertamur ad Dominum, et secundum Moysi verba memorantis: Si revertaris ad Dominum ex toto corde tuo, mundabit cor tuum, et cor seminis tui (Deut. xxx).

XXXIV. Laboremus sicut boni milites Christi, et observemus illud quod scriptum est: Nemo militans Deo implicat se negotiis sæcularibus, ut ei cui militat placeat (II Tim. 11). Si autem quis et in agone

contendat, non coronatur nisi legitime certaveril. A deleam Ephraim. Et iterum: Non in æternum vu-Laborantem agricolam oportet primum de fructibus ejus participare, Scriptum est: Omnes populi ibunt unusquisque in viam suam. Nos autem in nomine Domini Dei nostri magnificabimur; ipsi impediti sunt et ceciderunt, nos autem surreximus et erecti sumus (Psal. xix).

XXXV. Qui ambulat in die, non impingit; qui autem in nocte graditur, impingit, quia lumen non est in eo (Joan. x1). Nos autem, sicut dixit Apostolus, non sumus filis prævaricationis in perditionem, sed fidei in acquisitionem animæ (Heb. x). Et alibi: Omnes, inquit, filii lucis estis, et filii Dei (I Thes. 111). Non sumus filii nectis, neque tenebrarum. Si ergo sumus filii lucis, debemus scire quæ lucis sunt, et facere fructus luminis in omni opere bono: quod # enim manifestatur, lux est. Si in toto corde revertamur ad Dominum, et in præceptis sanctorum illius et Patris nostri simplici corde conversamur, abundabimus in omni opere bono. Qnod si superemur carnis voluptatibus, in die quasi in media nocte parietem palpabimus: et non inveniemus viam civitatis et habitaculi nostri, de quo dicitur : Esurientium et sitientium anima deficit (Psalm. CVI); quia contempserunt legem sibi a Deo traditam, et vocem prophetarum non audierunt: et idcirco non potuerunt ad promissam requiem pervenire.

XXXVI. Vigilemus et attenti simus : si enim naturalibus non pepercit, nec nobis parcet. Non de cunctis, sed de negligentibus loquor, quibus jure aptabitur illa deploratio: Væ eis qui recesserunt a me. Manisesti sunt, quia impie egerunt in me, quia dereliquerunt me fontem aquæ vivæ, et foderunt sibi contritos lacus, qui non possunt aquam continere (Jer. 11). Et quia non audierunt judices ejus, audiant dicentem Deum : Constitui super vos speculatores. Audite vocem tubæ. Et dixerunt: Non audiemus (Jer. 11). Unde ista incredulitas? Nonne ex eo quia alienos cognoverunt, et non adversati sunt? Loquitur et alibi Spiritus sanctus per prophetam: Ego enim sum Deus Dominus tuus, qui formavi cœlum, et creavi terzam; cujus manus condiderunt omnem cæli militiam, et non ostendit ea tibi, ut ambulares post illam (Isai. xLv). Quod quidem et per Moysem præcepit, dicens: Non cum suspexeris cælum, et videris solem D et lunam ac stellas, et omne ornamentum cæli, errore cæli deceptus adores ea (Deut. 17). Ego sum Deus, qui eduxi te de terra Ægypti, et Deum extra me nescis, et qui salvos posset sacere, non est præter me. Ego sum, qui te pavi in solitudine, in terra inhabili, et impleti sunt saturitate, et elevata sunt corda eorum (Exod. xx). Idcirco obliti sunt mei, et ego tradam eos dispersioni in gentibus cunctis (Jer. 1x).

XXXVII. Quæ audientes quasi de somno expergiscamur, et præbeamus nos dignos Domini servituti, ut misereatur et dicat nobis: Invocate me, et ego exaudiam vos. Ipse enim ait : Qui dispersit Israel, congregavit eum. Et alibi : Non faciam, inquit, justa iram furoris mei, nec sic relinquam, ut niam vos, nec semper irascar vobis. Spiritus enim a me egreditur, et omne quod spirat ego feci. Et in eodem loco jungit ac dicit: Dedi eis consolationem veram, pacem super pacem his qui erant prope et longe: dixitque Dominus: Sanabo eos (Jer. xxx1). Cujus ut plene misericordiam cognoscamus, Jeremiæ sermone docet, dicens: Si elevatum suerit cælum in sublime, et si humiliatum pavimentum terræ deorsum, ego non replebo gentem Israel pro omnibus quæ secerunt (Jer. 111).

XXXVIII. Cumque tanta clementia sit Salvatoris Domini, et nos provocet ad salutem, convertamus corda nostra ad eum: Quia jam hora est, ut de somno evigilemus; nox præcessit, dies autem appropinquavit; deponamus ergo opera tenebrarum, et in. duamur arma lucis (Rom. x111). Filioli mei, primum ex toto corde diligamus Deum, deinde nosmetipsos amemus mutuo, memores præceptorum Dei Salvatoris, in quibus ait: Pacem meam do vobis, pacem meam relinquo vobis: non sicut mundus dat pacem, ego do vobis. In his enim duobus mandatis tota lex pendet, et prophetæ (Joan. xiv).

XXXIX. Si quis in domo monasterii sub Præposito manens, nulla re indigens quam in monasterio habere permissum est, et habet patrem fratremque et amicum charissimum, nihil ab eis penitus accipiat, non tunicam, non palliolum, non aliam quam-Abet rem. Si autem comprobatum fuerit quod minus habeat de his quæ præcepta sunt, culpa omnis atque correctio ad Præpositum convertetur.

XL. Vos igitur qui estis principes monasteriorum, si quos aliqua re videritis indigere, et esse in angustia constitutos, nolite eos negligere, scientes vos reddituros rationem pro omni grege, super quem vos Spirilus sanctus constituit inspicere, et pascere Ecclesiam Dei, quam acquisivit proprio sanguine (Act. xx). Propterea nos, qui fortiores sumus, debemus infirmitates invalidorum portare, et non nobismetipsis placere, sed proximo in bono ad ædificationem. Nem et Christus non sibi placuit, sed sicut scriptum est. Opprobria exprobrantium tibi ceciderunt super me (Rom. xv). Et iterum: Non quæro, inquit, qued mihi expedit, sed quod omnibus, ut salvi fiant (I Cor. xx).

XLI. Si autem Dominus ac Salvator noster ita præcipit, et sancti ita conversati sunt, patres quoque nostri ita nos docuerunt, consurgamus a somno, et quæ sunt nobis præcepta faciamus. Quæcunque scripta sunt, ad nostram eruditionem scripta sunt, at per patientiam et consolationem Scripturarum spem habeamus (Rom. xv), et nullus nostrum causa sit erroris alieni, nec æmulemur eos qui prospere agunt in vita sua. Cum enim omnia necessaria carni fuerint consecuti, morientes nihil secum asportabunt. Filii sæculi hujus habent in hoc sæculo fiduciam. quoniam de mundo sunt, et mundus amat quod suum est. Qui autem filii Dei sunt, illius sermonis evangelici recordantur: Si mundus vos odit, scitote

roluerit esse amicus hujus mundi, inimicus fiet Deo. Et rursum: Tribulationem habebitis: sed confidite, ego vici mundum. Et itorum : Beati qui lugent, quoniam ipsi consolabuntur. Beati qui esurium et sitiun! justitiam, quoniam ipsi saturabuntur. Beati qub persecutionem patiuntur propter justitiam, quoniam ipsorum est regium calorum (Matth. v). De filis antem noctis quid e contrario dicitur? Nonne illud? Væ vobis, divites, quoniam recepistis consolationem vestram. Væ vobis qui saturati estis nunc, quia esurielis. Væ vobis qui nunc ridelis, quia lugebitis ac flebitis (Luc. v1).

XLII. Quamobrem mundi amicitias devitemus, ut illud mereamur audire: Ad vesperam demorabitur misertus est mei. Scidisti saccum meum, et accinxisti me lætitia. Quis enim sanctorum non in luctu ac tristitia per mundi hujus transivit viam? Jeremias: Non sedi, inquit, cum consilio ludentium, sed tremebam a facie manus tuæ. Solus sedebam, quoniam amaritudine repletus sum (Jer. xv). David quoque scribit: Quasi lugens ac mærens sic humiliabar (Psal. xxxiv). Quorum nos vestigiis insistentes intelligimus quod salus nostra in tempore tribulationis sit, et prophetæ pollicitatio impleatur dicentis: Non relinquantur, qui in angustia sunt usque ad tempus. Si ergo habet tempus tribulatio et angustia, et non erit sempiterna, seminemus in lacrymis, et metamus in gaudio, non deficientes; quod noverimus Dominum de tentatione liberare cultores suos.

XLIII. Dominus pater noster est; Dominus judex noster est; Daminus princeps, Dominus rex noster; Dominus ipse nos salvabit; cujus præcepta si neglexerimus, permanebimus in angustia. Ipse enim dicit: Qui sequentur me, possidebunt terram, et hareditabunt montem sanctum meum (Isai. LVII): quem et nos possidehimus, si impleamus legem ejus, et audiamus illud quad dicitur: Mundas facite in conspectu ejus vias vestras. Et iterum : Tollite offendicula de via populi mei. Et alibi: Ejicite de consilio pestilentem, et egredietur cum eo contentio (Jer. xv). Qui justum dicit injustum, et injustum judicat justum, uterque in conspectu Dei immundus est. Caveamus ne dicatur et de nobis: Filii alienati sunt ei D (Psal. xvn). Et illud: Filiæ Sion elevatæ sunt, et ambulaverunt in excelso collo, et in superbia oculorum, trahentes pedibus tunicas, et pedibus simul ludentes (Isai. 111), et in correptione nestra rursum prophetalis sermo concordet, dicens: Quomodo facta est meretrix civitas fidelis Sion, plena judicio, in qua justitia dormit? Nunc autem latrones (Isai. 1). Bi : Populus intelligens commiscebatur meretrici. Tu ergo, Israel, ne ignoraberis (Osea IV). Si vero divina meditemur, poterimus illud dicere, quod et David: Exsultabo super eloquia tua, sicut qui invenit spolia multa (Psal. cxvni). Et: Quam dulcia gutturi meo eloquia tua, super mel et favum ori meo. Cantabiles mihi erant justificationes tuæ in loco peregrinationis meæ

quod me primum oderit (Joan. xv). Et iterum : Qui A (Psal. cx). Et in alio loco : Non proposui ante oculos meos rem iniquam: facientes iniquitatem odio habui. Et non adhæsit mihi cor pravum, declinantes a me malignos non agnoscebam; detrahentem in absconso proximo suo, hunc persequebar, superbo oculo et insatiabili corde cum hoc simul non edebam. Ocul mei super fideles terræ, ut facerem eos sedere mecum.

XLIV. Quorum omnium nos imitemur opera, ut sit in diebus nostris pax et justitia, et non nobis illud eveniat, quod alibi legimus : Super terra populi mei spinæ et fenum consurgent (Isai. xxxII). Sed magis innovemus nobis novalia, et non seminemus super spinas. Cumque custodierimus quæ mandata sunt nobis, manifesti erimus quod diligamus Deum, fletus, et ad matutinum lætitia. Audivit Dominus, et B sicut testatur et in alio loco Scriptura divina: Qui audit mandata mea et servat ea, ille est qui diligit me. Qui autem diliget me, diligetur a Patre meo, et ego diligam eum, et veniemus ego et Pater meus, et mansionem apud eum faciemus, et ostendam ei meipsum (Joan. XIV). Et, Vos amici mei estis, si feceritis quæ præcipio vobis (Joan. xv). Tollamus nobiscum multos sermones, et convertamur ad Dominum Deum nostrum, et dicamus ei : Potes dimittere peccata, ut accipiamus bona, et reddamus ei fructum labiorum nostrorum (Oseæ xiv), et delectetur in nobis anima nostra.

XLV. Atque utinam poeniteat nos erroris et negligentiæ, et conversi ad priora dicamus : Assur non salvabit nos; super equos non ascendemus; nec C jam dicemus: Dii nostri opera manuum nostrarum. Deus qui in te est miserebitur pupilli, sanabo habitacula eorum (Oseæ xiv). Rursumque dicet de nobis: Diligam eos maniseste, et avertam iram meam ab eis. Ero quasi ros; Israel florebit ut lilium, et mittet radices suas quasi Libanus. Ibunt rami ejus, et erit quasi oliva fructifera, et odor ejus ut thuris. Revertentur et sedebunt unusquisque in tabernaculis suis, et vivent, et confirmabuntur frumento : florebit sicut vinea memoria eorum, sicut odor thuris Ephraim. Quid ei et idolis? Ego humiliabo eum, et consortabo eum. Ego ut juniperus condensa; ex me fructus ejus inventus est. Quis sapiens, et intelligit hæc; aut intelligens, et cognoscit ista (Ibid.)? Atque utinam et nos ex eo fructum afferre valeamus, sine quo nihil boni operis sieri potest.

XLVI. Revertamur ad Dominum, ut de nobis quoque possit dicere: Peccatorum et iniquitatis eorum memor amplius non ero (Isai. XLIII). Non relinquamus legem Dei, quam Pater noster ab eo accipiens nobis tradidit, neque parvi ejus mandata pendamus; ne et super nos planetus ille dicatur: Quomodo obscuratam est aurum, et immutatum argentum bonum : effusi sunt lapides sancti in omni viarum principio (Thren. 1v)? Nec post plurimos labores Patris nostri. quos pro salute nostra suscepit, seipsum exemplum virtutis tribuens, glorians de nobis, et apud sanctos loquens. Isti filii mei sunt, et populus meus filii mei, et non denegabunt; et post hujuscemodi testimonium

non perdamus fiduciam bonæ conscientiæ, spoliati A sicut scriptum est : Tollam vos unum de populo, et vestibus quibus nos induit; et introducti ab eo in stadium, ut legitime certemus, non superemur ab inimicis nostris. Et postquam venerimus ad illud tempus quo egrediamur de corpore, ne inimici efficiamur Patris nostri thesauris servientes : ut qui jejuniis et afflictione corporis debuimus acquirere animæ libertatem, carni et deliciis, et pulchrioribus vestimentis, stratisque mollioribus nos dedicemus, non solum ipsi pereuntes, sed et alios qui proficere potuerunt exemplo nostro ducentes ad ruinam, de quibus scriptum est : Non accepistis spiritum servitutis timorem (Rom. viii), sed fortitudinis, et charitatis, et pudicitiæ. Et : Cibus nos non commendat Deo. Neque enim si comederimus, abundabimus: nec si non comederimus, indigebimus. Non est enim regnum B Dei cibus et potus, sed justitia, gaudium, et pax in Spiritu sancto (Rom. xiv). Qui in hoc servit Christo. placet Deo, probatus est omnibus. Isaias quoque dicit : Qui exspectant Dominum, immutabunt v.rtutem, assument pennas ut aquilæ; current, et laborabunt; gradientur, et non esurient (Isui. XL). Ideirco elevabit signum in gentes, et congregabit profugos Israel. Cito velociter venient: non esurient, neque dormitabunt. Non dormient, nec solvent zonas de lumbis suis, neque rumpentur in calceamentis eorum corrigiæ. Quorum jacula acuta sunt, et intenti arcus; pedes equorum, ut petra fortissima: rotæ curruum quasi tempestas; impetum facient ut leones, et aderunt ut catuli leonum (Ibid. v).

XLVII. Et nos igitur sanctorum imitatores simus, C nec obliviscamur institutionis, qua nos erudivit Pater noster, dum adhuc esset in corpore. Ne exstinguamus lucernam ardentem, quam posuit super capita nostra. Ad cujus lumen hujus sæculi incedentes, meminerimus, quod per studium illius Deus nos in propriam familiam receperit, peregrenis hospitium tribuens, in maris turbinibus constitutis portum ostendens, panem in fame, umbram in æstu, vestimentum in nuditate; imperitos præceptis spiritalibus erudivit; vitiis servientes castitate circumdedit; procul positos sibi junxit. Ne post illius dormitionem obliviscamur tantæ bonitatis et beneficiorum immortalium, vertentes surorem in judicium, et fructum justitiæ in amaritudinem, et loquatur contra nos: Judicate inter me et vineam meam. Exspectavi ut faceret fructum, et fecit iniquitatem, et non justitiam, sed clamorem (Isai. v); et veniat super nos illa maledictio, quam prophetalis sermo ille prosequitur, et quam omni studio fugere ac vitare debemus, sequentes conversationem eorum qui nos in Domino præcesserunt Patrum pariter ac fratrum: qui renuntiantes sæculo, et inosfenso ad Dominum pergentes gradu, nunc ejus hæreditate potiuntur: quam vereor ne perdamus nostra desidia, et illud nobis propheticum aptetur, quod dictum est in Ephraim: Oleum in Ægyptum mercatur (Osece XXII). Mixti sunt in gentibus, et didicerunt opera eorum (Psal. cv). Ne postquam vocati sumus in libertatem,

duos de familia, et inducam vos in Sion, et dabo vobis pastores secundum cor meum, qui pascant vos cum disciplina (Jer. 111); resolvantur vincula charitatis, et dicatur de nobis : Filius glorificat patrem, et servus dominum suum. Si pater ego sum, ubi est gloria mea? Si Dominus, ubi est timor meus (Malach. 1)?

XLVIII. Idcirco unusquisque nostrum clamat ad Dominum: Muri Sion deducant sicut torrentes iacrymas die ac nocte. Ne des requiem tibi, neque taceat pupilla oculi tui. Surge, et lauda in nocte, in principio vigiliarum tuarum : effunde sicut aquam cor tuum in conspectu Domini. Leva ad illum manus tuas pro animabus parvulorum tuorum, qui defecerunt in ca pite universorum gressuum (Thren. 11). Ne illud cor tra nos dicatur: Luxit et corruptus est orbis. Luxirunt excelsi terræ, et terra impie egit propter habitatores suos : dereliquerunt enim legem, et immutaverunt procepta mea testamentum æternum. Ideirco maledictio devorabit terram, quia peccaverunt habitatores ejus, et dereliquerunt homines pauci (Isai. xxiv). Ne et nostrum vinum lugeat et vinea, et ingemiscant, qui prius toto animo lætabantur, dicaturque de nobis : In domo insaniam confinxerunt, corrupti sunt sicut dies collis. Aut illud : Captio ex vobis est. Et, Dixistis enim, fecimus testamentum cuu inserno, et cum morte pactum (Isai. xxvIII). Quæ verba vitantes, credimus magis, quod in tempore suo Orietur stella ex Jacob, et exsurget homo de Israel, qui percutiet principes Moab, et filios Setk (Num. xxiv). Ut non sit in domo Itrael stimulus [sroris, et spina doloris (Ezech. XXVIII). Quia facta est Domino pars ejus Jacob, funiculus hæreditatis ejus Israel (Deut. xxxII). Et alibi loquitur Jeremias : Si cessaverit in conspectu meo lex ista, gens etiam Israel cessare poterit (Jer. xxxI). Et rursum : Dabo laborem eorum justis, et tastamentum æternum ponam cum ipsis, et scietur in gentibus semen corum, ac nepotes. Omnis, qui viderit eos, cognoscet, quia isti sunt semen a Domino benedictum, et gaudia perfruentur Domini (Isai. LXI).

XLIX. Et nos ergo scrutemur vias nostras, et gressus dijudicemus, et sequamur odorem scientiz: abscondentes semper verba ejus in cordibus nostris, ut simus immaculati in via, et in lege Domini ambulemus. Non nos terreat fragilitas corporis, et longi temporis labor. Patres vestri ubi sunt, et Propheta, ut scriptum est, nunquid æternum vivent? Verba autem mea et legitima mea suscipite, quæ ego præcipie in Spiritu meo servis meis prophetis, qui suerunt cum patribus vestris (Zach. 1). Sentiamus ineffabilem clementiam Dei nostri, qui usque hodie ad pænitentiam nos hortatur, dicens: Nunquid qui cadet non resurget? aut qui aversatur, non revertetur? Quare aversatus est populus meus aversione impudenti, et obtinuerunt in voluptatibus suis, et noluerunt reverti (Jer. viii)? Si reversi suerimus ad eum, ædificabit nos Spiritu suo, juxta illud quod scriptum est: Ædifcans Hierusalem Dominus, dispersiones Israelis con- A et in liminibus, ut discatis timere Dominum cunctis gregabit (Psal. CXLVI).

L. Quod autem nostri cœtus et communio ex Deo sit, qua nos invicem copulamur, Apostolus nos docuit dicens: Bonorum operum communionis oblivisci nolite, talibus enim victimis placatur Deus (Hebr. XIII). In Actibus apostolorum quoque idem legimus: Multitudinis autem, credentium erat cor unum et anima una, et nullus suum quid dicebat, sed erant eis universa communia. Et virtute mayna dabant apostoli testimonium resurrectionis Domini Jesu (Act. 1v). Et Psalmista in eadem verba consensit, dicens: Ecce quam bonum, et quam jucundum, habitare fratres in unum (Psal. cxxxII). Et nos in cœnobiis commorantes, et nobis mutua charitate sociati, demus stumeruimus consortium, ita in futuro quoque participes eorum simus : scientes quod crux vitæ nostræ doctrinæque principium sit, et oporteat nos cum Christo pati, et nosse, quod absque tribulationibus et angustiis nullus victoriam consequatur. Beatus vir qui suffert tentationem, quia cum probatus suerit, coronam vitæ accipiet (Jac. 1v). Et iterum : Laboravit in serculum, et vivet in æternum. Si tamen compatimur, ut et glorificemur. Æstimo, inquit, quod non sunt condignæ passiones hujus temporis ad futuram gloriam, quæ revelabitur in nobis (Rom. VIII). Et alibi scriptum est : Existimavi, ut cognoscerem hoc, labor est in conspectu meo (Psal. LXXII). Et iterum : Ego laboravi sequens te, et diem hominum non consideravi (Jer. xvii). Et alio loco: Multæ tribulationes C justorum, et ex omnibus his liberabit eos Dominus (Psal. xxxIII). Et Dominus noster loquitur in Evangelio: Qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Matth. x). Et alibi: Hic est liber mandatorum, et lex scripta in sempiternum. Omnes qui observaverint eam, vivent; qui autem dereliquerint, morientur. Revertere, Jacob, et apprehende eum; ambula in splendore luminis ejus, et non des alteri gloriam tuam, et ea quæ conducunt tibi, genti alienæ. Beati sumus, Israel, quia placita Deo nostro nota sunt nobis. Confide, popule meus, memoriabilis Israel (Baruch. IV). Et iterum Isaias loquitur : Lætare, Israel, et festum agite diem, omnes qui diligitis eum. Gaudete, qui confiditis in eo, ut fugatis, et impleamini ex uberibus consolationis ejus (Isai. LXVI).

LI. Habeamus curam legendarum et discendarum Scripturarum, et in earum semper meditatione versemur, scientes scriptum : Ex fructu oris sui vir saturabitur, et merces labiorum ejus reddetur (Prov. XIII). Hæc sunt quæ nos ducunt ad æternam vitam quæ nobis tradidit Pater noster et jugiter meditanda præcepit; ut impleatur illud in nobis, quod scriptum est: Erunt hæc verba, quæ ego præcipio tibi hodie, in corde tuo et in anima tua; docebis ea filios tuos, et loqueris in eis sedens in domo, et ambulans in ria, et accubans, atque consurgens. Scribe ea pro signo in manu tua, et erunt immobilia ante oculos. tuos. Scribes quoque ea in postibus domuum tuarum,

diebus quibus vivitis (Deut. x1). Salomon quoque ipsum significans dicit: Scribe ea in latitudine cordis tui (Prov. 111).

LII. Considerate quantis testimoniis ad meditationem sacrarum Scripturarum nos sermo Domini cohortetur, ut quæ ore volvimus, corde possideamus. Bonum est homini, cum levaverit jugum ab adolescentia sua. Sedebit solitarius et tacebit, quoniam levabit super se jugum, dabit percutienti se maxillam, saturabitur opprobriis, quoniam non semper abjiciet Dominus (Thren. 111). Et alibi scriptum est : Recordatus sum misericordiæ infantiæ tuæ. Et iterum : Lætare, juvenis, in adolescentia tua, et exsultet cor tuum in diebus juventutis tuæ, et ambula in viis cordis tui dium, ut quomodo sanctorum Patrum in hac vita B absque macula, et in conspectu oculorum tuorum, et scito quoniam in omnibus his adducat te Dominus in judicio. Auser surorem a corde tuo, et malitiam a carne tua, quoniam adolescentia et stultitia vanitas est (Eccl. x1). Et, Memento creatoris tui in diebus adolescentiæ tuæ, donec veniant dies pessimi, et occupent anni, in quibus dices : Non est mihi in eis voluntas; donec obtenebrescat sol, et lux, et luna, et stellæ, et convertantur nubes post pluviam. In die qua movebuntur custodes domus, et subvertentur viri virtutis, et cessent molentes, quia paucæ factæ sunt; et obscurabuntur, quæ vident in foraminibus, et claudent vias in foro in infirmitate vocis molentis. Et exsurgent ad vocem passeris, et humiliabuntur omnes filii cantici. Et quidem ab alto aspicient, et pavores in via, et floreat amygdalum, et ingrassetur locusta, et scindatur capparis. Quoniam abiit homo in domum sæculi sui, et gyraverunt in soro qui plangunt, quoadusque evertatur suniculus argenti, et conteratur monile auri, et confringatur hydria ad fontem, et impediatur rota super lacum, et convertatur pulvis in terram, sicut fuit, et spiritus revertatur ad Dominum, qui dedit eum (Ibid. x11). In Evangelio quoque scriptum est : Pueri. nunquid habetis pulmentum? Mittite in dexteram partem navis, et invenietis (Joan. xxi). Et iterum: Omnis puer ac juvenculus, qui nescit hodie bonum ac malum, ipsi intrabunt in terram bonam. Ac rursum: Omne masculinum quod aperit vulvam, sanctum vocabitur (Exod. LIV). Et in Evangelio : Puer autem ibat, et crescebat, et proficiebat apud Deum et apud D homines (Luc. 11). Jesus quoque minister Moysi juvenis erat, et non egrediebatur de tabernaculo Dei. Et de David scriptum legimus : Puer flavi coloris, elegantibus oculis (I Reg. xvi). Timotheus quoque adhuc puer et adolescens sacris litteris eruditus est, ut ad fidem Domini Salvatoris illarum semita perveniret. Et de Daniele, quia eruditus erat, scriptum legimus, quod vir desideriorum appellatus sit (Dan. x). Joseph quoque erat dilectissimus patri suo, quoniam ejus imperiis serviebat, et decem ac septem adhuc natus annos præcepta illius legem vitæ suæ arbitrabatur.

> LIII. Et hæc cuncta replicavi, ut sanctorum vitas considerantes, non circumferamur omni vento do-

ctrinæ (Ephes. IV), sed laboremus, et eorum conver- A entionem nostræ vitæ propositum habeamus exemplum, ut simus populas Dei peculiaris. Nec contristemus Spiritum sanctum, in quo signati sumus in die redemptionis; ne illum exstinguamus in nobis: et prophetias non contemnamus; ne forsitan volenti Spiritui sancto habitare in nobis non demus locum. Nullum alium timeamus, præter Deum, qui ultor et judex est operum singulorum, et cum sancto sanctus est, et cum viro innocente innocens (Psal. xvII); et dicit: Ego amantes me diligo, et qui me quærent invenient gaudium (Prov. vin). Et alibi loquitur: Si ambulaveritis contra me perversi, ego ambulabo contra vos perversus (Lev. XXVI).

LIV. Non irascamur invicem (Psal. IV): etiamsi îra nos vicerit, non peccemus irati, solis occubitum B diligamus nos mutuo. pænitentia præoccupantes (Matth. xvIII). Memineri-.mus esse præceptum, quoties peccanti in nos ignoscere debemus, et munus nostrum relinquere ante altare: quod nequaquam suscipitur, si non fuerit reconciliatione placabile (Ibid. v) : ut possimus dicere: Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Luc. x1). Et Apostolus præcepit: Si quis habet adversus aliquem querimoniam, sicut et Christus donavit nobis, sic sacite (Col. v). Simus discipuli mansuetudinis sanctorum omnium, et præcipue David, de quo scriptum est : Memento, Domine, David, et omnis mansuetudinis ejus (Psal. cxxxi). Et Moysi, de quo legitur, quod fuerit mansuetus super omnem terram (Num. x11). Et Dominus în Evangelio de mansuetis ac mitibus loquitur : C Beati mansueti et mites corde, quoniam ipsi possidebunt terram (Matth. v). Magnæ sapientiæ est, mansuetudinem possidere, et audire : Sapiens esto, pli, ut lætetur cor meum (Prov. x). Et iterum : Imitatores estote Dei, filii charissimi (Ephes. v). Et, Estote persecti, sicut et Pater vester, qui in cælis est, perfectus est (Marc. v). Et alibi : Sancti estote, quoniam ego sanctus sum, dicit Dominus (Lev. v).

LV. Quæ legentes testimonia, seminemus nobis justitiam, at metamus fructum vitæ. Illuminemus lucem scientiæ, quia tempus est ut cognoscamus Deum, donec veniat fructus justitize nobis. Ecce muc tempus acceptabile, et dies salutis (II Cor. vi). Et vere, secundum quod scriptum est, Plenitudo legis est dilectio (Rom. xIII). Joanne in hæc eadem concinente: Hoc præceptum accepimus a Patre, ut diligalis invicem (Joan. xv). Et, Qui diligit Deum, diligat a fratrem suum (II Joan. 1v). Et, Non sicut Cain, qui ex maligno erat, occidit fratrem suum. Et quare occidit? quia opera ejus maligna erant; fratris auten ejus bona. Non admiremur, fratres, si oderit nos mundus : nos scimus, quia transivimus de morte ed vitam, eo quod diligamus fratres (I Joan. 111). Ergo

LVI. Loquar aliud ad vos audentius, filii charissimi. Ex quo credidit mihi Deus conversationis vestræ et sanctæ conversationis gregem, non cessavi lacrymis monere, et docere singulos, ut placeatis Deo; nec subtraxi aliquid, quod vobis utile sentibam, ut dicerem : Et nunc commendo vos Dee, et verbo gratiæ ejus, qui potest vos ædificare, et dess vobis hæreditatem cum sanctis (Act. xx). Vigilate, omni studio curaque contendite, ne obliviscamini propositi vestri, sed implete quod vos scitis eset pollicitos. Ego enim jam delibor, et tempus reselutionis meæ adest : qui certamen bonum ex parte certari, cursum consummari, fidem servavi. De catere reposita est mihi corona justitiæ, quam reddet mihi Dominus in illa die justus judex : non solum mihi, sed et omnibus qui dilexerunt justitiam ejus (II Tim. IV), et omnia Patris mandata fecerunt. Finis verbi: omnia audi, Deum lime, el mandata ejus custodi; que niam omnis homo: universum opus Deus adduce in judicium, sive bonum, sive malum eit (Eccl. III).

Explicit doctrina sancti Orsiesii.

# REGULA ORIENTALIS

ORIENTALIUM REGULIS COLLECTA A VIGILIO DIACONO.

#### DE REGULA ORIENTALI VETERUM TESTIMONIA.

Gennadius Massil. Script. Eccl., cap. 51.

Vigilius diaconus composuit ex traditione Patrum, monachorum regulam, quæ in coencidie ad profectum fratrum in conventu legitur, breviato et aperto sermone, totius monasticæ professionis in se tementem disciplinam.

Sanctus Benedictus Anianæ abbas Concordiæ Regularum multa Orientalis, sive Orientalium regulæ capita inserit.

Smaragdus quoque abbas in expositione Regulæ sancti Benedicti, cap. 28, Regulam Orientalem, capite autem 31, Regulam Patrum Orientalium appellat.

Annales Trevirenses in Apologia monasterii sancti Maximini part. 11, cap. 1. Et apud Christoph. Broverum lib. vii Annal. Trevir. Erecta fuit ibidem religio Christiana monastica sub Regula Orientalium Monacherum.

#### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

Hugusque acta Regulæ Orientalium Patrum exhibitæ sunt in hoc Lucæ Holstenii Codice, ex quibus Vigilius diaconus hanc monachorum Regulam composuit, que proin merito et Orientalis diei potest, quamvis in Occidente scripta videatur. Laudat quidem hanc Regulam Gennadius, asseritque illam breviate et aperte sermone totius monasticæ professionis disciplinam continere, ex qua proin sanctus Benedictus, Anianæ abbas, suæ Regularum Concordise multa inseruit; quemadmodum et Smaragdus, Sancti Michaelis in Lotharingia abbas, in sua Regulæ Benedictinæ Expositione. Constat autem hæe Regula xivn capitibus, quibus includitur quidquid ad bonum cujusque monasterii regimen pertinet, et que ex Regula sancti Pachomii plerumque desumitur; cum persæpe ibidem propriæ sancti Pachomii sententiæ reperiantur. Vixit quidem Vigilius disconus sæculo quinto, sed ignoratur cujus ecclesiæ fuerit diaconus, quamvis apud Gallos floruisse supponi possit, cum nonnuli contendant hanc Regulam Orientalem, ab ipso compositam, in monasterio Sancti Maximini Trevirensis eodem seculo fuisse observatam.

#### INCIPIT REGULA ORIENTALIS.

I. Ut neque seniores in regendis fratribus inani- A monasterii qui fratribus præpositus est, referens ad ter laborent, neque disciplina juniorum vacillet, quæ abbatis conversatione stabilita firma sit, oportet abbatem irreprehensibilem esse, severum, patientem, jejunum, pium, humilem: ut doctoris et Patris locum impleat seipsum formam præbens bonorum operum. Ad cujus ordinationem omnes fratres respiciant; mihil sine consilio et auctoritate ipsius facientes. Qui sustinens monasterii necessitates de omnibus quæ in monasterio sunt libere judicabit; nullius personam accipiens, nee ulli gratiam præstans, seu unumquemque secundum merita quotidianæ conversationis in veritate judicans, admoneat, hortetur, castiget, condemnet, vel suscipiat, si ita utile videtur, venientes ad monasterium; vel ejiciat, si ita necessitas fuerit, male habitantes.

H. In monasterio seniores sint duo, ad quos vel præsente abbate vel absente omnium fratrum disciplina et omnis cura monasterii pertineat : dantes sibi vices per dies, et dividentes inter se pondus ac necessitatem monasterii; ex quibus unus tempore suo præsens in monasterio semper erit, ad præstandum abbati solatium, vel obsequium advenientibus fratribus; et ad procedendum, ubi necessitas communis exegerit, atque diligentiam circa omnia quæ ad quotidianam custodiam et conversationem monasterii pertinent adhibendam: ut quæcunque ad obsequium usumque monasterii facienda sunt, sine negligentia et querela faciant. Affus cum fratribus erit, tempore suo exiturus cum ipsis ad omnia opera et omnem necessitatem, providens ne quid [ contra disciplinam faciant. Qui considerans omnes actus singulorum, si quæ contra rationem facta viderit, sed per se emendet, vel abbati indicet.

III. Ille vero, qui secundum ordinem disciplinæ ordinatione abbatis ex consilio et voluntate omnium fratrum fratribus præpositus est, omnem ad se curam de disciplina fratrum et diligentiam monasterii revocabit; habens potestatem abbate absente faciendi omnia quæ abbas præsens facit. Ille autem patientiam , mansuetudinem, zimilitatem, charitatem, sequitatem, sine personarum acceptione servabit; ita agens, ut nec abbati tædium generet, nec fratres intemperantia illius laborent. Hæc observabit senior

abbatem omnia, vel præcipue illa quæ per se non voluerit explicare.

IV. Commendatum aliquod etiam a germano fratre nullus accipiat : nihil in cella sua absque Præpositi jussione quispiam habeat, nec pama quidem vilissima, et cætera hujuscemodi.

V. Operantes vero fratres nihil loquantur sæculare : sed aut meditentur ea, quæ sancta sunt, aut certe silebunt.

VI. Qui autem coquinat, antequam fratres resiciant, non gustabit quidquam.

VII. Nemo in cella aut in domo sua habeat quidquam præter ea, quæ in communi monasterii lege præcepta sunt.

VIII. Cumque ad dormiendum se collocaverint, alter alteri non loquatur. Cellam alterius, nisi prius ad ostium percutiat, introire non audeat.

IX. Mutare de his quæ a Præposito acceperit cum altero non audebit. Nec accipiet melius et dabit deterius, aut e contrario dans melius et deterius accipiens. Nemo ab altero accipiat quidpiam, nisi Prapositus jusserit.

X. Clausa cella nullus dormiat, nec habeat cubiculum quod claudi possit, nisi forte ætati alicujus vel infirmitati Pater monasterii concesserit.

XI. Nemo a terra solvat funiculum absque jussione Patris. Qui in monasterio fratrum invenerit quidpiam, suspendat ut tollat qui cognoverit.

KH. Ad collectam et ad psallendum nullus sibi occasiones inveniat, quibus se dicat occupatum, quasi ire non possit. Et si in monasterio, vel in agro, aut in itinere, aut in quolibet ministerio fuerit, orandi et psallendi tempus non prætermittat.

XIII. Qui minister est, habeat studium ne quid operis pereat in monasterio. In qualicunque omnino arte, quæ exercetur a fratribus, si quid perierit, et per negligentiam fuerit dissipatum, increpetur a Pa tre minister operum; et ipse iterum increpet alium qui opus perdiderit, duntaxat juxta voluntatem et præscientiam principis, absque quo nullus increpandi fratrem habebit potestatem.

XIV. Si inventus fuerit unus a fratribus aliquid

per contentionem agens, vel contradicens majoris A imperio, increpabit juxta mensuram peccati sui.

XV. Qui mentitur, aut odio quemquam habere fuerit deprehensus, aut inobediens, aut plus joco quam honestum est deditus, aut otiosus, aut dure respondens, aut habens consuetudinem fratribus detrahendi vel his qui foris sunt, et omnino quidquid contra Regulam Scripturarum est et monasterii disciplinam, et audierit Pater monasterii, vindicabit juxta mensuram opusque peccati.

XVI. Si omnes fratres viderint Præpositum nimium negligentem, aut dure increpantem fratres, et mensuram monasterii excedentem, referant hoc Patri, et ab eo increpetur. Ipse autem Præpositus nibil faciat, nisi quod Pater jusserit: maxime in re nova. Quæ ex more descendit, servabit Regulam monasterii.

XVII. Præpositus vero non inebrietur, nec sedeat in humilioribus locis. Ne rumpat vincula quæ Deus in cœlo condidit ut observentur in terris. Ne lugeat in die festo Domini Salvatoris; dominetur carni suæ juxta mensuram Sanctorum. Non inveniatur in excelsis cubilibus, imitans morem gentilium. Non sit duplicis fidei. Non sequatur cordis sui cogitationes, sed legem Dei. Non resistat sublimioribus tumenti animo potestatibus. Ne fremat, nec hirriat iratus super humiliores; nec transferat terminos Regulæ. Non sit fraudulentus, neque in cogitationibus verset dolos; nec negligat peccatum animæ suæ; nec vincatur carnis luxuria. Non ambulet negligenter. Non C loquatur verbum otiosum. Non ponat scandalum ante pedes cæci. Non doceat voluntatem animam suam. Non resolvatur risu stultorum ac joco. Non capiatur cor ejus ab his qui inepta loquuntur et dulcia. Non vincatur muneribus; non parvulorum sermone ducatur. Non desiciat in tribulatione. Non mortem timeat, sed Deum; non prævaricator sit propter imminentem timorem. Non relinquat verum lumen propter modicos cibos. Non nutet ac fluctuet in operibus suis. Non mutet sententiam, sed firmus sit solidique decreti; justus, cuncta considerans; judicans in veritate absque appetitu gloriæ; manifestus Deo et hominibus, et a fraude procul. Ne ignoret conversationem suorum, nec ad eorum scientiam cæcus existat. Nulli noceat per superbiam; nec se- n monasterio narrare non præsumant. quatur concupiscentias oculorum. Veritatem nunquam prætereat : oderit injustitiam. Secundum personam nunquam judicet pro muneribus, nec condemnet animam innocentem per superbiam. Non rideat inter pueros: non deserat veritatem timore superatus. Non despiciat eos, qui indigent misericordia. Non deserat justitiam propter lassitudinem; ne perdat animam suam propter verecundiam: ne respiciat dapes lautioris mensæ: nec pulchra vestimenta desideret; nec se negligat, sed semper dijudicet cogitationes suas. Non inchrietur vino, sed humilitati junctam habeat veritatem. Quando judicat, sequatur præcepta majorum et legem Dei, quæ in toto orbe prædicata est.

XVIII. Si deprehensus fuerit aliquis e fratribus libenter cum pueris ridere et ludere, et habere amicitias ætatis infirmæ, tertio commoneatur, ut recedat ab eorum necessitudine, et memor sit honestatis, et timoris Dei : si non cessaverit, corripiatur, ut dignus est correptione severissima.

XIX. Qui contemnunt præcepta majorum, et Regulas monasterii, quæ Dei præcepto constitutæ sunt, et parvipendunt seniorum consilia, corripiantur juxta ordinem constitutum, donec corrigantur.

XX. Majores, qui cum fratribus mittuntur foras, quandiu ibi fuerint, habebunt jus Præpositorum, et eorum regentur arbitrio. Docebunt fratres per constitutos dies; et si forte inter eos ortum fuerit aliquid simultatis, audient ipsi majores, et dijudicabunt causam, et dignum culpa increpabunt; vel ad imperium eorum statim pacem pleno corde consocient.

XXI. Si quis frater contra Præposituma suum habuerit tristitiam, aut ipse Præpositus contra fratrem aliquam querimoniam, probatæ fratres conversationis et sidei eos audire debent, et dijudicabunt inter eos. Si tamen absens est Pater monasterii, vel alicubi profectus, primum quidem exspectabunt eum: sin autem diutius vident foris demorari, tunc audient inter Præpositum et fratrem; ne diu suspenso judicio tristitia major oriatur, ut et ille qui Præposius est, et ille qui subjectus est, et illi qui audiunt, juxu timorem Dei cuncta faciant, et non dent in ullo occasionem discordiæ.

XX. Nullus mittatur foras ad aliquod negotism solus. Missi vero non singuli, sed bini vel terni ambulent : ut dum se invicem custodiunt et consolantur, et seniores eorum de honesta eorum conversatione securi sint, et illi non periclitentur. Observantes tamen hoc, ut non se invicem fabulis inanibis destruant, neque negligentiæ dent locum destructionis; sed unusquisque in actu suo attentus sit, prout tempus fuerit.

XXIII. Quando autem reversi fuerint in monasterium, si ante ostium viderint aliquem quærenten suorum affinium, de his qui in monasterio commorantur, non valebunt ire ad eum, et nuntiare, vel evocare. Et omnino quidquid foris gesserint, in

XXIV. Omnibus erit potestas legendi usque ad horam tertiam : si tamen nulla causa exstiterit. qui necesse sit etiam aliquid sieri. Post horam vero tertiam si quæ statuta sunt, sicut scriptum est, per superbiam, vel negligentiam, vel desidiam interedentem non custodierit, sciat se cum in boc errore deprehensus fuerit, culpabilem judicandum; quis per suum errorem et alios in vitium mittit.

XXV. Cellarii vero cura sit, ut abstinentiam et sobrietatem studens illata in monasterio ad sumptus fratrum diligenter et fideliter servet: nihil suscipiens, nec quidquam tradens sine auctoritate vel senioram consilio. Qui etiam omnia utensilia, quæ in monasterio sunt, id est, vestem, vas, ferramentum, d quidquid usibus quotidianis necessarium est, custodiat; et unamquamque rem proferens, cum fuerit necessarium, ab eo iterum ad reponendum, cui utendo consignaverit, recepturus. Ad victum vero fratrum proferat ac tradat septimanariis, ad condiendos cibos det necessaria secundum quotidianæ expensæ consuetudinem, neque profuse, neque avare; ne vitio ipsius vel monasterii substantia gravetur, vel fratres patiantur injuriam. Sed et necessitatem infirmorum fratrum ac laborem considerans, nihil ægrotantium desideriis neget ex his, quæ habuerit, quantum illis necesse fuerit. Advenientibus diversis fratribus escas parabit. Hæc erit cura custodis cellarii, recurrens semper ad seniorum consilium, et requirens de omnibus, vel præcipue de his quæ proprio suo intellectu non potuerit adimplere.

XXVI. Ostiarii cura sit, ut omnes advenientes intra januas recipiat; dans eis responsum honestum cum humilitate et reverentia, ac statim nuntians vel abbati, vel senioribus, quis venerit, et quid petierit. Nec ullus extraneorum patiatur injuriam; neque habeat cum aliquo de fratribus necessitatem ac facultatem loquendi, absque scientia abbatis vel seniorum præsentia. Si quid vero cuicunque de fratribus missum mandatumque fuerit, nihil ad ipsum perveniat priusquam abbati vel senioribus indicetur. Ante omnia ostiarius monasterii hæc observabit, ne quemquam de fratribus foris januam exire permittat.

XXVII. Si quis accesserit ad ostium volens sæculo renuntiare, et fratrum aggregari numero, non habeat libertatem intrandi; sed prius nuntietur Pa- C tri monasterii, et manebit paucis diebus foris ante januam, ac docebitur orationem Dominicam, et psalmos quantos potuerit discere; et diligenter sui experimentum dabit, ne forte mali quidpiam fecerit, ut turbatus ad horam timore discesserit, aut sub aliqua potestate sit; et utrum possit renuntiare parentibus suis, et propriam contemnere facultatem. Si eum viderint aptum ad omnia, tunc docebitur et reliquas monasterii disciplinas; quæ facere debeat, quibusque servire, sive in collecta omnium fratrum. sive in domo cui tradendus est, sive vescendi ordine: ut instructus atque perfectus in omni opere bono fratribus copuletur. Hæc observabit custos januæ, referens omnia, sicut superius scriptum est, et annuntians senioribus.

XXVIII. Septimanarii ad cibos parandos, vel ad luminaria concinnanda, vel ad nitores faciendos, et quæ ad obsequium ususque monasterii pertinent, semper parati sint. Hos nulla alia necessitas occupet, sed in hoc studium impendant, ut rem susceptam utiliter et diligenter impleant. Et si quid forte nesciunt, de his quæ agere debent, sine dissimulatione seniores suos semper interrogent.

XXIX. Hi itaque quibus disciplina, vel utilitas, vel opinio, vel obsequium monasterii creditur, officia sibi injuncta fideliter custodiant et impleant. Hos enim errare non decet, qui ad omnes errores emendandos præpositi sunt. Qui si vel superbia, vel

quidquid usibus quotidianis necessarium est, custo- A negligentia, vei desidia aliqua ex his prætermiserint, diat; et unamquamque rem proferens, cum fuerit necessarium, ab eo iterum ad reponendum, cui utendo consignaverit, recepturus. Ad victum vero fratrum proferat ac tradat septimanariis, ad condiendos cibos

XXX. Inter omnes fratres hoc observabitur, vel obedientes senioribus suis, et deferentes sibi invicem, habeant patientiam, moderationem, humilitatem, charitatem, pacem sine figmento et mendacio, et maledictione, et verbositate, et jurandi consuetudine, ita ut nemo suum quidquam vindicet, neque ullus aliquid peculiariter usurpet; sed habeant omnia communia.

XXXI. Sine seniorum verbo et auctoritate nullus fratrum quidquam agat : neque accipiat aliquid, ne-B que det; neque usquam prorsus procedat.

XXXII. Cum vero inventa fuerit culpa, ille qui culpabilis invenitur, corripiatur ab abbate secretius. Quod si non sufficit ad emendationem, corripiatur a paucis senioribus. Quod si nec sic emendaverit, excommunicetur, et non manducet quidquam. Cui si nec hoc quidem profuerit, in quolibet loco fuerit, postremus interomnes in psallendi ordine ponatur. Quod si in pravitate perseverat, etiam psallendi ei facultas auseratur. Quem si vel hæc confusio non commoverit, abstineatur a conventu fratrum; ita ut nec mensæ, nec Missæ intersit, neque cum eo ullus frater de junioripus colloquatur. Abstincbitur autem tamdiu, quandiu vel qualitas culpæ poposcerit, secundum abbatis ac seniorum arbitrium; vel se ex corde pro culpa pœnitens humiliaverit, et veniam erroris sui omnlbus præsentibus petierit. Quod si in fratrem peccavit, etiam ab eo fratre veniam petat, cui injuriam fecit.

XXXIII. Si quis errori ejus consenserit, et secundum duritiam illius magis consilium dederit, ut se tardius humiliet, sciat se, cum in hoc errore fuerit deprehensus, simili modo culpabilem judicandum.

XXXIV. Hoc etiam addendum fuit, ut frater, qui pro qualibet culpa arguitur vel increpatur, patientiam habeat, et non respondeat arguenti se : sed humiliet se in omnibus et emendet.

XXXV. Si vero fuerit aliquis tam durus, et tam alienus a timore Domini, ut tot castigationibus et tot remissionibus non emendet, projiciatur de monasterio, et velut extraneus habeatur: ne vitio ipsius alii periclitentur.

XXXVI. Quod si aliquis locutus fuerit, vel riserit in vescendo, increpetur, et agat pœnitentiam.

XXXVII. Si quis ad manducandum tardius venerit absque majoris imperio, similiter agat pœnitentiam, aut ad cellam suam jejunus revertatur.

XXXVIII. Si aliquid necessarium fuerit in mensa, nemo audebit loqui, sed ministrantibus signum soni dabit. Ministri vero absque his quæ in commune fratribus præparata sunt, nihil aliud comedant, nec mutatos cibos sibi audeant præparare.

XXXIX. Nemo plus alteri dabit quam alter accepit; quod si obtenditur infirmitas, Præpositus domus perget ad ministres ægrotantium, ab his quæ neces- A saria sunt accipiet.

XL. Quando ad ostium monasterii aliqui venerint, si clerici fuerint aut monachi, majori honore suscipientur: lavabuntque pedes eorum, juxta Evangelii præceptum, et præbebunt eis omnia quæ apta sunt usui monachorum.

XLI. Si quis ad ostium monasterii venerit, dicens velle se videre fratrem suum vel propinquum, janitor nuntiabit abbatt, et permittente eo accipiet comitem, cujus sides probata est; et sic mittetur ad fratrem videndum vel proximum.

XLII. Si propinquus alicujus mortuus fuerit, presequendi funus non habebit licentiam, nisi Pater monasterii præceperit. XLIII. Nullus de horte tellat elera, nisi ab hortelano acceperit.

XLIV. Nemo alteri loquatur in tenebris; nullus in psiatho cum altero dormiat; manum alterius nemo teneat; sed sive steterit, sive ambulaverit, sive sederit, uno cubito distet ab altero.

XLY. Si quis tulerit rem non suam, ponetar super humeros ejus; et sic agat poenitentiam publica in collecta.

XLVI. Si Præpositus injuste judicaverit, injustitie ab aliis condemnabitur.

XLVII. Qui consentit peccatis, et desendit alian delinquentem, maledictus erit apud Deum et honi nes, corripietur increpatione severissima.

Explicit Regula Orientalis.

## SANCTI BASILII

CÆSAREÆ CAPPADOCIÆ EPISCOPI

## REGULA AD MONACHOS.

## DE S. BASILIO EJUSQUE REGULA VETERUM TESTIMONIA.

S. Gregorius Nazianz., orat. 20, in S. Basilium.

Quis magis quam ille aut virginitatem coluit, aut carni leges imposuit; idque non suo tanum enema sed etiam opera aliis impensa? Cujus sunt virginum cœnobia, et scripto comprehensa Regularum status; quibus et sensus omnes castigabat, et membra omnia componebat, et veranz virginitatem servate at monebat.

Gregorius presb., orat. de S. Greg. Naz.

Hie porre commorantes (Gregorius et Basilius) et mutua exstimulatione virtutem augebant, et vite mastice leges piis Deoque devotis hominibus atque a mundi societate disjunctis ferebaut, Lycurgi legibu placidiores, Solonis graviores, Minois equiores. Imo vero ut de his viris sublimitus aliquid dicam, Mossen fimitantur, trubeque obtecti, atque ut a tumultuaria et turbulenta hae vita procul se removerent, in mostem accodentes, legislatoris officio fungebantur.

S. Hieronymus, Script. Eccl., cap. 116.

Basilius Consercte Cappadoeice, que prius Masaca vocabatur, episcopus, egregios contra Eusonius de boravit libros, et de Spiritu sancto volumen, et asceticum, et breves variosque tractatus.

Rufinus, Hist. eccl., lib. 11', cap. 9.

Basilius Ponti urbes et rura circumiens, desides gentis illius animos, et parum de spe futura solicim stimulare verbis, et prædicatione succendere, callumque ab his longæ fregligentiæ copit abolere, subegitque, abjectis inanium rerum et sæcularium curis, suimet notitiam recipere, in unum coire, monasteri construere, psalmis et hymnis et orationibus docuit vacare; pauperum curam gerere, eisque habitecim honesta, et quæ ad victum necessaria sunt præbere, virgines instituere, pudicam castamque vitam omnim pente desiderabitem facere. Ita brevi permutata est totius provinciæ facies, ut in arido et squalent campo videretum seges facunda ese keta vinea surrexisse.

Es mes: Exstant quoque utriusque ingenii monumenta magnifica tracfattuiri, quos ex tempore in Erdelli declamabant: ex quibus non denas ferme singulorum oratiunculas transfudmus in Latinum; Besilii preterea Instituta monachorum: optantes, si poterimus, et Dei favor adjuverit, corum plura transferre.

Sozomenus, Hist. Eccl., lib. 111, cap. 13.

Apud Armenios, Paphlagones et Ponti incolas Eustachius Ecclesiæ Sebastiæ in Armenia antistes primi vitem monasticam ejusque exercitium accuratum cœpisse dicitur, ita ut librum de Institutis monachorus, qui Basilii Cappadocis nomine inscribitur, ab hoc conscriptum nonnulli affirment.

Ita et Nicephorus Callist., lib. 1x, cap. 16, et lib. xm, cap. 29.

Photius P. CP. Biblioth. cod. 191.

Liegi sancii Basilii episcopi Caesareze Cappadocize Asostica, ut vocant, duodus libris comprehensi. Pife bane opas si quod aliud cuivis pietatis studioso et zerna bona consectanti; maxime vero his qui in combine religiosse vitze exercitio incumbunt. Continet autem variarum questionum ex sacris litteris, que ad more componendos faciant, succinctas cum explanatione solutiones.

Idem , cod. 144.

Legi ejusdem sancti Basilii Ascetica, hoc est, monasticæ vitæ præceptiones; ex quarum præscriylo 🤲 vixerit, regno cœlesti potietur.

Theodorus Studita, Orat. in sanctum Platonem.

Primum dedit operam ut studiose magni et divini Basilii Constitutiones legeret, et quibus sui temporis consuctudinem a monastica constitutione alienam esse didicit.

Sanctus Benedictus, Regulæ, cap. 73.

Collationes Patrum, et instituta et Vitæ eorum; sed et regula sancti Patris nostri Basilii, quid aliud unt nisi bene viventium et obedientium monachorum exempla, et instrumenta virtutum?

Gregorius Turon., Hist. Franc., lib. x, cap. 29.

Aredius ex familia propria tonsuratos instituit monachos, coenobiumque fundavit, in quo non modo Cassiani, verum etiam Basilli et reliquorum abbatum qui monasterialem vitam instituerunt celebrantur

Vita sancti Eugendi abbatis, cap. 14.

Prout memoriæ, Christo inspirante, suggeritur, abrenuntiantium exordia primitus intimamus. Sic namque quod non omnino illa quæ sanctus ac præcipuus Basilius, Cappadociæ urbis antistes, vel ea quæ sanctorum Lirinensium Patres, sanctos quoque Pachomius Syrorum priscus abbas, sive illa quæ recentior venerabilis edidit Cassianus, fastidiosa præsumptione calcemus; sed ea quotidie lectitantes, etc.

Vita sancti Philiberti ubbutls.

Legebat studiose Basitii præclaras constitutiones, Macarii Regulam, Benedicti decreta, Columbani insticuta sanctissima.

Justinianus quoque imp. epistola ad Menam P. CP. contra Origenem, locum affert sancti Basilii, ix rev garovinos αθτού βιελίου, sive ex libro ejus Regularum : quo eliam frequentissime utuntur sanctus Benedictus Anianensis et Smaragdus, vetusti Regulæ Benedictinæ expositores.

## OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

Testimonia sanctorum Patrum allata, atque varia edita eruditissima scripta satis denotant doctrinam et Testimonia sanctorum Patram allata, atque varia edita eruditissima scripta satis denotant doctrinam et pietatem sancti Basilii Magni, jam dudum fastis sanctorum ascripti, et inter primos utriusque Ecclesiæ doctores numerati. Ille enim Cæsariensis archiepiscopus vitam monasticam apprime excoluit, et inter erudita ejus Opera tribus voluminibus contenta, a Juliano Garnerio Benedictino edita Parisiis anno 1722, reperiumtur varia Ascetica in duas partes, quasi Regulas distinctas monasticas, divisa, quæ proin Regulæ sancti Basilii appellantur, et quas ex Græco in Latinum transtulit, atque eruditam præfationem præmisit Rufinus Presbyter Aquileiensis. Et quidem prima pars appellatur Regula fusins tractata, quemadmodum et secunda dicitur Regula brevius tractata; quas tamen Rufinus in unum conjunxit, atque ex illis hanc præsentem Regulam sub nomine sancti Basilii observandam monachis proposnit. Tota autem hæc Regula constat 203 quæstionibus cum earum responsionibus, ex sancta Scriptura desumptis, quibus continentur omnia quæ ad perfectionem Christianam mertinent, vel ad essentialia monachorum munia speciation me omnia quæ ad perfectionem Christianam pertinent, vel ad essentialia monachorum munia speciatim speomnia quæ ad periectionem timistiamam pertinent, vei ad essentiana monachorum munia speciatim spectant. Etsi enim sanctus Basilius non tangat exteriores caeremonias et observationes, ab alus monasticaritte legislatoribus præscriptas circa divini officii ordinem, sosceptionem hospitum, faborem manutum, forman vestimentorum, correctionem culparum potus et cibi, etc.; attamen ad reformandum interiorem hospitum pattaria præcepta tradit, maxime attendens ad morum constitutionem et cordis directionem. Hinc sanctissimus monachorum Occidentalium patriarcha Benedictus ad calcem suæ Regulæ inter alias sanctorum Patrum doctrinas sunmopere laudat hanc Regulam, sanctumque Basilium nominat suum Patrem spiritualem. Atque etiamnum hodie monachi Orientales pro norma vite hanc Regulam amplectuntur, observantes tamen pro externis ritibus et cæremoniis aliarum Regularum diversa statuta; nec sane solum in Oriente, sed etiam in Occidente reperiuntur monachi Basiliam, præsertim in Polonia, Italia et Hispania. Natus est autem sanctus Basilius anno 329; atque anno 355 seculum reliquit, quamvis Ascetica sua, sive hanc presentem Regulam, ante annum 555 non conscripserit, anno 579 defunctus.

## INCIPIT PRÆFATIO RUFINI

PRESBYTERI AQUILEIENSIS

## in regulam s. basilii ad ursefum abbatem.

tes de partibus Orientis, et desiderantes jam fratrum consucta consortia, monasterium tuum ingressi sumus; quod superpositum angusto arenosi tramitis dorso hinc atque hinc passivi et incerti maris unda circumluit : rara tantummodo latentes locos eminus arguit pinus, ex qua et Pineti clarum nomen sæculo dedis. Eo tamen maxime delectati sumus, quod non, ut aliquis mos est, vel de locis, vel de epibus Orientis sollicite percontatus es; sed quænam ibi servorum Dei haberetur obervatio, que animi virtus, quae instituta servaventur in monasteriis, requisisti. Ad hæc ego ne quid tibi minus digne, non dico quam geritur, sed quam geri debet, exponerem, sancti Basifii Cappadociæ episcopi, viri fide et ope-Bomnia monasteria eisdem, et omni sanctitate satis clari instituta monatutis vel observationibus vivant. chorum; que interrogantibus se monachis velut sancti cujusdam juris responsa statuit, protuli. Cu-

Satis libenter, charissime frater Ursei, adventan- A jus cum definitiones ac sententias mirareris, magnopere poposcisti ut boc opus in Latinum verterem; pollicens mihi quod per universa Occiduse partis monasterla, si hæc sancti et spiritualis viri sancta et spiritualia innotescerent instituta, omnis ille servorum Dei profectus, qui ex bujuscemodi institutio-nibus nasceretur, mihi quoque ex eorum vel meritis, vel orationibus, aliquid gratize vel mercedis af-ferret. Exhibui ergo, ut potul, ministerium meum : imple et tu, et omnes qui legitie et observatis gratiam, ut et agentes et orantes sic, quemadmodum instituta hæc continent, mei quoque memores sitis. Tul sane sit officii ctiam aliis monasteriis exemplaria præbere : ut socundum instar Cappadociæ,

Explicit præfatio Rufini.

## INCIPIT REGULA SANCTI BASILII EPISCOPI CAPPADOCIÆ AD MONACHOS.

Humanum genus diligens Deus, et docens ho- A stram verba hæc ante tribunal Christi; Arguen enin minem scientiam (Psal. xcIII), his quidem quibus docendi contulit gratiam, præcepit per Apostolum (II Tim. 111), permanere in doctrina: his vero qui ædificari divinis institutionibus indigent, per Moysem protestatur, dicens: Interroga patrem tuum, et annuntiabit tibi; presbyteros tuos, et dicent tibi (Deut. xxxii). Propter quod necesse est, nos quidem quibus ministerium verbi creditum est, in omni tempore paratos esse et promptos ad instructionem perfectionemque animarum : et quædam quidem in communi Ecclesiæ auditorio simul omnibus de præceptis Domini contestari; quædam vero secretius perfectioribus quibusque disserere, et inquirentibus manifestare, atque interrogare volentibus de fide et veritate Evangelii B Domini nostri Jesu Christi, et de conversatione perfecta, copiam nostri sermonis facultatemque præbere, qua possit ex his perfectus effici et consummatus homo Dei. Vobis autem convenit nullum tempus vacuum præterire, quo minus ad ea quæ communiter cum omni Ecclesia discitis, etiam secretius de eminentioribus et perfectioribus inquiratis: ut omne ævum vitæ vestræ in, inquirendo de melioribus et percontando de utilioribus transigatis. Quoniam ergo et in hoc nos congregavit Deus, ut paululum quid a molestiis segregati turbarum silentii agamus et quietis; neque in aliud opus animum demus, neque residuum temporis somno rursus et remissioni corporeæ mancipemus; sed in inquisitione et sollicitudine medium noctis hoc, quod superest C spatium, exigamus, adimplentes illud quod dictum est per beatum David : Beatus qui in lege Domini meditabitur die ac nocte (Psal. 1). Si quid ergo unusquisque vestrum deesse sibi ad scientiam putat, ad communem id proferat inquisitionem. Facilius enim pluribus simul conferentibus, si quid difficile vel obtectum videtur esse, clarescet, Deo sine dubio inveniendi gratiam quærentibus largiente. Sicut ergo nobis necessitas imminet, et secundum illud Apostoli, væ mihi erit, si non evangelizem (I Cor. IX); ita etiam vobis, si ab interrogatione et inquisitione cessetis, vel si remissiores ac resolutiores ad ea implenda quæ recta inventa fuerint, simile discrimen impendit. Propterea enim et Dominus dixit: n quia sermo quem locutus sum vobis, ille judicabit vos in novissimo die (Joan. XII). Et iterum : Servus qui ignoravit voluntatem domini sui, et non secit digna, plagis vapulabit paucis: qui autem cognoverit, et fecerit contra voluntatem domini, vapulabit plurimis (Luc. XII). Oremus ergo misericordiam Domini, ut et nobis verbi inculpabile tribuat ministerium, et vobis fructuosum doctrinæ concedat eventum. Tanquam ergo sciențes quia stabunt ante faciem ve-

te, inquit, et statuam ea ante faciem tuam (Pul. XLIX); ita et intendite animum vigilanter ad hæ quæ dicuntur, et ad opus dignum quæ audistis, & stinanter adducite: Quia nescimus qua die, vel qu hora Dominus noster veniet (Matth. XXIV).

#### PRIMA INTERROGATIO FRATRUM.

Quoniam dedit nobis sermo tuus potestatem ut interrogemus, primo omnium doceri quæsumu u ordo aliquis est et consequentia in mandalis ba; ut aliud quidem sit primum, et aliud secundum, et sic per ordinem cælera: an omnia mandala ile sibi invicem cohæreant, et sint æqualia, ut unde voluerit quis possit initium sumere, tanquan in modum circuli vel coronæ.

Responsio. Interrogatio vestra antiqua est, el olim proposita in Evangelio, in eo cum accedens al Dominum quidam legis doctor ait : Magister, quol est mandatum primum in lege? Et Dominus respordit: Diliges Dominum Deum tuum ex toto cork tuo, et ex tota anima tua, et ex totis viribus (vis; hoc est primum et maximum mandatum. Secundum vero simile huic : Diliges proximum tuum sicul teipsum (Matth. xxII). Ipse ergo Dominus ordinen mandatis imposuit : primum dicens et magnan esse mandatum, Deum ex toto corde et ex wa mente diligere; secundum vero ordine et constquentia, et quod illi esset simile per virtulem, im quod illud expleret et quod penderet ex primo, diligere proximum sicut seipsum. Sed et de aliis siniliter in sauctis Scripturis invenies; et servator, ut ego arbitror, in omnibus mandatis ordo quidan et consequentia præceptorum.

#### INTERROGATIO II.

Quomam igitur de charitate Dei primum au en mandatum, inde nobis primum omnium diser. Nam quia oportet diligere audivimus, quomodo umen hoc possit impleri desideramus addiscere.

Responsio. Optimum sumpsistis sermonis exordium, et proposito nostro valde conveniens. Dec in que juvante, nos quod dicitis, faciemus. Sciendus ante omnia est quod mandatum istud unum quiden videtur esse; sed omnium in se mandatorum virtu tem complectitur et constringit, ipso Domino d cente: Quiu in his duobus mandatis universa les pendet et prophetæ (Matth. xx11). Ne tamen 1005 pe singula discutere aggrediamur ordinem mandale rum; alioquin videbimur totum opus introducere is partes : sed quantum ad propositum sufficit, et presens ratio postulat, inquiremus : illud ante omnid designantes, quod omnium mandatorum que 1 Deo accepimus virtutes in nobismetipsis insitas f rimus. Quo scilicet neque difficultas in nobis sil. tanquam novum aliquid et alienum a nobis expetant: neque rursum elationis dari nobis aliqua videato occasio, si putemus nos plus aliquid offerte Des

mus. Quoniam quidem ea quæ nobis a Deo insita sunt, si recte et competenter moveamus in opus, hoc est secundum virtutem vivere. Si vero naturæ beneficia corrumpamus, hoc est in malitiam vergere. Est ergo mali ista definitio, non recte uti motibus animi a Deo nobis insitis. Et rursum virtutis ista definitio, recte uti, id est secundum mandatum Dei, et secundum conscientiam, animi motibus a Déo insitis. Cum ergo hæc ita se habeant, idem hoc inveniemus etiam de charitate constare. Mandatum accepimus diligere Deum. Dilectionis virtutem in ipsa statim prima conditione a Deo anima sibi insitam gerit: in quo nequaquam extrinsecus testimonio indigemus: unusquisque enim in semetipso et ex semetipso horum quæ dicimus sumit indicia. B Omnis homo desiderat omne quod bonum est, et affectu quodam naturali constringimur ad omne quod bonum putamus. Sed et erga consanguineos et carnis proximos, nullo docente, in amore constringimur : his quoque quorum affectum et beneficia accepimus, omni affectu et officiis copulamur. Et quid aliud tam bonum habetur quam Deus? Imo quid aliud bonum, nisi solus Deus? Qui decor? qui splendor? quæ pulchritudo, quam naturaliter diligere provocamur, usquam talis qualis in Deo est et esse credenda est? Quæ usquam talis gratia? quæ amoris flamma, quæ et animæ secreta et interiora succendat, sicut amor Dei inflammare debet mentis arcana? præcipue si sit ab omni pollutione purgata; si sit munda anima, et quæ vero affectu dicat : Quoniam vulnerata charitate C ego sum (Cant. 111). Ineffabilem prorsus ego sentio amorem Dei, et qui sentiri magis quam dici possit. Inenarrabilis quædam lux est: etiam si fulgura, si coruscum adhibeat, vel comparet sermo, non patietur, non recipiet auditus. Si luciferi fulgores, si Lunæ splendores, si ipsum solis lumen assumas, ad comparationem gloriæ illius obscura sunt omnia, et multo tetriora, quam si cæca nox et obscuritate profundæ caliginis mersa limpidissimo meridiani solis lumini comparetur. Decor iste corporeis oculis non videtur, anima sola et mente conspicitur. Qui decor si cujus forte sanctorum mentem animamque perstrinxerit, flagrantissimum in eis amoris sui stimulum defigit. Propterea denique velut amoris cujusdam ignibus p tabescens, et præsentem vitam perhorrescens, dicebat aliquis ex eis: Quando veniam, et apparebo ante faciem Dei (Psal. XLI)? Et iterum dicebat istius ardoris ignibus slagrans: Sitivit anima mea ad Deum vivum (Psal. xxvi). Et insatiabiliter ardens ejus desiderio orabat, ut videret voluntatem Domini, et protegeretur in templo sancto ejus (Ibid.). Ita ergo naturaliter et concupiscimus quæ bona sunt et amamus. Nihil autem, ut diximus, tam summum bonum est quam Deus: et ideo debito quodam exsolvimus hanc quam ab eo accepimus charitatem. Quæ utique si denegetur, et non exsolvatur, iræ nos inexcusabiliter obnoxios facit. Et quid dico iræ obnoxios? Quæ enim poterit esse major ira, quæ ultio gravior, quam hoc

quam ab ipso in natura nostræ creationis accepi- A ipsum si accidat nobis, alienos effici nos a charitate Dei? Quod si parentibus inest naturalis affectus erga eos quos genuerunt; et non solum hoc in hominibus, verum etiam in mutis animalibus invenitur: videte ne inveniamur vel pecudibus hebetiores, vel belluis feris immaniores, si nullo erga Genitorem constringamur affectu. Quem etiamsi quantus et qualis sit scire non possumus, ex hoc tamen solo quod ex ipso sumus, venerari et diligere parentis debemus affectu, atque indesinenter erga ejus memoriam pendere, sicut erga genitrices suas faciunt parvuli. Sed multo amplius multoque promptius; quanto et immensorum nos beneficiorum ejus obnoxios scimus. Quod ipsum no! is commune esse puto etiam cum cæteris animalibus: meminerunt namque etiam illa, si quid eis quis contulerit bonum. Si mihi non creditis, audite Prophetam dicentem: Cognovit bos possessorem suum, et asinus præsepium domini sui (Isa. 1). Absit autem de nobis dici ea quæ sequuntur: Quia Israel me non cognovit, et populus meus me non intellexit (Ibid.). Quod si etiam eos qui beneficii aliquid nobis contulerunt, nullo docente diligimus, et omni stadio, quantum fieri potest, referre gratias nitimur; quomodo sufficiemus gratiam referre beneficiis Dei, quæ tanta sunt, ut effugiant numerum; et talia, ut sufficiat unum aliquod ex omnibus per totam vitam nostram efficere nos obnoxios largitori? Nam omitto cætera omnia, quæ quidem et ipsa magna sunt et præclara, verum a majoribus et melioribus, velut stellæ quædam splendidioribus solis radiis obteguntur; quoniam quidem nec tempus nobis est amplius dilatare sermonem, ut possimus etiam de minimis divina erga nos enumerare beneficia. Sileamus igitur quotidianos solis ortus, et unius lampadis fulgore illuminatum universum mundum. Sileamus lunæ circuitus, aeris permutationes vicissitudinesque; imbres ex nubibus, flumina fontesque de terra; latitudines atque altitudines maris: universitatem terræ, ac nativitates eorum animantium quæ in aquis gignuntur, et quæ coalescunt vel oriuntur in terris, nostris ministeriis vel usibus deputata. Hæc ergo omnia et cætera innumerabilia prætermitto: hoc solum, quod ne volenti quidem præterire possibile est, silere non possumus: et quamvis reticere gratiam non sit possibile, multo tamen impossibilius est ut dignum est et ut competit proloqui: hoc, inquam, quantum est, quod scientiam sui donavit homini Deus, et rationabile animal esse fecit in terris, et ineffabilis paradisì abuti voluptate ac decore concessit? quemque serpentis arte deceptum, et in peccatum lapsum, ac per peccatum in mortem devolutum, nequaquam despexit; sed legem in adjutorium dedit, præfecit angelos, destinavit prophetas; conatus malitiæ comminationum severitate compescuit; bonorum desideria munificentissimis repromissionibus provocavit, et finem utriusque vize nostræ in multis imaginibus præsignavit. Verum cum post hæc omnia in malis nostris incredulitatibus duraremus, non est aversus, nec dereliquit nos pii Do.

mini bonitas; neque cum beneficiis ejus essemus A quidquid confertur in proximum. Et quidem in his ingrati, avertere potuimus et excludere misericor-🖜 diam ejus a nobis : sed revocamur a morte, et iterum vivisicamur per Dominum nostrum Jesum Christum, Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo: sed semetipsum exinanivit, formam servi accipiens (Phil. 11). Infirmitates nostras accepit, et ægritudines nostras portavit, et pro nobis vulneratus est, ut livore illius sanaremur (Isa. LIII). Et a maledicto nos redemit, factus pro nobis maledictum (Gal. 111). Et morte turpissima condemnatus est, ut nos revocaret ad vitam. Nec sufficit ei vivisicare nos mortuos, sed et divinitatis suæ participium tribuit, et munus æternitatis indulget; et supra omne quod vel petere vel intelligere possumus, credentibus vel diligentibus se præparat, quod oculus non vidit, nec auris audivit, nee in cor hominis ascendit (I Cor: n; Psal. cxv). Quid ergo retribuemus Domino pro omnibus quæ retribuit nobis? Verum ille tam benignus et clemens est, ut ne retributionem quidem reposeat; sed sufficit el ut pro his omnibus quæ largitus est diligatur. Quis ergo ita irremediabiliter ingratus est, ut propter tantaet talia beneficia non diligat largitorem?

Et de charitate quidem Dei ista sufficiant : propositum namque est, ut superius diximus, non omnia dicere, împossibile enim est; sed breviter et suceincte commemorare ea quæ amorem Dei inserere animæ et suscitare sufficiant. Consequens jam nune est, etiam de eo mandato, quod erdine et virtute seeundum diximus, explicare. Et quidem quoniam lex eas virtutes que anime a Creatore insite sunt, elimet et excolat, jam superius diximus. Quia erge pracipimur diligere proximos sicut nos ipsos, videamus ctiam si inest nobis vittus et facultas ad hujus quoque mandati expletionem. Et quis ignorat quoniam humanum animal et communicabile home est, et non agreste aliquod ac ferum? Nihil enim tarh proprium est naturæ nostræ, quam alterum alterius indigere, et requirere invicem, ac diligere quod requiritur. Quia ergo Dominus harum in nobis virtatum semina seminavit, sine dubio horum etiam fruetum requiret, et testimonium nostræ erga se dileetionis difectionem accipiet proximorum. In hoe si invicem diligatis (Joan. x111). Et ita in omnibus ista mandata conjungit, ut etiam misericordiæ opera quæ în proximo fiunt; transferat în semetipsum. Esarivi enim, inquit, et dedistis manducare mini (Matth. xxv). Et reliqua que in proximo gesta sunt, se dicit esse perpessum, cum adjecit: Quandit fecistis unt ex mihimis istis fratificas meis, mihi fecielle (Ibid.). Etgo per primum completur et secundum; per sécundum vero ascenditur et reditur ad primum: ut qui diligit Dominum, sine dubio diligat et proximum. Ait enim Bominus: Qui diligit me, mandata mea custodit. Hoë est autem mandatum meum, inquit, ut invicem diligatis (Joan. xiv et xv). Ita et qui diligit proximum. explet in Deo charitatem; quia ipse in se recipit

qui initia habent ad timorem Domini, et ad primos aditus religionis accedunt, prima institutio est utifior per timorem, secundum sententiam sapientissimi Salomonis, dicentis: Initium sapientiæ timor Domini (Prov. 1). Idipsum etiam in psalmis legitur (Psal. cx). Vos vero fratres, qui jam parvuli in Christo esse desiistis, nec ultra lacte indigetis, cibos solidos ex dogmatum firmitate perquirite, ad nutriendum et pascendum interiorem hominem (I Cor. 111); quo per eminentiora quæque mandata perveniat ad perfectum, et in omni, quæ in Christo est veritate, confirmetur. Observandum sane est ne forte copiosioris gratiæ pondus causa nobis gravioris condemnationis existat, si ingrati inveniamur in muneribus largitoris. Illud autem ante omnia considerandum est, quin neque aliud ullum mandatum, neque hoc quod de charitate Dei et proximi præcipitur, implere quis poterit, si per varias et diversas occupationes animus aberret. Sed neque artificium ullum, vel ullius indestriæ disciplinam possibile est adipisci cos qui frequenter ex aliis ad alia transferuntur. Omni erge custodia oportet nos servare cor nostrum, ne forte desiderium Dei mala desideria et sordidæ cogitationes depellant nostris animis ac detrudant (Proc. 17); sed e contrario assidua recordatione et memoria Dei, formam quodammodo ac figuram ejus animae nostra signaculis singuli infigamus, quæ nullis queat perturbationibus aboleri. Sic enim et desiderium in nobis divinæ charitatis accenditur, dum frequens ejus memoria mentem atque animum illustrat; et ad opes mandatorum Dei erigimur ac suscitamur. Et ex jusis rursum charitatis operibus vel conservatur Dei in nobis charitas, vel augetur. Et hoc puto ostendere volentem Dominum dicere, aliquando quidem : Si diligitis me, mandata med servate (Joan. XIV); aliquando autem : Si facitis quæ ego dico vobis, permenetis in charitate mea; sicut et ego servari mandats Patris mei, et maneo in charitate ejus (Ibid.). Ex quibus edocet nos, prospectum operis nostri debere ex sua voluntate pendere; ut tanquam speculam quoidam ipsum babentes, et semper ad ipsum respicientes, opus nostrum fixo ad ipsum cordis oculo dirigamus. Sicut enim artificia que in hac vita sunt, enim, inquit, scient omnes, quia mei discipuli estis, D prospectum quemdam animi gerunt, et ita secundum hoc quod animo conceperint, etiam in opere utuntur manuum ministerio; sic et in abc nostro opere unus manet nobis iste prospectus, atque unus terminus fixus est, quo Deo placere debeamus. Secundum hunc ergo prospectum opus dirigamus mandatorum. Impossibile namque est aliter constare posse operis postri formam, nisi voluntas ejus qui injunxit opus semper in mémoria habeatur: ut ejus voluntate servata, et labore operis ac diligentia competenter expleta, semper jungamur Deo, dum semper ejus memores sumus. Sicut enim, verbi causa, laber securem faciens aut falcem, meminit semper ejus qui epus injunxit, et retinet in corde suo cujus magnitudinis, vel qualitatis, vel formæ injunxerit fieri se-

minit a domino operis injunctum, ad hoc dirigit mapuum ministerium, ut forma operis cum ejus eui injunxit animo ac voluntate conveniat: si autem obliviscatur quid vel quale sit qued sibi fuerat imperatum, sine dubio aliud aliquid quam injunctum fuerat, faciet; ita etiam Christianus omnem conatum et omne studium in actibus suis adhibere debet, ut secundum voluntatem Dei, qui opus injunxit, suum quoque dirigat opus; ut actus sui ornentur, et possit ejus qui præcepit voluntatem implere. Tunc etiam illud complere potest quod scriptum est: Sive manducetis, sive bibatis, sive aliud quid faciatis, omnia ed gloriam Dei facite (I Cor. x). Si vero declinet quis 2 regula, et corrumpat observantiam mandati, ex hoc ipso arguitur, si quis sit immemor Dei.Plurimum B autem prodest ad conservandam memoriam Dei. etiam secretius et remotius habitare. Nam permixtim vivere cum his qui negligentius agunt circa timorem Dei, et contemptum habent mandatorum ejus, plurimum nocet; sicut et Salomonis sermo testatur, dicens: Cum homine iracundo pe. habitaveritis, no forte discatis vias ejus, et accipiatis laqueum animæ vestræ (Prov. xxII). Et iterum quod dicit : Exite de medio corum, et separabimini ab eis, dicit Dominus (Isa. LII), ad hoc ipsum respicit. Igitur neque per oculos, neque per aures recipiamus illecebras ad peccandum, et paulatim longo usu inhæreamus consuetudini pessimæ. Et rursum ut possimus orationi vacare, oportet primo secretius habitare. Hec enim modo et præcedentes consuetudines excidemus, in C quibus contra mandatum Dei agebamus. Non enim parvus labor est, ut se aliquis a priore non bona consuetudine reflectat ac revocet; quoniam quidem mos longo tempore confirmatus vim quodammodo maturæ obtinet. Oportet ergo nos primo omnium abnegare nos ipsos, et tollere crucem Christi, et sic eum sequi (Matth. xvi). Abnegamus autem nos hoc modo si, per omnia præteritæ consuctadinis obliti, voluntates proprias abnegemus; et ita non solum ab hominibus non recte agentibus, verum etiam a nostris ipsis inordinatis et incompositis moribus sècedamus. Alioqui ut in eadem quis consuctudine atque in priore conversatione permanens, emendare se possit et corrigere, difficillimum est; imo, ut verius p quomodo quis solus visitabit infirmum? aut quomodo dicam, penitus impossibile. Sed ad hoc ipsum, ut tollat quis crucem suam et sequatur Christum, plurixnum impedit societas et permixtio corum qui vitam dissimilem ducunt. Nam paratum esse ad mortem pro Christo, et mortificare membra que sunt super terram (Coloss. 111), et pro nomine Christi lihenter ferre omne discrimen, hoc est tollere crucem suam. Ad quod grande videmus impedimentum posse nobis oboriri ab his qui dissimiles sunt vel vita vel moribus. Et ad cætera alia quæ multa sunt, accedit stiam boc, ut respiciens anima ad multitudinem nejuiter viventium, primo quidem occupetur et impeliatur, ne suorum malorum capiat intellectum, et ossit vel purgare per pænitentiam quæ deliquit, vel

curem; et in illud semper intendens quod sibi me- A causas culpæ resecare emendatione vitiorum. In comparatione etenim pessimorum aliquid se jam magni perfecisse æstimat. Tum deinde impedimentis et perturbationibus atque occupationibus, quas communis hominum vita habere solet, prætermissis, illad qued majus est et pretiosius omnium, memoriam Dei non potest custodire : qua depulsa ab animis et exclusa, non solum omni lætitia et gaudio earet divino, et delectationis Domini sustinet detri menta, sed et dulcedinem non sentit divini eloquii, ut dicat : Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, Bomine! super mel et favum ori meo (Psal. CXVIII); ted et in neglectum et oblivionem pervenit judiciorum Dei, et in contemptus consuctudinem decidit: quo majus malum et perniciosius pati nihil potest.

#### INTERROGATIO III.

Quia ostendit nobis sermo tuus periculosum esse cum his qui mandata contemnunt vitam ducere, nunc discere cupimus si oporteat eum qui ab hujuscemodi consortiis discesserit, remotum esse et solum, an vero cum fratribus ejusdem propositi et ejusdem animi vilam suam sociare.

RESP. In multis ntile esse video vitam communem ducere cum his qui ejusdem voluntatis sunt atque propositi. Primo, quia etiam ad usus corporales victusque ministerium unusquisque nostrum solus sibi non sufficit: et vero ideo pro his quæ ad ministerium vitæ nostræ necessaria sunt, invicem opera nostra egemus. Sicut enim pes hominis in alio quidem suis viribus utitur, in alio vero indiget alienis. et sine adjumento cæterorum membrorum nec explere suum opus, nec sufficere suis viribus potest (I Cor. xin); ita etiam vita solitaria mihi pati videtur, cum neque quod ei inest, utile esse, neque qued deest ab aliquo possit acquiri. Præter hoc autem nec ratio quidem charitatis unumquemque permiuit quod suum est quærere, dicente Apostolo: Charitas non quærit quæ sua sunt (I Cor. xIII). Deinde, sed nec culpas quidem suas unusquisque ac vitia facile dignoscit, cum qui arguat nemo est : et facile hujusmodi homini accidere potest illud quod scriptum est : Væ soli, quia si ceciderit, nemo est alius qui erigat eum (Eccle. 1V). Sed et mandata a pluribus quidem facilius adimplentur; ab uno vero dum unum videtur impleri, allud impeditur. Ut puta, suscipiet peregrinum? Si vero omnes corpus sumus Christi, singuli autem alterutrum membra, per consonantiam velut in unius corporis compagem in Spirita sancto aptari et conjungi debemus adinvicem (Rom. x11). Quod si unusquisque nostrum solitariam eligat vitam, scilicet non tali aliqua causa vel ratione quæ Deo sit placita, vel quod ad communem cæterorum pertineat dispensationem, sed propriæ voluntati et passioni satisfaciens; quomodo possumus discissi et divisi adimplere, et integram assignare membrorum ad se invicem consonantiam? Iste enim talis neque cum gaudentibus gaudet, neque cum flentibus flet (Rom. xv); quoniam quidem separatus ac divisus a cæteris nec cognoscere quidem

necessitates poterit proximorum. Tum deinde nec A minus non æstimavit sufficere sibi solam verbi dosufficere potest unus ad suscipienda omnia dona Spiritus sancti, quia secundum uniuscujusque mensuram fidei et donorum spiritualium distributio celebratur: ut id quod per partes unicuique distributum est, rursum tanquam membra ad ædificationem unius corporis coeat et conspiret. Alii enim datur sermo sapientiæ, alii sermo scientiæ, alii fides, alii prophetia, alii gratia sanitatum (I Cor. x11), et cætera; quæ singula utique non tam pro se unusquisque quam pro aliis suscipit a Spiritu sancto. Et ideo necesse est uniuscujusque gratiam, quam susceperit a Spiritu Dei, et in commune prodesse. Accidit ergo ut is qui remotus vivit et separatus, unamquamcunque suscipiet gratiam, et hanc ipsam inutilem faciat, dum nihil per eam operatur, sed desodit eam in semet- B ipso (Matth. vii). Quod cujus et quanti sit periculi, nostis omnes qui legitis Evangelium. Si autem cæteris communicat gratiam, et ipse perfruitur proprie ca ipsa quam suscepit; et multiplicatur in eo, dum communicatur et cæteris; et ipse nihilominus fruitur gratia reliquorum. Habet autem et alia quan plurima bona communis vita ista sanctorum, quæ non est nunc possibile omnia dinumerare. Interim, ut diximus, ad conservanda sancti Spiritus dona commodior est multorum societas, quam si degamus in solitudine. Sed et adversus insidias inimici, quæ extrinsecus inferuntur, multo cautior est et utilior societas plurimorum: ut facilius suscitetur e somno, si quis forte obdormierit somnum illum qui ducit ad mortem ( I Cor. x1 ). Sed et delinquenti delictum C suum facilius apparebit, cum a pluribus vel arguitur, vel notatur : secundum quo l et Apostolus dicit : Sufficit ei qui ejusmodi est, objurgatio hæc quæ fit a pluribus (II Cor. vi). Sed et in oratione non parvum emolumentum a pluribus nascitur, cum consensu et universitate orantibus; ut ex multorum personis, per gratiam quæ in nobis est, Deo gratiæ referantur. Sed interdum et periculo proxima est vita solitaria. Primo quidem illi periculo subjacet, quod certe gravissimum est, in quo ipse sibi placet, et neminem habens qui possit opus ipsius probare, videbitur sibi ad summam perfectionem venisse. Tum deinde sine ullo exercitio degens, neque quid sibi vitii abundet, neque quid virtutis desit, agnoscit. Neque discretionem habere poterit in operum qualitate, pro eo quod operandi materia omnis exclusa sit. In quo enim humilitatem suam probabit, neminem habens cui humilem se præbere debeat? In quo misericordiam demonstrabit totius consortii et societatis alienus? ), Ad patientiam vero quomodo seipsum exercebit, nullum habens qui videatur ejus voluntatibus obviare? Si quis autem dicat sufficere sibi doctrinam Scripturæ et apostolica præcepta ad emendationem morum vitamque formandam, simile mihi aliquid facere videtur his qui semper fabrile artificium discunt, nunquam tamen fabrifaciunt opus, vel his qui in structorum arte semper docentur, nunquam tamen ædificandæ domus operam dabunt. Ecce enim et Do-

ctrinam, sed et opere ipso voluit nobis tradere humilitatis exempla, cum præcinctus linteo lavit pedes discipulorum suorum (Joan. x11). Tu ergo cujus pedes lavabis? quem curabis officiis? cujus inferior aut ultimus eris, cum solus vivas? Sed et alfud quod dicitur: Bonum et jucundum habitare fratres in unum (Psal. cxxxII), quod unguento pontificali in barban de capita descendenti sanctus Spiritus comparavit, quomodo in solitaria habitatione complebitur? Stadium namque est quoddam, ex apostolico præcepto, ad emendationem morum vitamque formandam, in quo per virtutis exercitium proficitur; in quo meditatio divinorum mandatorum effulget amplius et clarescit, hæc communis inter se unanimorum fratrum habitatio: habens in se illam similitudinem a exemplum, quod in Actibus apostolorum resert de sanctis Scriptura divina, dicens: Quia omnes credentes erant in unum, et habebant omnia communic (Act. IV).

#### INTERROGATIO IV.

Oportet primum renuntiare omnibus, et ita venire ad hanc vitam vel conversationem quæ secundun Deum est?

RESP. Domino et Salvatore nostro Jesu Christo dicente: Si quis venit ad me, abneget semetipsum, et tollat crucem suam, et sequatur me (Matth. X11); et iterum : Qui non renuntiaverit omnibus quæ pasidet, non potest meus esse discipulus (Luc. xxiv). Qui ad hoc venit ut Dominum sequatur, etiam seipsum neget, et tollat crucem suam. Certum est autem quia jam et ante diabolo renuntiavit et operibus ejus. Quod tamen non ab his qui in profectu sunt vitæ, vel qui jam ad perfectionem tendunt, sed ab his qui a prima statim confessione initiantur, fieri solet. In hoc autem renuntiat, sicut superius diximus, etiam ipse sibi homo, id est, si priori consuctudini suæ vel vitæ renuntiet, aut etiam moribus suis. vel delectationibus sæculi hujus, sed et consanguinitati corporali; illi maxime quæ impedire ejus propositum potest: et parentes quidem eos qui € in Christo Jesu per Evangelium genuerunt, magis putabit; fratres autem eos qui eumdem adoptionis spiritum susceperunt: possessiones vero omnes simul a se ducit alienas. Et ut breviter dicam, hic cui pro Christo mundus omnis crucifixus est, et ipst mundo, quomodo potest servus effici cogitations et sollicitudinum mundi; cum Dominus jubeat etias animam ipsam abnegandam esse pro se? Perfecta itaque est abnegatio in eo, ut passionibus penius careat, dum adhuc in corpore est. Sed bæc incipit agere ab his primo quæ extrinsecus sunt, id est a passionibus, vel inani gloria, et si quæ sunt alia similia, ut ab his primum efficiatur alienus. Et boc est quod nos docuerunt apostoli Jacobus et Joannes, qui reliquerunt patrem suum Zebedæum, e navem ipsam in qua erant (Marc. 1). Sed et Maithæus relinquens vectigal, et surgens, ac sequess Dominum (Matth. 12); qui non solum lucra reli-

rat; quod utique poterat evenire a principibus sæculi, pro eo qued vectigalium rationes imperfectas atque incompositas reliquisset. Ita autem cupiditate sequendi Dominum ductus est, ut nullum prorsus hujus vitæ respectum vel cogitationem sibimet servaverit. Quod autem neque ad affectus parentum, si adversantur Dominicis præceptis, neque ad ullam sliquam humanam delectationem oporteat aliquem respicere, et per hoc ab eo quod proposuit impediri, Dominus edocet, dicens: Si quis ergo veneril ad me, et non odit patrem suum et matrem suam, et uxorem et filios, et fratres et sorores, insuper et animam suam, non potest meus esse discipulus (Luc. xiv). Quod est simile illi quod dixit, ut deneget quis seipsum.

#### INTERROGATIO V.

Si oportet eum qui serris Dei sociari vult, relinquere indifferenter propinquis suis portionem facultatum suarum 1

RESP. Domino dicente: Vende omnia bona tua, et da pauperibus, et habebis thesaurum in cœlis, et veni, sequere me (Luc. xvIII); et iterum: Vendite omnia quæ habetis, et date eleemosynam (Luc. x11); arbitror quidem quod is qui accedit ad Dei servitium, non debeat contemnere et ut libet relinquere ea quæ sibi competunt; sed tentet omnia, si fleri potest, cum summa diligentia assumpta, tanquam ea quæ jam Domino sacrata sunt, quantum fleri potest rationabiliter dispensare : sciens quia non est absque periculo in opere Dei agere C negligenter (Jer. xlviii). Si vero propinqui ejus vel parentes contra sidem veniant, debet rursum meminisse Domini dicentis: Quia non est qui reliquerit domum, aut fraires, aut patrem, aut matrem, aut uxorem, aut filios, aut agros propter me, et propter Evangelium, qui non accipiat centuplum in præsenti tempore, et in futuro seculo vitam eternam (Matth. xix). Verumtamen oportet eum his qui sibi quæ sua sunt denegant et resistunt, et desidem faciunt, protestari et denuntiare quia sacrilegii crimen incurrunt, secundum mandatum Domini dicentis: Quod si peccat in te frater tuus, et arque eum, et reliqua (Matth. xvIII). Judició vero experiri de his apud judices sæculi, abnuit religionis auctoritas, per id quod dixit Apostolus: Audet aliquis vestrum, D negotium habens adversus alium, judicari apud injustos, et non apud sanctos (I Cor. v)? Et rursum: Quia jam quidem omnino delictum est in vobis, quia judicia habetis inter vos (Ibid.).

#### INTERROGATIO VI.

Si oportet omnes qui inveniunt ad nos suscipere; aut cum probatione? et qualis ista debet esse pro-

RESP. Cum Dei clementia omnes vocet, per illam rædicationem qua dicit: Venite ad me, omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos (Matth. x1), non est absque discrimine abjicere quempiam venientem ad nos. Verumtamen neque immundis, ut aiunt, pedibus indulgendum est introire quempiam

querat vectigatium, sed et periculum contempse- A in sanctam doctrinam; sed sicut Dominus noster Jesus Christus juvenem ilium qui ad se venerat interrogavit de priore vita sua, et cum audisset quia recte transacta esset, quod deerat ei præcepit adimplere, et ita demum jussit eum sequi se : ita etiam non oportet inquirere de præterita vita et conversatione, ne forte simulata quis mente et fallaci animo accedat ad nos. Ouod ita demum dignoscitur, si facile omnem laborem corporis qui injungitur ferat, et ad castigationem vitæ pronus inclinatur; vel si etiam delictum aliquod suum, cum interrogatus fuerit, nequaquam pronuntiare confunditur, et medelam delicti quæ adhibita fuerit gratanter assumit: et si ad omnem humilitatem absque ulla verecundia inclinatur, ac vilioribus et abje-B ctioribus artificiis, si ita ratio poposcerit, tradi se non accipiat aspernanter. Cum ergo ex his singulis documentis fuerit comprobatus quia firma mente, et stabili consilio, ac prompto animo sit, tunc suscipi eum decet. Prius autem quam corpori fraternitatis inseratur, oportet ei injungi quædam laboriosa opera, et quæ videantur opprobrio haberi a sæcularibus; et observari oportet si libenter hæc et libere ac fideliter expleat, nec confusionem eorum graviter ferat : vel etiam si in labore impiger inveniatur et promptus.

#### INTERROGATIO VII.

Ex qua ætate oporiet nosmetipsos offerre Deo: vel virginitalis professionem quando oportet firmam ac stabilem judicari?

RESP. Dicente Domino: Sinite infantes venire ad me (Luc. xviii); et apostolo Paulo collaudante eum qui ab infantia sacras litteras didicisset, et rursum præcipiente educari filios in doctrina et correptione Domini; omne tempus a prima ætate opportunum quidem esse ducimus ad suscipiendum timorem et eruditionem Domini: firma tamen tunc erit professio virginitatis, ex quo adulta jam ætas esse cœperit, et ea quæ solet nuptiis apta deputari ac perfecta. Oportet tamen infantes, voluntate et consensu parentum, imo ab ipsis parentibus oblatos, sub testimonio plurimorum suscipi; ut omnis occasio maledicti gratia excludatur hominum pessimorum. Adhiberi autem eis oportet summam diligentiam, quo possint ad omne virtutis exercitium probabiliter institui, tam in verbo quam in intellectu et opere. Quidquid in tenero quis et parvo inseruerit, sirmius et tenacius imposterum conservabit. Injungenda est ergo infantium cura his qui ante omnia in virtute patientiæ documenta sui probabiliter præbuerunt : qui possint pro merito delicti et ætatis singulis quibusque etiam correptionis adhibere mensuram: et qui servent eos proximo omnium a sermonibus otiosis, et ab iracundia, atque ab incitamentis gulæ, et a cunctis indecentibus atque inordinatis moribus. Si vero cum ætatis augmento nullus in eis deprehenditur profectus industriæ, sed vaga mens et animus cassus ac tumens etiam post instituta probabilia infructuosus permanserit, hujuscemoda

ablict oportet, et maxime cum uvenilis fervor ru- A tunc dicitur dignus effectus, cum et ipse simili spadom lacessit ætatem. Eorum vero qui ætate jam robusta accedunt ad servitium Dei, oportet inquirere, ut diximus, qualitatem vitæ præteritæ, et sufficere etiam hoc ipsum, si satis instanter hoc expetunt, et si verum et ardens desiderium est corum erga opus Dei. Hujuscemodi vero sieri documenta ab his oportet, qui valde prudenter de his discutere potuerint et probane. Cum autem fuerint suscepti, si forte propositum suum transgressi fuerint, nec videri eos oportet amplius, tanquam eos qui in Deum deliquerunt; quo teste confessionis suæ pactum transgressi sunt. Elsi peccarerit, inquit, homo in hominem, orabunt pro ipso ad Dominum: si autem in Deum peccaverit, quis orabit pro eo (I Reg. 11)?

#### INTERROGATIO VIII.

Si oportet eum qui se piæ ac religiosæ vitæ dederit, etiam continentiam observare?

RESP. Quia in omnibus necessaria sit continentia, manifestum est, primo omnium ex co quod Paulus inter fructus Spiritus sancti etiam continentiam nominat (Gal.v). Tum deinde etiam immaeulatum ministerium per hanc servari posse designat, com dieit: In laboribus, in vigiliis, in jejunils, in castitate (II Cor. vi). Et iterum alibi : In labore et fatigatione, in vigiliis multis, in fame et siti, in jejuniis frequenter (II Cor. x1). Et iterum : Omnis qui in agone contendit, ab omnibus continens est (I Cor. 11). Et rursum : Macero corpus meum, et servituti subjicio (lbid.); qued utique non aliter quam per continentiam videtur impleri. Et juventutis tumor, ac ferver ætatis velut frene quodam restringi et reprimi per solam continentiam potest. Non enim expediunt stulto deliciæ, secundum Salomonem (Prov. xviii). Et carnis, inquit Apostolus, curam ne feceritis in concupiscentiis (Rom. 111). Et iterum : Vidua que in delicus est, vivens mortua est (I Tim. v). Sed exemplum illud divitis in deliciis viventis necessariam nobis ostendit esse continentiam, ne forte et nos audiamus quod audivit et dives : Quia consecutus es bona in vita tua (Luc. xv1). Quomodo autem incontinentia periculosa sit, etiam Apostolus docet, cum eam proprie illis ascribit quos recedere a Domino dicit; ait enim: In novissimis diebus instabunt tempora periculosa: erunt enim homines se- D ipsos amantes (II Tim. 111), et cum plura malitize genera enumerasset, ad ultimum posuit : Comessores, incontinentes, immites. Sed et Esau malorum suorum quasi fomitem quemdam habuit incontinentiam, qui pro uno cibo vendidit primitiva sua (Gen. xxv). Sed et prima illa prævaricatio non aliunde homini nisi per incontinentiam accidit (Gen. 111). Omnis vero sanctorum vita, atque ipsius Domini in carne positi præsentia, quæ nobis alia, nisi continentiæ proponit exempla? Moyses quidem, dum' continuatio quadraginta dierum jejunio astitisset indefectus, dicitur a Deo meruisse legis auxilium humano generi deferre. Elias quoque visione Dei

tio temporum a cibo se continuisse perscribitur (III Reg. xix). Sed et Danielis et trium puerorum meritum apud Deum, quo de omnibus inimicis suis et de ipso tyranno triumphum ceperunt (Dan. 1), non aliunde nisi per continentiam venit. Joannis autem omnis vita continentia suit (Matth. 113). Ab hac etiam Bominus manifestationis suce initia prima patefecit (Matth. 1v). Continentiam autem dicimus, non quo a cibo penitus abstinendum sit, hoc est enim vitam violenter dissolvere, sed cam qua vita usus non superfluus, sed necessarius constat : cum refugimus quod suave est, explemes ea quæ sola corporis necessitas poscit. Et, ut breviter dicam, omnia quæ per passibilem concupiscentiam requiruntur, ab his abstinere, virtus est continentiae. Et ideo ergo non solum in esu cibi et in libidine continentiæ virtus agnoscitur; sed cum ab omnibus in quibus delectamur quidem carne, sed in anima lædimur, abstinemus. Verus ergo continens nec gloriam humanam desiderat; sed a vitiis se continet, et ab ira, et a tristitia, et ab omnibus quæ occupatas tenere consueverunt ineruditas animas et incautas. Pene autem in omnibus mandatis Dei hoc invenimus, quod unum alteri cohæret, et separatum aliud ab alio compleri impossibile est. Id tamen præcipue in hac ipsa continentia deprehenditur; quoniam quidem humilis ille judicatur qui se a superbia continet, et ille renuntiat omnibus facultatibus suis, et secundum Evangelium vendit omnia sua et pauperibus dividit, qui sine dubio continet se a pecuniæ desiderio. Sed et mansuetus ille erit qui iram continet, et cohibet furorem. Quid vero jam vagos oculi visus, et auris auditus, et linguæ intemperantiam aliud quam continentia moderatur et cohibet? Sed et intemperatos risus continentia coercet : sicut incontinentiæ signum est, inordinatis et incompositis motibus agere in risu: cum utique subridendo tantummodo lætitiam mentis oporteat indicari; indecorum autem sit crepitantem cum sonitu elevare risum: quod certum est per incontinentiam mentis accidere solere etiam invitis; quæ res gravitatem et constantiam animi emollire ac resolvere solet. Unde et Salomon: Risum, inquit, dixi amentiam (Eccle. 11). Et: Sicut vox spinarum sub olla, ita risus stultorum (Eccle. vii). Et iterum: Stulius in risu exaltat vocem suam: vir autem sapiens vix tacite ridebit (Eccli. xx1). Ostendit autem et Dominus in semetipso necessarias quidem carnis se babuisse passiones, id est, quæ virtuti testimonium ferrent, velut laborom et fletum ac tristitiam; nusquam autem invenitur etiam risu usus, quantum ad historiam pertinet Evangelii. Sed et desiere magis invenitur eos qui rident, dicens: Væ vobis qui nunc ridetis, quia flebilis (Luc. vi). Nec sane seducere nos debet similitudo nominis risus. Mos namque est Scripturæ interdum lætikiam animæ et affectum quemdam lætiorem risum nominare. Sicut ibi Sara, Risum, inquit, mihi fecit Deus

(Gen. xx1). Et iterum : Beati qui fient nunc, quia ri- A potu vero nec mentio quidem ulla fuit. Ex quo illud aebunt (Luc. vi). Et in Job quoque dictum est : Os autem veracium replebitur risu (Job IV). Hæç enim omnia nomina pro gaudio animæ accipiuntur. Qui ergo liber est ab omni passione, et nihil per incitamenta libidinum gerit, sed continenter et sobrie adversus omne quod potest lædere, nititur, hic perfecte continens dicitur, qui et sine dubio per hoc alienus invenitur ab omni genere peccati. Libido namque est totius mali muscipula; et per hanc omnės decipimur ad peccatum. per quam qui non resolvitur, neque inclinatur ab ea, omni ex se peccati pessimum germen excidit.

## INTERROGATIO IX. Quæ est mensura continentiæ?

RESP. Quantum spectat ad vitia vel passiones, penitus abstinere, nec unquam superari : quantum autem ad cibos, prout usus deposcit, vel ætas, vel labor, vel robur corporis, vel incommoditas ejus, ita etiam modus et qualitas temperabitur cibi. Ne que enim possibile est omnes fratres unum ordinem vel modum ac regulam in cibis custodire. Hi vero qui sani sunt possunt .omnes eamdem mensuram tenere in abstinentia. Immutari vero oportet per singulos, in quibus causa aliqua diversitatis existit, providentia ac provisione eorum, quibus dispensandi hæc cura commissa est. Neque enim per singula sermonem complecti possumus; sed ea tantummodo comprehendimus quæ ad communem vel generalem pertinent institutionem. Solatia vero incommodorum in cibis, videlicet eorum qui jam fessi sunt ex opere continentiæ, sive ex aliis quibuslibet laboribus, quos pro religione pertulerunt, ii qui præsunt, secundum quod res et ratio deposcit, adhibebunt. Neque ergo tempus reficiendi omnibus idem statui potest, neque modus cibi, neque qualitas; sed prospectus iste sit omnibus unus, ut non usque ad satietatem persistamus in edendo. Repleri enim ventrem, et gravari ex cibo, yalde inutile est etiam corpori ad omne opus. Tum deinde quia et gravatur in somnum, et quia etiam lædi ex his facile potest. Sed nec suavia quæque in fine ciborum sectanda sunt; sed sufficit usum explere vivendi, resutata Iuxuria. Si enim libidini serviamus, pihil aliud est quam Deum facere ventrem postrum. Quoniam quidem corpus humanum semper exolescit et defluxit, idcirco et repleri indiget et reformari: propter quod et naturale est cibi desiderium, id quod secundum rectam rationem usus ipse ad reparationem deposcit corum quæ exinanita fuerint et assumpta, tam aridi, quam etiam humidi alimenti. Si quid ergo illud est quod potest vel brevius vel facilius explere hanc necessitatem corporis in cibis, id potius eligendum est. Sed et Dominus hoc, ut opinor, ostendit, cum esurientes resicit in deserto : quia cum utique posset majore miraculo copiosiores eis cibos parare, nihil horum fecit, sed simplicem eis exhibuit victum: et secundum Joannem (Cap. vi), quinque panes hordeaceos, et pisciculos duos apponit; de

sine dubio designatur, quod omnibus sufficiens esse possit aquæ usus et pernecessarius; nisi forte aliquis per infirmitatem corporis lædi ex hoc videatur : cui sine dubio, secundum consilium apostoli Pauli ad Timotheum scribentis (I Tim. v), cavendum est quod est noxium. Sed et quæcunque manisestant inferunt nexam corpori devitanda sunt. Absurdum enim videtur propter substantiam corporis cibos sumere, et rursum per ipsos cibos corpori inferre perniciem, et illud inutile reddere ad ministerium mandatorum. Oportet tamen omni modo illis uti cibis qui et facilius et vilius comparantur; ut ne occasione abstinentiæ inveniamus pretiosiora quæque et difficiliora sectari, dum suavitate condimentorum viles natura cibos in suavem et delicatum saporem extollere conamur. Sed si quid est quod in unaquaque provincia facilius et vilius comparatur, et quod in usu hominum communiter habetur, hoc ad usus nostros oportet assumi, et ea tantummodo requiri quæ ad vitam pernecessaria sunt, id est, oleum, et alia hujuscemodi, vel si qua etiam ad infirmantium solamen adhibentur.

## INTERROGATIO X.

Quomodo oportet observare nos circa cathedras et accubitus, cum tempus poposcerit.

RESP. Quoniam præceptum Domini habemus qued aos in omnibus instruit ad humilitatem, in quo etiam de hoc pronuntiat (Luc. xxv), ut cum ad convivium eamus, discumbendi locum novissimum requiramus, et non occupemus locum priorem; illud nos scire oportet, quia ubi cinnes codem prospectu ae proposito convenimus, maxime si in multis et in majoribus humilitatis nostræ documenta iam dedimus, cupere quidem prævenire unumquemque inferiorem locum, secundum mandatum Domini, condecens est. Sed rursum, si res ad contentionem veniat de hoc, et unus alium detrudere velut de loco inferiori conetur, valde est improbabile. Causa enim ex hoc perturbationis et inquietudinis nascitur, si incipiat nemo alteri cedere; et si pro hoc certamina moveentur, simile erit tanquam si de primetibus contendatur. Propter quod opertet etiam in hoc considerantius pervidere, vel quid unicuique Dostrum competat; vel certe indulgere ei sui cura commissa est, et in cæteris, et in recumbendo ordinem custodire, et obsemperare ei, ut impleatur in nobis illud quod dictum est: Omnia vestra honese et secundum ordinem fiant (I Cor. xiv).

#### INTERROGATIO XI.

Quis est dignus vel decens habitus Christiani?

RESP. Quoniam sermo in superioribus humilitatem necessariam docuit, ita ut qui vult religiose ac pie vivere in omnibus et simplicitatem et vilitatem requirat, id est, ea quæ parvo sumptu acquiruntur; id observandum puto in corporalibus usibus per quod occasiones nobis majorum occupationum mi. nime fiant. Hoc ergo etiam in observatione indumen torum custodiendum puto. Si enim studium nobis

į.

habendum est omnium esse minimos et omnium no- A aut vapulantem publice, vel turpiter proclamantem, vissimos; certum est quia et indumentis omnium nos novissimos deputare debemus. Nam si hi qui gloriam sibi ex indumentorum splendore conquirunt, satis agunt quomodo pretiosis et magnificis vestibus videantur induti, ita consequens est eum qui de ultimis et novissimis, id est, per nimiam humilitatem placere studet, eligere debere hoc in quo omnium et ultimus et novissimus appareat : sicut ille e contrario, id est, de summis et pretiosis videri clarior et nobilior gestit. Si enim in publica cœna arguuntur Corinthii quod per suam abundantiam confundant eos qui non habent (I Cor. x1), certum est quia et in hoc simplici et communi omnium indumento quod ad communem habitum vel usum pertinet, si alter altero differat habitus, vel pretiosior inveniatur, ex ipsa comparatione confundimus non habentes. Sufficienter quoque Apostoli hujuscemodi usibus brevi sermone regulam posuit, dicens : Habentes autem victum et vestitum, his contenti simus (I Tim. vi). Ostendens indumento solo quo contegamur indigere nos, et non varietate aliqua vestis et ornamento ejus ac decore jactari. Quæ utique postmodum introducta sunt, humanæ vitæ artificiis et luxuriæ ingenio conquisita. Sed et primus ille indumenti usus hæc eadem indicat, cum dicitur Deus fecisse primis hominibus pellicias tunicas (Gen. 111). Sufficiebat enim ad confusionem contegendam hujuscemodi indumenti usus. Verum quoniam nobis prospectus est indumentis etiam calesierl et soveri, necessarium videtur ut ad utrumque C usus ipse temperetur, quo et operiri nuditas videatur, et vel vis frigoris, vel omne quod intrinsecus lædit, arceri. Sed quoniam in his ipsis alia quidem sunt meliora, alia inferiora, consequens est ea eligere quæ nobis usum exhibeant longiorem : ita tamen ut in nullo lædatur regula voluntariæ paupertatis, id est, ne alia quidem nobis sint vestimenta ad procedendum præparata, et alia ad usum domesticum; et rursum alia in aliud tempus, vel in nocte alia et in die : sed oportet unum illud ipsum tale esse indumentum, quod nobis sufficere possit ad omnia, et ut in die honestum videatur indumentum, et in nocte expleat necessitatem. Ex hoc enim siet ut et habitus noster communis et similis atque D unius formæ sit omnium, et Christianum etiam visio ipsa designet. Ea enim quæ uno prospectu ac proposito geruntur, similia, imo eadem esse omnibus debent. Utile autem est etiam ex ipsa proprietate vestitus et habitus intelligi unumquemque, et prosessionem ejus agnosci in ea vita qua secundum Deum vivit, ut sciat sibi etiam actus consimiles esse debere; et ad eos qui nos vident secundum habitum nostrum, æquales etiam in actibus apparere debere. Non enim similiter turpe est in quolibet alio, si inhoneste quid agat, sicut in his qui vitam sobriam etiam ipso habitu profitentur. Si enim quis videat de trivio aliquem hominem cædentem alium,

aut in tabernis aliisque locis vitam cum dedecore agentem, nec observabit quidem facile hujuscemodi hominem, vel notabit, sciens eum consequenter hæc ad reliquam vitam suam gerere. Si vero eum qui gloriosam vitam profitetur, videat quis vel pa rum aliquid contra quam condecet agere, observant omnes, et increpant, et ad religionis opprobrius ducunt. Itaque velut pædagogus quidam est infirmioribus habitus iste religiosior, ut etiam invitos eos ab opere inhonesto indecentique custodiat. Denique et Apostolus episcopum ordinatum esse designat (I Tim. 111): quæ res ad habitum magis revocatur. Sed et de mulieribus dicit, in habitu ordinatas eas esse debere. Ordinatus autem habitus B Christiani dicitur is, qui secundum propositum ac professionem ejus aptus intelligitur. Sicut enim proprium est aliquid militi in habitu vestimenti, et alius est habitus senatoris, ex quo præcipue intelligitur, vel iste qui senator est, vel ille qui miles est; ita etiam Christianus habere aliquid proprium etiam ex ordinatione indumenti ipsius debet. Sed et de calceamentis eadem ratio observabitur : ut quod simplicius est et paratius, et aptum proposito, et usibus sufficiens, id assumatur. Zonæ quoque usum ostendunt necessarium esse etiam qui præcesserunt nos sancti. Nam Joannes zona pellicea constringere lumbos suos dicitur (Matth. 111), et Elias antea : tanquam enim proprius habitus quidam ipsius designatur, cum dicitur: Vir hirsutus, et zonam pelliceam habens circa lumbos suos (111 Reg. 1). Sed et Petrus zona usus ostenditur, sicut ex verbis angeli, quæ ad eum dicta sunt, recognoscimus: Accinge te, inquit, et calcea te caligas tuas (Act. x11). Sed et beatus Paulus zona usus'ostenditur per Agabi prophetiam, dicentis: Virum eum cujus est zona hæc, ita alligabunt in Hierusalem (Act. xx1). Sed et Joh audit a Domino : Accinge sicut vir lumbos tuos (Job. xxxviii). Virtutis namque cujusdam et prompti ad opera animi signum videtur esse usus cinguli. Sel et discipulis Domini zonæ usus fuisse videtur ex more, quibus prohibebatur ne pecuniam ballerent in zonis suis (Matth. x). Revera enim necessarium videtur, eum qui manuum opere uti in aliquo debet succinctum esse et in omnibus præparatum ac sine ullo impedimento inveniri, ad onine boni operis ministerium. Unde et cingulo indiget, ut vel colligata circa corpus sit tunica : ex qua magis confoveri possit, si undique constrictus sit; vel non impediri ad omnem rem quam agere parat. De numero autem indumentorum nihil possumus dicere, cum manifesta definitione præscriptum sit, in quo dicit: Qui habet duas tunicas, det non habenti unam (Luc. III). Ex quo sine dubio plures habere illicitum est. Quibus ergo habere duas tunicas non licet, his quomodo aliquid de diversitate indumentorum praccipi potest?

#### INTERROGATIO XII.

Si licet alicui ex proprio sensu dicere quod videtur sibi bonum, absque testimonio Scripturarum?

Resp. Domino nostro Jesu Christo dicente de Spiritu sancto: Non enim loquetur a semetipso, sed quacunque audiet, hæc loquetur (Joan. xv1). De se ipso autem: Non potest filius a se sacere quidquam (Joan. v). Et iterum: Ego a me ipso non sum locutus, sed qui me misit Pater, ipse mihi dedit mandatum, quid dicam, aut quid loquar; et scio quia mandatum ejus vita æterna est. Quæ ergo loquor, sicut dixit mihi Pater, ita loquor (Joan. x11). Quis potest in tantum temeritatis progredi, ut audeat a se quidquam vel loqui, vel cogitare? Imo vero sciendum est quia omnes duce itineris indigemus Spiritu sancto, ut ipse nos in viam dirigat veritatis, et in cogitatione, B et in verbis, et in actibus. Cæcus est enim et in tenebris degit omnis qui est absque sole justitiæ, qui est dominus noster Jesus Christus; cujus mandatis, velut radiis quibusdam , illuminamur. Mandatum enim, inquit, Domini lucidum est, illuminans oculos (Psal. xviii). Quia ergo in omnibus negotiis quæ inter nos versantur, vel verbis, quædam quidem per mandatum Dei in divinis Scripturis distinguuntur, quædam vero reticentur; de his quidem quæ scripta sunt, nulla prorsus licentia permittitur cuiquam, vel admittere quod prohibendum est, vel omittere quod præceptum est : cum ipse Dominus ita præceperit, dicens: Et custodi verbum hoc, quod ego tibi mando hodie: non adjicies ad illud, neque auferes ab eo (Deut. 1v). Sed et terribilis quædam C exspectatio est judicii et ignis zelus, qui consumpturus est adversarios, et eos qui ausi sunt tale aliquid operari. De his vero quæ Scriptura reticuit, regulam nobis Apostolus posnit evidenter dicens: Omnia licent, sed non omnia expedient; omnia licent, sed non omnia ædificant. Nemo quod suum est quærat, sed quod alterius (I Cor. vi). Itaque omni modo non quæ nobis licita sunt, sed quæ ædificant proximos, agere debemus, et pon nobis placere, sed proximis ad ædificationem. Scriptum est enim: Subjecti invicem in timore Christi (Ephes. v). Sed et rursus Dominus ait: Si quis vult in vobis major esse, fiat omnium novissimus, et omnium servus (Luc. xx11). Quod utique qui implere vult, sine dubio D proprias sibi amputat voluntates, secundum imitationem ipsius Domini dicentis: Descendi de cœlo, non ut faciam voluntatem meam, sed voluntatem ejus qui me misit, Patris (Joan. vi). Et iterum præcepit Dominus: Si quis te angariaverit mille passus, vade cum illo alia duo (Matth. v).

## INTERROGATIO XIII.

Si oportet omnibus vel quibuscunque obedire?

RESP. Horum quidem qui imperant differentia vel diversitas non debet impedire obedientium propositum: quia neque Moyses intemperans exstitit cognato suo Jethro, cum utilia moneret et justa (Exod. xviii). Commonitionum sane non parva est diversitas: aliæ namque contrariæ videntur esse mandatis

A Dei, aliæ vero interrumpere mandatum, vel contaminare illud videntur, aliæ vero ad explendam id atque ædificandum veniunt. Necessarium ergo est meminisse apostolici præcepti dicentis: Prophetias nolite spernere: omnia probate, quod bonum est retinete; ab omni specie mala abstinete vos (I Thes. v). Et iterum : Cogitationes purgantes, vel destruentes omnem altitudinem extollentem se adversus scientiam Dei, et captivantes omnem intellectum, ad obediendum Christo (I Cor. x). Si quid ergo est quod conveniat cum mandato Dei et animæ expediat, et hoc nobis ab aliquo fuerit imperatum, velut voluntatem Dei prompte et libenter debemus accipere, et explere quod dictum est: Obtemperantes in charitate Christi (Ephes. IV). Sin autem contrarium aliquid mandatis Dei, vel quod ea corrumpere videatur aut contaminare, facere jubemur ab aliquo, tempus est nos dicere: Obtemperare Deo magis quam hominibus (Act. v). Et rursum meminisse Domini dicentis de omnibus suis : Alieni autem vocem non sequentur, sed fugiunt ob eo : quoniam nesciunt alienorum vocem (Joan. x). Sed et sancti Apostoli memores esse debemus, qui ad nostram cautelam ausus est, ne angelis quidem parcere, dicens : Etiamsi angelus de cælo evangelizaverit vobis præterquam quod evangelizamus vobis, anathema sit (Gal. 1). Ex quo edocemur, ut etiamsi valde nobis charus sit aliquis, etianisi magnificus habeatur, et in admiratione sit positus, qui prohibet nos facere, quod a Domino præceptum est, vel rursum imperat, quod Dominus prohibuit, exsecrabilis debet esse qui ejusmodi est omnibus qui diligunt Dominum.

## INTERROGATIO XIV.

Quali affectu debet servire, qui servit Deo? et iste ipse affectus quid est?

RESP. Affectum bonum vel animum illum esse arbitror ego, cum desiderium vehemens et inexplebile atque immobile inest nobis placendi Deo. Impletur autem iste affectus per theoriam, id est, scientiam, per quam intueri et perspicere possumus magnificentiam gloriæ Dei, et per cogitationes pias et puras, et per memoriam bonorum, quæ nobis a Deo collata sunt; ex quorum recordatione venit animæ dilectio Domini Dei sui, ut eum diligat ex toto corde suo, et ex tota anima sua, et ex tota mente sua, secundum illum qui dicebat: Sicut cervus desiderat ad sontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te, Deus (Psal. xl.1). Cum tali affectu ergo servire oportet Domino, adimplentes illud quod ab Apostolo dictum est: Quis nos separabit a charitate Christi? Tribulatio? an angustia? an gladius? et reliqua (Rom. viii).

#### INTERROGATIO XV.

Quid sentire de se debet is qui præest, in quibus præcipit, vel imperat?

RESP. Apud Deum quidem, sieut minister Christi et dispensator mysteriorum Dei (I Cor. 1v); timens ne præter voluntatem Dei, vel præter quod in sacris Scripturis evidenter præcipitur, vel dicat ali-

stis Dei, aut sacrilegus, vel introducens aliquid alienum a doctrina Domini, vel certe subrelinquens et præteriens aliquid eorum quæ Deo placita sunt. Ad fratres autem esse debet, tanquam si nutrix foveat parvulos suos : paratus autem, secundum voluntatem Domini, et secundum quod unicuique expedit, communicare cum eis non solum Evangelium Dei, sed etiam animam suam; memor præcepti Dei ac Domini nostri dicentis: Mandatum novum do vobis, ut diligatis vos invicem, sicut ego dilexi vos (Joan. xIII). Majorem hac charitatem meo habet, quam ut ponat animam suam pro amicis suis (Joan. xv).

#### INTERROGATIO XVI.

Peccantem quomodo corripiemus, vel emendabimus? B RESP. Sicut præceptum est a Domino, dicente: Si peccaverit in te frater tuus, vade, arque eum inter te solum et ipsum. Si audierit te, lucratus es fratrem tuum. Si vero non te audierit, assume tecum alium unum, vel duos: ut in ore duorum vel trium testium stet omne verbum. Quod si etiam ipsos non audierit, dic Ecclesiæ : si autem nec Ecclesiam audjerit, sit tibi sicut gentilis et publicanus (Matth. xvIII). Si forte increpatio hæc, quæ a pluribus sit, eveniat ei in salutem : et sicut dixit Apostolus : Arque, increpa, consolare in omni patientia et doctrina (II Tim. 18). Et rursum: Si quis non obaudit verbo nostro per epistolam, hunc notate, ut non commisceamini cum eo (II Thes. 111); sine dubio ad mensam.

#### INTERROGATIO XVII.

Si quis autem in parvis delictis affligere voluerit fratres, dicens : quia debetis pænitere per singula, ne forte et ipse immisericors videatur, et dissolvere eharitatem?

Resp. Cum affirmaverit Dominus: Quia iota unum, vel apex unue non transiet a lege, usquequo omnia fiant (Matth. v); et rursum definierit: Quia de omni sermone olioso, quemcunque locuti fuerint homines, reddent pro eo rationem in die judicii (Matth. XII), nihil oportet contemni tanquam parvum. Qui enim epernit minima, paulatim defluit (Eccli. xix). Sed et quomodo quis audebit breve dicere aut parvum delictum, cum Apostolus dicat, manifesteque desiniat: Quia per prævaricationem legis Deus exhonoratur (Rom. 11)? Sed et aculeus mortis peccatum esse D (Act. 111). dicitur (I Cor. xv). Et non dixit, tale vel tale peccatum, sed omne peccatum. Magis ergo immisericors est, qui intermittit et negligit, quam ille qui arguit : sicut is qui morsu serpentis permittit delitescere venenum, quam ille qui educit et attrabit. Sed et charitatem destruit ille, qui, secundum quod scriptum est, parcens baculo, odit filium suum : qui autem diligit, diligenter corripit (Prov. XII).

## INTERROGATIO XVIII.

Quomodo quis debet pænilere in unoquoque delicto? Resp. Affectum illum in se recipiens, quem gerebat ille, qui dicit : Iniquitatem odio habui, et abominatus sum (Psal. cxvIII). Sed et ea quæ scripta sunt in sexto Psalmo, atque in aliis quampluri-

quid, vel imperet, et inveniatur tanquam falsus te- A mis : vel ea, quæ Apostolus dixit ad eos qui secundum Deum contristati sunt : Quantam operatus est robis, inquit, sollicitudinem? sed excusationem, sed indignationem, sed timorem, sed amulationem, sed vindictam. In omnibus exhibuistis vos cas'os esse negotio (II Cor. v11). Sed et ex his ipsis, in quibus delinquit, agens multa contraria, sicut et Zacchæus fecit (Luc. xix).

#### INTERROGATIO XIX.

Qui sunt fructus digni pænitentiæ?

Resp. Opera quæ contraria sunt peccato, isti sunt fructus justitiæ; quos debet afferre ille, qui vult, secundum quod scriptum est, in omni opere bono fructificare (Coloss. 1).

#### INTERROGATIO XX.

Qui se verbo dicit pænitene, peccatum autem sum non emendat, quid est?

RESP. De isto scriptum est; Si te rogaverit inimicus tuus magna voce, non acquiescas ei : septem enim nequitiæ sunt in anima ejus (Prov. xxvi). Et alibi: Sicut canis revertens ad vomitum suum odibilis fit, ita homo qui per malitiam suam revertitur ad peccatum suum (Ibid.).

#### INTERROGATIO XXI.

Qui vult confiteri peccata sua, si omnidus debet confileri, sive quibuslibet, aut certis quibusque?

Resp. Clementia Dei erga eos qui deliquerunt manifesta est; secundum quod scriptum est: Qnie non vult mortem peccatoris, sed magis ut convertatur, et vivat (Ezech. xvIII). Quia ergo et couversious modus aptus esse, et convertentis se a peccato fructus dignus ostendi debet per pænitentiam, secundum quod scriptum est: Facile fructus dignos pænitentia (Luc. 111): ne forte secundum comminationem illam eveniat his qui non pænitent, quod scriplum est: Omnis arbor, quæ non facit fructum benum, excidetur, et in ignem mittetur (Matth. 111), necessarium videtur his, quibus dispensatio mysteriorum Dei commissa est, confitenda esse peccata. Sic enim et hi qui antiquitus pœnitebaut, inveniratur apud sanctos confessi esse peccata sua. Scriptum est enim in Evangelio, quia Joanni Baptistæ coe-Atebantur peccata sua (Matth. 111); ot in Actibus apostolorum, apostolis a quibus baptizabantur

## INTERBOGATIO XXII.

Qui penituerunt pro aliquo peccato, et rursum in koc ipsum peccatum inciderunt, quid faciunt?

Resp. Qui semel delinquit, et iterum in idem peccatum incurrit, indicare de se videtur hoc primum quod ab illo peccato priori non fuerit expurgatus: ex quo velut a radice quadam pessima, eadem quæ antea pullularunt. Sicut enim quis ramos arborum excidens, si radicem relinquat, ubi radix permaneat fixa, virgulta denuo ejusdem seminis germinabunt, ita etiam peccatum. Quoniam non omnes qui delinquunt, ex ipsis peccatis initium sumunt, sed ex aliis interdum delicti occasio nascitur. Necessarium ergo ei est qui vult omnino se

cidere. Verbi gratia: si ex contentione, vel ex invidia fuerit, non a se sumit exordium; sed radicem habet ex arrogantia et cupiditate gloriæ humanæ venientem. Dum enim gloriam quærit unusquisque ab hominibus, aut contentionibus studet, aut recte agentibus invidet: huic scilicet, per quem videtur ipse minus in laude vel in admiratione haberi. Si quis erge semel notatus fuerit invidiæ vel contentionis vitio, et rursus in hoc ipsum inciderit, sciat se primam illam causam, de qua superius diximus, ex qua invidia vel contentio nascitur, in interioribus medullis habere reconditam. Oportet ergo eum et per contraria atque adversa curari; id est, per humilitatis exercitium. Exercitia vero humilitatis sunt, si se vilioribus officiis subdat, et B ram. ministerils indignioribus tradat. Ita namque arrogantiæ et humanæ gloriæ vitium curari poterit, ut consuetudine humilitatis affectus, ultra jam non incidat in arrogantiæ et van e gloriæ delictum. Sed et in singulis hujuscemodi vitiis cura similis adhibeatur.

#### INTERROGATIO XXIII.

#### Quali affectu, vel quali sensu oportet increpare cum qui increpat?

RESP. Ad eum quidem tali mente esse debet, qualem indicat beatus David, dicens: Vidi non servantes pactum, et tabescebam; quoniam eloquia tua non custodierunt (Psal. exviii). Ad eos autem quos increpat, bunc debet affectum servare, quem pater et medicus erga ægrotantem filium servat : et tunc C mo quidquam ex bonis suis proprium dicebat esse : maxime, cum qualitas curæ tristior videtur et gravior.

## INTERROGATIO XXIV.

Quali affectu debet quis suscipere correptionem?

RESP. Sicut æger filius patris et medici de vita sua solliciti : qui etiamsi aliquid asperum offerat vel amarum ad curandum filium, scit utique filius, quod nec pater in aliquo negligere potest de salute **Mii, nec** medicus falli.

#### INTERROGATIO XXV.

#### Qui tristatur adversus eum qui se increpat, qualis est?

RESP. Neque periculum peccati agnovit iste, maxime ad Deum, neque luerum pænitenfiæ; nec eredicit illi qui dixit : Quia qui diligit, diligenter D corripit (Ecci. x). Sed et seipsum alienum facit ab illa utilitate dicentls: Corripiet me justus in misericordia, et increpabit me (Psal. CXL). Sed et ad'læsionem ceterorum iste talis permanet inter fratres: resolvit enim et Impedit animos eorum qui possunt proficere.

## INTERROGATIO XXVI.

#### Quale judicium esse debet de his, qui peccantes defendunt f

Rese. Ut mihi videtur, gravius ab illo quod dixit Dominus: Quia expedit illi, ut suspendatur mola aisinaria ad collum ojus, et præcipiletur in mare, quam ut,scandalizet unum ex-minimis istis (Matth. XVIII). Dion epim jem correctionem ad emendationem, sed

purgare a peccato, primas ipsas causas culpæ suc- A defensionem ad confirmandum peccatum suum suscipit, qui delinquit, sed et alios ad simile provocat malum. Ita ut conveniat ei, 'qui peccantes defendit, ilkid quod dictum est : Quia si non ostenderitis fruotus dignos ponitentie, excidemini, et in ignem mittemini (Luc. 111). Vel rursum quòd a Domino dictum est: Quia si oculus tuus dexter scandalizet te, erne eum, et projice abs te. Expedit enim tibi, ut pereat unum membrorum luorum, et non omne corpus luum mittatur in gehennam (Matth. xviii).

#### INTERROGATIO XXVII.

Pænitentem ex corde quomodo oportet suscipi? Resp. Sicut Bominus ostendit, cum dicit : Quia convocavit amicos et vicinos, dicens: Congratulamini mihi, quia inveni ovem meam, quam perdide-

## INTERROGATIO XXVIII.

Erga eum qui pro peccato non pænitet, qualiter esse debemus?

RESP. Sicut Dominus præcepit, dicens : Sit tibi sicut gentilis et publicanus. Et sicut Apostolus docuit, dicens: Subtrahite vos ab omni fratre inquiete ambulante, et non secundum traditionem, quam tradidimus vobis.

#### INTERROGATIO XXIX.

Si debet habere aliquid proprium, qui inter fretres est

RESP. Huic contrarium est illud testimonium quod in Actibus apostolorum de illis qui credebant primitus, scriptum est. Ibi enim ita dicitur : Quia nesed erant illis omnia communia (Act. 14). Si quis vero proprium sibi esse dicit aliquid, sine dubio alienum se facit ab electis Dei et a charitate Domini. qui docuit verbo, et opere complevit, et animam suam posuit pro amicis suis (Joan. xv). Si ergo ipse animam suam pro amicis dedit, quomodo nos etiam ea que extra animam sunt, propria vindicamus?

#### INTERROGATIO XXX.

Bi quis dicat: Quia neque accipio a fratribus, neque do; sed contentus sum meis propriis: quid de hoc observare debemus?

RESP. Si non acquiescat doctrina Domini, dicentis: Diligite invicem sicut et ego dilexi vos, acquiescat Apostolo dicenti : Auferte malum ex vobis ipsis (II Cor. v): ne forte accidat, ut modicum fermentuin totam massain corrumpat.

#### INTERBOGATIO XXXI.

Si debet quis a carnalibus propinquis accipere aliquid?

Resp. Propinquis quidem reddere quæ sua sunt, his qui ad servitium Dei accedunt, necessarium est; et nihil subtrahere, ut non crimen sacrilegii incurrant. Verumtamen hæc prærogari in conspectu corum ad quos visa sunt pertinere, non expedit: ne et illis ipsis occasionem præstet elationis ac superbiæ; et aliis fratribus ejusdem propositi pauperioribus tristitiam generet. Ita ut accidat illud, in quo Corinthii increpantur ab Apostolo dicente: Quia consunditis non habentes (I Cor. x1). Et ideo his qui per loca singula ecclesiis præsunt, si sunt A fideles et prudentes dispensatores, ipsis offerri debent, secundum imitationem corum, qui in Actibus apostolorum id fecisse perscribuntur, de quibus dicitur: Quia afferentes pretia prædiorum suorum, ponebant ante pedes apostolorum (Act. 111). Certe quoniam non est omnium hujuscemodi dispensationes explere fideliter, illis offerri convenit, qui apud omnes in hoc officio probati habentur. Verumtamen etiam de his probabit ille qui præest, per quem debeant dispensari.

#### INTERROGATIO XXXII.

Quomodo videre debemus eos, qui nobis vel familiares, vel consanguinei suerunt et proximi?

RESP. Sicut Dominus ostendit, tunc cum ei nuntiaverunt: Quia mater tua et fratres tui soris stant, B volentes te videre; ad quos cum increpatione respondit, dicens: Quæ est mater mea? et qui sunt fratres mei? Qui enim secerit voluntatem Patris mei, qui in cælis est, iste meus frater, et soror, et mater est (Luc. VIII).

#### INTERROGATIO XXXIII.

Quod si deprecantur nos, volentes ut eamus cum ipsis ad domos eorum, si oporteat nos acquiescere?

Resp. Si quidem pro ædificatione fider aliquis ire potest, si probaverit ille qui præest, mittatur. Si vero propter humanam aliquam gratiam, audiat Dominum dicentem ad illum qui ei dixit: Magister, permitte mihi primum ire, et renuntiare his qui in domo sunt. Quia nemo mittens manum suam in aratrum, et retro respiciens, aptus est regno cælorum (Luc. 1x). Quod si pro renuntiando hoc dictum est volenti ire Cut renuntiaret, quid dicemus de cæteris?

## INTERROGATIO XXXIV.

Unde ergo vagatur mens nostra, et cogitationes diversæ ascendunt in corde nostro? et quomodo possumus hoc emendare?

RESP. Vagatur quidem mens interdum esiam otio, cum non occupatur in necessaria sollicitudine; sed in remissione posita et securitate, non credit præsentem esse Deum, scrutantem corda et renes. Si enim hoc crederet, saceret quod superius dictum est: Providebam Dominum in conspectu meo semper; quia a dextris est mihi, ne commovear (Psal. xv). Qui enim hoc agit, vel horum similia, neque vagabitur unquam, neque habebit otium vanis cogitationibus indulgere; vel aliquid cogitare, quod non ad Dædiscationem sidei pertineat, et ad aliquam animæ utilitatem spectet. Quanto magis nihil audebit, quod adversum sit Deo, et non ei placeat, cogitare?

#### INTERROGATIO XXXV.

Unde et nocturnæ phantasiæ inhonestæ et turpes accidunt nobis?

RESP. Veniunt quidem hac maxime ex diurnis animae motibus et actibus, indignis et incongruis. Si enim vacet in judiciis Dei, et expurgetur anima per meditationem legis divinae, et studium verbi Dei, ibique indesinentem curam gerat, semper requirens et scrutans quid sit quod placeat Deo, talia etiam habebit somnia.

#### INTERROGATIO XXXVI.

Quali affectu debemus infirmis fratribus manistrare?

Resp. Sicut ipsi Domino offerentes obsequium, qui dixit: Quia cum fecistis uni ex minimis istis fratribus meis, mihi fecistis (Matth. xxv). Expedit autem ad conservandum hujuscemodi affectum in obsequiis, ut et hi qui obsequia a nobis suscipiunt, tales sint, quibus merito deferri obsequium debeat. Et ideo oportet eos qui præsunt curam gerere, ne hi quibus ministratur tales sint qui carni indulgeant et ventri, sed potius in amore Dei et Christi ejus probabiles inveniantur, et per patientiam suam ac vitæ meritum fratrum mereantur obsequia: ut habeantur ad gloriam Christi, et opprobrium diaboli sicut fuit et sanctus Job.

#### INTERROGATIO XXXVII

Cum quali humililate debet quis suscivere a fratribu obsequium?

RESP. Sicut servus a domino, et sicut ostenut Petrus apostolus, cum ei Dominus ministraret (Joan. XIII). In quo simul etiam periculum eorum, qui nolunt recipere obsequia fratrum, docemur

#### INTERROGATIO XXXVIII.

Qualem debemus habere charitatem ad innecem?
Resp. Qualem Dominus ostendit et docuit, dicens:
Diligite invicem, sicut et ego dilexi vos. Majorem autem charitatem nemo habet, quam ut quis animam suam ponat pro amicis suis (Joan. v). Si autem et animam poni oportet, quanto magis in aliis votum et studium debet ostendi? Sine dubio non secundum humanas voluntates, sed secundum illum prospectum, in quo est commune omnium propositum placendi Deo.

## INTERROGATIO XXXIX.

Quomodo poterit quis implere charitatem circa proximum suum?

RESP. Primo quidem metuens judicium prævaricantis mandatum Domini; quia ipse dixit : Qui non crediserit Filio, non habebit vitam : sed ira Dei manet super eum (Joan. III). Tum deinde velut cupiens ad æternam vitam pervenire, quia mandatum ejus vita æterna est. Primum autem et magnum mandatum est: Diliges Dominum Deum tuum, ex toto corde tue, ex tota mente tua, et ex tota anima tua. Secundum vero simile illi: Diliges proximum tuum sicut te psum (Matth. xxII). Et si quis desiderat similis effici Domino dicenti: Mandatum novum do vobis, ut diligatis invicem, sicut et ego dilexi vos (Joan. XIII). Sed et ex communi sensu sentire hoc possumus : quia si benesicium consequamur a fratre, in eo quod diligimur a fratre, debi!ores ei efficimur, ut eum merito diligamus; quod etiam inter gentiles observari solet, sicut Dominus in Evangelio dicit : Si diligitis eos qui vos diligunt, quæ vobis est gratia? quia et peccatores et gentiles, diligentes se diligunt (Luc. vi). Si autem in aliquo vel lædit nos, vel adversatur quis, hunc non solum propter mandatum, sed et propter hoc ipsum, quia plus nobis præstat in quo lædit, diligere debemus. Siquidem credimus Domino dicenti: Beati estis cum exprobrabunt vos et persequentur, et dicent omne malum adversum vos, mentientes A diæ Dei, quæ facta est super Mariam, cum detraxit propter me : gaudete et exsultate, quoniam merces vestra multa est in cœlis (Matth. v).

#### INTERROGATIO XL.

Usque ad quæ verba otiosus sermo judicabitur? RESP. Generaliter omnis sermo, qui non proficit ad aliquam gratiam fidei Christi, otiosus est : et tantum est periculum hujuscemodi sermonis, ut etiamsi bonum esse videatur quod dicitur, et ad ædificationem fidei tamen non pertineat; non in sermonis bonitate ille qui locutus est, periculum effugiat, sed in eo, quod non proficit ad ædificationem sermo prolatus, contristat Spiritum sanctum Dei. Hoc enim manifeste demonstrat Apostolus, dicens: Omnis sermo malus de ore vestro non procedat : sed si quis bonus ad ædificationem fidei, ut det gratiam B audientibus. Et super hæc adjecit: Nolite contristare Spiritum sanctum Dei, in quo signati estis, in die redemptionis (Ephes. 1v). Quo utique gravius malum nullum esse poterit.

#### INTERROGATIO XLI.

Quis est maledicus, id est Acidopos?

Resp. Omnis sermo, qui ob hoc profertur, ut infamet aliquem, vel deroget, vel male commendet, maledicus est, etiam si videatur non esse injuriosus. Et hoc manisestum est ex sententia Evangelii, cum dicit de Judæis : Quia maledixerunt eum, dicentes : Tu sis discipulus ejus (Joan. 1x).

#### INTERROGATIO XLII.

Quid est detractio, vel derogatio?

RESP. Duas opinor esse causas, in quibus licet C alicui dicere et retractare aliena mala: si quando consilium habere necesse est cum cæteris, qui in hoc ipsum videntur assumi, quomodo corrigatur is qui peccavit, vel mali aliquid egit; et rursum, si quando necesse est præveniri aliquem et commoneri, ne forte incurrat in consortium alicujus mali, dum eum putat esse bonum. Quia Apostolus dicit: Nolite commisceri cum hujusmodi (II Thes. 111). Item in Salomone: Noli manere cum homine iracundo; ne forte vias ejus discas, et sumas laqueum animæ tuæ (Prov. 11). Quod et ipsum Apostolum fecisse invenimus, per hoc quod scribit ad Timotheum, dicens: Alexander ærarius multa mihi ostendit; quem tu quoque devita. Valde enim restitit nostris sermonibus (II Tim. III). D Præter hujuscemodi autem necessitates, quicunque dicit aliquid adversus alium, ut vel deroget ei, vel obtrectet, istud est detrahere: etiamsi vera esse videantur guæ dicit.

## ANTERROGATIO XLIII.

Qui detrahit fratri, aut audit detrahentem, et patitur, quid dignus est?

RESP. Excommunicari debet. Detrahentem, inquit, occulte adversus proximum suum, hunc persequehar (Psal. c). Et alibi dictum est : Noli libenter audire detrahentem: ne forte eradiceris (Psal. xx).

## INTERROGATIO XLIV.

Quod si de eo qui præest quis detraxerit, quomodo eum observabimus?

RESP. Et in hoc manisestum est judicium iracun-

de Moyse, et peccatum ejus nec ipso quidem Moyse orante inultum esse Deus permisit (Num. xII).

#### INTERROGATIO XLV.

Si quis acerbiori sermone, rel insolentiori voce respondeat; et admonitus dicat quia nihil mali habeat in corde, si oportet ei credi?

RESP. Non omnes animæ passiones manifestæ sunt omnibus, nec ipsis quidem qui patiuntur eas. Sicut enim sapientioribus medicis signa quædam dantur absconsa et occulta ex corporum motibus. quæ ipsos qui patiuntur effugiunt et latent, ita etiam in anima sunt quædam vitia, etiamsi non sentit ille qui peccat. Sed credere oportet Domino, dicenti: Quia malus homo de malo thesauro cordis sui profert mala (Matth. x11). Et ideo non potest sieri, ut malus de corde malo bonum proferat sermonem, nec bonus de bono corde malum proferat verbum. Sed interdum quidem potest esse mali cordis bonitas simulata: bonum autem cor, malum non potest simulare. Dicit enim Apostolus : Quia providemus bona, non solum coram Deo, sed etiam coram hominibus (Rom. x11)

#### INTERROGATIO XLVI.

Quomodo possit aliquis non irasci?

Resp. Si Deum omnia credat inspicere, et Dominum præsentem semper intucatur : quoniam quidem neque is qui judici suo subjectus est, ausus est in oculis judicis sui aliquid suæ indignationis ostendere, id est, cum non ipse sibi alios putat esse subjectos, sed se præparat ad alterius obedientiam: hoc est enim omnes ducere superiores sibi. Si enim non ad suos usus vel ad suam utilitatem obedire sibi quærit eos qui obediunt, scire debet quoniam sermo Domini unumquemque docet aliis obsequi vel ministrare. Ob quod etiamsi videt aliquem mandatum Domini præterire, non ira erga eum moveatur, sed miseratione et compassione secundum eum qui dicit: Quis infirmatur, et eyo non infirmor (II Cor. x1)?

## INTERROGATIO XLVII.

Quis est mansuelus?

RESP. Qui non transfertur a judiciis suis, quibus statuit vel studet Deo placere.

#### INTERROGATIO XLVIII.

Quomodo quis non vincatur in voluptate, et libidine ciborum?

Resp. Si statuat expetendum esse, non id quod delectat, sed id quod expedit, et quod usui, non voluptati, sufficiat.

## INTERROGATIO XLIX.

Quomodo excidemus vitium mali desiderii.

Resp. Desiderio meliore : si magis igninur et accendimur ad amorem Dei, secundum illum qui dicit: Eloquium Domini ignivit eum (Psal. civ). Et: Judicia Domini vera, justificata in semetipsa, desiderabilia super aurum et lapidem pretiosum nimis multum, et dulciora super mel et favum (Psal. xviii). Semper enim desiderium meliorum, si in opere sit et in re, et possideat totos animos nostros, atque eorum quæ desideramus perfrui contendamus contemmere nos facit et despicere inferiora, sicut do- A ceerant nos omnes sancti, quanto magis ea quæ mala sent et torpis?

#### INTERROGATIO L.

Quæ est tristitia secundum Deum, et quæ est secundum sæculum?

Resr. Secundum Deum est tristitia, cum pro mandati negligentia vel prævaricatione tristamur, secundum quod scriptum est: Tristitia tenuit me pro peccatoribus derelinquentibus legem tuam (Psal. cxvin). Sæculi autem tristitia est, cum ob aliquid de rebus humanis, vel quæ ad sæculum pertinent, contristamur.

#### INTERROGATIO LI.

Quæ sunt in Domino gaudia, vel quid facientes gaudere debemus?

Resr. Si que secundum mandatum Domini gerimus, vel in gloria Dei agimus, hoc est in Domino gaudium: vel cum pro nomine Domini aliquid patimur et gaudemus, vel aliis recte agentibus congratulamur.

#### INTERROGATIO LII.

Qued tugere debemus, ut beatitudinem consolationis consequi mereamur?

Resp. Cum illa interrogatione, in qua exposuimus quæ est secundum Peum tristitia, etiam istà interrogatio continetur: id est, si pro peccatis lugemus, vel si cos deslemus, qui per prævaricationem legis Deum inhonorant: vel propter cos, qui periclitantur in peccato. Quis anima quæ peccaverit, ipsa morietur (Essch. xviii): secundum illum qui dixit: Ct lugeam multos ex his qui ante peccaverunt, et non operunt penitentium (II Cor. xii).

## INTERROGATIO LIII.

Si ex toto ridere non licet?

Resp. Cum Dominus eos qui nune rident, condemnet (Luc. v1), manifestum est quia nunquam tempus est risus fideli animæ: et maxime cum plurimi sint, qui per prævaricationem legis Deum non honorent, et in peccatis suis moriantur: pro quibus tristarf indesinenter convenit et lugere.

#### INTERROGATIO LIV.

Quæ est sollicitudo sæcularis?

RESP. Omnis sollicitudo animi, etiamsi nihil habere videantur illicitum, tamen si non ad religionem pertineat et ad virtutem, sæcularis est.

#### INTERROGATIO LV.

Unde accidit nobis importune dormitare, et quomodo hoc possumus abjicere?

Resp. Evenit quidem importune dormitare, cum languidior est anima erga Deum, et memoriam Dei, et cum judiciorum ejus eam incessit oblivio. Abjicere sutem id possumus, cum dignam de eo assumpserimus cogitationem, et ad voluntatem ejus extendimus desideria nostra; secundum illum qui dixit: Si dedero somnum oculis meis, et palpebris meis dormitationem, et requiem temporibus meis, usquequo inventiam locum Domino, et tabernaculum Deo Jacob (Psal. cxxxi).

#### INTERROGATIO LVI.

Quomodo quis ad gloriam Dei facit omnia:

Rese. Com omnia propter Deum, vel ex mandato Dei facimus, et in nullo sectamur hominum laudes, et in omnibus meminimus Domini dicentis: Lucent lux vestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum, qui în defis est (Matth. v).

#### INTERROGATIO LVII.

Quomodo manducet quis et bibit in gloriam Dei.

Resp. Si in memoria habeat eum, a quo pascitur, Deum: et si non solum anima, verum etiam corpore per singula contestetur, se ei gratias agere, et non securum manducare; sed quasi operarium Dei ab ipso reflei, ad hoc, ut ad laborem, vel expletionem B sufficiat mandatorum.

#### INTERROGATIO LVIII.

Quomodo faciat dextera, qua non cognoscat sinistra?

Resp. Cum intenta mente, et fixo desiderio placendi Deo, agimus opera Dei, et omni sollici:udine constringimur, ne decidamus a via recta, et ab opere legitimo; tunc nullius prorsus extrinsecus, neque membri nostri alicujus percipimus cogitationem, nisi solius Dei, et ejus operis quod explemus. Tanquam si artifex faciens vas aliquod indesinenter et ejus meminit qui opus injunxit; et vas quod versat in manibus, si recte et fabre veniat, intuetur.

## INTERROGATIO LIX.

Quomodo apparebit eis qui hominibus vult placere?

Resp. Cum præsentibus quidem iis qui laudare possunt, agit aliquid operis boni: nullo autem tali præsente, vel etiam iis qui vituperare possunt astantibus, segnis et pigrior est in opere. Si enim Domino placere vellet, semper utique et in omni loco idem esset, atque eadem gereret: adimpless illud quod dictum est: Per arma justitiæ, a dextris et a sinistris, per gloriam et ignobilitatem; per infamiam et bonam famam; ut seductores et veraces (I Cor. vi).

#### INTERROGATIO LX.

Quomodo quis effugiet vitium hominibus placemedi sel captundi laudem ab hominibus?

Resp. Si certus sit de præsentia Dei, et fixam habeat sollicitudinem Deo placendi; et multo desiderio teneatur earum beatitudinum quæ a Domine repromissæ sunt. Non enim oportet sub præsentia Dei placere conservis, ad injuriam Domini, et ad sui perniciem; non Domino, sed conservorum nuaibus intuentem.

## INTERROGATIO LXI.

Quomodo intelligitur superbus? vol quomodo curatur?

RESP. Intelligitur quidem ex eo, quoniam ea quan eminentiora sunt quærit. Curatur autem, si credat sententiæ ejus, qui dixit: Deus superbis resistis (Jac. 1v). Illud sane sciendum est, quod quotxodo

quis timeat damnationem superbiæ, impossibile est curari boc vitium, nist abstrahat se, et secedat ab omnibus occasionibus elationis: sicut impossibile est exstingui linguæ alicujus vel gentis loquelam, vel artificium aliquod, nist quis omni genere se penitus abstrahat, non solum ab agendo, vel loquendo, vel movendo, sed etiam audiendo eos qui loquuntur, vel videndo eos qui agunt id quod oblivisci cupit. Et hoc observandum est de omnibus vitiis.

#### INTERROGATIO LXII.

Quid est humilitas; et quomodo eamdem implere possimas?

RESP. Hamilitas quidem est hæc, ut omnes homines æstimemus superiores nobis, secundum desinitionem Apostoli (Phil. 11). Implere autem id pos- R runtur. sumus, si memores fuerimus Domini dicentis: Dibeile a me quia mansuetus sum et humilis corde (Matth. xi): quod in multis sæpe et ostendit et docuit. Et credere debemus promittenti: Quia qui se humiliaverit, exaltabitur (Luc. xvIII). Deinde ut indesinenter et absque ulla cessatione in omnibus actibus, et in omni negotio humiliores cæteris inveniri studeamus, et in hoc exercitium nostrum ponamus. Vix enim sic poterimus pristinæ a nobis arrogantiæ abolere memoriam, et affectum humilitatis assumere, sieut etiam in artificiis fieri solet. Idemque modus erit etiam in cæteris virtutibus obtinendis, quæ ex mandato Domini nostri Jesu Christi veniunt.

#### INTERROGATIO LXIII

Si oportet konorem quærere?

Resp. Reddere quidem cui honorem honorem edocti sumus (Rom. xin); requirere autem honorem prohibiti, Domino edicente: Quomodo potestis credere, gloriam quærentes ab invicem: et gloriam quæ est ab uno Deo, non quæritis (Joan. v)? Itaque requirere ab hominibus gloriam vel honorem, indicium est infidelitatis, et alienos nos esse a pietate Dei, maxime cum et Apostolus dicat: Si adhuc hominibus placere vellem, Christi servis non essem (Gal. 1). Si ergo hi qui ab hominibus gloriam vel honorem sibi oblatam suscipiunt, ita condemnantur, hi qui nec oblatum quidem requirunt, quali judicio digmi sunt?

#### INTERROGATIO LXIV.

Quomodo invicem obaudire debemus?

Rese. Sicut servi dominis, secondum quod præcipit Dominus: Quia qui vult in vobis esse magnus, flat omnium novissimus, et omnium servus (Matth. Ax). Quibus addidit, ut magis nos inclinet ad humilitatem: sicut filius hominis non venit ministrari, sed ministrare. Sed et aliud quod ab Apostolo dictum est: Per charitatem spiritus servit invicem (Gal. vi.

#### INTERROGATIO LXV.

Usque ad quem modum obaudire oportet eum, qui placendi Deo implere regulam cupit?

RESP. Apostolus ostendit, proponens nobis obedientiam Domini: Qui factus est, inquit, obediens

quis timeat damnationem superbiæ, impossibile est A usque ad mortem, mortem autem crucis (Phil. II). Et curari boc vitium, misl abstrahat se, et secedat ab prædixit: Hoc sentite in vobis, quod et in Christo ampilus, occasionibus, elationis escut impossibile.

#### INTERROGATIO LXVI.

Qui piger est erga mandatum, quomodo potest industrius et rigilans effici?

Resp. Si certus sit præsentiam Domini Dei ubique esse, et omnla intueri (Prov. xx); et comminationem illam que adversus pigrum prolata est, ante oculos habeat, et spem multæ retributionis Dei, qui repromisit per Paulum apostolum dicens: Quia unasquisque propriam mercedem accipiet secundum suum taborem (I Cor. 111): et si qua similia in Scripturis sanctis inveniuntur, quæ de lahore patientiæ et operum sollicitudine ad Dei gloriam referuntur.

#### ENTERROGATIO LXVII.

Si quis non contentus est quotidie sibi aliquid injungt de his que pro mandato Dei incidunt, sed artificium vult discere; quali vitio ægrotat? aut si oportet ei acquiescere?

RESP. Iste talis et præsumptor est, et sibi placens, et infidelis, qui non timet sententiam Domini dicentis: Estote parati; quia hora qua non putatis, filius hominis reniet (Luc. XII). Si enim quotidie exspectat quis dominum, sollicitus est et trepidus, quomodo præsentem diem non transeat otiosus, et pihil amplius quærit. Si autem imperatur ei artificium discere, obedientiæ suæ habeat lucrum, et in hoc placeat Deo; et non in eo, quod sibi placet, assumat judicium.

## INTERROGATIO LXVIII.

Si quis industrius sit, et promptue ad implenda mundata, agut autem, non quod ei injungitur, sed quod ipse vult: quam mercedem habebit?

RESP. Merces ejes illa ipsa est, quod sibi placet. Cum autem Apostolus dicat: Unusquisque vestrum proximo suo placeat in bono ad ædificationem (Rom. xv). Et ut amplius inclinaret et constringeret audientes, addicit diceas: Quia ipse Christus non sibi placuit, scire debet unusquisque periculum suum esse in eo, quod vult sibi placere: simul enim insebediens invenitur.

## INTERROGATIO LXIX.

Si licet alicul excusare opus quod ei injungitur et aliud querere?

Rese. Com definition sit mensuram obedienties usque ad mortem esse, qui devitat hoc quod ei impungitur, et aliud querit, prime annium inobedienties reus est, et manifeste ostenditer qui nondunt negavit semetipsum. Deinde multorum malorum causa efficitur tam sibi quam etiam exteris, quia aditum contradictionis pluribus aperit, et seipsum ad contradicendum insuescit; et cum non possint singuit discernere quod mellus est et eligere, potest fieri, si talis est licentia, ut aliquid quod deterius est eligat. Tum deinde etiam suspicionem dabit fratribus, quod passione aliqua, vel ad opus illud quod eligit, astringatur, vel certe erga eos cum quibus necesse est operari. Itaque omni modo non obe-

dire, multorum malorum causa est et radix. Si au- A est a conservo suo, et noluit patienter agere : Et tem ratio est aliqua qua sibi recte excusare videatur opus illud, quod excusat, exponat hanc ipsam causam ihuic qui præest, et relinquat ejus judicio, ut ipse probet si excusatione dignum est quod allegat.

#### INTERROGATIO LXX

Si injunctum suerit aliquid fratri, et contradixerit, postea autem sua sponte obedierit, quid est?

Resp. In eo quod contradixit, quasi non obtemperans judicandus est, et velut cæteros ad simile concitans malum. In quo sciat se illi sententiæ obnoxium, quæ dixit : Contradictiones suscitat omnis malus: Dominus autem angelum immisericordem immittet ei (Prov. xvII). Cum autem certus sit quia non homini obtemperat, sed Domino dicenti: Quia qui B audit vos, me audit, et qui spernit vos, me spernit (Luc. x): si compunctus est recordatione mandati, prius satisfaciat; et ita, si permittitur, quod injunctum est impleat.

#### INTERROGATIO LXXI.

Si autem obediens quis murmuret?

Resp. Apostolo dicente: Omnia facite sine murmuratione et hæsitationibus (Phil. 11); alienus sit a fratrum unitate qui murmurat, et opus ejus abjiciatur. Manisestum enim est iste qui talis est, quia insidelitate ægrotat, et certum futuræ spei fiduciam non gerit.

## INTERROGATIO LXXII.

Si frater fratrem contristaverit, quomodo debet emendari?

Resp. Si quidem contristaverit, sicut Apostolus dicit : Contristati enim estis, ut in nullo detrimentum pateremini ex nobis (II Cor. vn); non ille qui contristavit emendari debet, sed ille qui contristatus est; et indicia ejus tristitiæ, quæ secundum Deum est, debet ostendere. Si vero indifferenter contristavit, id est, non secundum Deum, memor sit is qui contristavit Apostoli dicentis: Si autem propter escam frater tuus contristatur, jam non secundum charitatem ambulas (Rom. xiv). Et cum cognoverit tale delictum esse suum, impleat illu I quo la Domino dictum est: Si offers munus tuum ad altare, et recordatus fueris ibi quia frater tuns habet aliquid adversus te, relinque ibi munus tuum ante altare, et vade prius reconciliari fratri tuo ; et tunc veniens offe- D res munus tuum (Matth. v).

## INTERROGATIO LXXIII.

Quid si non acquiescat ut satisfaciat, quid agendum est?

RESP. Implere debenus in eo illud, quod a Domino dictum est de eo qui peccavit, et non egit pœnitentiam, cum dixit · Si autem Ecclesiam non audierit, sit tibi sicut gentilis et publicanus (Matth. xviii).

#### INTERROGATIO LXXIV.

Quid si, satisfaciente eo qui contristaverit, noluerit reconciliari is qui contristatus est?

RESP. Manifesta est de hoc Domini sententia, quæ refertur in illa parabola de servo qui rogatus videntes, inquit, conservi renuntiaverunt domino sue (Matth. xvIII). Iratus autem dominus revocavit omnem gratiam quam concesserat debiti, et tradidit eum tortoribus usquequo redderet omne debitum.

#### INTERROGATIO LXXV.

Quomodo quis debet habere eum, qui ad orationen suscitat fratres?

RESP. Si quis cognoscit damnum quod de some patitur, cum neque sui ipsius sensum habet; et intelligit quantum sit lucrum vigiliarum, et præcipue cum vigilatur ad glorificandum Deum in oratio nibus; ita debet habere eum qui ad hoc se invitat et suscitat dormientem, tanquam eum per quem divina lucra et cœlestia dona consequitur; sive is ad orationem, sive ad aliud quodcunque mandatum Dei invitat et provocat.

## INTERROGATIO LXXVI.

Quod si contristatur ille qui excitatur, aut etiam i irascetur, quid dignus est?

RESP. Interim excommunicari debet et non man ducare; si forte compunctus agnoscat quantis et qualibus bonis semetipsum insipienter defraudet, et ita conversus recipiat gratiam; ejus in se affectum sumens, qui dixit : Memor sui Dei, et delectatus sun (Psal. LXXVI). Quod si permanserit in stultitia, non intelligens gratiam, abscindatur tanquam putrefactum membrum a corpore. Scriptum est enim: Quia expedit ut pereat unum membrorum tuorum, et non omne corpus tuum mittatur in gehennen (Matth. v).

## INTERROGATIO LXXVII.

Quid est, Nolite judicare, ut non judicemini; nolite condemnare, ut non condemnemini?

RESP. Cum Dominus aliquando dicat : Nolite jadicare, ut non judicemini (Matth. VII); aliquando vero : justum judicium judicate (Joan. v11); non utique omni mo.lo prohibet judicandi facultatem ; sei differentiam judicii nosse nos docet, ut sciamus ia quibus oporteat non judicare et in quibus non. De hoc autem manifeste nobis Apostolus tradidit, dicess de his causis quæ uniuscujusque arbitrio esse debent : Tu autem quare judicas fratrem tuum (Rom. xiv)? Et iterum: Non ergo invicem judicemus (Ibid.). In his vero actibus qui aperte Deo non placent, notat eos qui non judicant, et ipse suam sententiam prodit per hæc quæ dicit: Ego quidem sicut absens corpore, præsens autem spiritu, jam judicavi tanquan præsens eum, qui hæc operatus est, in nomine Domini nostri Jesu Christi, congregatis vobis et meu spiritu, cum virtute Domini nostri Jesu Christi: trader: hujuscemodi hominem Satanæ in interitum carnes, ut spiritus salvus fiat in die Domini nostri Jesu Christi (I Cor. xv). Si quid itaque in nostra potestate vel arbitrio positum et insertum est, non oportet de his judicare fratrem, secundum hoc quod Apostolus dicit, tanquam de his quæ ignorantur: Itaque molite ante tempus quid judicare, usquequo veniat Domenus.

qui illustrabit occulta tenebrarum, et manifestabit A consilia cordium (I Cor. 1v). Dei autem judicia vindicare omni modo necessarium est; ne forte et nos simili ira absorbeamur, si quid sciamus erga peccantes et sileamus. Nisi forte quis eadem faciens, fiduciam non habeat arguendi, neque auctoritatem judicandi fratrem, Domino dicente: Ejice primum trabem de oculo tuo, et tunc videbis ejicere festucam de oculo fratris tui (Matth. vII).

## INTERROGATIO LXXVIII.

Quomodo intelligitur quis, si zelo Dei moveatur adversus peccantem fratrem, aut a propria iracundia?

Rese. Si ad omne peccatum fratris patitur illud, quod scriptum est: Consumpsit me zelus domus tuæ, quoniam obliti sunt verborum tuorum inimici mei B (Psal. XXXIII). Manifestus est enim et in hoc Dei zelus. Verunitamen etiam in his oportet prudenter omnia dispensari. Si ergo hunc affectum etiam antea non habuit in animo suo, motus suos sciat magis ex passione quam ex Deo descendere, et in nullo posse officium pietatis implere.

## INTERROGATIO LXXIX.

Dicunt quidam quia impossibile est non irasci hominem?

RESP. Sicut nec possibile est militi in conspectu sui regis irasci. Sed nec sic quidem habebit rationem hoc quod dicitur. Humanus enim vultus ejusdem forme hominis ad hominem propter unitatem nature, ubi cum sola sit dignitatis eminentia, tamen C prohibet passionem; quanto magis Deus, quem certi sumus etiam cordi nostro præsentem et omnes motus nostros inspicere? Cujus manifestum est quanta sit eminentia, etiam hoc ipso quod scrutatur corda et renes, et videt motus animæ.

#### INTERROGATIO LXXX.

Si oportet ire quocunque, non commonito eo qui præest?

RESP. Cum Dominus dicat: Non enim veni ut a me faciam quidquam, sed ab illo qui me misit (Joan. v); quanto magis unusquisque nostrum sibi permittere nihil debet? Qui enim sua auctoritate aliquid agit, manifestissimæ superbiæ morbo detinetur: et subjectus est illi sententiæ quædicit: Quod in homi- D nibus superbum est, abominatio est in conspectu Dei (Luc. xvi). Sed in omnibus sua sponte vel auctoritate aliquid agere, culpabile est?

## INTERROGATIO LXXXI.

Si omnino volenti litteras discere, vel lectioni vacare, indulgendum est

RESP. Apostolo dicente: Ut non que vultis, es faciatis (Gal. v); in omni negotio sua voluntate permittere unumquemque agere, perniciosum est; sed oportet illud suscipere quod ab his qui præsunt injungitur, etiamsi contra voluntatem sit ejus cui injungitur; secundum Domini exemplum, dicentis: Pater, non mea voluntas, sed tua fiqt (Luc. xxII), PATROL. CHI.

INTERROGATIO LXXXII.

Si licet unicuique vitare opus quod gravius vi-

Resp. Qui fideliter et pure Deum diligit, et certus est de retributione Domini, ne sufficere sibi putat ea quæ injunguntur; sed semper augment. operis quærit, et majora quam injunguntur, desiderat et exoptat, etiamsi supra vires videatur esse quod facit. Nec aliquando securus est, tanquam opere ex pleto; sed e contrario sollicitus est et anxius, tanquam qui nihil dignum præceptis evangelicis egerit: memor illius Dominici sermonis dicentis: Cum autem feceritis omnia quæcunque præcipio vobis, tunc dicetis : servi inutiles sumus ; quod debuimus facere. fecimus (Luc. xvII). Sed et imitabimur Apostolum: cui cum mundus esset crucifixus, et ipse mundo, erubescit dicere: Quia ego meipsum nondum æstimo apprehendere : unum autem, ea quidem quæ retro sunt obliviscens, ad ea autem, quæ ante me sunt, me extendens, secundum propositum sequor ad palmam supernæ vocationis Dei in Christo Jesu (Phil. 111). Et qui cum haberet potestatem, ut Evangelium annuntians de Evangelio viveret : Magis in labore et fatigatione, inquit, nocte ac die operans vixi. Non quia non habemus potestatem; sed ut nos formam daremus vobis, ad imitandum nos (II Thes. 11). Quæ cum ita sint, quis ita stultus est vel infidelis, ut putet se majoribus quam debet oueribus prægravari, cum in hoc quod mensura poscit nondum possit impiere?

## INTERROGATIO LXXXIII.

Quomodo quis promptus fiat etiam ad pericula propter mandatum Domini?

RESP. Primo quidem, ut consideret quia et ipse Dominus obedivit Patri pro nobis usque ad mortem: et certus sit quia mandatum Domini in vita æterna est, sicut scriptum est. Tunc deinde etiam, ut credat Domino dicenti: Quia quicunque voluerit animam suam salvam facere, perdet eam: qui autem perdiderit animam suam propter me, et propter Evangelium, salvam faciet eam (Joan. XII).

#### INTERROGATIO LXXXIV.

Cum quali affectu obedire oportet ei qui nos ad opus mandati cohortatur?

RESP. Eo affectu quo esuriens parvulus nutrici obedit ad ubera invitanti; vel quo affectu omnis homo suscipit ab aliquo ea quæ ad vitam pertinent, imo et si quid amplius; pro eo quod multo est pretiosior futura vita quam præsens, sicut et Dominus dixit: Quia mandata mea vita æterna sunt (Joan. xn). Sicut ergo præsens vita constat in cibo panis, ita æterna vita constat in opere mandati, sicut ipse Dominus iterum dicit: Meus cibus est, ut faciam voluntatem ejus, qui me misit, Patris (Joan. rv).

## INTERROGATIO LXXXV.

Quali animo debet esse quis pro hoc ipso quod dignus habitus est in opere Dei inveniri?

Resp. Eo quo erat ille qui dicebat : Quis ego sum, Domine? aut quæ est domus patris mei? quo-

- N wood scriptum est : Craffas agentes Deo Pairi. qui idoneos nos fecit in partem sortis sanctorum in lumine : qui et liberavit nos de potestate tenebrarum, et transtulit in regnum Filii claritatis suæ (Coloss. 1)

## INTERROGATIO LXXXVI

Quomodo debent hi qui processerunt in labore operis Dei, instruere vel instituere cos qui nuper acceduat?

RESP. Si quidem corpore adhuc vegeti sunt per hoc quod impigre ad cuncta habilitatis officia semetipsos paratos exhibent, ædificant eos, et formam eis utilem ad omnem profectum præstant. Si vero insirmiores sunt corpore, per hoc quod ostendant eis se in omnibus vel actibus, vel motibus, vel etiam h ipso vultu, Dei semper habere et cogitare præsentiam, sed et in his quæ ab Apostolo enumerata sunt. specialibus charitatis affectibus, quibus ait : Charftas patiens est, et benigna est : non xeletur, non aest perperam, non inflatur, non dehonestatur, non querit quæ sna sunt, non irritatur, non cogitat malum. non gaudet super iniquitate, congaudet autem verttati : omnia suffert, omnia sperat, omnia patitur t charitas numquam excidit (I Cor. xhi). Hise enim omnia etiam in infirmo comore impleri possibile est.

#### INTERROGATIO LXXXVII.

Si dicat quis: Volo apud vos parum aliquid temporis sacere, ut proficiam ex vobis; si oportet eum sus-

Resp. Domino pronuntiante : Quia venientem ad me non ejiciam foras (Joan. vi); et Apostolo nihilominus dicente : Propter subintroductos autem falsos fratres, qui subintrolerunt explorare libertatem nostram, quam habemus in Christo Jesu: quibus nec ud horam cessimus subjectioni; ut veritas Evangelii permaneat apud vos (Gal. ii); concedi quidem ei convenit ingressum, propier incertos exitus rerum. Interdum enim potest fieri ut per tempus proficiat, et delectetur sanctitate vitæ, et permaneat in cœptis, sicut et frequenter factum scimus. Sed et ut manifesta siat veritas institutionum nostrarum, de quibus fortassis homines aliter opinantur. Oportet tamen circa eum cautius agi et difigentius; ut sive in veritate permaneat vel proficiat, sive institutionum nostrarum libertas exploretur, probabilis inveniatur et purà. Ità namque et nos Deo placebimus; et ille, aut proficiet, si verax est; aut si simulator est, erubescet.

#### INTERROGATIO LXXXVIII.

Si quis supra vires vult abstinere, ita etiam, ut in opere mandatorum impedialur per nimietatem ab-stinentia; si oportet ei conceili?

Resp. Interrogatio vestra non mini videtar competenter adhibita. Non enim confinentiam in cibis solum esse diximus : nam hæc ab apostolo Paulo etiam culpabilis invenitur, si non cum fide et ratione flat, cum dicit : Abstinentes se a cibis quos Deus creavit (I Tim. IV). Sed illam diximus esse perfectam con-

niam dilexish me ? (11 Reg. vrt.) Explehs per singula A linentiam, qua se quis a prioribus suis voluptatibus condhet. Quantum autem habeat periculi, qui voluntatem propriam vult facere, et non Domini, certum est ex his quæ Apostolus dicit : Facientes voluntatem carnis et cogitationum, eramus natura filii iræ sicut et cæteri (Ephes. 11).

INTERROGATIO LXXXIX.

Qui sans jejunat, et in resectione non potest communem cibum cum omnibus sumere; quid magis eligere debet, jejunare cum fratribus et cum ipsis reficere, aul propter majora jejunia alios cibes requirere?

Resp. Jejunii mensura non debet ex uniuscujusque voluntate pendere, sed ex jussu et institutione eorum qui communiter Deo serviunt : sicut et illorum in omnibus unanimitas et consonantia refertur, qui in Actibus apostolorum cor et animam unam habuisse signantur (Act. iv). Si quis ergo rationabiliter et lideliter jejunat, etiam virtutem, ut sustinere possit, a Domino consequitur: Fidelis enim est, qui repromisit (Hebr. x)

INTERROGATIO XC.

Quomoao oportet jejunare, cum necessarium jejunium injungitur; si aliquando aliquid puod religio deposcit, explendum est, tanquam ex necessitate, an voluntarie ?

Resp. Domino dicente : Béati qui esuriunt et sisiunt justitiant (Matth. v), omne good ad religiouem pertinet, nisi ex proposito et devotione flat, pericalum generat. Debet ergo jejtinio steiari devotis. Ouia autem necessarium sit jejunium in talikus quibusque causis, et maxime cum desideramus aliquid impetrare a Domino, etiam sanctus Apòstokus diocet, qui inter exteras suas virtutes addidit etiam hec: Quia in jejuniis frequenter (I Cor. 21).

ENTERROGATIO XCI.

Qui non vult ipsis cibis vesci es quibus fratres reficiuntur, sed alios requirit, si recte facit?

Resp. Specialiter hoc ipsum, mærere cibum, est contra mandatum Domini, dicentis : Nolle querere quid manducetis, vel quid bibatis (Matth. vi). Et ut nos magis altentos faceret ad ea que dicebat addidit: Hoc enim gentes inquirum. Same debet sollicitudo ejus esse qui presest, ut fundent illud spod scriptum est: Dividebatur itulein unicuique secundum id quod opus erus (Act. 17).

INTERROGATIO XCII. Qui dicit, quin lædit me'hoc, et contribitat i Ei elint cibus non fuerit datus, qualis est ?

RESP. Apparet quia hie non est fixus in spe illa quam Eleazarus habuit (II Mach. vi); nec de charitate ejus qui præest, et sollicitudinem tam sui quam omifian gerit, certas est. Verumtamen absolute neque de his quæ lædunt, neque de his quæ prosunt, pėrinktitus Unicuique jūdicio suo Vei vojustate affiquid agere; sed ejus qui præest judicio committendum est, ut unicuique, prout res vel necessitas expetit, consulat : primo ominium in his que anime prosunt; tunc deinde secundo loco eliam at in corporations usibus secundum Dei volustatem moderetur.

## ENTERMOGATIO XCHI.

Si verb estim quis interinteret proprei eschin, gide erga Eim sentema Servabitur?

Resp. Ea que circa illos qui murmuraverunt in deserto. Dicit enim Apostolus : Ne marmuraberitis, sicut quidam eorum murmuraverunt, et perierunt ab exterminatore (I Cor. x).

## INTERROGATIO XCIV.

Si aportet eum qui plus laborat, requirere plus aliquid a consuetudine?

Resp. Si propter retributionem Dei laborem suscipit, non hic requirere debet laboris sui mercedem vel requiem, sed pro his ad promissa Domini festinare : sciens quià sicut pro laboribus mercedes paravit Dominus, ita etiam pro angustiis consolationes. Veruntamen hi qui pressunt, observabunt re- p ipse suscipiat a quo suscipi debet. gulam, quæ dicit : Dividebatur unickique prout apus erat (Act. IV). Debent enim unumquemquè prævenire, ut secundum laborem etiam solatia refectionis inveniat.

#### INTERROGATIO XCV.

Quali affectu aportet accipere vel vestimentum, vel culceamentum, qualecunque suerit?

RESP. Siquidem breve aut grande est, ad mensuram staturæ suæ hoc judicare debet, sed cum omni verecundià et mansuetudine. Si vero pro abjectiori et viliori movetur, aut quia non est hovum, meminerit mandati Domini, dicentis: Outa dignus ess, non quicunque, sed operarius mercelle sub (Luc. x). Discutiat sespetum, si digne operatus est opera Dei, et adimpleverit omnia, quæcunque præcepta sunt; et tune non affind requiret, sed de eo ipso quod ei datur adhite erit sollicitus, duia super suum meritum kecipit. Hoe enim quod esca dictum est, estam de bilini re que ad usus corporis perimet cadem forma servari potest.

#### INTERROGATIO XCVI.

Si quis iraius suerit, notens accipere aliquid eorum que ad usum præbentur?

Resp. Iste talis dignus est etiam ut el quærat non accipiat, usquequo probet is qui præest: et cum viderit vitium animi curatum, tunc etiam qued corporis usibus necessarium fuerit, præbebit.

## INTERROGATIO XCVH.

Si necesse est omnes convenire ad horam prandii, eum qui remanet et post venit, quomodo transigimus ?

Resp. Siquidem necessitate vel loci vel operis **reman**sit à communi ordine, qui præest probabit et ignoscet. Si vero cum posset, non satis egit occarrere, fateatur culpam negligentiæ suæ, et mameat wine cibo usque ad illam horam qua convenitur. ad cibum in posterum diem.

## INTERROGATIO XCVIII.

Pauperes venientes ad ostium et petentes, quomodo dimittimus? Et si debet unusquisque porrigere panem, vel quodcunque aliud; aut oportet hoc ad eum qui præest pertinere?

RESP. Cum Dominus dixerit: Non est bonum tolere panem filiorum, et mittere canibus : sed et canes wanducare de micis, quæ cadunt de mensa puerorum.

A liberter accipiunt (Matth. xv); is cui dispensatio injuncta est, cum consideratione debet hoc facere. Si quis autem præter iflius voluntatem facere hoc præsumit, tanquam inquietus et indisciplinatus confuudatur, usquequo discat loci sui ordinem custodire; secundum quod Apostolus dixit: unusquisque in quo vocatus est, in eo permaneat (I Cor. VII).

INTERROGATIO XCIX.

Si licet unicuique veterem suam tunicam aut calceamentum dare cui voluerit; misericordite cutida propter mandatum?

Resp. Dare aliquid mandati gratia, non est omnium, sed corum quibus istud officium creditum est. Bic ergo ad quem pertinet dispensatio, sive novum, sive vetus vestimentum îpse det cui dari debet et

#### INTERROGATIO C.

Si frater juntor fuerit jussus docere allifueth sentoem recundum œtatem, quomvido debei agere cum illo?

RESP. Tanquam ministerium exhibens ad implendum mandatum Domini, com omni reverentia; timens Mam sententiam quæ dich : Muledictus qui facit opera Dei negligenter (Fer. xtvm): observet autem, ne clates in judiciem incidet diaboli.

#### INTERROGATIO CI.

Si debent peregrini intrare usque ad illa loca ubi fratres operantur : vel etiam si alli de eodem monasterio debent relictis suis tocis intrare ad allos?

Resp. Præter illum cui ereditum est requirere operantes; id est, ad quem opts gertiaet et dispensatio, si quis inventus fuerit hoc faciens, tanquana interturbans disciplinam et ordinem fratrum, a communi conventu excludatur, et emmino etiam a licitis progressibus inhibeatur; et sedens in uno loce, in quo judicaverit is qui presest, apte ad correptionem et vindictam, nusquam prorsus permittatur abscedere, sed urgeatur in opus, multo plus quam consuetudo est; et quotidie exigatur, usquequo discat implere hoe quod Apostolus dixit: Unusquisque in qua vocatione vocatus est, in ea permaneut (I Goi 💵).

#### INTERROGATIO CA.

Si oportet eos qui noverunt artificia suscipere ab aliquo opus absque scientia vel juesione ejus qui procest et operum sollicitudinem gerit?

Resp. Furti reus erit ejusmodi, vel similis eis qui n furibus concurrent.

#### INTERROGATIO CILL

Quomodo debent hi qui operantur, curam gerere ferramentorum, vel utensilium corum de quibus operaiur?

Rese. Primum quidem sicut vasis Dei, vel his quæ jam Deo consecrata sunt, uti debent. Deinde tanquam gui mon possihi sine ipsis devotionis et studii sui emolumenta consequi.

## INTERROGATIO CIV.

Quid bi per negligentiam pereat aliquid ex his, aut per contemptum dissipetur?

Rasp. Is quidem qui contemnit, velut sacrilegus judicandus est; et qui perdidit per negligentiam, et ipse simile crimen incurrit : pre eq quod ominia dubio consecrata sunt.

#### INTERROGATIO CV.

Quid si a seipso commodare voluerit alicui, aut accipere ab alio?

RESP. Tanquam insolens et temerarius habendus est. Hæc enim eorum qui præsunt, et curam dispensationis gerunt, officia propria sunt.

#### INTERROGATIO CVI.

Quid si necessitas poscal ut is qui præest requirat b aliquo eorum vas vel ferramentum, et contra-

RESP. Qui seipsum et membra sua tradidit in alterius potestatem propter mandatum Domini, quomodo licebit ei de utensilibus contradicere, huic præcipue cui cura commissa est.

#### INTERROGATIO CVII.

Si is qui circa cellarium, vel coquinam, vel alia hujuscemodi opera occupatus est, non occurrat adesse ordini psallentium vel ad orationem, nihil damni patitur in anima.

RESP. Unusquisque in opere suo observare debet propriam regulam, sicut membrum in corpore; et damnum habebit, si neglexerit in eo quod injunctum est ei, et de communi fratrum utilitate negligens amplius periclitabitur. Et ideo tota mente et devotione complere debet id quod scriptum est: Cantantes et psallentes in cordibus vestris Domino (Ephes. v). Si enim corporaliter non occurrat adesse cum cateris ad orationis locum, in quocunque loco inventus fuerit, quod devotionis est expleat. Oportet tamen observare, ne forte possit quis implere in C tempore suo quod complendum est et occurrere : sed dum loqui vult, occasiones nectit tanquam in ministerii opere occupatus. Quod si facit, et offendiculum cæteris præstat, et ipse negligentis crimen incurrit.

#### INTERROGATIO CVIII.

Quomodo obtinebit quis ut in oratione sensus ejus non vagetur :

RESP. Si certus sit assistere se ante oculos Dei. Si enim quis judicem suum videns vel principem. et loquens cum eo, non sibi credit licitum esse vagari oculis, et aliorsum aspicere, dum ipse loquitur; quanto magis qui accedit ad Dominum, nusquam debet movere oculum cordis, sed intentus esse in eum, qui scrutatur renes et corda (Psal. vii)? ut impleat illud quod scriptum est : Levantes sanctas D manus sine ira et disceptatione (I Tim. 11).

#### INTERROGATIO CIX.

Si possibile est obtinere hominem, ut in omni tempore et locu non vagetur mens sua; vel quomodo id fieri potest?

RESP. Quia possibile est ostendit ille qui dixit: Oculi mei semper ad Dominum (Psal. XXXIV). Et iterum: Providebam Dominum in conspectu meo semper; quia a dextris est mihi, ut non commovear (Psal. xv). Quomodo autem possibile sit, prædiximus; id est, si non demus animæ nostræ otium, sed in omni tempore de Deo et de operibus ac de beneficiis ejus, et de donis cogitemus, et hæc cum confessione et

quæ ad usus servorum Dei deputata sunt, Beo sine A gratiarum actione semper volvamus in mente, sicus scriptum est : Psallite sapienter (Psal. XLVI). INTERROGATIO CX.

#### Et quid est, psallite sapienter?

Resp. Ouod est in omnibus cibis gustu unumquemque dignoscere cujus saporis sit, hoc est et in verbis sanctæ Scripturæ prudentiæ sensus. Fauces enim, inquit, escas gustabunt, sensus autem verba discernit (Job. xxxrv). Si quis ergo ita animam suam intendat in singula verba psalmorum, sicut gustus intentus est ad discretionem saporis ciborum, iste est qui compleat hoc quod dicitur : Psallite sapienter.

#### INTERROGATIO CXI.

Qua mensura debet temperare potestatem dispensationis sua is cui cellarii cura commissa est?

Resp. Erra eum guidem qui ei credidit hujuscemodi dispensationem, meminisse debet Domini dicestis: Non possum ego a me ipso facere quidquam (Joan. v). Ad catteros vero sollicite scire debet quid unusquisque opus habeat, ut compleat illud quod scriptum est : Dividebatur autem unicuique prout opus erat (Act. IV). Eadem autem ratio observari debet ab omnibus quibuscunque aliqua ministerii vel dissensationis sollicitudo commissa est.

#### INTERROGATIO CXII.

Qua sententia observabitur erga dispensantem, si aliquid secundum personæ acceptionem, vel per contentionem faciat?

RESP. Apostolo præcipiente, aliquando quiden: Ne quid facias secundum favorem, vel in alterm partem declinando (1 Tim. v); aliquando autem dicente: Quia si quis videtur contentiosus esse, nos telem consuetudinem non habemus, neque Ecclesia (I Cor. xi). Si quis hoc facit, notetur, usquequo corrigatur. Verumtamen oportet cum summa diligenti et probatione discutere et considerare ad quam partem unusquisque aptus sit vel opportunus, et ei iajungi quodcunque illud operis est vel officii: ut neque illi qui injungunt ex hoc ipso condemnentur quel non aptum alicui officium injunxerint, et invenimtur mali dispensatores esse sive animarum, sive mandatorum Dei; neque illi ipsi quibus injungitur. occasionem peccati ex hoc habere videantur.

#### INTERROGATIO CXIII.

Si autem neglexerit dare fratri quod opus est? Resp. Manifesta est de hoc sententia ex insis Domini verbis, dicentis: Discedite a me, maledicti, is ignem æternum, qui præparatus est diabolo et angeli ejus. Esurivi enim, et non dedistis mihi manducare; sitivi et non dedistis mihi bibere, et ea que sequatur (Matth. xxv). Quia maledictus omnis qui fact opera Domini negligenter (Jer. XLVIII).

#### INTERROGATIO CXIV.

In profectibus mandatorum Dei una est mensura e nium? An alius amplius, alius minus debet diquid?

RESP. Quia non sit una mensura in omnibus, set quia alii plus creditur et alii minus, manifestum 😂 hæc ipsius Domini verbis, nunc quidem dicentis: Aliud semen cevidit super terram bonam : et hic es qui audit verba mea et intelligut, et fructum affert, A aliud centesimum, aliud sexagesimum, aliud vero trigesimum (Luc. VIII). Hoc idem autem etiam in his, qui dispensandam pecuniam susceperunt, invenitur; cum dicitur, alii quidem data esse quinque talenta, alii duo, alii unum (Matth. xxv).

## INTERROGATIO CXV.

Si oportet æqualiter haberi eos qui plus proficiunt et eos qui minus?

RESP. Illud observandum est in hoc quod de remissione peccatorum Dominus statuit, dicens: Remissa sunt ei peccata multa, quoniam dilexit multum (Luc. vu). Cui autem parum remittitur, parum diligit. Et iterum, quod de presbyteris Apostolus statuit, dicens: Qui bene præsunt presbyteri, duplici B honore honorentur, maxime qui laborant in verbo et dectrins (I Tim. v). Hoc in omnibus hujuscemodi causis observandum puto.

#### INTERROGATIO CXVI

Quid si contristatur is qui minus honoratur, cum præferri sibi viderit eum qui in timore Domini præcedit, quomodo eum habebimus?

Resp. Is qui talis est, certum est quia malignitatis vitio non caret, secundum Evangelii parabolam, in qua dicit Dominus ad eos qui contristati sunt, quia æqualiter cum ipsis honorati sunt alii: An, inquit, oculus tuus malus est, quia bonus sum? (Matth. xx.) Et manifesta est Domini sententia de his talibus, quæ dicit per Prophetam: Ad nihilum deductus est in conspectu ejus malignus; timentes autem Dominum magnificat (Psal. xiv).

#### INTERROGATIO CXVII.

Anima post multa peccata et multas vitæ miserias, cum quali timore et qualibus lacrymis debet recedere a peccatis? et cum quali spe et affectu accedere ad Dominum debet?

RESP. Primo quidem odisse debet illa priorem suam vitam notabilem, et ipsam memoriam ejus perhorrescere atque execrari. Scriptum est enim: Iniquitatem odio habui et abominatus sum; legem autem tuam dilexi (Psal. cxvIII). Deinde ut majerem timorem habeat maximo utatur ignis æterni metu et pœnæ perpetuæ. Sed et lacrymarum tempus agnoscat per poenitentiam, sicut David docuit in sexto psalmo purgationem peccatorum fieri posse ubertate lacrymarum in sanguine Christi, per potentiam misericordiæ ejus, et per multitudinem miserationum Dei, qui dixit: Quia si fuerint peccata vestra sicul phænicium, ut nivem dealbabo: si autem fuerist sicul coccus, ut lanam candidam efficiam (Isa. 1). Et post hæc recepta virtute et sacultate placendi Deo, dicit: Convertisti planetum meum in gaudium; conscidisti saccum meum, et præcinxisti me lætitia, ut psallam te gloria mea (Psal. xxix). Et ita accedens ad Dominum psallat et dicat : Exaltabo te, Domine, quoniam suscepisti me; et non delectasti inimicos meos super me (Ibid.).

## INTERROGATIO CXVIII.

Quoniam scriptum est: Redemptio anime viri propriæ divitiæ ejus: nobis quibus non accidit dispergere pro animæ redemptione divitias, quid faciemus

RESP. Siquidem votumus, et non potuimus: memores simus responsionis Domini ad Petrum, qui cum de hac re esset sollicitus, et diceret : Ecce nos dimisimus omnia, et secuti sumus te; quid ergo erit nobis (Matth. xix)? Respondit ei dicens: Omnis qui reliquerit domum, aut fratres, aut sorores, aut patrem, aut matrem, aut uxorem, aut filios, aut agros propter me, et propter Evangelium, centuplum accipiet, et vitam æternam consequetur (Ibid.). Quod si per negligentiam accidit cuiquam omisisse divitias, vel nunc adhibeat propensius studium, ut ex opere manuum largiens, neglectum resarciat pensum. Quod si ne nunc quidem vel tempus nobis superest, vel virtus ad hujuscemodi ministerium, consolatur nos Apostolus dicens : Non quæro quæ vestra sunt, sed vos (II Cor. xn).

## INTERROGATIO CXIX.

Si quis audiens sermonem Domini, dicentis (Luc. XII):

Quia servus qui cognovit voluntatem domini sui, et
non fecit secundum voluntatem ejus, vapulabit multum: qui vero non cognovit, et non fecit digna,
plagis vapulabit paucis; negligat et dissimulet scire
voluntatem Domini, si habet aliquid excusationis?

RESP. Manifestus est, qui hujuscemodi est, quia simulat ignorantiam, nec ullo genere effugiet peccati sententiam. Si enim non venissem, inquit Bominus, et locutus eis non fuissem, peccatum non haberent; nunc vero excusationem non habent pro peccato suo (Joan. xv). Sic ergo sancta Scriptura omnibus et voluntatem Dei denuntiat, ut non inter ecs qui ignorant iste talis judicetur, sed cum illis magis de quibus scriptum est : Quia siout aspides surdæ obturantes aures suas, ne exaudiant vocem incantantium, et curentur medicamento, quod componitur a sapiente (Psal. LVII). Verumtamen is qui præest, et verbi Dei ministerium exhibet, si neglexerit annuntiare unicuique, et intimare de singulis, velut homicida judicabitur animarum, secundum Scripturas (Esech. xxxiii).

## INTERROGATIO CXX.

Si is qui facit voluntatem alicujus, etiam particeps ejus est vel socius?

RESP. Si credimus Domino dicenti: Quia qui facit peccatum, servus est pescati (Joan. vin). Et iterum: Vos ex patre diabolo estis, et desideria patris vestri facere vultis (Ibid.); scimus, quia non solum socium et participem, sed dominum sibi ac principem ascribit eum cujus opus facit. Testatur autem de his et Apostolus, dicens: An neseitis, quia cui exhibuistis vos servos ad obediendum, servi estis ejus cui obedistis; sive peccati in mortem, sive obedientiæ ad justitiam (Rom. vi) a

#### INTERROGATIO CXXI.

Si is qui consentit alterius peccato, etiam ipse peccati

RESP. Hæc sententia est manifesta ex verbis Do-

mini, quibus ait ad Pilatum dicens: Qui tradidit A (II Cor. xv). Vel illud: Ecce eniot bec insum secunme sibi, majus peccatum habet (Joan. xviii). Manisestum pamque est ex hoc, quia et Pilatus acquiescens his qui tradiderunt Dominum, peccatum habeat, licet minus quam illi. Ostenditur autem boc etiam in oo quod Adam acquievit Evæ, vel consensit, que acquieverat serpenti. Nullus enim ex ipsis aut innocens judicatus est, aut impunitus abscessit. Sed et ipsa Dei indignatio, quæ adversus eos babita est, hos ipsum indicat. Cum enim Adam pro excuzatione sua objeciszet: Quia mulier quam dedisti mihi, ipea mihi dedit, et manducavi (Gen. 111). Quia audisti, inquit Dous, vocem mulieris tuce, of manducasti de ligno, de quo præceperam tibi, ne de eq manducares, maledicta terra exit in operibus this (Ibid.) ?

## INTERROGATIO CXXII.

Si opartet peccantibus fratribus silere et acquiescere? Russ. Quia non oportet manifesta est bæc ipsins Domini præceptis, quibus in Veteri quidem Testamento dicit: Argue proximum tuum, et non assumes ex eq paceatum (Lev. xix). In Evangelio autem dicit: Si peccaverit in te frater tuus, vade et arque eum inter le et ipsum solus. Si audierit le, lucratus es fratrem tuum. Si vero non audierit te, assume adhuc tecum alium unum, aut duos; ut in ore duorum vel trium testium stet omne verbum. Si autem et ipsos non audient, dic Ecclesiæ. Si vero nec Ecclesiam audierit, sit tibi sicut gentilis et publicanus (Matth. xviii). Quantum autem sit crimen huius peccati, digaoscitur primum quidem ex sententia Domini. **gum diait : Qui incredulus filio suerit, pon habebit vitam** oternam; sed ira Dei manet in eo (Joan. 111). Tupç deinde ex historiis quæ vel in Veteri, vel in Novo Testamento referentur. Nam Achor ille cum furatus esset regulam auream, super omnem populum facta est ira Dei (Los. VII). Et quidem populus peceatum quod commiserat ignorabat usquequo manifestatum est, et pertulit cum omni domo sua horrendum illum ac famosissimum interitum. Sed et Heli sacerdos, et quidem cum siluisset peccantibus filiis, qui erant filii pestilentiæ, imo frequenter monens et castigans dixit: Nolite, filii: non bona ego gudio de vobis, et cætera (J. Reg. 11): qui cum peccatum argueret, et de Dei judicio commoneret, tamen quoniam non vindicavit, neque digno zelo Bei D adversus cos motus est, in tantum iracundiam Dei provocavit, ut etiam universus populus pariter cum filia suis exstingueretur, et arca testamenti ab alienigenis reperetur, et ipse insuper omnibus subversis miseranda morte corrueret. Quod si vel in populam ignorantem de unius peccato, vel in patrem qui corripuerat filies, pre peccato, tanta Dei iracundia incensa est, quid incrandum est de his qui cognoscunt aliorum delicta et reticent, nec qualemcunque adhibent correptionem? Quos utique conveuiret observare illud quod Apostolus ad Corinthios dicit: Quare non potius luctum habuistis; ut tolleretue a modig verteum, qui hoc opur secit? et reliqua

dum Deum contrictari, quantum operatum est in vobis sollicitudinem, sed excusationem, sed indignationem, sed timorem, sed desiderium, sed grandationem. sed vindictam (II Cor. vu)? Unde et metuere de bent, ne forte ctiam punc similem veteribus interitum sumant, hi qui similiter negligunt, imo et tanto gravius, quanto spernere legem Christi perniciosius est quam legem Moysis. Et his compedit illud aptari, quod dixit : Septies vindicatum est de Cain : de Lamech vero septuagies septies (Gen. 11).

INTERROGATIO CXXIII.

Cur aliquotus animæ, etiamsi non sails agat, sponte tamen quodum genere incidit ei dolor quidam cordis et compunctio timoris Dei; aliquoties tante securitas el negligentia animam tenel, ut ettami cogal se homo, non possit dolorem aliquem vel conpunctionem cordin assumers h

Resp. Mujuscemodi quidem compunctio ex Dei dono venit, ad provocandum desiderium; ut demstans anima dulcedinem hujuscemodi compunctionis vel doloris, provocetur et incitetur ad imitandum similem gratiam. Ostenditur enim quia si daur etiam non satis agentibus, quanto magis dabitur et his qui desiderant et laborant semper esse in compunctione timoris Dei? et ut sint inexcusabiles, qui per negligentiam istam gratiam perdunt. Quod vere aliquoties compellimus posmetipsos, et non possimus obtinere, indicatur ex boc quod in alio tempore multum nerdeximus. Non enim possibile est ut is qui neque meditationibus, neque institutionibus divinis seipsum jugiter exercuit, subito veniat ad orationem, et continuo obtineat quod requirit. Sel ostenditur per hoc, bujuscemodi animam aliis vitiis vel passionibus prægravari, quorum dominatione ad ea quæ vult habere, non permittitur libertate uti: secundum illud quod et Apostolus tractat, dicens: Quoniam ego carnalis sum, venundatus sub peccato. Non enim quod volo ago; sed quoa odi, hoc facis (Rom. viii). Et tursum : Nunc autem jam non ego operor illud, sed quod habitat in me peccatum (Ibid.). Quod et ipsum permittit Deus nobis pro nostra utilitate provenire; ut per hæc ipsa quæ contra voluntatea anima patitur, corrigatur aliquando, et convertatur ad eum qui repleat in bonis desiderium ejus, et relevet eam ab oneribus suis : et cognoscat tandem semetipsam, ac resipiscat; et intelligat quod in laqueis diaboli capta detinetur. In quos sua quidem sponte incidit; sed jam quasi captiva, non quæ vult agit; sed quod odit, illud facit (Rom. VII). Sed si convertatur ad Dominum, qui liheret eam de corpore mortis hujus, statim inveniet misericordiam, si integre et ex toto corde pœniteat.

#### INTERROGATIO CXXIV.

Quomodo quis dignus efficitur particeps fieri Spiritus

Resp. Dominus noster Jesus Christus docuit mos. dicens: Si diligitis me, mandata mea servate; et ego rogabo Patrem meum, et alium Paraclitum dabit robis, Spiritum veritatis, quem hic mundus non patest mandata Domini; nec sumus tales ut ipse de nobis testimonium ferat, dicens: Quia vos non estis de hoc mundo, Spiritus sancti participium habere non poséumus.

## INTERROGATIO CXXV. Qui sunt pauperes spiritu?

RESP. Domino dicente, aliquando quidem: Quia verba, quæ ego locutus sum vohis, spiritus et vita sunt (Joan. vi); aliquando autem : Quia Spiritus sanctus vos docebit omnia, et commonebit vos, quæ dixi vobis. Non enim loquetur a se, sed omnia quæ audit, bæc loquetur (Joan. xvi). Isti sunt pauperes spiritu qui non alia aliqua causa pauperes sunt nisi propter doctrinam Domini, dicentis: Vade, vende omnia qua habes, et da pauperibus (Matth. xix). Si autem etiam B quis quacunque ex causa impositam sihi paupertatem secundum voluntatem Domini dispenset, et serat, sicut ille Lazarus (Luc. vi), etiam iste a beatitudine non erit alienus, Domino præcipiente: Nolite esse solliciti quid manducetis, vel quid bibatis, vel quid induamini (Matth. vi).

#### ENTERROGATIO CXXVI.

Usque ad quem modum est observatio mandati? vel quomodo adimpleri potest ?

RESP. Mandati quidem observațio est usque ad mortem, quia et Dominus obediens est factus usque ad mortem : adimpleri autem potest per hoc quod habet unusquisque desiderium et amorem Dei. Dominus enim cum exclusisset sollicitudinem sæculi. conjungit statim promissionis spem, dicens: Scit G enim Pater vester, quibus opus habelis, antequam petatis (Luc. xii). Sed et Apostolus dicit : Quia nos ipsi in nobis ipsis responsum martis habemus, ut non simus fidentes in nobis, sed in Deo, qui suscitat mortrees (II Cor. 1). Secundum propositum ergo nostrum et animæ præparationem, quotidie morimur, voluntate autem Dei reservamur. Propter quod et Apostolus cum ompi fiducia dicebat : Ut morientes, et ecce vivimus (II Cor. yi). Iuvat autem hujuscemodi propositum etiam circa mandata Dei, ardentior animus et desiderium insatiabile : que qui constringitur, non habebit otium nec tempus occupari erga corporales usus vel actus.

#### INTERROGATIO CXXVII.

Si ergo neque solliviludinem habere oportet de necessariis usibus ad vitam; et aliud est præceptum Domini dicentis (Joan. vi): Operamini cibum, qui non perit; superfluum est manibus operari?

RESP. Ipse Dominus in alio loco præceptum suum explanavit. Nam ibi quidem dixit, non oportere requiri aliquid ad vitam, cum dicit: Nolite quærere quid manducetis, aut quid bibatis: hæc enim omnia gentes hujus mundi requirunt (Matth. VI); et addidit: Quærite autem regnum Dei, et justitiam ejus (Ibid.). Et quomodo oporteat queri, indicavit : cum enim dixisset: Nolite operari cibum qui perit (Joan. v1), addidit: Sed eum qui permanet in vitam æternam (Ibid.). Et quid hoc esset ipse in alio loco ostendit, chicens: Heus cibus set, at faciam voluntatem cius,

accipere (Joan. xIV). Donec ergo non servamus A qui migit me, Patrie (Joan. IV). Voluntas autem Patris est esprientibus cibum dare, sitientibus potum; nudos operire, et cætera hujuscemodi. Tum deinde necessarium est et Apostolum imitari, dicentem: Omnia ostendi vobis, quia oportet nos laborantes suscipere infirmos (Act. xx). Et cum iterum doceat : Magis autem laboret unusquisque, manibus suis operans auod bonum est, ut possit impertire necessitatem patientibus (Ephes. IV). Cum ergo bacc ita nobis vel Dominus in Evangelio, yel Apostolo tradat, manifestum est quia pro pobis ipsis solliciti quidem esse pon debemus peque laborare : sed propter mandatum Domini et propter necessitatem proximorum solliciti esse debemus et operari attentius; et maxime quia Dominus in seipsum recipit ea quæ in seryos ejus fecerimus, et regnum cœlorum pro hujusmodi promittit obsequiis

#### INTERROGATIO CXXVIII

Si quis in corde suo cogitat de cibis, tunc deinde notet seipsum et arguat; si et hiz quasi cogitans de talibus judicandus sit Ž

RESP. Siquidem pon id temporis est, que naturaliter requirere cibos famis necessitate commonemur, manifestum est, id esse yagze mentis indicium, et animæ erga præsentia affectum gerentis, et erga voluntatem Dei desidis et remissæ: proximam tamen habet Dei misericordiam, et pro hoc ipso, quot seipsum arguit et notavit, nota criminis exsolvitur si tamen servet de cætero cogitationum lapsus, memor Dominici sermonis, quo ait: Ecce sanus fa ctus es, jam noli peccare, ne quid tibi deterius fiat (Joan. v). Si autem id temporis sit, quo naturaliter de cibis appetendis commonemur; mens autem in melioribus occupata, inferiora spernit et despicit, non recordatio ciborum notabilis, sed contemptus laudabilis invenitur.

## INTERROGATIO CXXIX.

Si licet pocturnam tunicam habere alteram, vel cilicinam, vel aliam quamlibet?

RESP. Cilicii quidem usus habet proprium tempus, non enim propter usus corporis, sed propter afflictionem ejus inventum est hujuscemodi indumentum, et pro humilitate animæ. Cum autem duas tunicas habere prohibeat sermo divinus, quomodo potest hoc suscipi, nisi ad eos usus quos superius diximus (Matth. x)?

#### INTERROGATIO CXXX.

Si lices ei qui ministrat, majore voce, id est cum clamore, loqui?

RESP. Yocis mensuram definit audiendi modus. Si ergo brevior fuerit et compressior vox quam res poscit, prope est ut murmur potius vel susurratio yideatur quam sermo. Si yero major sit quam res requirit, cum possit audire ille cui loquitur, jam non erit vox, sed clamor; quod est notabile: nisi forțe gravior sit auditus ejus cui loquimur, et necessitas nos cogat ad clamandum. Propterea et de Domino scriptum est: Quia Jesus clamabat dicens: Si quie credit in me, non credit in me, sed in eum qui

me.misit (Joan. x11). Clamare enim dicitur pro his A pro nostra redemptione tolerasse. Sicut et Apostolus quorum interior auditus surdus et obturatus erat.

#### INTERROGATIO CXXXI.

Si quis die suo, quo ministrat in coquina, laboraverst supra vires ita ut impediatur, et non possit etiam reliquis diebus exercere opus suum, si oportet imperari ei hujuscemodi officium?

RESP. Jam supra diximus quia is cui injuncta est operum cura, et qui præest, considerantius observare debet uniuscujusque vel vires vel possibilitatem; et prout quis aptus est, ita etiam opus injungere: ne audiat ipse et id quod scriptum est: Quia fingit laborem in præcepto (Psal. xcm). Ille tamen cui injungitur, contradicere non debet; quia obedientia usque ad mortem servari definita est.

#### INTERROGATIO CXXXII.

Et ille cui lana credila est, quomodo debet habere hanc curam; et quomodo observare eas quæ operantur?

RESP. Lanam quidem, tanquam opus Dei sibi commissum: sorores autem, ut absque ulla contentione, vel personarum acceptione unicuique sorori opus apte et competenter injungat.

#### INTERROGATIO CXXXIII.

Si quis condemnatus est, ut eulogiam non accipiat, et dicit: Quia si non accepto eulogiam, non manduco; si debemus audire eum?

RESP. Siquidem tanti modi est culpa, pro qua condemnatus est, ut dignum sit etiam cibo eum vetari, probet ille qui præest. Si autem a sola benedictione aliquis abstentus est, et indulgetur ei cibus; condemnatus autem et inobediens est, etiam in hoc C contentiosi notam suscipere debet, et cognoscere, quia per hoc non curat culoam sed multiplicat delictum.

#### INTERROGATIO CXXXIV.

Quali timore, fide, vel affectu percipere debemus corporis et sanguinis Christi gratiam?

RESP. Timorem quidem docet nos Apostolus, dicens: Qui mandacat et bibit indigne, judicium sibi manducat et bibit (I Cor. x1). Fidem vero docet nos sermo Domini, dicens : Hoc est corpus meum, quod pro multis datur: hoc facite in meam commemorationem (Matth. xxvi). Et sermo Joannis dicentis : Quia Verbum caro factum est, et habitavit in nobis, et vidimus gloriam ejus, gloriam quasi unigeniti a Patre, plenum gratiæ et veritatis (Joan. 1). Sed et Apostolus D considerantius agere debent, ut quantum necessitas scribens: Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo; sed semetipsum exinantvit, formam servi accipiens, in similitudinem hominum factus, et habitu repertus ut homo, humiliavit semetipsum, factus obediens usque ad mortem, mortem autem crucis (Phil. 11). Cum ergo anima fidem habet his dictis, et considerat magnificentiam gloriæ ejus, et admiratur nimietatem humilitatis, quomodo tantus et talis obediens fuit Patri usque ad mortem pro vita nostra ; puto quia provocari possit ad affectum et dilectionem, et ipsius Dei patris, qui unico Filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit eum : et ad amorem unigeniti ejus eo amplius provocabitur, qui eum videat mortem turpissimam

de eo dicebat : Quia charitas Christo constringet nos. judicantes hoc; quod si unus pro omnibus mortuus est, ergo omnes mortui sunt, et pro omnibus mortuus est; ut qui vivit, jam non sibi vivat, sed ei qui pro ipsis mortuus est, et resurrexit (II Cor. v). Talem ergo affectum vel fidem præparare debet in animo suo is qui de pane et calice percipit.

#### INTERROGATIO CXXXV.

Quis est bonus thesaurus, et quis est malus?

Resp. Prudentia quidem et sensus qui in Christo est, et virtus animi, quæ ad Dei gloriam pertinet, thesaurus bonus est. Prudentia autem et sensus malitize; et in his sapere, que Deus sieri non vult, thesaurus est malus: ex quibus proferuntur, secandum Dei vocem (Luc. vi), suo quoque tempore utrique fructus vel boni vel mali, in operibus et verbis.

## · INTERROGATIO CXXXVI.

Si bonum est penitus tacere?

RESP. Silentium et taciturnitas tunc bonum est, cum vel ad personas vel ad tempus aptatur, sicut a sacra Scriptura edocemur, quæ dicit, aliquando quidem : Quia qui intelligit, in illo tempore tacebit ; quis tempus malum est (Amos. v). Aliquando autem: Posui ori meo custodiam, dum consisteret peccator adversum me. Obmutui et humiliatus sum, et silui s bonis (Psal. xxxvIII). Et alibi: Quod si alii sedenti revelatum fuerit, prior taceat (I Cor. xiv); et iterum: Mulieres vestræ in ecclesiis taceant (Ibid.). Sed et alio tempore his qui incontinentem linguam habent, dicitur: Omnis sermo malus de ore vestro non procedat ; sed si quis bonus ad ædificationem fidei (Ephes. 1v). Necessario vero est taciturnitas, usquequo vitia si qua illa sunt linguæ vel sermonum temeritas resecetur, et discat opportune et in tempore utiliter loqui, ut sicut scriptum est: Sermo corum sale conditus sit, ut det gratiam audientibus (Col. 111).

#### INTERROGATIO CXXXVII.

Si oportet tempore orationum vel psalmorum loqui aliquem in domo?

Resp. Præter eos qui ministerii sollicitudinem gerunt, vel eos quibus disciplinæ cura commissa est vel dispensationis operum; qui et ipsi tamen exigit, hoc solum loquantur, et hoc ipsum cum quiete et honestate, ne interturbent aut offendiculum faciant; cæteris cunctis silentium habere convenit Si enim prophetis in Ecclesia docentibus Apostoles dicit: Quia si alii sedenti revelatum fuerit, prior teceat (I Cor. xiv); quanto magis in tempore psalmorum vel orationum tacere et ailentium agere cunctis coavenit; nisi quem forte, ut superius diximus, communis providentiæ causa aliquid proloqui cogit.

## INTERROGATIO CXXXVIII. Quomodo possumus timere judicia Dei

RESP. Naturaliter exspectatio omnis mali timorem incutit. Ita namque bestias etiam timemus et principes; scientes imminere ex eis aliquid quod ad vitas exitium pertinet. Si ergo credamus quia veræ sunt A comminationes futuri judicii Dei, et recordemur terribile illud futuri examinis tribunal, timebimus judicia Dei.

#### INTERROGATIO CXXXIX.

Quomodo lata est porta, et spatiosa via quæ ducit ad mortem (Matth. VII) ?

RESP. Dominus pro multa sua clementia et nominibus et verbis his utitur, quibus possit nobis in notitiam adducere dogmata veritatis. Sicut ergo ii qui ambulant in via, si a recto itinere declinent, quod certis lineis et manifesto calle concluditur, spatia multa et vaga incedunt; ita ergo et is qui excesserit de vita quæ ducit ad regnum cœlorum, multam latitudinem incurrit erroris, per quam ad perditionem pervenitur.

## INTERROGATIO CXL.

Quomodo angusta porta et arcta via est quæ ducit ad vitam?

Resp. Et hic similiter angustum et arctum hoc indicat, quia via hæc, id est vita nostra, angustatur et coarctatur in tribulationibus. Constringimur enim ex utraque parte nos qui iter agimus, ne prorsus in aliud aliquod declinémus. Periculum enim est, in utramlibet partem declinare: sicut in exigui pontis transitu, ubi ex utraque parte eum qui forte declinaverit, conciti unda fluminis rapit et aufert. Propterea ergo scriptum est: Ne declinaveris in dextram neque in sinistram (Num. xx). Et David ait: Juxta semitam scandalum posuerunt mihi (Psal. CXXXIX).

#### INTERROGATIO CXLI.

Avaritia usque ad quem modum definitur?

Resp. Cum transgressus quis fuerit modum legis statutum. Quod designatur, secundum Vetus quidem Testamentum, in eo, si quis plus se diligat, vel plus in pecunia vel necessariis de se sit sollicitus, quam de proximo. Scriptum est enim: Diliges proximum tuum sicut teipsum (Luc. xix). Secundum Evangelium vero, si quis plus sollicitus sit quam de præsenti die, sui videlicet causa vel corporis, iste sine dubio audiet: Stulte, hac nocte repetent abs te animam tuam; et quæ præparasti, cujus erunt (Luc. xii)? Quidus addidit Dominus dicens: Ita erit et is qui sibi thesaurizat, et non est Domino dives (Ibid.).

# INTERROGATIO CXLII. Quid est perperam agere?

RESP. Quidquid non propter usus necessarios, sed vel ornatus causa vel decoris alicujus fit, hoc est perperam agere.

## INTERROGATIO CXLIII.

Quis est, qui ab Apostolo dicitur, habitus ordinatus?

RESP. Is qui secundum propositum uniuscujusque fromestus est usus, vel secundum locum, vel secundum tempus, vel secundum personam. Non idem usus esse potest in tempore hiemis et in tempore sestatis: neque idem habitus est operantis et quiescentis; nec militis idem est et privati, neque viri idem qui mulieris.

#### INTERROGATIO CXLIV.

Si quis pretiosas vestes abjiciat, ipsa autem indumenta viliora quibus utitur, vel calceamenta, ita composite utatur, ut studeat decorem inde aliquem capere; si peccat, aut vitio aliquo id facere putandus est?

REST. Qui vult per decorem habitus placere hominibus, manifestum est eum hujus ipsius vitii ægritudine laborare, id est, hominibus placendi; et certum est mentem ejus a Deo longius evagari. Sed et hoc ipsum est vitium, perperam agere, cum indumentis vel calceamentis, non usus causa utitur, sed decoris.

#### INTERROGATIO CXLV.

Quid est Raca?

Resp. Provincialis, id est, gentilis illius sermo est

B velut convicii levioris, quod domesticis et his quorum fiduciam quis gerit, dici solet (Matth. v).

#### INTERROGATIO CXLVI.

Quid est quod dicit Apostolus: Non efficiamur inanis gloriæ cupidi (Gal. VI). Et iterum: Non ad oculum servientes, quasi hominibus placentes (Ephes. VI); quis est inanis gloriæ cupidus, et quis est hominibus placens?

RESP. Puto quod inanis glorize cupidus est, qui propter solam gloriam szeculi, id est, propter eos qui vident et audiunt de se aliquid quod vel laudari possit vel admirari, facit aliquid vel dicit. Hominibus autem placens ille est qui voluntate alicujus hominis, ut placeat ei, facit aliquid vel dicit, etiamsi indignum sit et injuriosum hoc ipsum quod facit.

#### INTERROGATIO CXLVII.

Quid est inquinamentum carnis, et inquinamentum spiritus? Et quomodo ab his emendari possumus? Et quæ est sanctificatio, et quomodo possumus eam obtinere?

Resp. Inquinamentum carnis est commisceri cum his, qui illicita et nefanda committunt (11 Cor. v11). Spiritus autem inquinamentum est, cum indifferenter habemus commisceri eis qui de side impie sentiunt. Emundamur autem ab his, cum implemus illud quod Apostolus dicit: Cum ejusmodi nec cibum sumere (I Cor. v); et quæcunque his similia statuit. Vel certe cum illud patimur in corde nostro quod ait David: Tristitia tenuit me a peccatoribus derelinquentibus legem tuam (Psal. cxvIII). Vel cum ostenderimus talem nostram tristitiam, qualem Corinthii D ostenderunt, cum objurgati sunt a Paulo; cum erga eum qui peccaverat, indiscrete egerunt, cum dicit (II Cor. VII): In omnibus exhibuistis vos castos esse negotio. Sanctificatio autem est, adhærere Deo ex integro, et sine aliqua intermissione in omni tempore sollicitum esse, et studium gerere placendi ei. Quoniam quidem neque pollutum aliquid in donis Dei offerri potest, vel sanctificari; neque rursum quod semel oblatum est Deo et sanctificatum, ad communem humani ministerii usum adduci potest ; alioquin et sacrilegum erit et impium.

## INTERROGATIO CXLVIII.

Quis est mundus corde?

RESP. Qui seipsum non reprehendit, quia vel pre-

varicatus sit mandatum Dei, vel contempserit, vel A neglexerit.

## INTERROGATIO CXLIX.

Quomodo potest aliquis odium habere adversus peccatum?

RESP. Si semper ex iis quæ tristem et infaustum finem habent, odium nascitur hominibus adversus eos qui causa sibi hujuscemodi negotii exstiterunt. Si quis ergo certus sit, quantorum et qualium malorum causa nobis fiunt peccata, sponte et sine ulla comminatione ex intimo affectu odium ei adversus ea nascitur, sicut ostendit ille qui dicebat : Imquitatem odio habui et abominatus sum (Psal. CXVIII).

#### INTERROGATIO CL.

Quomodo potest aliquis ex animo et ex affectu facere mandata Domini?

RESP. Naturaliter delectamur his quæ bona sunt et prosunt. Si ergo credimus de his quæ promissa sunt, ex eq ipso quod speramus, inseritur animæ postræ affectus et desiderium ad explenda ea quibus id consequi possimus quod desideramus. Si quis ergo odio habuerit et exsecratus fuerit iniquitatem, et emundaverit se ab omni peccato; ex quo, sicut corpus a languore delectationem non habet cibi, ita et anima a peccati morbo non habet desiderium erga mandata Dei. Si recordetur quia mandatum Bei vita æterna est, et omnibus qui custodiunt illud permanet adimpletio promissorum, potest per hæc nasci animæ affectus ille de quo David dixit : Judicia Dei vera, justificata in semetipsa, et desiderabilia supra O aurum, et lapidem pretiosum nimis; et dulciora super mel et savum. Nam et servus tuus custodit sa; in custodiendo illa retributio multa (Psal. XVIII).

## INTERROGATIO CLI.

Quæ est mensura in charitate Dei?

RESP. Ut supra vires semper quis extendat animam suam ad voluntatem Dei, prospiciens et desiderans ea quæ ad gloriam Dei pertinent.

## INTERROGATIO CLII.

Quomodo quis obtineat ut possit in se habere charitatem Dei?

RESP. Si grati et sideles existamus erga benesicia ejus, quod etiam in mutis animalibus fieri videmus. Nam et canes interdum diligunt eos qui sibi cibum D Qui sunt inimici quos diligere jubemur? et quondi præbent. Sed et Isaias propheta hoc docet, cum arguit ingratam gentem, et dicit in persona Domini: Filios genui, et exaltavi : ipsi autem me spreverunt. Agnovit bos possessorem suum, et asinus præsepium somini sui, Larael vero me non cognovit, et populus meus me non intellexit (Lsai. 1). Sicut enim bovi et asino pro eo beneficio quo pascitur dilectio spontanea nascitur erga pastorem, ita etiam nos, si gratanter et sideliter benesicia Dei suscipiamus, sine dubio diligimus beneficiorum præbitorem Deum; et absque ulla doctrina, naturali quodam instinctu, in ejus concitamur affectum, si tamen sanitas animæ præsto sit.

#### INTERROGATIO CLIII.

Que sunt indicia, esse in nobis charitatem Dei! RESP. Quæ Dominus docuit, dicens : Si diligitis me, mandata mea servate (Joan. XIV).

INTERROCATIO CLIV.

Quid est, seipsum diligere? vel quomodo vilium sum cognoscit qui seipsum diligit?

RESP. Multa abusive dicuntur, sicut et illud : Ori amat animam suam, perdet eam; et qui odit animam suam in hoc mundo, in vilam æternam una bit eam (Joan. XII). Philautus ergo Græce dicitor, qui seipsum diligit. Intelligi autem potest is qui talis est hoc modo : si ea quæ facit pro semetipso facit, etiamsi videantur secundum mandatum Dei esse quæ facit. Qui enim pro sua requie patitur alip quid deesse necessitati vel usibus fratris, sive corun quæ ad animam pecessaria sunt, sive quæ al corpus, maniseste philautus, id est seipsum diligens, & prehenditur : cutus vitii finis interitus est.

INTERROGATIO CLY. Quomoao apparet qui diligit fratrem secundum mer datum Domini; et quomodo arguitur qui me ti-

RESP. Charitatis duo ista praecipua signa suit, cum contristamur et graviter ferimus in iis in quibus læditur ille quem diligimus; et cum vel sus agimus, ut frant; vel gaudemus, si provenerintaliqua, in quibus utilitas vel profectus est ejas qui e ligitur. Beatus ergo est qui luget super eun qui de linquit, cujus videt vitae imminere periculm:d gaudet pro eo qui proficit, et lucrum tuum depuis profectum proximi sui. Contestatur autem hot ip sum apostolus Paulus, dicens : Si patitur unu membrum, compatiuntur omnia membra (I Cor. III); quod utique secundum rationem charitatis Christi dicebat : et si glorificatur unum membrum, congadent omnia membra (Ibid.). Qui autem talem non la bet affectum erga fratrem, certum est quod non se çundum charitatem Dei diligit proximum suum (ni autem non diligit, in eo arguitur quod Joannes all Qui non diligit, manet in morte (1 Joan. III). Et ikrum : Qui habuerit substantiam hujus mundi, a ii derit fratrem suum necessitatem pati et clauseil ii scera sua ab eo, quomodo charitas Dei manel in il (Ibid.) ?

INTERROGATIO CLVI.

diligamus inimicos nostros, præstantes ei benfri tantummodo, aut etiam affectum eis exhibenta! i si hoc possibile est fieri?

RESP. Inimici proprium est lædere et insidiani; d ideo omnis qui quomodocunque lædit aliquen, isimicus dicitur, maxime hi qui peccant. Isti enim. quod in se est, lædunt diversis modis, et insidæ vel his qui vident vel his qui simul vivunt. Et 🕬 niam ex corpore et anima constat homo, secundus animam quidom diligamus, arguentes, et come nentes, et empi modo ad conversionem cos provo cantes. Secundum corpus vero præstemus eis ber ficia et misericordiam; et și indizent, victum: (10) niam nemo dubitat quin charitas in affectu și. (po Dei Patris et per suam obedientiam, usque ad mortem, quam utique pro inimicis adhuc et impiis nobis sustinuit, sicut et Apostolus testatur, dicens : Commendat autem Deus suam charitatem in nobis, quia cum adhuc peccatores essemus, Christus pro nobis mortuus est (Rom. v). Sed et nos ad hoc ipsum cohortatur, dicens : Estote ergo imitatores Dei, sicut filii charissimi; et ambulate in dilectione, sicut et Christus dilexit nos, et semetipsum tradidit pro nobis hostiam et oblationem Deo (Ephes. v). Nunquam autem præciperet hoc justus et clemens Dominus, nisi utique etiam possibilitatem nobis donasset. Inesse enim hoc naturæ nostræ ostenditur, cum etiam bestiis vel animalibus erga eos qui sibi beneficii aliquid præstiterunt inest naturalis affectus. Quis autem tantum benesicii amicis præstat quantum inimicis? cum nobis causa beatitudinis efficiatur illius de qua dicit Dominus : Beati estis cum persequentur vos et exprobrabunt, et dicent omne malum adversus vos, mentientes propter me, gaudete et exsultate, quia merces multa est in colis (Matth. v).

#### INTERROGATIO CLVII.

Quid est quod dicit Apostolus : Irascimini et nolite peccare (Ephes. IV); et, Sol non accidat super ira-cundiam vestram (Ibid.), cum in aliis dixerit: Om-nis amaritudo, vel ira, vel indignatio auferatur a vobis (1bid.)?

RESP. Arbitror in hoc loco Apostolum secundum imitationem Domini hæc locutum : sicut enim in Evangelio Dominus dicebat (Matth. v): Audistis G quia dictum est antiquis illud vel illud; et ipse addebat dicens: Ego autem dico vobis hoc vel hoc; ita etiam Apostolus, cum prius meminisset antiquitatis, per hoc quod docitur : Irascimini et nolite peccare (Ephes. 1v), paulo post addidit quod ex se erat et quod nobis conveniret, dicens : Omnis amaritudo, et ira, et indignatio, et clamor auferatur a vobis (Ibid.).

## ENTERROGATIO CLVIII. Quid est, Date locum iræ?

RESP. Non resistere malo (Rom. xII), secundum quod scriptum est; sed et ei qui te percusserit in dexteram maxillam, præbere et alteram (Matth. v), persecuti vos fuerint in una civitate, fugite in alteram (Matth. x).

## INTERROGATIO CLIX.

Quæ est differentia amaritudinis, et suroris, et iræ, clamoris et irritationis?

RESP. Furoris quidem et iræ differentiam puto in animo constare et motu : quia qui irascitur, intra animum suum adhuc vitium volvit; sicut ex hoc ipso judicatur quod dicit : Irascimini et nolite peccare (Psal. 14); qui vero furit, amplius aliquid per motum garit. Furor enim, inquit, eis secundum simi-Litudinem serpentis (Psal. LVII). Vehementius vero furorem concitare, irritatio nominatur. Amaritudo autem illa est, cum malitia in corde etiam arte qua-

autem possibile sit, docuit Dominus per charitatem A dam componitur et armatur. Clamer quoque est, cum quis ira vel furore permotus, per vocis indignationes, aut in blasphemiam, aut in maledictionem ranitur.

#### INTERROGATIO CLX.

Quis est qui a Domino beatificatur pacificus?

RESP. Qui Christi adjutor est, secundum quod dicit Apostolus: Pro Christo legatione fungimur, tanquam Deo exhortante per nos, obsecramus pro Christo, reconciliamini Dee (II Cor. v). Et iterum : Justificati ex fide pacem habeamus ad Deum (Rom. v). Illa enim alia pax repudiata est a Christo, dicente: Pacem meam do vobis, non sicut hic mundus dat, etiam ego do vobis (Joan. XIV).

## INTERROGATIO CLXI.

## Quomodo comerti quie potest et fieri sicut infans?

RESP. Ipsa lectio Evangelii (Matth. xvIII) docet nos omnem causam; in qua hoc ostenditur uti ne arrogantiam requiramus vel elationem, sed æqualitatem naturæ cognoscamus, et exsequemus nos eis qui videntur inferiores. Hoc enim est proprie infantium, æquales esse his quibus non nobilitate sed ætate junguntur; donec processu temporis et monitorum nequitia elationis inficiantur venenis.

## INTERROGATIO CLXII.

Quid est, prudentem esse sicut serpentem et simpli-cem sicut columbam (Matth. x)?

RESP. Prudens quidem ut serpens est, qui cum circumspecte et considerate quæ sint possibilia et quæ honesta vel utilia pervidens, doctrinam suam dispensat, et aptat ea arte qua suaderi auditores ad obedientiam possint. Simplex autem ut columba est, qui nec in cor prorsus recipit cogitationem ulciscendi in eos qui lædunt; sed permanet in benefaciendo, secundum quod Apostolus dicit: Vos autem nolite deficere benefacientes (II Thes. 111). Dominus ad prædicationem mittens discipulos, hæc eis præcipiebat: ubi sine dubio opuserat sapientia, ad suadendum eis qui docebantur; et patientia, adversus eos qui insidiabantur. Ut sicut sibi serpens per prudentiam intellexit quam personam ad persuadendum aggredi deberet (Gen. 111), eam scilicet quæ et implere ea omnia quæ sequuntur : vel illud : Cum p fragilior videbatur ad persuadendum, quo eam a Deo abstractam, peccato sociaret: ita et nos personam, et mores, et tempus considerare et eligere debemus, et omni modo ita ordinare sermones nostros in judicio, ut possimus abstrahere homines a peccato et sociare Deo.

#### INTERROGATIO CLXIIL

## Quomodo debemus suscipere regnum Dei sicut infant?

RESP. Si tales fuerimus ad doctrinam Bomini, qualis est infans in discendo: qui neque contradicit doctoribus, neque rationes et verba componit, adversus eos resistens; sed fideliter suscipit quod docetur, et cum metu obtemperat et acquieseit-

## INTERROGATIO (CLXIV.

Domino dicente: Qui se exaltat, humiliabitur (Luc. XVIII); et Apostolo præcipiente: Nolite superbum sapere (Rom. x1). Et alibi: Arrogantes, superbi, inflati (II Tim. 111). Et iterum: Charitas non inflatur (I Cor. XIII); quis est elatus? et quis est jactans vel arrogans? quis vero superbus? et quis inflatus vel tumens?

Resp. Elatus est qui seipsum effert pro his quæ forte recte vel prospere gesta sunt, et pro hoc magnus sibi videtur et elatus; secundum illum Pharisæum qui et ipse inflatus dici potest (Luc. xvIII). Sicut et Apostolus Corinthios arguit, quibus dicit. Et vos inflati estis (I Cor. IV). Jactans autem vel arrogans est ille qui non acquiescit his quæ a prioribus vel majoribus statuta sunt pro utilitate communi, nec acquiescit verbis Apostoli dicentis: Ut B esse: Si enim, inquit, non credideritis, neque intellieadem sentiatis et unum sapiatis (Phil. 11); sed propriam quamdam vitam justitiæ ac sanctitatis inquirit. Superbus est, qui etiam nihil usquam in se virtutis ac rectorum gestorum habens, elatus est et erectus, et videri vult se plus esse quam est. Similis autem esse huic potest etiam is qui inflatus dicitur vel tumens, secundum hoc quod Apostolus dicit: Sed inflatus est, nihil sciens (Col. 11).

## INTERROGATIO CLXV.

Quid est, Charitas non dehonestatur?

RESP. Sicut quis dicat, de statu honestatis suæ non deducitur. Est enim propria quædam honestas charitatis, et habitus ejus atque ornatus : ille sine dubio quem per singulas charitatis virtutes enuntiavit Apostolus (I Cor. x111): quæ singulæ honestates C quædam ejus sunt et ornatus.

## INTERROGATIO CLXVI.

Scriptura dicente: Nolite gloriari neque loqui alta (I Reg. 11), et Apostolo confitente: Quia quæ loquor, non secundum Deum loquor; sed sicut in insipientia, in hac substantia gloriandi (II Cor. x1) Et rursum: Factus sum insipiens gloriando (11 Cor. xII). Et iterum ipso dicente: Quia qui gloriatur, in Domino glorietur: quæ est gloriatio in Domino et quæ est culpabilis gloriatio? (I Cor. 1, II Cor. x.)

Resp. Apostoli quidem manifestum est propositum, quod adversus vitia loquebatur. Non enim ut seipsum commendaret hæc dicebat, sed ut quorumdam insolentiam et arrogantiam retunderet. Gloriatio ergo in Domino est, cum quis ea quæ recte ge- D rit non sibi, sed Domino ascribit, dicens: Omnia possum, sed in eo qui me confortat Christus (Phil. 14). Culpabilis autem gloriatio est, et duplici ratione dignoscitur: vel secundum hoc quod dicit: Quoniam laudabitur peccator in desideriis animæ suæ (Psal. ix); et: Quid gloriaris in malitia, qui potens es in iniquitate (Psal. LI)? vel secundum illud, cum faciunt aliquid boni operis: ut videantur ab hominibus (Matth. vi); et per hoc ipsum quod volunt laudari, gloriantur in his quæ fecerunt. Sed hujuscemedi homines etiam sacrilegi designantur, cum gratiam quæ a Deo donata est propriam faciunt, et gloriam quæ debetur Deo in semetipsos convertere conantur.

#### INTERROGATIO CLEVIL

Qualem intellectum vel prudentiam a Deo petere debemus? vel quomodo eam possumus promereri?

RESP. Intellectus quidem quis sit ab ipso Domino per Prophetam discimus, dicentem: Non glorietur forlis in fortitudine sua; neque glorietur dives in divitiis suis; sed in hoc glorietur, qui gloriatur, in intelligendo et cognoscendo Dominum (Jer. Ix). Et iterum per Apostolum sic dicit : Sed intelligentes, que sit voluntas Domini (Ephes. v). Qui rursus ait: Pridentia carnis mors est, prudentia autem spiritu. vita est et pax (Rom. VIII). Possumus autem hoc modo promereri, si faciamus illud quod scriptum est: Vacate et cognoscite, quoniam ego Dominus um (Psal. xLy); et si credimus omne verbum Dei verum getis (Isai. VII).

## INTERROGATIO CLXVIII.

Si Dominus dat sapientiam, et a facie ejus scientis & intellectus est (Prov. x1); et si, alii quiden pa Spiritum datur sermo sapientiæ, alii sermo scientiæ (I Cor. x11); quomodo increpat Dominus dicpulos suos dicens: Quia adhuc et vos insensis estis, et non intelligitis (Math. xv)? et Apoulu culpat Galatas insensatos (Gal. 111)?

Resp. Si quis scit bonitatem Domini, volents omnes homines salvos fieri, et ad agnitionem verhi veritatis venire (I Tim. 11); et studium Spiritus sucti didicit, qui unicuique dividit gratiam Dei; ist cognoscit tarditatem intellectus non ex culpa ejus descendere qui dona distribuit, sed corum qui desdia et infidelitate sua id suscipere non merentur. Et ideo recte culpatur insipiens vel insensatus, qui velut sole orto claudit oculos suos ne videat, sed in tenebris ambulet.

## .INTERROGATIO CLXIX.

Si ab aliquo quid beneficii consequimur, quomodo poterimus et Domino digne et integre gratias agen et ei qui beneficium præstitit? Quali mensure w debemus in utroque?

Resp. Si Deum auctoritatem et consummatoren omnium bonorum esse credamus; eum vero per quem boni aliquid consecuti sumus ut ministrum lei gratiæ et muneris agnoscamus.

#### INTERROGATIO CLXX.

Quid est dignum vel sanctum. Græci deur dicun! et quid est justum?

RESP. Octor quidem, id est, sanctum vel digum esse arbitror hoc quod decet et debetur ab inferiorihus deferri superioribus, secundum banc ipsam ritionem qua eminentiores videntur. Justum auten hoc, quod operis pro merito unicuique tribuiur. Et in illo quidem alio optimorum quorumque indicatur obsequium, in hoc vero tam boni quan mali retributio designatur.

## INTERROGATIO CLXXI.

Quomodo dat quis sanctum canibus, et mittit marga ritas ante porcos (Matth. VII)? aut quomodo acci dit illud quod additur: Ne forte conculcent au pedibus, et conversi disrumpant vos? (Ibid.)

Resp. Manifeste nobis tradidit Apostolus ex his quæ adversus Judæos dicit: Quia qui in lege gloria

ris per prævaricationem legis Deum inkonoras A gotio hanc sententiam. Acquiescendum est enim et (Rom. 11). Injuriam ergo hanc quam per prævaricationem legis verbo Dei inferre dicuntur hi de quibus sermo est, prohibet hic et abdicat Dominus. Et quia evenit ut etiam infideles et non credentes, cum vident nos prævaricari mandata, contemptum habeant religiouis et doctrinæ Domini, et ex ipsis his arguunt nos quæ scripta sunt in lege nostra, et velut rumpant nos, et afficiant exprobrantes et confundentes, tanquam legis propriæ transgressores.

#### 'NTERROGATIO CLXXII.

Quomodo Dominus aliquando quidem prohibet portari sacculum vel peram in via (Luc. x); aliquando autem dicebat: Sed nunc qui habet sacculum, tollat similiter et peram : et qui non habet gladium, vendat vestimentum suum, et emat gladium (Luc. xx11).

Quia oportet adhuc compleri in me quod dictum est; quia cum iniquis deputatus est (Esa. 1111). Denique posteaquam completa est prophetia de gladio ait ad Petrum: Converte gladium in locum suum. Omnes enim qui gladium accipiunt, in gladio peribunt (Matth. xxvi). Ita ut non videatur præceptum esse quod dieitur: Nunc qui habet sacculum, tollat similiter et peram; Et qui non habet gladium, vendat vestimensum suum, et emat gladium; sed prophetia prædicentis Domini, quia futurum erat ut apostoli, obliti gratiæ Domini et legis ejus, assumerent gladium. Quod autem videtur quasi imperativo modo dici propositio bæc verbi futura, in Scripturis propheticis satis frequenter invenitur, sicut est illud: Fiant filii ejus orphani, et diabolus stet a dextris ejus (Psal. CVIII); et multa alia similia.

#### INTERROGATIO CLXXIII.

Quid est, Panem substantivum da nobis hodie, quod in oratione dicere jubemur?

RESP. Cum operantes manibus memores simus Domini dicentis: Nolite solliciti esse anima vestra, quid manducetis, aut quid bibatis (Luc. XII). Et Apostoli præcipientis: Operamini, ut habeatis unde præstare possitis necessitatem patienti (Ephes. 14). Id est, cum non ad proprios usus, sed pro mandato Domini operamur: Quoniam dignus est operarius mercede sua (Luc. x): tunc substantivum panem, id est, qui vitam quotidianam substantiæ nostræ conferat, a Deo poscimus, et non a nobis ipsis præsumimus; sed ut necessitati, in quantum sufficit, sa- D tisfiat, et agnoscamus eum qui sufficientiam præstat. INTERROGATIO CLXXIV.

Si omni volenti accedere ad sorores oportet indulgere: an certis quibusque et personts et temporibus? vel quomodo videndæ sunt sorores?

RESP. De his superius diximus jam sufficienter, quia nec ad virum vir accedere utcunque et sine causa ex arbitrio suo vel potestate debet, sed cum omni observatione, probante eo qui præest ; id est, ut vel prosit quis ei quem videt, vel proficiat ex eo. Quanto magis erga mulieres id observare convenit majore cautela. Si quis ergo meminerit Domini dicentis: Quia de omni sermone otioso reddes rationem in die judicii (Matth. x11), timebit in omni ne-

sancto Apostolo dicenti : Sive manducetis, sive bibatis, sive aliud quid faciatis, omnia in gloriam Dei facite (1 Cor. xIV). Et iterum: Omnia ad ædificationem fiant (1bid.). Nihil ergo vel otiose vel inutiliter agendumest: sed certus quis, et certo tempore, et certo in loco, et certis personis vel apparere, vel loqui debet : ut excludatur omnis nefanda suspicio, et servemus sine offensione esse apud omnes, et ad ædificationem sidei unicuique apparere. Certe solum ad solam accedere, nulla religionis ratio permittit. Melius est enim esse duo quam unus : simul enim et fidelius et tutius res geritur. Væ enim uni ; quia si ceciderit, non est alius qui erigat eum (Eccle. 1V).

#### INTERROGATIO CLXXV.

RESP. Hoc explanat ipse Dominus dicens (Ibid.) : B Si quis habet aliquod vitium quod corrigere non potest, et frequenter notatus in pejus proficit, si eum expedit intermitti?

> RESP. Et de hoc alibi jam diximus quia oportet peccantes corripere patienter, secundum eum quem supra ostendimus modum a Domino positum (Matth. xviii). Quod si non sufficit ei ad emendationem, sicut illi Corinthio (I Cor. 11), objurgatio hæc quæ fit a pluribus; sicut gentilis de reliquo et publicanus haberi debet, qui ejusmodi est. Quia ei parcere quem Dominus condemnavit nulli tutum est, maxime cum Dominus dicat : Quia expedit unicuique ut unum oculum, aut unam manum, vel unum pedem perdat, et ita intret in regnum (Matth. xv111), quam dum parcit uni ex his membris, totum corpus mittatur in gehennam ignis, ubi est fletus et stridor dentium. Sed et Apostolus de his ipsis testatur, dicens : Quia modicum fermentum totam massam corrumpit (Gal. v).

INTERROGATIO CLXXVI.

Si quis contristetur quia ei non permittitur facere illud quod non potest apte et recte facere, si debemus ei permittere l

Resp. Et de his jam dictum est in multis, quia propria voluntate nulli quidquam facere permittendum est, sed judicio et probatione, vel multorum, et eorum qui præsunt. Qui autem non obtemperat his, sententiam præsumptoris et contradicentis excipiat.

#### INTERROGATIO CLXXVII.

Quomodo debent fortiores fratres infirmitates infirmorum portare?

RESP. Portare est tollere et curare, secundum quod scriptum est : Ipse infirmitates nostras tulit, et ægritudines nostras portavit (Isa. LIII). Non quia in semetipso susceperit infirmitates, sed quia abstulit eas ab his in quibus erant et curavit eos. Ita ergo et hic pœnitentia interveniente curabuntur infirmiores, ex constantia et integritate fortiorum : qui dicuntur portare, id est, exportare et auserre insirmitates eorum qui invalidi sunt.

#### INTERROGATIO CLXXVIII.

Quid est, Invicem onera vestra portate (Gal. 1x)? et quam legem Christi adimplebimus hoc facientes? RESP. Idem est quod in superioribus explanavimus. Gravia enim sunt onera peccati que trahunt

animam th protestantis interni; quie à mobis invi- A (I Cor. 111). Et Dominus addiciments : Quia mot poscem auferimits et pottamus, id est exportamus, ad
rouversionem provocantes eos qui peccant. Portare
autem pro auferre et exportare consuctudo est etiam
ritu provincialium con securit et egó sæpe audisse
me memini. Legem autem Christi replere, illius qui
chixit: Non veni vocare juitos, sed peccatores in pænitentium (Euc. v)

Testa mon possum eyo a metpo que eyo loquor vobis, a me tipo non
voquor (Joan. xiv). Et in alio quoque léco: Déscendi
de cedo, non ut faciam voluntatem mean, sed volustentiam debet agere primo, qui sta affiquid temere
definit, quodounque illud fuérit quod definitium est.

INTERROGATIO CLXXIX.

Domino docente nos, orandum esse ut ne intremus in tentationem; sed oportet orare ne accidant nobis dolores corporales; vel si inciderimus in eos, quomodo oportet ferre?

Resp. Non discrevit tentationum qualitatem, sed generaliter præcepit orandum esse ne intremus in tentationem. Si vero inciderimus, ut det nobis exitum evadendi; et ut sustinere possimus, a Domino posci oportet, ut possimus implere quod est dictum: Quia quipermanserit in finem, hic salvus erit (Matth. x).

INTERROGATIO CLXXX

Quis est adversarius noster? et quomodo ei consentire debemus in via ?

Resp. Hic specialiter Dominus eum, qui auserre quid a nobis conatur, adversarium nominavit. Consentimus autem ei, si servemus præceptum Domini dicentis: Si quis autem voluerit tecum judicio contendere, et auserre tunicam tuam, dimitte ei et pallium (Matth. v). Quod et in omnibus sideliter observari oportet.

## INTERROGATIO CLXXXI

Si bonum est statuere ad certum tempus, verbi causa, C abstinere se tali vel tali cibo sive potu?

Rest. Domino dicente: Non la faciam voluntatem meam, sed voluntatem ejus qui me misit (Joan. v1), omnis hujuscemodi definitio incongrua est. Quod sciens David, dicent: Juravi, et statui custodire judicia justitiæ tuæ (Psal. cxv111), et non meæ voluntatis. Et iteram Dominis: Non mea voluntat, sed tua fat (Luc. xx1)

## INTERROGATIO CLXXXII.

Si quis voluntate peccaverit, condemnatur? an etiam ille qui per ignorantiam extra veritatem aliquid fuerit locutus?

Resp. Judicium Dei etiam in his qui per ignorantiam peccant manifestum est, cum dicit: Quia qui nescit, et non secerit digna, plagis vapulabit paucis D (Luc. xu). Ubique tamen digne gesta pecchitentia veniæ spem præsumat.

## INTERROGATIO CLXXXIII.

Si quis cogitaverit tantum facere aliquid, et non feceril, si et ipse mendax judicandus est?

RESP. Si secundum mandatum est quod cogitavit facere, non ut mendax, sed ut contemptor a Domino condemnatur.

INTERROGATIO CLXXXIV.

Si quis præventus fuerit, ut definiat aliquid agere eorum quæ non placent Deo, quid oportet magis irritum revocare, quod male fuerat definitum, an timore eo, ne mendax vit, implere peccatum?

Russ. Cum dicat Apostolus: Non quod ex nobis opsis idonei simus cogitare aliquid quasi ex nobis

sum eyo a intespso Jucere quidquam (Toun. 4. Et kursum : Verba ykæ ego loguor vobis, a me tobio non loquor (Joan. xiv). Et in alio quoque loco: Descendi de codo, non ut faciam voluntatem meath, sed voluntatem efus ddi me mist Patris (Toun. vi); penitentiam debet agere primo, dui sta affiduid temere definit, quodeunque illud fuerit quod definitum est. Quia ne ipsa quidem bona propria auctoritate et definitione facere oportet; muito autem magis ea que non placent Deo, statuere non licet. Viia autem oportet et in irritum revocare quiecunque ex phacuambtione contra mandatum Bomini statuantur , manifeste ostenditur in apostolo Petro; qui temere quidem statuerat et dixerat : Nonlavabis pedes meos in æternum (Joan. xiii). Audiens autem a Domino definitam sententiain: Quia si non lavero te, non havebis parten mecunt (Ibid.), statim mutavit definitionem suam et nit: Domine, non tantum peden, ved et manus, et caput (Ibid.).

#### INTERROGATIO CLXXXV.

Si is cut commissa est dispensatio corum true Domino afferuntur, necessitatem habet implere quod dicit mandatum: Omni petenti te da: et eum qui eult abs le mulium sumere non avertas.

RESP. Hoc quod dictum est: Omni petenti te da (Luc. VI): Et: volentem mutuari abs te, non avertas (Matth. V); quasi tentationis habet locum, sicut ex consequentibus demonstratur. Propter malos enim præceptum est, non principaliter, sed quasi quod in necessitate fieri debet, principale enim præceptum Domini est: Vende omnia tua bona, et da pauperibus (Matth. xix). Et iterum: Vendite bona vestra, et date eleemosynam (Luc. xii). Quod ergo aliis delegatum est vel deputatum, in alios transferre non est absque discrimine, Domino dicente: Quia non sum missus, nisi ad oves perditas domus Israel. Et quia non est bonum tollere panem filiorum, et mittere canibus (Matth. xv); sed et abs te ipse judicare debes qued justum est.

#### INTERROGATIO CLXXXVI.

Quod si frater nihil habens proprium petatur ab aliquo hoc ipsum quo vestitus est, quid debet facere, maxime si hudus sit ille qui peta?

Resp. Sive nudus, sive maius, il est, sive veram necessitatem patiatur, sive faillt, vel si quid aliud est, semel dictum est quia dare vel accipere non est omnium, sed illius solius cui commissum est istud officium. Qui utique cum omni providentia et cautela hujuscemodi dispensationem debet implere, ut possit unusquisque in quo vocatus est permanere.

## INTERROGATIO CLXXXVII.

Quomodo potest quis sine charitate tantam fidem habere, ut montes transferat, aut substantiam suam pauperibus dividat, et corpus suum tradere ut ardeat (I Cor. XIII)?

Resp. Si memores simus Domini dicentis: Faciana enim omnia, ut videantur ab hominibus (Matth. XXIII). Bed et iliud quod respondit inis dicentibus: Domine, nonne in tuo nomine damonia ejecimus? A in tuo nomine virtutes multas fecimus (Matth. vii)? cum ait ٢

::

;.

ن :فا

2:

E

7

1

.

**5** '

10

لذنا

Ġ

5

5 .

ad eos: Nescio dos unde sets; non quia mentiti sunt, sed quia Del gratia abusi sunt ad propirlas voluntates, quod utique alienum est a charitate Dei. Si ergo horum meminimus, sacile quæ dicta sunt advertimus. Quia autem gratiam Dei vel donum accipiunt etiam indigni, non est novum aut mirum. Deus enim in tempore hoc benignitatis et patienties suæ, etiam solem suum oriri sacit super bonos et malos (Matth. v). Interdum autem etiam ad profectum eorum qui adhuc insideles sunt, ut gloria ejus multiplicetur, secundum quod et Apostolus dicit: Quia quidam per invidiam et contentionem, quidam autem propter bonam voluntatem Christum annuntiam (Phil. 1); et addidit dicens: Verumtamen omni modo sive occasione, sive veritate Christus annuntietur, in hoc ego gaudeo (Ibid.).

#### INTERROGATIO CLXXXVIII.

Quis est qui abscondere dicitur talentum et propterea condemnatur (Matth. xxv)?

RESP. Qui quamcunque gratiam Dei detinet et assumit in suis usibus, et non ad aliorum utilitatem, iste tanquam occultati talenti crimine condemnetur.

#### (INTERROGATIO CLXXXIX.)

Quid est immunditia, et quid est impudicitia?
RESP. Immunditiam quidem lex ostendit. Hoc enim nomine usa est super his qui inviti per naturalem necessitatem patiebantur ea que homines pati consueverant. Impudicitia vero mihi videtur esse, cum quis naturalem libidinis motum impudentius et inverecunditas concitat et invitat.

INTERROGATIO CXC.

Quid est proprium suroris? et quid est proprium ind?gnationis juste? et quomodo aliquoties quasi ab indignatione incipientes inveniuntur decidere in surorem?

Resp. Furoris quidem proprium est, concitatio anima mala meditantis adversus eum, qui se concitat et irritat. Indignationis vero justa proprium est, peccantem corripere eo affectu vel proposito quo avertimur a peccatis; et quod displicet nobis, quod non recte gestum est. Quod autem interdum a bono inciplens anima decidit in malum, nihil mirum est. Multa enim invenles hujuscemodi, propter quod meminisse oportet sacra Scriptura, dicentis: Justa semitam trandatum posuerunt mihi (Psal. CXXXVIII). Et iterum: Nisi enim quis legitime certaverit, non coronabitur (II Tim. 11). Et ideo in omnibus observanda est rerum mensura, et tempus, et ordo quia ex aliqua horum causa accidit ut id quod videtar bonum inveniatur malum.

## INTERROGATIO CXCI.

Ex quibus fructibus probari débet si qui ex affectu arquit fratrem peccantem?

Resp. Primo omnium ex eo quod precipuum est, si cum misericordia redarguit, et est in eo illad quod dixit Apostolus: Quia ei patitur unum membrum, compatiuntur omnia membra (II Cor. xn). Vel illad: Quis scandalizatur, et ego non uror? (II Cor. x1.) Tum deinde, si in omni peccato similiter affigitur et contristatur, et erga omnes qui peccant, vel si in se

ad eos: Nesció tos únde suis; non quia mentiti A definiquat aliquis, vel în alium, similitér contristatur sunt, sed quia Dei gratia abusi sunt ad proprias voluntates, quod utique alienum est a charitate Dei. Si ergo horum meminimus, facile quæ dicta sunt advertimus. Quia autem gratiam Dei vel donum accipiunt etiam indigni, non est novum aut mirum. Deus

INTERROGATIO CXCII.

Si oportet eos qui ingrediuntur ad fratres statim artificia discere?

Resp. Qui præsunt, probent; ut quem sociari volucrint corpori congregationis, artifius crudiant diversis, secundum modum et qualitatem propriæ ætatis et conditionis: ut verbi gratia: si ad meditanda vel agenda spiritualia minus inveniatur idoneus, alterius negotii sollicitetur occupationibus, ne torpentem otio atque vacantem Satanas expositum quodammodo suis telis occupet. Dicit enim Apostolus: Qui non laborat, non manducet (II Thes. 111). Et Salomon: Otiositas inimica est animæ.

INTERROGATIO CXCIII.

Si quis non desiderio corrigendi fratres arguat eum qui delinquit, sed sui vitii explendi gratiă; quomodo oportet hunc corrigi, si post multam communicationem in eisdem permaneat?

Resp. Iste velut suis commodis prospiciens et primatus desiderans notetur, et emendationis ei modifis ex institutionum discipulis intimetur. Quod si permanserit in obstinatione, manifesta est sententia eorum qui non poenitent pro delicto.

## INTERROGATIO CXCIV

Qualibus correptionibus uts oportet inter fratres ad emendationem eorum qui delinquunt.

RESP. Hoc sit in judicio positum corum qui præsunt, vel quanto tempore, vel quali modo corripi debeant: quia et cetas et cruditio meltam haberi facit differentiam pœnitentice.

#### INTERROGATIO CXCV.

Si in omni peccato, sive secundum cogitationes, stoe secundum verbum, sive secundum actum, Satanam in causa esse convenit dici?

Resp. Generaliter arbitror quod Satanas fibse per seipsum causa peccati existere nulli potest; sed motibus animæ nostræ, sive naturalibus, sive etiam ex vitio conceptis abutitur ad voluntatem malitiæ suze; et de nostris nos motibus, si forte non vigilemus, trahit in hoc quod ipsi gratum est, id est, in peccatum. Naturalibus ergo motibus nostris abutitur: sicut illud quod in Domino facere conatus est. cum eum sensisset esurire, ait ad eum : Si Filius es Dei, die ut lapides isti panes fiant (Matth. IV). Motibus autem ex vitto conquisitis abutitur, sicut fecitin Juda: quem quoniam cupidum vidit et avaritiæ morbo ægrotantem, abusus hoc vitio ejus, usque ad proditionis eum, ob triginta argenteorum lucrum, pertraxit ruinam (Luc. xxii). Quia autem mala ex nobis ipsis oriuntur, manifeste ostendit Dominus dicens: Quia de corde procedunt cogitationes malæ, et reliqua. (Matth. xv.) Moc autem accidit eis qui per negligentiam inculta et squalentia naturalium in se bonorum semina derelinquint, dicente Salomone: Quia sicut agricultura , ila vir insipiens; et sieut

vinea, ita homo cui deest prudentia; et si relinquas A eam, fiet deserta, et ascendent in ea spinæ, et erit derelicta (Prov. xxiv). Huic ergo animæ quæ ex hujusmodi negligentia squaluerit, et in desertum venerit, consequens est suspicere illam sententiam quæ dicit: Spinæ et tribuli oriuntur in te (Gen. 111), et pati illud quod scriptum est: Exspectavi ut faceret uvas; fecit autem spinas (Isai. v), de qua dixerat: Plantavi vineam Soreth, et tunc merito dicetur ad eam illud quod per Jeremiam prædictum est a Domino, dicente: Ego te plantavi vineam fructiferam, totam veracem, quomodo conversa es in amaritudinem vineæ alienæ (Jer. 11).

### INTERROGATIO CXCVI.

Si quis relinquens fiscalia debita, intret ad fratres, et parentes ejus pro ipso exigantur et tribulentur; B si non affert hoc culpam aliquam, vel his qui eum susceperunt, vel illi ipsi qui ita egerit?

Resp. Dominus noster Jesus Christus his qui interrogaverunt se: Si licet dari censum Cæsari, aut non; ait: Ostendite mihi denarium, cujus habet imaginem et subscriptionem (Matth. XXII)? Cum autem dixissent quia Cæsaris, respondit dicens: Reddite ergo quæ Cæsaris sunt, Cæsari, et quæ Dei sunt, Dco (Ibid.). Et hoc ergo manifeste docemur quia hi obmoxii sunt tributis Cæsaris, apud quos invenitur Cæsaris census et imago. Si quid ergo tale etiam iste veniens ad fratres secum detulit, obnoxius est ad exsolvendum debitum. Si vero omnibus derelictis in manibus propinquorum abscessit, nullus vel ipsi vel fratribus scrupulus debet existere.

### INTERROGATIO CXCVII.

Si oportel eum qui præest, extra eam quæ sororibus præest, loqui aliquid quod ad ædificationem fidei pertineat virginibus?

RESP. Et quomodo servabitur præceptum illud Apostoli dicentis: Omnia vestra honeste et secundum erdinem fiant (I Cor. xiv)?

### INTERROGATIO CXCVIII.

Si convenit eum qui præest cum ea quæ sororibus præest frequenter loqui; et maxime si aliquid de fratribus pro hoc læduntur?

RESP. Apostolo dicente: Ut quid enim libertas mea judicatur ab alia conscientia (I<sub>1</sub>Cor. x)? bonum est imitari eam dicentem: Quia non sum usus potestate mea, ne offendiculum aliquod darem Evangelio Christi D (II Cor. 1x). Et quantum fieri potest, et rarius videndæ sunt, et brevior est sermocinatio instituenda.

### INTERROGATIO CXCIX.

Si oportet, cum aliqua soror confitetur quodcunque delictum suum presbytero, etiam matrem monasterii adesse?

RESP. Honestius mihi videtur esse et religiosius, ut per seniorem matrem presbyter, si quid illud sibi videtur, statuat, et modum vel tempus pœnitentiæ imponat ad emendationem ejus quæ corrigi desiderat a peccato. Non est enim honestatis, ut arbitror, aut ordinis, ut aliquis sine testimonio matris illius, quæ præest, vel cum paucis, vel cum pluribus statuat aliquid, vel loquatur.

### INTERROGATIO CC.

Si oportet gesta turpia vel obscena confitentem inverecundius pronuntiare omnibus, aut certis quibusque et quibus illis?

RESP. Confessio peccatorum hanc habet rationem quam habet vulnus aliquod corporis vel passio que medico demonstranda est. Sicut ergo non omnibus quis vitia vel vulnera corporis sui revelat, nec quibuslibet, sed his tantummodo qui summæ peritæ testimonium habent, et curæ ac medelæ disciplinan; ita et confessio peccatorum fleri debet apud eos tantummodo qui curare hæc prævalent ac emendare, secundum quod scriptum est: Vos qui fortiores estis, infirmitates infirmorum portate (Gal. vi), hoc est, exportate et auferte per curationem.

### INTERROGATIO CCL

Si ignorante matre seniore presbyter aliquid feri præcipiat sororibus, recte videbitur indignari senior mater cum ipsa nescierit?

RESP. Et valde: alioquin janitori præcipit frustra ut vigilet, si alius in domo vult quodlibet disponere. Sic et Aaron cum absente et ignorante Moyse in populo quippiam præsumit (Exod. XXXII), conflato idolo, tam super se quam super reliquum populum inducit grave peccatum. Ab hoc idololatriæ reats Paulus Corinthiis provisum esse voluit, quibus pro corrigendo eo qui patris uxorem violaverat, licet corpore absens scribit : Congregatis vobis et meo spiritu, cum virtute Domini nostri Jesu Christi (I Cor. 111). Timotheo etiam quamvis proposito omnibus, de utendo modico vino præcipit. Quædam ordinantur C a diversis personis, disponente seniore, qui habere possunt congregationem; quædam vero nullatenus, nisi præsente seniore, et præcipue in conventu sororum. Siquidem discipuli, qui etiam potentia virtutis Dei multa signa operabantur, a quodam spiritum immundum ejicere non possunt, nisi prius magister hunc ad se allatum reddidit sanum (Matth. xvII). Ne vero persona potens disponere per se quid præsumat in congregatione, absque eo ad quem cura pertinet animarum, hine colligitur, quoniam raries sanitates contulit Dominus a majore persona rogatus, ut reguli filio et servo centurionis, quam forte his qui, liberi ab imperio alieno, suo vivebant arbitrio, ut docet mulier illa peccatrix quæ per se currit ad medicum salutis.

### INTERROGATIO CCII.

Si polest impedire propositum sancti hominis Satenas, quia scriptum est: Ego quidem Paulus semel et bis venire volui ad vos et impedivit nos Satanas (I Thess. 11).

Resp. Eorum quæ in Domino geruntur quædam quidem solo proposito et judicio animæ efficiuatur, quædam etiam per corpus adimplentur, id est, vel labore, vel patientia corporis. Quæcunque ergo in animæ proposito consistunt, hæc impedire nullo modo potest Satanas; ea vero quæ etiam ministerio corporis adimplentur, frequenter, permissu tamem Dei, impediri possunt, ad probationem ejus qui impeditur, ut appareat si a bono proposito nequaquam per hujusmodi impedimenta mutatur. Sicut hi qui

super petram seminati dicuntur, quod ad præsens A quidem audientes verbum cum gaudio susceperunt, facta autem tribulatione vel persecutione, continuo recesserunt (Luc. xviii). Vel certe si permanserint in bonis, majoribus præmiis digni sunt, quasi in certamine vicerint: sicut et ipse Apostolus, cum frequenter proposuisset Romam proficisci, et prohibitum se esse fatetur, tamen non cessavit a proposite usqueque qued proposuerat expleret (Rom. 1). Sed per patientiam sustinuit, sicut sanctus Job, qui tanta a diabolo passus est, cogente se loqui aliquid impium adversus Deum, et in nullo penitus, nec in sermone quidem, regulam pietatis excessit, quo minus ea sentiret de Deo quæ pia erant. Sicut scriplum est de eo: Quia in his omnibus nihil peccavit Job labiis suis in conspectu Domini, nec dedit insi-B pientiam Deo (Job 1).

### INTERROGATIO CCIII.

Quomodo fit aliquis in præsenti sæculo stultus?

RESP. Si timeat sententiam Domini dicentis: Væqui prudentes sunt apud scipsos, et in conspectu suo sapientes (Isa. v). Et imitetur eum qui dixit: Sicut jumentum factus sum apud te (Psal. LXXII). Et omnem arrogantiam prudentiæ abjiciens, non prius credat sensibus suis inesse aliquid boni, quam mandato Domini illuminetur, ut intelligat quid est quod placeat Deo, sive in opere, sive in verbo, sive in cogitatione, secundum quod et Apostolus dixit: Confidentiam autem talem habemus in Christo ad Deum: non quia a nobis ipsis idonei sumus cogitare aliquid, quasi ex nobis; sed sufficientia nostra ex Deo est (II Cor. 111).

Explicit Regula sancti Basilii episcopi.

# CODICIS REGULARUM PARS SECUNDA

REGULÆ SS. PATRUM OCCIDENTALIUM AD MONACHOS.

SANCTORUM

# AURELIANI ET FERREOLI

ARELATENSIS ET UCETENSIS EPP.

# REGULÆ AD MONACHOS.

(Vide Patrologiæ tom. LXVIII, col. 385, et tom. LXVI, col. 959.)

# SANCTI COLUMBANI

ABBATIS ET CONFESSORIS

### REGULA CŒNOBIALIS CUM PŒNITENTIALI.

(Vide tom. LXXX Patrologia, col. 209.)

### REGULA TARNATENSIS MONASTERII.

(Vide tom. LXVI Patrologia, col. 977.)

## **SANCTI ISIDORI**

HISPALENSIS EPISCOPI

# REGULA MONACHORUM.

DE ISIDORO EJUSQUE REGULA VETERUM TESTIMONIA.

Martyrologium Rom. pridie Nonas April.

Hispali in Hispania S. Isidori episcopi, sanctitate et doctrina conspicui; qui zelo Catholicæ fidei, et ubservantia Ecclesiasticæ disciplinæ Hispanias illustravit. Braulio Cæsaraugustan. Episcopus in prænotatione librorum S. Isiderk.

Isidorus, vir egregius, Hispalensis Ecclesius episcopus, Leandri episcopi successor et germanus, floruit a tempore Mauritii imperatoris, et Reccaredi regis: in quo quiddam sibi antiquitas vindicavit, imp mentrum tempus antiquitatis in eo scientiam imaginavit : vir in omai elocutionis genere formatus, ut imperito doctoque secundum qualitatem sermonis existeret aptus; congrua vero opportunitate loci incomparabili eloquentia clarus. Jam vero quantus sapientia fuerit, ex ejus diversis studiis et elaboratis opusculis perfacile prudens lector intelligere poterit. Denique de iis que ad notitiam nostrum venerunt, ista commemoravi....
Monasticæ Regulæ librum unum : quem pro patriæ usu et invalidorum animis decentissime temperavit, etc.
Obiit temporibus Herachi imperatoris, et Christianissimi Chintiliani regis, sana doctrina præstantior cunctis, et copiosior operibus charitatis.

Sanctus Benedictus Anianensis abbas in Concordia Regularum, et Smaragdus menachus in Comment. ad Regulam sancti Benedicti, ubique hanc sancti Isidori Regulam citant.

### OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEOUENTEM

Auctor hujns Regulæ est sanctus Isidorus Hispalensis episcopus, et sancti Leandri in episcopatum successor, ejusque frater uterinus, anno 656 defunctus, et fastis sanctorum ascriptus. Sanctissimus enim episcopus hanc Regulam scripsisse videtur ante adeptum episcopatum, cum a teneris annis monasticam vitam secutus sit; sed utrum in hoc coenobio Honoriacensis tirocinium posuerit, merito dubitatur : cum ad ejusdem monachos instruendos Regulam præsentem composuerit xxin capitulis comprehensam, atque alias vitæ monasticæ normas a sanctis Patribus scriptas suis monachis summopere commendet, prout ex præfatione constat. Et quidem, quamvis modo ignoremus hujus monasterii situm, tamen illud Benedictinis institutis imbutum facile supponere possumus, cum Regula sancti Benedicti jamdudum per sanctum Æmilianum apud Hispanos promulgata fuerit, atque sanctus Leander eaundem amplexus sit. Denique, si hanc sancti Isidori Regulam recte attendamus, tunc et illam ex disciplina Benedictina desumptam agnoscere debemus; nam eodem modo manuum laborem, jejunia, lectiones, divinum officium aliaque munia monastica præscribit: vult etiam monachos in eodem dormitorio pausare, in eadem mensa reficera, atque singulis denis decanum invigilare mandat. Que omnia ex Regula sancti Benedicti desumpta esse videntur, quam proin suis monachis observandam proposuit, paucis superadditis loco et regioni magis accommodatis. Unde non desunt auctores asserentes utramque Regulam simul in eodem monasterio observatam fuisse.

Ad Regulam sancti Isidori addendum est hoc caput 24, quod Edmundus Martene in tomo IX Anecdotorum

eruit ex ms. Elnonensi ante 800 annos exarato:

### SENTENTIA DE REGULA DEVOTAREM.

Nemo ad eas vadat visitandas, nisi qui habet ibi matrem, vel sororem, aut filiam, et propinquas, et consobrinas, sive matrem filiorum suorum. Si autem necessitas fuerit, ut videant eas, aut, antequam renuntiarent sæculo, et intrarent in monasterio, paterna eis debetur auctoritas, aut aliqua causa manifesta est; mittent cum his probate virum ætatis ag vitæ, videbunt eas, et pariter revertentur. Nemo vadat ad illas, nisi quos supradiximus. Si eas videre voluerint, primum faciant nuntiari Patri monasterii, et ille mittet ad seniores, qui ad monasterium virgiqum delegati sunt. Qui occurrunt eis, et cum ipsis videbunt, quas necesse habuerint, cum omni disciplina et timore Dei. Cumque eas viderint, non eis loquentur de rebus sæcularibus. Quicunque de his mandatis præterierit, absque ulla retractatione negligentiæ atque contemptus aget publice pœnitentiam, ut possidere valeamus regna cœlorum.

### INCIPIUNT CAPITULA REGULÆ.

- 1. De monasterio.
- 2. De eligendo abbate.
- 3. De monachis.
- De conversis.
- 5. De familiaris vitæ reique appetitu.
- De opere monachorum.
- 7. De paallendi officio.
- s. De collatione.

  9. De codicibus.
- 10. De mensis. 11. De feriis.
- 12. De jejuniis.

- 13. De haoitu monachorum.
  - 14. De strato, sive de illusionibus nocturnis.
  - 15. De delingnentibas.
- 16. De qualitate delictorum. 17. De excommunicatis.
- 18. De rebus monasterii.
- 19. Quid ad quem pertineat. 20. De intrmis.
- 21. De hospitibus.
- 22. De professione. 23. De defunctis.

Explicient Capitula.

# INCIPIT REGULA.

### PRÆFATIO.

Sanctis fratribus in cœnobio Honoriacensi constitutis Isidorus.

a sanctis Patribus sparsim prolata reperiuntur; quæque etiam nonnulli altius vel obscurius posteritati composita tradiderunt. Ad quorum exemplum nos

hæc pauca vobis eligere ausi sum'us, usi sermone plebeio vel rustico, ut quam facillime intelligatis quo ordine professionis vestræ morem retineatis-Plura sont præcepta vel instituta majorum, quæ B Præterea quisquis vestrum illam universam velerum disciplinam contendit appetere, pergat in quantum placet, et arduum illum limitem atque ansustum lævigato cursu incedat. Qui vere tanta juest

nam gressum ponat, neque ultra declinandum studeat; ne dum declinatus appetit inferiora, tam vitam quam nomen monachi perdat. Quapropter sicut illa præcepta viorum perseetum reddunt ac summum. ita facient ista vol ultimum. Illa custodiant perfectiista sequantur post peccatum conversi.

### CAPUT PRIMUM. De manasterio.

Inprimis, frates charissimi, monasterium vestrum miram conclavis diligentiam habeat, ut sirmitatem custodiæ munimenta claustrorum exhibeant ; inimicus enim moster diaholus, sicut leo rugiens, circuit ore patenti quærens unumquemque nostrum quem devoret. Monasterii autem munitio tantum januam extrinsecus habeat, unumque posticum per quem # eatur ad hortum, Villa same longe remota debet esse a monasterio, ne vicinius posita aut labis inferat periculum, aut samam inficiat dignitatis. Cellulæ fratribus juxta ecclesiam constituentur, ut possint properare quantocius ad officium. Locus autem ægrotantium remotus erit a başilica yel cellulis fratrum, ut nulla inquietudine vel clamoribus impediantur. Cellarium monachorum juxta cœnaculum esse oportet, ut secus positum sine mora mensis ministerium præbeat. Hortulus sane intra monasterium sít inclusus quatenus, dum intus monachi operantur, nulla occasione exterius evagentur.

### CAPUT II. De eligendo abbate.

Abbas interes eligendus est institutione sanctæ C vitæ duratus, atque inspectus patientiæ, et humilitatis expertus : quique etiam et per exercitium vitam laboriosam toleravit, ac transcendens ætatem adolescentiæ, juventutem seu senectutem tetigerit: cui etiam majores non dedignentur parere, obedientes ei tam pro ætate, quam etiam pro morum proditate. Ipse se imitandum in cunctis operum exemplis exhibebit, neque enim aliquid imperare cuique illi licebit quod ipse non secerit. Singulos autem hortamentis mutuis excitabit : alloquens cunctos, exhortans vel ædificans in eis, si quid eorum vitæ pro uniuscujusque gradu prodesse perspexerit. Cirça omnes quoque servans justitiam, contra nullum livore odii inardescens, omnes ex corde amplectens, nullum conversum despiciens, paratus etiam quo- D rumdam insirmitati compatiendi misericordiam, Apostolum sequens, qui dicit : Facti sumus parruli in medio vestrum, tanquam si nutrix foveat pullos suos (1 Thes. 11).

### CAPUT III.

### De monachis.

Monachis autem summopere studendum est ut apostolicam vitam tenentes, sicut in unum constituti esse noscuntur, ita unum cor habeant in Deo : nihil sibi proprium yindicaptes, nec quantulumcunque amorem rei privatæ gerentes; sed juxta exemplum apostolicum, omnia communia habentes (Act. Iv), in præceptis Christi fideliter permanendo pro-

priorum explere nequierit, in bujus limitis discipli- A ficiant, Patri honorom debitum referentes; erga seniores obedientiam, erga æquales incitamentum virtutum, erga mineres boni exempli magisterium conservabunt. Nemo ceteris se judicet misliorem, sed inseriorem se omnibus deputans, tanta bumilitato clarescat, quante plus cateris culmine virtatum coruscat. Abstineat etism a furore et a detractions. Parcat monachus lingue. Indecenter quoque vel notabiliter non incedet. Philargyriss contagium ut lethiferam pestem abhorreat, a turpibus verbis vel otiosis linguam avertat atque indesinenter cor mundum labiaque exhibeat. Affectus quoque animi turpes ab intentione cogitationis abstergat, seque per compunctionem cordis in studio sanctæ meditationis exerceat. Torporem somni atque pigritize fugiat, vigiliisque at orationibus sine intermissione intendat. Guke conoppisoentiam deprimat, atque abstinentia virtutibus semetipsum pro studio domandarum libidinum affligat, domans jejuniis carnem, quantum valetudo corporis sinit. Livore quoque invidim de fraternis profectibus nequaquam tabescat, aed quietus atque pacificus per amorem fraterna dilectionis de cunctorum gaudeat meritis. Iracundiz perturbationem a se rejicions, et patienter omnia sustinens, nulla tristitia nullo temporali mærore afficiatur: sed contra omnia adversa interiori gaudio fretus, ipsam postremo vanze glorize laudem procul a se abjiciat, et Dee tantum interius humili corde placere studest : ut dum his virtutibus radiat, merito nomen suæ professionis ratineat.

### CAPUT IV. De conversia.

Qui renuntians seculo ad monasterium venerit. non statim in coetum delegandus est monachorum. Vitam enim uniuscujusque in hospitalis servițio trihus mensibus considerari oportet, quibus peractis ad scetum sanciae congregationis accodet; peque enim inthe suscipi quemquam convenit, misi prius foris positus, ejus humilitas sive patientia comprobetur. Qui relicto saculo ad militiam Christi pia et salubri humilitate convertuntur, omnia sua primum aut indigentibus dividant, aut monasterio conferant. Tunc enim servi Christi liberum animum divinæ militiæ offerunt, quando a se spei sæcularis vincula cuncta præcidunt. Qui non rigida intentione conyertitur, cito aut superbiæ morbo, aut vitio luxuriæ subditur. Nequaquam ergo debet a tepore inchoare, qui mundo renuntiat, ne per ipsum teporem rursus in amorem sæculi cadat. Omnis conversus non est recipiendus in monasteris, pisi se prius ibi scriptis sux professionis spoponderit permansurum. Sicut enim hi qui ad sacularem promoventur militiam in legiopem non transcent nisi antea in tabulas conferanțur, ita et ii qui ip spiritalibus castris cœlesti miliția sunt signandi, nisi prius professione verbi aut scripți teneantur, in numerum societatemque servorum Christi transire non possint. Quicunque a parentibus propriis in monasterio fuerit delegatus, noverit se ibi perpetuo permansurum. Nam Anna

Samuel puerum natum et ablactatum Deo pietaté A qua voverat obtulit; quique et in ministerio templi, quo a matre sucrat functus permansit, et ubi constitutus est, deservivit (I Reg. 1). Qui in monasterium prior ingreditur, primus erit in cunctis gradu vel ordine. Nec quærendum est si dives sit aut pauper, servus an liber, juvenis an senex, rusticus an eruditus: in monachis enim nec ætas, nec conditio quæritur, quia inter servi et liberi animam.nulla est apud Deum differentia. Quicunque jugo alienæ servitutis astrictus est, nisi dominus vincula ejus dissolverit, nequaquam recipiendus est; scriptum est enim: Quis dimisit onagrum liberum? et vincula ejus quis solvit (Job. xxxxx)? Onager enim liber dimissus monachus est, sine dominatu et impedimento sæculi Deo serviens et a turbis remotus; tunc enim li-B bera servitute Deo quisque famulatur, quando nullius carnalis conditionis pondere premitur: ubi enim jam suave jugum, et leve onus Christi est (Matth. x1), durum et grave est portare servitium sæculi: Habemus hoc exemplum etiam in lege mundiali, ubi servi non militant nisi servitute deposita. Si quis vult conjugatus converti ad monasterium, non est recipiendus, nisi prius a conjuge castimoniam profitente fuerit absolutus: nam si illa, vivente illo, per incontinentiam alteri nupserit, uxor procul dubio adultera erit, nec recipitur apud Deum ejusmodi conversio, quam sequitur conjugalis sidei prostitutio. Tales tunc sine culpa sequuntur relicto sæculo Christum, si habeant ex pari voluntate consensum castitatis. Qui aliquid habentes in sæculo convertuntur, non C extollantur si de suis facultatibus quodcunque monasterio contulerunt; sed potius timeant ne per hæc in superbiam labantur et pereant, quibus melius esset, si divitiis suis cum humilitate in sæculo perfruerentur, quam ut jam pauperes effecti de earum distributione elatione superbiæ extollantur. Hi qui sæculi divitias relinquentes conversi sunt, non despiciant eos qui de paupertate venerunt; quia apud Deum unius ordinis habentur omnes qui convertuntur ad Christum. Neque enim differt utrum ex inopi vel servili conditione ad servitium Dei quisque venerit, an ex generosa et locuplete vita. Multi enim ex plebeio censu documentis virtutum eximiis enitentes, prælatiores nobilibus facti sunt, eosque virtutum excellentia prævenerunt, et qui erant con- D ditione infimi, virtutis merito effecti sunt primi. Nam propterea infirma mundi elegit Deus, ut confunderet fortia: et ignobilia mundi, et ea quæ non sunt, ut ea quæ sunt evacuaret: ut non glorietur omnis caro in conspectu ejus (I Cor. 1). Qui ex paupertate ad monasterium veniunt, non extollantur in superbiam; quia se ibi æquales aspiciunt iis qui aliquid in sæculo videbantur: neque enim dignum est ut ubi divites, celsitudine deposita sæculari, ad humilitatem descendunt, ibi pauperes elatione mentis superbi efficiantur; quibus oportet ut, deposita arrogantia. humiliter sapiant suæque paupertatis et inopiæ memores semper existant.

### CAPUT V.

De familiaris rei vilæque appetitu.

Monachi in communi viventes nihil peculiare sibi facere audeant, neque in suis cellulis quidquam quod ad victum vel ad quamlibet rem aliam pertineat sine regulari dispensatione habere vel possidere præsumant. In Pentecoste autem, qui est dies remissionis, omnes fratres sub divina professione se alligent nihil peculiare apud conscientiam suam habere. Si quid a parentibus vel extraneis monacho collatum fuerit, non erit sub jure privatæ rei babendum, sed in potestate abbatis in commune recactum, cui necesse erit præbeatur. Monachus enim quidquid quomodocunque acquirit, non sihi, sed monasterio acquirit. Nullus peculiariter separatam sibi ad habitandum cellulam expetat, in qua privatim a cœtu remotus vivat, præter eum qui fortasse morbo vel ætate defessus, hoc ex consulto Patris monasterii promeruerit. Cæteri vero quibus nec languor, nec senectus inest, in sancta societate communem vitam et conversationem retinebunt. Nullus separatam cellulam a cœtu remotus sibi expetat, in qua sub studio reclusionis aut instanti otio aut latenti vitio serviat, et maxime vanæ gloriæ aut mundialis opinionis famæ. Nam plerique proinde reclusi latere volunt ut pateant : ut qui viles erant aut ignorabantur foris positi, sciantur atque honorentur inclusi. Nan revera omnis qui propter vitæ quietem a turbis discedit, quanto magis a publico separatur, tanto minus latet. Oportet ergo tales in sancta societate commorari, atque sub testimonio vitam suam transigere: ut si quid in eis vitiorum est, dum non celatur, curetur; si quid vero virtutum, ad imitamentum proficiat aliorum, dum humilitatis eorum exempla alii contuentes, erudiuntur. Nullus monachorum propinquitatis causa terrenis curis se subdat. Sequendum est enim, qui dicit patri suo et matri nescio vos ; et fratribus suis ignoro illos, et nescierunt filios, hi custodierunt eloquium tuum, et præcepta servaverunt. Multi enim monachorum, juxta cujusdam Patris sententiam, amore parentum sæcularibus actibes et forensibus negotiis involuti, dum propinquitati prodesse cupiunt, suas animas perdiderunt. Neme quippe militans Deo implicat se negotiis sæcularibus, ut ei placeat cui se probavit (II Tim. 11). Proinde & nos liberi ab actibus sæculi esse debemus, ut Christo placeamus : nam et qui mundo militant, a reiquis sæculi negotiis vacant, ut expediti suo principi placeant. Non est præsumendum sine conscientia abbatis egenis vel quibuslibet conferre de eo quoi regulari dispensatione noscitur monachus possidere: nec cum alio fratre quidpiam commutare, nisi abbas vel præpositus illi jusserit, nulli licebit, nec habebit quidquam præter illa quæ communi monasterii legt concessa sunt.

### CAPUT VI.

### De opere monachorum.

Monachus semper operetur manibus suis, ita et quibuslibet variis opificum artibus laborisque stu-

dium suum impendat, sequens Apostolum, qui di- A ergo corpore, animi fixa in Deum intentione; cit: Neque panem gratis manducavimus, sed in labore et satigatione nocte et die operantes (II Thes. 111). Et iterum: Qui non vult operari, non manducet (Ibid.). Per otium enim libidinis et noxiarum cogitationum nutrimenta concrescunt; per laboris vero exercitium vitia nihilominus elabuntur. Nequaquam debet monachus dedignari versari in opere aliquo monasterii usibus necessario. Nam et patriarchæ greges paverunt; et gentiles philosophi sutores et sartores fuerunt : et Joseph justus, cui virgo Maria desponsata exstitit, saber ferrarius suit. Siquidem et Petrus princeps apostolorum piscatoris officium gessit, et omnes apostoli corporale opus faciebant. unde vitam corporis sustentabant. Si igitur tantæ auctoritatis homines laboribus et operibus etiam rusticanis inservierunt, quanto magis monachi, quos oportet non solum vitæ suæ necessaria propriis manibus exhibere, sed etiam indigentiam aliorum laboribus suis reficere? Qui viribus corporis et integritate salutis consistunt, si in opere otiosi sunt, dupliciter peccare noscuntur: quia non solum non laborant, sed etiam alios vitiant, et ad imitationem suam invitant. Propterca enim quisque ad Deum convertitur ut ei serviens laboris habeat curam, non ut otio deditus inertia pigritiaque pascatur. Qui sic volunt lectioni vacare ut non operentur, ipsi lectioni contumaces existunt, quia non faciunt quod ibi legunt. Ibi enim scriptum est: Operantes suum panem manducent (II Thes. 111). Et iterum : Ipsi enim scitis quomodo oportet imitari nos, quia non inquieti suimus inter vos; neque panem gratis ab aliquo manducavimus, sed in labore et satigatione die ac nocte operantes, ne quem vestrum gravaremus (Ibid.). Qui per insirmitatem corporis operari non possunt humanius clementiusque tractandi sunt; nec contra eos murmurandum est ab eis qui vires laborandi habent, sed magis consulendum est eis quos sciunt corpore insirmos. Ipsi autem qui non possunt, eos qui laborant et possunt, meliores sibi felicioresque fateantur. Qui vero languidus est et laborem operum corporalium sustinere non potest, consulendum est illi, et ejus infirmitas temperanda est. Qui vero sani sunt et fallunt, procul dubio dolendi atque lugendi sunt, quia Lon corpore, sed (quod pejus est) mente ægroti sunt; quique etsi humanis oculis convinci non possunt, Deum tamen latere non possunt. Tales igitur aut ferendi sunt, si ægritudo latet; aut distringendi, si sanitas pateat. Monachi operantes meditari aut psallere debent, ut carminis verbique Dei delectatione consolentur ipsum laborem. Si enim sæculares opifices, inter ipsos labores suorum operum, amatoria turpiaque cantare non desinunt, atque ita horam suam in cantibus et fabulis implicant, ut ab opere manus non subtrahant : quanto magis servus Christi, qui sic manibus operari debet, ut semper laudem Dei in ore habeat, et lingua cius pealmis et hymnis inserviat? Laborandum est

sicque manus in opere implicanda est, ut mens non avertatur a Deo. Propriis autem temporibus oportet operari monachum, et propriis orationi lectionique incumbere. Horas enim debet habere monachus congruas ad singula officia deputatas. Patres autem temporum suis quibusque operibus taliter deputantur. Æstate enim a mane usque ad horam tertiam laborare oportet; a tertia autem usque ad sextam lectioni vacare; dehinc usque ad nonam requiescere; post nonam autemus que ad tempus vespertinum iterum operari. Alio autem tempore, id est, autumno, hicme, sive vere, a mane usque ad tertiam legendum. Post celebrationem tertiæ usque ad nonam laborandum est; post refectionem autem  ${f B}$  Non ${f x}$ , aut operari oportet, aut legere, aut sono vocis aliquid meditari. Quæcunque autem operantur monachi manibus suis, præposito deferant, præpositus autem principi monachorum : nihilque operis apud fratres remaneat, ne sollicitudinis ejus cura mentem ab intentione contemplationis avertat. Hortos olerum vel apparatus ciborum propriis sibi manibus fratres exerceant; ædificiorum autem constructio, vel cultus agrorum, ad opus servorum pertinebunt. Nullus monachus amore privati operis illigetur, sed omnes in commune laborantes Patri sine obmurmuratione obtemperabunt. Monachi præpositis suis sine ulla murmuratione obtemperare debent, ne forte murmurando percant, sicuti perierunt qui in deserto murmuraverunt. Si enim parvulis adhuc in lege et rudibus nequaquam indultum est, quanto magis iis qui perfectionis legem perceperunt, non parcet, si talia gesserint?

### CAPUT VII.

### De psallendi officio.

In psallendi autem officio ista erit discretio : dato enim legitimis temporibus signo ad horas canonicas festinabunt fratres cum properatione, omnes ad chorum occurrant: nullique ante expletum officium licebit cgredi, præter eum quem necessitas naturæ compulerit. Recitantibus autem monachis, post consummationem singulorum psalmorum prostrati omnes humi, pariter adorabunt, celeriterque surgentes psalmos sequentes incipient, codemque modo per singula officia facient. Quando celebrantur psalmorum spiritalia sacramenta, refugiat monachus risus, vel fabulas; sed hoc meditetur corde quod psallitur ore. În tertia, sexta et nona tres psalmi dicendi sunt, responsorium unum, lectiones ex Veteri Novoque Testamento duæ: deinde laudes, hymnus atque oratio. In vespertinis autem officiis, primo lucernarium, deinde psalmi duo, responsorium unum, et laudes, atque oratio dicenda est. Post vespertinum autem congregatis fratribus, oportet vel aliquid meditari, vel de quibusdam divina lectionis quæstionibus disputare, conferendo pie atque salubriter, tantumque meditando disputandoque immorari, quoadusque completorii tempus possit occurrere. Ante somnum autem, sicut mos

est, peracto completorio, valedictis iuvicem fratri- A bus, cum omni cautela et silentio quiescendum est, usquequo ad vigilias consurgatur. In quotidianis vero officiis vigiliarum, primum tres psalmi canonici recitandi sunt, deinde tres missæ psalmorum, quarta canticorum, quinta matutinorum officiorum. In Dominicis vero diebus, vel festivitatibus martyrum, solemnitatis causa singulæ superaddantur missæ. Verum in vigiliis recitandi aderit usus; in matutinis psallendi canendique consuetudo: ut utroque modo servorum Dei mentes diversitatis oblectamento exerceantur, et ad laudem Dei sine fastidio ardentius excitentur. Post vigilias autem usque ad matutinum resiciendum est, post matutinum autem aut operandum aliquid, aut legendum. Lectiones autem ex Veteri et Novo Testamento tempore officii B quotidianis diebus recitentur: sabbati autem die atque Dominico, ex novo tantum pronuntientur. Monachus autem corporis sanitate consistens, si vigiliis vel quotidianis officiis defuerit, perdat communionem.

### CAPUT VIII.

De collatione.

Ad audiendum in collatione Patrem tribus in hebdemada vicibus fratres post celebratam tertiam, dato signo, ad collectam convenient. Audient seniorem docentem, instruentem cunctos salutaribus præceptis. Audiant Patrem studio summo et silentio intentionem animorum suorum auspiriis et gemitibus demonstraptes. Ipsa quoque collatio erit vel pro corrigendis vitiis instruendisque moribus, vel pro reliquis causis ad utilitatem ecenobii pertinentibus. Quod si talia desunt, pro consuetudine tamen disciplinæ nequaquam erlt emittenda collatio; sed in præfinitis diebus, cunctis pariter congregatis, præcopta Patrum regularia recensenda sunt : ut qui necdum didicerunt percipiant quod sequantur; qui vero didicerunt, frequenti memoria admoniti sollicite custodiant quod noverunt. Sedentes autem omnes in collatione tacebunt, nisi forte quem auctoritas Patris preceperit ut loquatur.

### CAPUT IX.

De codicibus.

a quo singulos singuli fratres accipient, quos prudenter lectos, vel habitos, semper post vesperum reddent. Prima autem hora codices singulis diebus petantur : qui vero ante vel tardius petierit, non est dandum illi. De his autem quæstionibus quæ leguntur, nec forte intelliguntur, unusquisque fratrum aut in collatione, aut post vesperum abbatem interroget; et recitata ad locum lectione, ab eo expositionem accipiat, ita ut, dum uni exponitur, cæteri audiant. Gentilium autem libros, vel hæreticorum volumina monachus legere caveat : melius est enim eorum perniciosa dogmata ignorare, quam per experientiam in aliquem laqueum erroris incurrere.

### CAPUT X.

De mensis.

Tempore quo refectionis debitum solvitur, claustra monasterii obserentur, nec ullus extraneus interesse præsumat, ne quietem fraternam præsentia sua impediat. Refectionis tempore dato signo pariter omnes concurrant. Qui autem ad mensam tardius venerit, aut pœnitentiam agat, aut jejunus ad suum opus vel cubile recurrat. Nemo autem ad vescendum ibit, antequam ad vocandum omnes vox signi solita insonuerit. Refectorium pariter cunctis fratribus unum erit, ad singulas mensas deni convescentes resideant, reliqua turba parvulorum astent. Tempore convescentium fratrum omnes disciplinæ gerant silentium, Apostolo obtemperantes, qui dicit: Cum silentio operantes suum panem manducent (11 Thess. 111 ). Unus tamen in medio residens, benedictione accepta de Scripturis aliquid legat, cæteri vescentes tacebunt, lectionem attentissime audientes: ut sicut illis corporalis cibus refectionem carnis præstat, ita mentem eorum spiritalis sermo reficiat. Nullus ad mensas clamor excitetur; soli tantum præposito sollicitudo maneat in his quæ sunt vescentibus necessaria. Abbas, citra languoris necessitatem, cibos in conspectu pariter cum fratribus sumat : nec aliud quam cæteri, nec cultius quam quæ in commune consistunt, præparari sībi qui-l piam expetat; sicque flat ut dum præsens est, omnia diligentius administrentur, et dum communia sunt, salubriter et cum charitate sumantur. Æqualla quippe erunt mensarum omnium fercula, similibusque alimentis cuncti reficiendi sunt fratres. Quidquid præsens refectio dederit, omnes sine murmuratione percipiant: nec id desiderent quod edendi voluptas appetit, sed quod naturæ necessitas quærit; scriptum est enim: Carnis curam ne feceritis in desideriis ( II Cor. vii ). Per omnem autem bebdomadam fratres viles olerum cibos ac pallentia utantur legumina, diebus vero sanctis interdum cum oleribus levissimarum carnium alimenta. Non erit usque ad satietatem reficiendum corpus, n' forte intereat animus; nam ex plenitudine ventris cito excitatur luxuria carnis. Qui autem appetitum edacitatis reprimit, sine dubio lasciviæ motus re-Omnes codices custos sacrarii habeat deputatos, p stringit. Tanta cum discretione reficiendum est corpus, ut nec nimia abstinentia debilitetur, nec superflua edacitate ad lasciviam moveatur. In utroque ergo temperantia adhibenda est : scilicet, ut et vitia carnis non prævaleant, et virtus ad ministerium bonæ operationis sufficiat. Quicunque ad mensam residens a carnibus vel vino se abstinere voluerit, non est prohibendus: abstinentia enim non prohibetur, sed potius collaudatur; tantum ne ex contemptu creatura Dei humanis concessa usibus exsecretur. Nullum esus furtiva contaminatio polluat, aut impudens vel privatus extra communem mensam appetitus : excommunicationis enim sententiæ subjacebit, qui vel occulte vel extra ordinariam mensam aliquid degustaverit. Ante refectionis

tempus nullus vesci audeat, præter eum qui ægro- A a vino et ab oleo abstinetur. Secundum jejunium intat : qui enim tempus edendi antecesserit, subsequentibus pænis abstinentiæ subjacebit. Sitienti cuipiam aut defectum patienti ante edendi tempus consulendum est, abbate vel præposito ordinante, non tamen palam, ne forte sitire, vel esurire alios cogat. Hebdomadarius solus cibos degustet, nec quis id alius audeat : ne sub occasione degustandi, gulæ vel gutturi satisfaciat. Laici ministri mensis monachorum nullatenus intererunt: nec enim poterit illis mensæ communis esse locus, quibus diversis est præpositus. Monachi cum a mensis surrexerint, ad orationem omnes concurrant: quod mensæ redundaverit, omni cura servatum egentibus dispensabitur. In refectione monachorum a diebus Pentecostes usque ad autumni principium tota æstas B interdiana prandia, cœna tantum apponatur. In utrisque temporibus refectio mensæ tribus erit pulmentis, oferam scilicet et legaminum, et si quid tertium fuerit, pomorum. Ternis quoque poculis fraterná reficienda est sitis. In observatione autem Quadragesimæ, sicut fieri solet, post expletum jejunium, pané solo et aqua contenti otnnes erunt, vino autem et oleo abstinebunt.

### CAPUT XI. De feriis.

Hà sunt seria inonachorum, in quibus jejunia conquiescunt. In primis venerabilis dies Dominicus nomini Christi dicatus; qui sicut propter mysterium resurrectionis ejus solemnis est, et ita apud omnes servos ejus celebritatem convivil votivo gaudio reti- C nebit. Item a prime die Paschæ usque ad Pentecosten, difinquaginta scilicet continuis diebus, jejunium a sanctis Patribus dissolutum est; propter resurrectionem videlicet Christi, et adventum Spiritus sancti: ut bi dies non in figura laboris, quod Quadragesimæ tempus significat, sed in quiete lætitiæ laxatis Jéjuniis celebrentur. Placuit etiam Patribus a die natalis Domini usque ad diem Circumcisionis solemne tempus efficere licentiamque vescendi habere. Non aliter et dies Epiphaniæ ex veteri regula reficiendi indulgentiam consecuta est : siquidem et dum quisque fratrum convertitur, alii ex aliis monasteriis Iratres gratia visitandi concurrunt, pro charitate adimplenda interrumpuntur jejunia, si tamen non fuerini generalia. Præter hæc alia tempora libere licenterque jejuniorum inserviunt. Si qui aulem monachorum prædictis tempóribus jejunare disponunt, nequaquam prohibendi sunt: nam multi antiquorum Patrum his diebus in eremo abstinuisse, nec aliquantum jejunia solvisse leguntur nisi tantum diebus Dominicis, propter resurrectionis Christi lætiliam.

### CAPUT XII De jejuniis.

Jejuniorum autem hos dies potissimum veteres elegerunt. Primum jejunium Quadragesimæ quotidianum, in qua major abstinentiæ observantia in monachis, quoniam non solum a prandiis, sed etiam

terdianum post Pentecosten alia die inchoatum, usque ad æquipoctium autumpale protenditur ternis scilicet diebus per singulas hebdomadas, propter æstivum solis ardorem. Tertium sequitur quotidianum jejunium, ab octavo decimo Kalendas Octobris, usque ad Natale Dominicum, in quo quotidiana jejunia nequaquam solvuntur. Quartum Item quotidianum jejunium post diem Circumcisionis exoritur, peragiturque usque ad solemnia Paschæ. Hi autem qui vetustate corporis consumpti, aut teneræ ætatis fragilitate detenti sunt, non sunt quotidianis exercendi jejuniis : ne aut senescens ætas, antequam moriatur, deficiat; aut crescens priusquam proficiat, cadat, et ante intereat quam bonum facere discat.

#### CAPUT XIII.

### De habitu monachorum.

Cultus vestium vel indumentorum insignia monacho deponenda. Munitus debet esse monachus, non delicatus. Sicut autem non oportet in monacho esse notabilis habitus, ita nec satis abjectus. Nam pretiosa vestis animam ad lasciviam pertrahit; nimis vilis aut dolorem cordis parit, aut morbum vanæ gloriæ contrahit. Vestimenta non erunt æqualiter distribuenda omnibus, sed cum discretione, prout cujusque ætas vel gradus expostulat. Ita enim et apostolos fecisse legimus, sicut scriptum est: Erant illis omnia communia : et distribuebatur unicuique prout opus erat (Act. iv). Uniuscujusque autem fratris supplementum vel indigentia inspiciatur: ut qui habent, contenti sint; et qui non habent, accipiant. Nam habenti non dabitur, ut sit unde egentibus tribuatur. Porró linteo non opórtet monachum indui: orarium, birros, planetas non est fas uti, neque illa indumenta vel calceamenta, quæ generaliter cætera monasteria abutuntur. Ternis autem tunicis, et bonis pallis, singulisque cucullis contenti erunt servi Christi, quibus supra adficietur melotes pellicea, mappula, manicæ quoque pedules, et caligæ. His tantum contenti erunt, nihil præterea in habitu aliud præsumentes. Pedules autem utentur in monasterio, quandiu hiemis coegerit violentia; sive dum fratres gradiuntur in itinere, vel proficiscuntur ad urbem. Monachi autem in monasterio palfiis semper operiantur, ut pro honestate tecti incedant, et in ministerio operis expediti discurrant. Sane si forte quis pallium non habeat, humeris mappulam superponat. Nullus monachorum valtus curam gerat, per quod lasciviz et petulantiæ crimen incurrat : non est enim mente castus, cujus aut corporis cultus, aut impudicus exstat incessus. Nullus monachorum comam nutrire debet : nam qui hoc imitantur, etsi ipsi hec ad decipiendos homines per speciem simulationis non faciant, alios tamen scandalizant; ponentes offendiculum infirmis, et sanctum propositum usque ad blasphemiam perducentes. Tondere ergo debent isti, quando et omnes, imo simul ac pariter omnes.

Nam reprehensibile est, diversum habere cultum, A secundam admonitionem a vitio nequaquam fueubi non est diversum propositum.

### CAPUT XIV.

De strato, sive de illusionibus nocturnis.

Abbatem cum fratribus pariter in congregatione commorari oportet; ut communis conversatio, et testimonium bonæ vitæ, et reverentiam præbeat disciplinæ. Fratres quoque omnes, si possibile est, in uno conclavi commorari decet. Quod si difficile fuerit, certe vel decem, quibus unus est præponendus decanus, quasi rector et custos. Speciosam vel variam supellectilem monachum habere non licet, cujus stratus erit storea, et stragulum, pellesque lanatæ duæ, galnabis quoque et fæcistergium, geminusque ad caput pulvillus. Per singulas hebdomadas ne quid indigeat frater, seu superfluum habeat. Nocte dum ad dormiendum itur, seu postquam quiescitur, alteri nemo loquatur. In nocturnis tenebris nemo loquatur fratri cui obviat. Duobus in lecto uno jacere non liceat. Lux autem nocte dormientium locum illustret, ut depulsis tenebris testimonium pateat singularis quietis. Monachi stratus in nulla turpi cogitatione versetur, sed in sola contemplatione Dei accubans, et requiem corporis et quietem habeat cordis, cogitationesque pravas a se repellat; bonis objectis, turpes a se removeat : nam animi motus imaginibus suis agitur, et qualis vigilanti cogitatio suerit, talis et imago per soporem occurrit. Qui nocturna illusione polluitur, publicare hoc tribuat et occulte pœnitentiam agat : sciens quia nisi præcessisset in eo fluxus animi turpia cogitantis, non sequeretur in eo fluxus sordidæ atque immundæ pollutionis. Quem enim prævenerit cogitatio illicita, tentatio illum fœdat immunda. Qui nocturno delusus phantasmate fuerit, tempore officii in sacrario stabit; nec audebit eadem die eeclesiam introire, antequam sit lotus et aquis et lacrymis. In lege quippe ( Deut. xxxII ) qui somnio nocturno polluebatur, egredi jubebatur e castris, nec regredi priusquam ad vesperam lavaretur. Et si illi in carnali populo ita, quid spiritalis servus Christi facere debeat? qui magis contaminationem suam debet respicere, et longe ab altero positus mente et corpore pertre. D miscere, atque in figura aquæ pænitentiæ lacrymas adhibere: ut non solum aquis, sed etiam fletibus studeat ablui, quidquid forte per occultam culpam immunda contaminatio polluit. Qui fornicationis tentamentis exæstuat, oret indesinenter atque abstineat, nec erubescat consiteri libidinis æstum quo uritur; quia vitium detectum cito curatur, latens vero, quanto amplius occultatum fuerit, tanto magis profunde serpit : quod revera qui publicare negligit, curari minime cupit.

### CAPUT XV. De delinquentibus.

Si quis in aliquo levi delicto titubans oberraverit, semel atque iterum admonendus est : qui si post

rit emendatus, congrua facti sui animadversione coerceatur. Peccantem nullus occultet: criminis enim est consensio post secundam admonitionem celare quempiam peccatorem. Si quis sæpius peccantem viderit, prius hoc uni vel duobus demonstret fratribus, quorum testimonio possit convinci, si negaverit qui deliquit. Peccatum palam commissum palam est arguendum: ut dum peccans manifeste emendatur, hi qui eum in malo imitati sunt, corrigantur. Sicut autem unius delicto sæpe multi pereunt; ita unius emendatione plerumque multi salvantur. Qui vero in fratrem peccaverit, si statim reminiscens ad veniam poscendam fuerit inclinatus, percipiat ab eo indulgentiam cui cognoscitur intulisse injuriam. Qui auabbas sive præpositus lectulos cunctorum perspiciat, B tem non petit, aut non ex animo postulat, in collstionem deductus juxta excessum injurize congruz subjaceat disciplinæ. Qui sibi invicem convicia objiciunt, si iterum invicem sibi celeriter laxando ignoscunt, hi jam ab alio judicandi non sunt, quia pariter sibi veniam dare festinaverunt : si tamen excedere in semetipsos frequentius non præsumant. Qui sponte culpam confitetur quam gessit, veniam promereri debet quam expetit. Oretur igitur pro eo, eique confestim, si levis culpa est, postulata indulgentia prabeatur. Qui pro gravi vitio sæpe excommunicates emendare neglexerit, tandiu damnationi subjaceat, quousque vitia inolita deponat : ut quem semel illata animadversio non coercuit, frequens severitas censeat emendandum. Quamvis frequentium gravissi-Patri monasterii non moretur, culpseque meritis hoc C morumque vitiorum voragine sit quisquam immersus, non tamen a monasterio projiciendus, sed juxta qualitatem delicti coercendus est : ne forte qui poterat per diuturnam pænitudinem emendari, dum projicitur, ore diaboli devoretur.

### CAPUT XVL De delictis.

Delicta autem aut levia sunt aut gravia. Levioris culpæ reus est : qui otiosus esse dilexerit, qui ad officium, vel ad collationem, vel ad mensam tardiss venerit; qui in choro horis riserit fabulisve vacaverit; qui relicto officio vel opere, extra necessitatis causam foras discesserit; qui torporem aut somnum amaverit; qui sæpius juraverit; qui multiloquus fuerit; qui ministerium cujuslibet operis injunctum siti sine benedictione susceperit, ac peracto opere benedictionem minime postulaverit, qui injunctum opus negligenter vel tardius expleverit; qui casu vas aliquod fregerit; qui damnum rei parvæ intulerit; qui codice negligenter usus fuerit; qui alicubi ad momentum secesserit; qui occulte litteras ab aliquo vel quodlibet munus acceperit; vel epistolam suscipiens occultaverit, aut sine abbatis consensu rescripserit, vel quemlihet parentum, vel sæcularium, sine jussu senioris aut viderit, aut cum eo locutus sit; qui seniori inobediens fuerit; qui contumaciter seniori responderit; qui erga seniorem linguam non represserit; qui lascivus in lingua fuerit; qui inhoneste incesserit; qui jocaverit; qui satis riserit; qui cum

derit; qui illusionem nocturnam Patri non patefecerit. Hæc igitur et his similia triduana excommunicatione emendanda sunt. Graviori autem culpæ obnoxius est, si temulentus quisque sit, si discors, si turpiloquus, si feminarum familiaris, si seminans discordias, si iracundus, si altæ et erectæ cervicis, si mente tumidus vel jactanti incessu immoderatus; si detractor, susurro, vel invidus; si præsumptor rei peculiaris, si pecuniæ contagio implicatur, si aliquid præter regularem dispensationem superfluum possideat, si fraudator rei acceptæ, vel commissæ sibi, aut minus commissæ. Inter hæc si se de rehus secum allatis extulerit, vel de iis per inobedientiam murmuraverit; si rei majoris damnum intulerit, si furatus fuerit, si perjuraverit; si falsum dixerit; si contentiones et B rixas amaverit; si manifestum convicium fratri intulerit; si personam innocentis falso crimine maculaverit; si contumaci animo seniorem despexerit; si rancorem adversus fratrem tenuerit; si peccanti in se et postea supplicanti veniam non concesserit; si cum parvulis jocaverit; si cum altero in uno lecto jacuerit, si extra communem mensam privatim vel furtim quippiam sumpserit; si alicubi extra consultum præpositi vel abbatis discedens medio die vel amplius commoratus fuerit: si, ut otiosus sit, falsam infirmitatem prætenderit. Hæc et similia juxta arbitrium Patris diuturna excommunicatione purganda sunt; ut qui graviter peccare noscuntur, acriori severitate coerceantur.

### CAPUT XVII.

### De excommunicatis.

Satisfactio delinquentium hæc est : fratribus in ecclesia constitutis, peracto pœnitentiæ tempore, excommunicatus vocatus solvet statim cingulum extra chorum humo prostratus, quousque celebritas expleatur; cumque jussum fuerit ab abbate de terra consurget, ingrediensque chorum oret. Post hæc data oratione pro eo ab abbate, et respondentibus cunctis, Amen, surget, atque ab omnibus pro negligentia veniam poscat, adepturus indulgentiam post hujus emendatoriæ satisfactionis censuram. In minori ætate constituti non sunt coercendi sententia excommunicationis, sed pro qualitate negligentiæ congruis emendandi sunt plagis; ut quos ætatis infirmitas a culpa non revocat, flagelli disciplina compescat. Excommunicatis autem, ab his locis quibus fuerint constituti, ante pœnitentiæ tempus expletum progredi prohibeatur. Ad excommunicatum nulli liceat ingredi citra imperium senioris. Cum excommunicato neque orare, neque loqui cuique licebit; cum excommunicato nulli penitus vesci licet, nec ipsi quidem qui alimentum victui præbet. Cujus biduana vel triduana fuerit illata excommunicationis suspensio, sola panis et aquæ in vespertinum erit adhibenda refectio. Excommunicatis, præter hiemis violentiam, cubile humus erit tantum, sive storea; amictus autem tegmen rasum aut forte cilicium : calceamentum vero spartea, ant quodlibet genus so-

excommunicato locutus fuerit, oraverit, aut come- A learum. Excommunicandi potestatem habebit Pater derit; qui illusionem nocturnam Patri non patefecerit.

Hæc igitur et his similia triduana excommunicatione emendanda sunt. Graviori autem culpæ obnoxius est, ci temulantus quisque sit si discora, si turniloguus, tenti severitate coerceatur

# CAPUT XVIII. De rebus Monasterii.

Ambati vel monacho monasterii servum non licebit facere liberum. Qui enim nihil proprium habet, libertatem rei alienæ dare non debet. Nam, sicut et sæculi leges sanxerunt, non potest alienari possessio nisi a proprio domino. Omne quod in monasterium in nummo ingreditur, sub testimonio seniorum accipiendum. Eadem pecunia in tribus partibus dividenda est: quarum una erit pro infirmis et senibus, et pro aliquo coemendo in diebus sanctis cultius ad victum fraternum; alia pro egenis; tertia pro vestimentis fratrum et puerorum, vel quibusve ad necessitatem monasterii coemendis. Quas tres partes custos sacrarii suscipiat, ac præcipiente abbate sub testimonio præpositi vel seniorum de singulis partibus pro suis necessariis causis expendat

# CAPUT XIX. Quid ad quem pertineat.

Ad præpositum pertinet sollicitudo monachorum, actio causarum, cura possessionum, satio agrorum, plantatio culturaque vinearum, diligentia gregum. constructio ædificiorum, opus carpentariorum, sive fabrorum. Ad custodem sacrarii pertinet cura vel custodia templi, signum quoque dandi in vespertinis nocturnisque officiis; vela vestesque sacræ, ac vasa sacrorum, codices quoque, instrumentaque cuncta. oleum in usus sanctuarii, cera et luminaria. Iste vestiaria monasterii suscipiat, quique etiam fila diversa pro consuendis vestibus fratrum habebit, et quibuscunque ut necessum est ministrabit. Ad hunc quoque pertinebit aurum et argentum, cæteraque facta infectaque æris ferrique metalla : ordinatio quoque linteariorum, fullonum, cerariorum atque sartorum. Ad janitorem pertinebit cura hospitum, denuntiatio advenientium, custodia exteriorum claustrorum. Ad eum qui cellario præponitur, pertinebit sollicitudo eorum quæ in promptuario sunt. Iste præbebit hebdomadariis quidquid necessarium est victui monachorum, hospitum et infirmorum. Isto præsente dispensantur ea quæ mensis deferenda sunt. Is etiam quidquid residuum sumptui fuerit pro pauperum usibus reservabit. Huic quoque hebdomadarius expleta hebdomada vasa sibi tradita exhibebit, ad perspiciendum utique si negligenter habita non sunt: ac denuo succedenti hebdomadario coram isto tradentur. Ad hunc quoque pertinent horrea, greges ovium et pecorum, lana et linum, aviaria, sollicitudo cibaria ad ministrandum pistoribus, jumentis, bobus et avibus; industria quoque calceamentorum, cura pastorum seu piscatorum. Ad hebdomadarium pertinet cura ferculorum, administratio mensarum, signum dandi in diurnis officiis, sive in collatione, vel in collecta post solis occubitum. Ad hortulanum

pertinobit munitio custodiaque boctorum, alvearia A mercedem prophete accipiet : et qui recipit fastum in apum, cura seminum diversorum, ac demuntiatio quid quando oportent in hortis seri aut plantari. Ars autem pistoria ad laicos pertinebit : ipsi enim triticum purgent; ipsi ex more molant. Massam tantumdem monachi conficiant, et panem sibi propriis manibus ipsi faciant. Porro pro hospitibus vel infirmis laici faciant panes. Strumentorum custofia et serramentorum ad unum, quem Pater monachorum elegerit, pertinebit, qui ea operantibus distribuat, receptaque custodiat. Et licet hæc cuncta specialiter singulis maneant distributa, omnia tamen a Patre monasterii ordinata ad curam præpositi pertinebunt. Ad custodiendam in urbe cellam unus senior et gravissimus monacherum cum duobus parvulis monachis constituendus est ibi, qui si culpa caret, convenit eum perpetim perdurare. Porro cura nutriendorum parvulorum pertinebit ad virum, quem elegerit Pater, sanctum sapientemque, atque ætate gravem, informantem parvulos non solum studiis litterarum, sed etiam documentis magisterioque virtutum. Cura peregrinorum vel pauperum eleemosyna pertinebit ad eum cui dispensationis potestas commissa est. Iste quod habet distribuat, communicet quod potest, non ex tristitia aut necessitate : Hilarem enim dutorem diligit Deus (II Cor. 18).

### CAPUT XX.

### De infirmis fratribus.

Cura infirmorum sano sanctæque conversationis viro committenda est, qui pro eis sollicitudinem C ferre possit, magnaque cum industria præstare faciat quidquid imbecillitas eorum expostulat. Ipse autem sic ægrotis deserviat, ut de sumptibus corum vesci non præsumat. Ægrotis delicatiora præbenda sunt alimenta, quousque ad incolumitatem perveniant; postquam autem salutem receperint, ad usum pristimum revertantur. Infirmi pro quo delicatius aluatur, fortiores inde nequaquam scandalizentur : qui enim sani sunt insirmos tolerare debent; qui autem infirmi sunt, sanos et laborantes anteponendos sibl non dubitent. Nullam oportet vel veram cordis et corporis infirmitatem tacere, vel falsam prætendere; sed qui possunt, gratias Deo agant et operentur; qui vero non possunt, manifestent suos languores, et levius humaniusque tractentur. Sub prætextu in- p rientes locus unus amplectatur. Pro spiritibus defirmitatis nihil peculiare habendum, ne lateat libido cupiditatis sub languoris specie. Lavacra nulli monacho adeunda studio lavandi corporis, nisi tantummodo pro necessitate languoris. Nec differendum est propter medelam, si expedit; nec murmurandum ési; quia non sit pro appetitu voluptatis, sed pro remedio tantum salutis.

### CAPUT XXI.

### De hospitibus.

Advenientibus hospitibus prompta atque alacris susceptio adhibenda est; scientes ob hoc novissimam consequi retributionem, sicut et Dominus dicit : Qui vos recipit, me recipit : qui me recipit, recipit eum qui me misit. Qui recipit prophetam in nomine propheta,

nomine justi, mercedem justi accipiet : et qui potum dederit uni ex minimis istis calicem aqua frigida tantum in nomine discipuli, Amen dico vobis non perdet mercedem suam (Matth. x). Et licet omnibus hospitalitatis bonum cum gratia oporteat referri, ubcrior tamen clericis et monachis deserenda est honorisicentia hospitalitatis. Præbeantur eis habitacula, laventur eorum pedes, ut præceptum Dominicum impleatur. Congruis etiam sumptibus eisdem humanitatis gratia præbeatur.

### CAPUT XXI De profectione.

Nullus monachorum inconsulto abbate audeat uspiam progredi, nec aliquid præsumere sine imperio ejus seu præpositi. Si quando abbas vel præpositus alicubi proficiscuntur, ille ferat fratrum sollicitudinem, qui est post præpositum secundus in ordine. Nullus propinquum vel extraneum hospitem vel monachum familiarem seu parentem videre absque imperio audeat senioris : negne sine abbatis jussa quisque accipere epistolam, vel dare cuiquam prasumat. Quando fratres foris proficiscuntur, vel redeunt, congregatis omnibus in unum in ecclesia benedictionem accipiant; codemque modo hebdomadarii vel quarumlibet rerum dispensatores, sive dum promoventur, sive dum recedunt. Propter necessitatem aliquam monasterii duo fratres spirituales ac probatissimi eligantur, qui ad urbem vel ad possessionem mittantur. Adolescentuli autem vel moer conversi a tali ministerio remevendi : ne aut infirma ætas carnis desiderio polluatur, aut rudis conversio ad sæculi desideria revertatur. Mohachus dum ad aliud monasterium mittitur visitandum; quandia cum eis fuerit ad quos destinatus est, ita cum operici ibi vivere sicut reliquum cætum sanctorum videt, propter scandalum scilicet et perturbationem infrmorum.

### CAPUT XXIIL De defunctis.

Transeuntibus de hac luce fratribus, antequam sepeliantur, pro dimittendis eorum peccatis sacrificium offeratur. Corpora fratrum uno sepelienda suat loco: ut quos viventes charitas retinult naites; mofunctorum altera die post Pentecesten sacrificium Deo offeratur, ut beatæ vitæ participes facti pargatiores corpora sua in die resutrectionis recipiant. Hæc igitur, o servi Dei, milites Christi, contemptores mundi, ita vobis custodienda volumus, ut majorum præcepta Patrum per omnia conservetis. Sascipite igitur inter illa et hanc admonitionem nostram, humili corde custodientes quæ dicimus, libenter samentes quod dispensamus; quatenus vobis de effectu operis sit gloria, et nobis pro ipsa admonitione postulata proveniat venia. Deus autem cuminctens custodiat vos in omnibus bonis, et quomodo cupit, sic confirmet gratiam suam in vobis. Amen.

Explicit Regula sancti Isidori.

# REGULA SANCTI BENEDICTI

ABBATIS CASSINENSIS.

(Vide tom. LXVI hujus Patrologiæ, col. 215.)

### REGULA CONSENSORIA MONACHORUM.

(Vide ibid., col. 993.)

### REGULA INCERTI AUCTORIS.

(Vide ibid., col. 995.)

**BANCTORUM** 

# - PAULI ET STEPHANI

. ABBATUM

REGULA AD MONACHOS.

(Vide ibid., col. 949.)

# SANCTI CÆSARII

ARELATENSIS EPISCOPI

# REGULA AD MONACHOS.

(Vide tom. LXVII Patrologiæ, col. 1097.)

# SANCTI FRUCTUOSI

BRACARENSIS EPISCOPI

### REGULA MONACHORUM ET REGULA MONASTICA COMMUNIS.

(Vide Patrologiæ tom. LXXXVII, col. 1097 et col. 1110.)

# CUJUSDAM PATRIS REGULA AD MONACHOS.

(Vide Patrologiæ tom. LXVI, col. 987.)

# REGULA MAGISTRI AD MONACHOS.

(Vide Patrologiæ tom. LXXXVIII, col. 943.)

# GRIMLAICI PRESBYTERI REGULA SOLITARIORUM.

OBSERVATIO CRITICA IN REGULAM SEQUENTEM.

Per solitarios hie nominatos non intelligit auctor eremitas vel anochoretas, sed inclusos et sponte incarce-ratos monachos, qui ex diuturna monasterii probatione, ut loquitur sanctus Benedictus, ad singularem non

eremi, sed anguste cellæ pugnam descendunt. De quibus inclusis ita scribit Petrus Venerabilis, lib. 1, episl. 20 : « Obserată quidem est janua, vel forte lapidibus obturata ; sed per angustum fenestellæ aditum recipit quidquid per ostii latitudinem admisit. . Adeoque pro talibus sponte incarceratis monachis scripta est hae Regula, qui non in campestribus cellis aut in pagis, sed in subterraneis monasterii locis includebanur, perpetuos quasi carceres sponte et lubenti animo eligentes. Quod admirabile vitæ genus non cuilibet amplecti permissum est; quicunque enim talem inclusionem desiderabat, non solum abbatis et conventus licentiam obtinere debuit, sed post diuturnam probationem etiam episcopi facultas et potestas requirebaur, cujus auctoritate et sigillo ostium cellulæ occludebatur, ut omnis fallaciæ suspiciones removerenur. Celebris erat hujus inclusionis ceremonia, prout hæc Regula præscribit, atque inclusus vestibus ad finem usque vitæ gestandis indutus angusta cellula ex omni parte muris septa obcludebatur, ut nec egredi, nec sæculares ingredi valerent : fenestra quoque talis intus et foris obsignabatur, ut ipse nec videre aliquem, nec ab aliis videri potuerit. De talibus sponte incarceratis monachis scripsit doctum syntagma Mauben Raderus S. J. sacerdos, et in sua Bavaria sancta exhibet quamdam brevem sed mancam Regulam proillis sæculo duodecimo scriptam, quam proin huic operi inserere haud operæ pretium esse luximus : հոտ hæc præsens Regula pro omni genere reclusorum fusissima est, in 69 capitula partita, plerumque ex Regula sancti Benedicti desumpta, quæ sola tempore auctoris apud cœnobitas floruit, ex quibus hi inclus desumebantur. Quod autem auctorem Regulæ attinet, vix aliquid certum determinari potest; cum doo Grimlaici hic nominentur : unus qui scripsit Regulam, alter cui et hæc dedicata est, et quidem utempe sacerdos. Refert quidem Mabillonius in Annalibus Benedictinis, ad annum 900, tempore Formosi pape floruisse quemdam presbyterum, nomine Grimlaicum, papæ familiarem et episcopatu dignissimum, qui n hanc Regulam scripserit, an vero illa eidem nuncupata fuerit, non determinavit vir doctissimus. Ulcunque sit, auctor monachum se, et vitam solitariam egisse, satis indicat; et cum Aquisgranensem Regulam ali quando adducat, sic eum longe post annum 816 floruisse certum est, et sorsan in urbe Metensi rel in vicina aliqua abbatia solitariam vitam excoluit; cum sanctum Arnulphum episcopum metensem jam dudam defunctum præ reliquis piissimis prælatis summopere laudet. Nolo hic asserere quod piissimus auctor of consilio hanc Regulam condiderit, ut aliquis monachorum ordo secundum illam viventium exorireur; nunquam enim aliquam horum inclusorum congregationem alicubi floruisse legimus, quamvis reprints plures sponte incarceratos, sed in diversis coenobiis viventes. Sic Marianus Scotus in suo Chronico refer duos tales inclusos, nimirum S. Annunchadum Fuldæ inclusum, et admirandum illum S. Paternum, qui di amorem talis vitæ solitariæ permisit se vivum comburi, dum tota civitas Paderburna igne consumpa est. Et quamvis beatus ille chronographus, tum Fuldæ tum Moguntiæ, hanc spontaneam incarcerationem per plures annos amplexus sit, atque in pluribus monasteriis antiquis cellæ talium inclusorum adhuc supersini; tamen a pluribus sæculis nullus hoc vitæ genus ambivit. Verum de reclusis seminis sanctimonialibus plun mox dicemus, cum Regulas sacris virginibus præscriptas observabimus.

### IN NOMINE DEI SUMMI,

### INCIPIT PROLOGUS REGULÆ SOLITARIORUM.

Dilectissimo Patri in Christo atque æquivoco meo A qui a semetipso loquitur, gloriam propriam queri Grimlaico venerabili sacerdoti perennem in Salvatore salutem.

Sæpenumero dum in auribus vestris omne quod mihi de meipso displiceret, exposui, suggessistis mihi ut Regulam solitariorum, videlicet cœnobitarum, describerem, mihique ipsi jugum servitutis imponerem. Ego autem hoc diu multumque renisus sum agere, ne forte vires meas excederem, imo ne jactantiæ lapsum incurrerem; verens pariter ne ab aliquibus quasi nova condens præsumptuosus putarer, ac ne mihi illad antiquum objiceretur proverbium: Quid necesse est in mari mittere pisces aut in flumine aquas? Sed cum post multos dies reminisci cœperim quod nunquam moris fuerit sanctis Patribus invicem provocare, invicem invidere, sed B novem capitula dividere curavi. Et primo omnus unumquemque in ordinanda domo Dei pro viribus suis obtulisse, malui imperio jussionis vestræ obtemperare quam voluntatem meam facere. Unde et ego mox injuncti me operis labori supposui, atque hinc inde orthodoxorum Patrum sententias exemplaque diversa decerpsi, et ex his hanc Regulam componere sategi. Eorumdem quippe notoina, quorum sententias ad hoc opus assumpsi, ob prolixitatem capitulorum vitandam, partim intus in serie, partim deforis in ipsis marginibus impressi. Et ne aliquis compilatorem vocitaret, hoc potissimum sieri curavi. Scio namque, Domino pronuntiante, quia

(Joan. VII, 18). Mea quoque dicta licet sint erigut, tamen inter sanctorum flores eloquiorum solito nomine meo imprimere curavi. Qua de causa humiliter obsecro ut si cui hæc scribilis videtur, præfati sanctorum vocabula, sicuti nunc sunt admoists, adnotare non omittat. Nostracismos denique el barbarismos, necnon et ipsos præpositionum casti in hoc opusculo servare contempsi : quia iudignum vehementer fore censui, ut verba Christi re sanctorum Patrum sub regula perstringerem Bo-

Hanc pimirum regulam de sanctorum soribus, quasi de magis fluminibus pelagique gurgitibus escerptam, in modicos rivulos, hoc est, ia sexagina de abrenuntiatione sæculi, et de activa vita et contemplativa pauca collegi capitula. Deinde quomoso solitaria conversatio constare debeat, et de vila \* moribus solitariorum aliqua adnexui capiula. Inter hæc quidem de præceptis Redemptoris nostri trit tantum capitula inserui, quatenus solitarii in lege Domini die ac nocte meditantes, et ipsa Christi mandata sedulo ante oculos mentis simul et corporis revoltentes, semper devotiores atque ferrentiores existant. Postea quoque ad activam vitam veniens, quid vel quantum de cibis et podbus, quidre de vestimentis aut lectualibus habere vel uti de

beant, determinavi. Addidi etiam modum et tempus A minister in colligendo exstiti. Ex quarum tamen jejuniorum atque abstinentiæ. Subjunxi quoque locis congruis pauca de virtutibus et vitiis, et ut cautos facerem solitarios, quibus modis miracula operari soleant intimare curavi. Ad ultimum autem de perseverantia boni operis unum tantum capitulum

In his ergo omnibus ubicunque aliquibus clausulis enucleandis necessitas exstitit, morem fluminis imitari studui. Fluvius quippe dum per alveum desluit, si valles concavas ex latere contingit, in eas protinus sui impetus cursum divertit; cumque illas sufficienter impleverit, repente se in alveum refundit. Ita nimirum ubicunque inter sacra sanctorum eloquia aliquam obscuritatem congruæ ædificationis reperi, quasi ad vicinam vallem explanationis undam retorsi; et dum ipsam obscuritatis vallem sufficienter expositam perspexi, rursus ad sermonis propositi alveum recucurri. Sed non hoc meo sensu vel studio, sed sanctorum Patrum oraculis annuentibus peregi.

Hoc sane, Pater venerande, tam vos qui ad istud opusculum peragen lum me excitastis, quam omnes qui hæc forte lecturi sunt, contestor et obsecro, ut quidquid in rebus istis quæ utcunque digestæ sunt, reprehensionis invenerint, vitio meæ rusticitatis ascribant milique dignanter indulgeant : ea autem quæ secundum sidem catholicam dicta probaverint, Deo deputent, qui dat omnibus assuenter, et non improperat. Ego quippe dum studui præceptum jubentis implere, etiam majora viribus meis præmihi erat necessaria? Hac quidem nactus occasione Regulam, quam non habebam, modo habeo. Cæterum de accuratione dictionis elucubratæ non satago; quia quod a magistris negligendo non didici, id exbibere loquendo neguivi.

ld ipsum autem quod scripsi, non ingenio meo fretus, sed orationibus vestris auxiliantibus peregi. Solent namque medici ex multorum speciebus pigmentorum in salutem poscentis quoddam genus medicamenti componere, nec seipsos præsumunt fateri creatores herbarum vel aliarum specierum, sed ministros se esse in colligendo et conficiendo asserunt. Ita et ego, non auctor hujus operis, sed

compositione specierum salus efficitur ægrotantium. Sic etiam, sic forsitan meæ devotionis labor vestræ charitati, Domino opitulante, aliquid proficere valebit. Non enim, ut reor, tam sollicite mihi hanc Regulam scribere injungeretis, nisi eam diligeretis, et nisi ad propositum vitæ solitariæ quandoque venire voluissetis. Sicut enim me piæ devotionis affectu exhortati estis ut eam scriberem, ita nunc vos humiliter deposco ut eamdem sæpius diligenter legere studeatis; quatenus animus vester, quodammodo exterioribus molestiis fatigatus, ad seipsum redeat, et quo maxime festinare debeat, intelligat. Quid ergo in hac vita laboriosius quam terrenis desideriis æstuare? Aut quid securius quam de hujus sæculi vanitate nil appetere? Qui enim hunc mundum diligunt, turbulentis ejus curis et sollicitudinibus conturbantur. Qui autem ab eo recedunt, et solitariam vitam expetunt, futuræ pacis requiem, quam illic exspectant, hic jam quodammodo habere in-

Quapropter quæso tam vos quam omnes Deum diligentes, ut nemo hanc Regulam spernat, neque ab hac instructione pavore perterritus refugiat, quia via salutis non aliter nisi angusto initio est incipienda. Unde Dominus ait: Contendite intrare per angustam portam (Matth. vii, 13). Et iterum: Arcta et angusta via est, quæ ducit ad vitam; lata et spatiosa, quæ ducit ad mortem (Ibid.). Nihil ergo in hac constitutione asperum, vel onerosum, nihil grave spero me scripsisse; sed si quid paululum restrisumpsi, suscipere; sed tamen ipsa obedientia valde c ctius, dictante æquitatis ratione in ea institui, hoc propter emendationem vitiorum et conservationem virtutum feci. Quisquis igitur hanc Regulam bono animo et plena devotione voluerit observare, in præsenti adhuc sæculo positus, ad virtutum culmina, Deo favente, poterit scandere; et post hujus vitæ terminum, cum sanctis et electis Dei in cœlesti regno gaudere, et cum ipso Domino et angelis ejus in perpetuum feliciter poterit vivere; et non solum vivere, sed etiam conregnare. Cunctipotens Deus animum vestrum ad hanc institutionis observantiam festinanter adducat, et per eamdem observantiam ad regna cœlestia perducat. Amen.

Explicit prologus.

# INCIPIT TEXTUS REGULÆ.

CAPUT PRIMUM.

De generibus solitariorum.

Primum igitur indagare oportet cur monachus, vel cur solitarius vocatur, et sic demum, auxiliante divina clementia, ad cætera exponenda rite trans- D eamus. Monachus enim Græca etymologia vocatur, eo quod sit singularis. Monas enim Græce, Latine singularitas dicitur. Ergo solitarius interpretatur vocabulum monachi. Idcirco enim sive dicatur monachus sive solitarius, unum atque idem est. Sed

jam videamus quot sunt genera solitariorum. Duo sunt namque genera solitariorum; unum anachoretarum, id est, eremitarum; alterum vero cœnobitarum, hoc est, monasteriale. Hæc autem amborum genera non conversionis fervore novitio debent institui, sed diuturna monasterii exercitatione prius debent probari, quatenus probati ad perfectionis culmen, Domino miserante, conscendere valeant. Præterea quoque sæpe dubitatum est a multis, a quo potissimum monachorum eremus cœpta sit ha-

bitari. Quidam enim altius repetentes, a beato Effa A ligite inimicos vestros; benefacite his qui pos odeet Joanne sumptum dicunt exordium; alii autem asseverant beatum Antonium hujus propositi esse caput. Macarius vero discipulus beati Antonii affirmat Paulum quemdam Thebæum in Novo Testamento rei istius fuisse principem; quod et verum est. Sciendum vero quod a tempore beati Antonii cœperunt cœnobitarum solitarii, hoć est, retrusi. Sed quis primus fuisset retrusus, difficile reperitur; non enim solummodo in cœnobiis, sed etiam in ipsis eremis antea habitabant retrusi. Priscis denique temporibus hi qui prius în monasteriis erant retrusi, qui jam didicerant per multa experimenta contra diabolum pugnare, ipsi quoque bene instructi, atque sicut aurum in fornace probati, fraterna ex acie ad singularem pugnam eremi, securi jam sine B consolatione alterius, sola manu vel brachio contra vitia carnis vel cogitationum, Deo auxiliante, dimicaturi pergebant. Horum exemplum beatus Arnulphus episcopus tenuit, qui secundum Domini præceptum omnia quæ habuit vendidit pauperibusque distribuit. Et non solum temporalia reliquit omnia, sed etiam episcopatum, quem post amissionem bonorum temporalium, Domino largiente, suscepit, ipsum dimisit; et postea cellulam retrusionis expetiit; ibique multis diebus sese ad exercitandum in divinis cultibus Domino mancipavit. Deinde vero post multorum curricula annorum assumpsit alas sicut columba, hoc est, virtutes spirituales, et ad eremum convolavit; ibique Dominum nostrum Jesum Christum exspectavit, ut illum salvum saceret C a pusillanimitate spiritus et tempestate. Qui veniens non solum salvavit eum, sed ad æthera transvexit feliciter coronandum. Ideirco enim exemplum tanti viri hujus hic inserere studui, ut ab eo discant solitarii omnia caduca despicere et cœlestia totis viribus appetere.

### CAPUT II.

### De præceptis altioribus monachorum vel solitariorum.

Altiora enim sunt præcepta quæ dantur monachis vel sæculo huic renuntiantibus, quam illa quæ dantur fidelibus in sæculo communem vitam agentibus. Monachis et solitariis dicitur : Si vis persectus esse, vade et vende omnia quæ habes, et da pauperibus; et veni, sequere me (Matth. xix, 21). Et rursum: Omnis qui D reliquerit domum, aut fratres, aut patrem, aut matrem, aut uxorem, aut filios, aut sogras propier nomen meum, centuplum accipiet, et vitam æternam rossidebit (Ibid., vers. 21 et 29). Hæc et hujusmodi præcenta specialiter solis congruunt monachis solitariisque. Et quanto singularia, tanto potiora et emimentiora. Hæc vero quæ sequuntur quasi minora mineribus generaliter dicta sunt omnibus. Qui non accipit, inquit Dominus, crucem suam, et venit post me, non est me dignus (Matth. x, 38). Et iterum: Omnia quæ vultis ut faciant vobis homines, eadem et vos facite illis (Matth. VII, 12). Dico autem vobis : Notice resistere malo (Matth. v. 39). Item ipse: Di-

runt, etc. (Ibid., 44). Monachis enim sive solitariis dicitur ut sua omnia derelinquant; sæcularibus vero, ut sua omnia bene gerant. Illi præcepta generalia bene vivendo transcendunt, isti præceptis generalibus astringuntur. Ad perfectionem enim non sufficit cuiquam sua derelinquere, nisi etiam semetipsum abneget. Sed quid est semetineum abnegare, nisi voluntatibus propriis renunțiare? ut gui superbus erat, 'sit humilis; qui iracundus, studeat esse mansuetus; qui luzuriosus, sit castus; qui ante ebriosus, sit sobrius; qui invidus et malevolus, sit benignus et benevolus. Nam si ita quisque renuntiat omnibus quæ possidet, ut et suis non repuntiet moribus, non est pro certo Christi discipulus. Qui enim suis rebus renentiat, sua abnegat; qui vero pravis moribus renuntiat semetipsum abnegat. Unde et Dominus : Qui vult, inquit, post me venire, abneget semetipoum, et sequatur me (Luc. 1x, 23).

#### CAPUT III.

De quatuor ordinibus hominum qui erunt in die judicii.

Sciendum quoque est quia quatuor ordines hominum erunt in die judicii, duo bonorum, et dee malorum. Primus ordo salvabitur et non judicabitur, id est, qui sua omnia pro Christo derelinquunt, ipsi quidem cum Deo judices venturi sunt ad judicium. Unde est illud Isaiæ: Dominut ud judicium veniel cum senibus populi sui (Isa. m. 14). Ipsi alios judicabunt, et non judicabuntur ab aliis. Secundus ordo judicabitur et salvabitur, id est, boni Christiani, qui res hujus mundi possident et eas pauperibus quotidie erogant, qui nudos vestiunt, infirmos visitant, et alia his similia implent quæ Christus facere docet. Hi tales judicabuntur et salvabuntur; quibus dicturus est in judicio Dominus. Esurivi, et dedistis mihi manducare : sitiei , et dedistis mihi bibere (Matth. xxv, 35). Et post pauca: Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum, quod vobis paratum est ab origine mundi (Ibid., v. 34). Tertius ordo judicabitur simul et condemnabitur, id est, mali Christiani, qui fidem habere videntur, sed operationem non habent. Isti ad simistram partem deputabuntur in judicio, et istis dicturus est idem ipse Dominus : Esurivi, et non dedistis mihi manducare; sitivi, et non dedistis mihi bibere (Ibid., v. 42). Et post pauca: Ite maledicti in ignem æternum, qui praparatus est diabolo et Angelis ejus (Ibid. v. 41). Isti enim judicabuntur et non salvabuntur. Quartes vero ordo erit insidelium, qui pon judicabuntur, sed condemnabuntur. De his ait Psalmista: Non surgent impij in judicio, negue peccatores in concilio justorum (Psal. 1, 5). Resurgent enim impii, non ut judicentur, sed ut condemnentur; scilicet ut qui sine lege peccaverunt, sine lege pereant (Rom. 11. 12). Primus vero ordo, qui sua dereliquerunt et Christum secuti fuerunt, judicabunt alios duos sequentes, id est, bonos Christianos, ut recipiant bona; et malos e contra, ut recipiant mala.

ut corda nostra misericorditer tangendo omnia visibilia nos despicere faciat, quatenus ad primum ordinem pertinere possimus. Vindicemus itaque in nobis bene vivendo gratiam tanti honoris, si enim vitam nostram perfecte custodierimus, judices cum Deo et apostolis ejus in die judicii erimus. Firmissime enim hoc credere debemus, quia sidelissimus est ille qui hoc nobis promittit. Veritas est ipse, fallere non potest. Solitarii, qui sua omnia pro Christi amore derelinquunt, cum Petro apostolo dicere poterunt : Domine, ecce nos reliquimus omnia, et secuti sumus te; quid ergo erit nobis (Matth. xix, 27)? Hoc pro certo scire convenit, quod Petro tunc respondit omnibus solitariis in Petro respondit. Forsitan est aliquis B qui dicat : Imitari hujus mundi contemptores volo, sed quod relinquam non habeo. Ad hoc vero respondendum est : Multum dimittit ille qui voluntatem habendi dimittit. Attendere etiam debemus quod non dixit: Vos qui reliquistis omnia solummodo, sed addidit, et secuti estis me (Ibidem, v. 28), quia multi relinquunt sua, et Christum non sequentur; sicut Crates philosophus et alii multi: sequitur enim Christum qui illum imitatur.

Pensemus igitur quid Petrus dimisit, qui sic confidenter loquitur. Retia tantum dimisit et navim, tamen loquitut confidenter. Reliquimus omnia. Ac sic diceret: Fecimus, Domine, quod jussisti; scire volumus quale pro hoc præmium daturus es nobis. Jesus autem non solum illis, sed et cæteris respon- C dit, dicens: Amen dico vobis, quod vos qui secuti estis me, in regeneratione, cum sederit filius hominis in sede majestatis suæ, sedebitis et vos super sedes duodecim, judicantes duodecim tribus Israel (Ibid.). Magna lætitia et inenarrabilis gloria nobis est promissa. Hæc sententia ad omnes pertinet qui sua omnia pro Dei amore derelinguunt.

Transcendamus autem visibilia omnia, despiciamus transitoria cuncta, ut mereamur perfrui cum peatis apostolis æternæ beatitudinis gloria; et ut hoc citius nat, Domini clementiam quotidie humiliter exoremus, dicentes: Cunctipotens Deus, qui nos per sanguinem Filii tui redemisti, et ex aqua et Spiritu sancto voluntarie regenerasti, fac nos de hac miserrima peregrinatione ad diu desideratam citius patriam transire, in qua cum beatissimis angelis et felicissimis hominibus sæculo renuntiantibus, per infinita sæcula regnemus.

### CAPUT IV. Quæ sint veræ divitiæ.

Quæ sint veræ divitiæ beatus Gregorius patenter insinuat, dicens: Solæ, inquit, divitiæ veræ sunt, quæ nos virtutibus divites faciunt. Quæ vero nobis appetendæ sunt divitiæ, vel quæ fugiendæ, beatus Prosper satis evidenter ostendit, dicens : Illæ nobis ambiendæ sunt divitiæ, quæ nos ornare possint pariter et munire; quæ nos etiam contra impetus hostiles armant, a mundo disterminant, Deo commendant, di-

Cum summa igitur devotione rogemus Deum A tant' animos nostros atque nobilitant. Rebiscum sint, intra nos sint. Divitiæ nostræ eredendæ sunt. pudicitia, quæ nos pudicos faciat; et justitia, quæ justos; pietas, quæ pios; humilitas, quæ humiles; mansuetudo, quæ mansuetos; innocentia, quæ innocentes; puritas, quæ puros; prudentia, quæ prudentes; temperantia, quæ temperantes; et supra omnia charitas, quæ nos facit Deo et hominibus charos, vitiorum impotentes, sæculi contemptores. ac bonorum omnium sectatores. Heec sunt non omnium, sed sauctorum solæ virtutes; non divitum superborum, sed humilium pauperum facultates. patrimonia cordium, divitiæ incorreptibiles morum. quibus non abundant, nisi qui illis carnalibus ex corde renuntiant. Que quamvis ipsa sint bona, ut pote a bono Deo creata; tamen quia sunt bonis malisque communia, student ea spirituales viri contemnere, quo possint ad illa incomparabiliter meliora, quæ sunt bonorum omnium propria pervenire. Quoniam non est tale bonum quod habent et mali, quale illud quod non habent nisi boni. Corporale bonum, quando habent iniqui, ipsorum est præmium; quando habent justi, non est corum pramium, sed temporale solatium. Item, boni temporalis amissio fit exercitium jasti et injusti supplicium, quia et justus desiderio cœlestium captus omnia temporalia sive habeat, sive amittat, omnine non sentit; et iniquus, qui cum delectatione habuit. sine dolore non perdit. Propter hoc igitur eis qui militant Deo fugienda sunt ex toto corde divitia, quas qui habere volunt, sine labore non quærunt. sine difficultate non inveniunt, sine cura non servant, sine anxia delectatione non possident, sine gravi dolore non perdunt. Apostolus autem Christi militibus dicit : Volo vos sine sollicitudine esse (I Cor. xxxII). Et idem: Radix omnium malerum est avaritia, quam quidam appetentes a fide erraverunt. et inseruerunt se doloribus multis (I Tim. vi, 19). Ac sic census iste terrenus eis, a quibus vitiose diligitur non est voluptatum materia, sed dolorum. Hæc de veris et fallacibus divitiis dicta sufficiant. Quomodo autem quis ad perfectionis culmen conscendere possit, audiamus.

### CAPUT V. De persectione justitiæ.

Si quis ergo vult esse perfectus, et tollere crucem suam, et sequi Dominum Salvatorem, et imitari Petrum dicentem: Domine, ecce nos reliquimus omnia, et secuti sumus te (Matth. xix, 27), facial hoc qued præcepit Dominus adolescenti, et sufficere ei potest ad perfectionem; id est: Vade et vende omnia que habes, et da pauperibus; et veni, sequere me (Matth. xix, 21). In potestate nostra est utrum velimus esse perfecti an non. Non nobis jugum necessitatis imponit, sed potestati nostræ liberum arbitrium coacedit, dicens: Vis esse perfectus, et in primo stare vestigio dignitatis? Vende omnia que habes, et da pauperibus; et veni, sequere me. Quicunque ergo perfectus esse voluerit, debet vendere onmia que

habet, et non ex parte, sicut Ananias fecit et Sa- A chielem quoque dicitur : Sacerdotes mei, qui mihi in phira, sed totum vendere; et cum vendiderit, nihil fraudare, sed dare omne illud pretium pauperibus; et sic sibi thesaurum in regnum cœlorum præparare. Neque enim hoc ad perfectionem solummodo sufficit, nisi post contemptas divitias sequatur Salvatorem, id est, relictis malis, faciat bona. Facilius, inquit beatus Hieronymus, sacculus contemnitur quam voluntas et voluntas. Multi divitias relinquentes, Dominum non sequentur. Sequitur enim Dominum, qui imitator ejus est, et per vestigia illius graditur. Qui enim dicit se in Christo manere, debet quomodo ille ambulavit, et ipse ambulare (I Tim. 11, 6). Bonum est ergo Dei servo corporaliter remotum esse a mundo; sed multo melius, Ille ergo perfectus est, qui huic sæculo et corpore et corde discretus est. Magna apud Deum refulget gratia, qui huic sæculo contemptibilis fuerit. Servis autem Dei cuncta hujus mundi contraria esse debent, ut dum ista adversa sentiunt, ad cœleste desiderium ardentius excitentur. Quid enim in hac vita laboriosius quam terrenis desideriis æstuare? Aut quid securius quam de hujus sæculi vanitate nihil appetere? Qui enim hunc mundum diligunt!, turbulentis ejus curis et sollicitudiaibus conturbantur. Qui autem ab eo recedunt, propter internæ quietis tranquillitatem, futuræ pacis requiem quam illuc exspectant, hic quodammodo habere inchoant.

### CAPUT VI.

Quod qui sæculo renuntiant, non debent habere hærecitates nec possessiones.

Hi ergo qui sæculum perfecte derelinquunt, nihil debent possidere præter Dominum. Unde in libro Prosperi ita legitur: Quemcunque ergo possidendi delectat ambitio, Deum, quem colit, quia omnia possidet, expedita mente possideat; et in eo habebit quæcunque sancte desiderat. Sed quoniam nemo possidet Deum, nisi qui possidetur a Deo, sit ipse primitus Dei possessio, et efficitur ei Deus possessor et portio. Deinde quid ultra quærit, cui omnia suus conditor sit? Aut quid ei sufficit, cui ipse non sufficit? Hunc possidebat et ab illo possidebatur ille qui dicebat in spiritu : Portio mea, Domine, dixi custodire legem tuam (Psal. cxv111, 57). Et iterum: Dominus pars hæreditatis meæ et calicis mei (Psal. xv, 5). Qui enim possidet Dominum, et cum propheta dicit: Pars mea Dominus (Thren. 111, 24), nihil extra Dominum habere potest. Quod si quidpiam aliud habuerit præter Dominum, pars ejus Dominus non erit : verbi gratia, si aurum, si argentum, si possessiones, si variam supellectilem, cum istis partibus Dominus pars ejus sieri non dignatur. Si ergo, inquit Hieronymus, pars Domini sum, et funiculus hæreditatis ejus, non accipio partem inter cæteras tribus, sed quasi Levita et sacerdos vivo de decimis, et altari deserviens altaris oblatione sustentor: unde habens victum et vestimentum, his contentus ero, et nudam crucem nudus sequar. Ad Eze-

templo meo ministrant, non habeant possessiones: ergo Dominus possessio eorum ; nec hæreditatem, ego Dominus hæreditas eorum (Ezech. xLIV, 28). Et ipse Dominus alibi dicit filiis Levi: Non dabitis partem inter fratres suos, ego Dominus portio corum (Num. xviii, 20). Hic satis evidenter ostendit quod hi qui terrenæ hæreditatis portionem contempserint, tales se exhibere debent ut possideant Dominum, et ipsi possideantur a Domino. Qua de re etiam in Collationibus Patrum tale datur exemplum. Quidam frater renuntians sæculo, et dans quæ habebat pauperibus, retinens autem pauca ad opus suum, venit ad abbatem Antonium. Quem cum agnovisset senex, dixit ei: Si vis monachus sieri, vade in illum vivoluntate. Utrumque vero optimum et perfectum. B cum, et eme carnes, et impone corpori tuo nude et sic veni huc. Et cum ille sic secisset, aves lacerabant carnes et corpus ejus. Cum autem pervenisset ad senem, interrogavit si fecisset quæ dixerat ei. Ille autem ostendit corpus suum laceratum. Tunc dixit sanctus Antonius : Qui renuntiant sæculo et volunt habere divitias, ecce ita impugnantur et a dæmonibus discerpuntur. Hoc igitur de non habenda possessione dictum sufficiat. Aliud autem de non habenda hæreditate dicamus. Venit quidam home, nomine Magistratus, ad beatum Arsenium, deferens ei testamentum cujusdam parentis ejus, qui reliquerat ei hæreditatem magnam valde. Et accipiens senior testamentum voluit scindere illud. Magistratus autem cecidit ad pedes ejus, dicens : Deprecor te propter Deum, ne scindas illud. Et dixit ei abbas Arsenius: Ego prius mortuus sum quam ille. Ipse autem modo mortuus est, quomodo nunc me fecit hæredem? et remisit testamentum, nihil exinde accipiens. Unde datur intelligi quod hi qui sæculum relinquunt nihil debent habere præter victum, vel possidere extra vestimentum. Præcipue vero Solitarius, qui imitator apostolorum esse cupit, his tantum debet esse contentus. Et quia non potest quis servire Deo simul et mundo, proptere voluit Deus cultores suos omnibus renuntiare, ut exclusa mundi cupiditate, divina in eis charitas posset augeri vel perfici.

### CAPUT VII.

D Quod post abrenuntiationem sæculi non debet quisque divitias colligere.

Solitarii ergo funditus sæculo renuntiantes, iu huic mundo mori debent, ut soli Deo vivere delectentur. Quantoque ab hujus sæculi cupiditate se subtrahunt, tanto interna mentis acie præsentian Dei et sanctorum ejus perspicacius contemplantur. Sed sunt multi qui cupiunt convolare ad gratiam Dei, sed timent carere oblectamentis mundi. Provocat eos quidem amor Christi, sed revocat cupiditas sæculi, sicut legitur in Collationibus Patrun fecisse quemdam solitarium, qui in horto suo se dule laborat, et omnem laborem suum in eleemosy nam expendebat, et tantum sibi retinebat quantum ad victum ipsius sufficeret. Postea vero Satanas.

immisit ei in corde dicens ': Collige tibi aliquam A pecuniam, ne cum senueris aut ægrotare cæperis. aliquid indigeas. Et collegit, et implevit lagenam unam nummis. Contigit autem eum insirmari, et putresteri pedem ejus. Et expendit hoc, quod collectum habuerat in medicos, et nihil ei prodesse potuit. Postea vero venit quidam de expertis medicis, et dixit ei: Nisi incideris pedem tuum, totum corpus tuum putresiet. Et constituerunt ut in castrinum inciderent ei pedem. Illa autem nocte rediens in semetipsum, et pœnitentiam agens de his quæ gessit, ingemuit et flevit dicens: Memor esto, Domine, operum meorum priorum, quæ faciebam cum laborarem in horto meo, ex quo pauperibus ministrabam. Et cum fleret, astitit ei angelus Domini, et dixit ei: Ubi sunt nummi quos collegisti, et B ubi est spes de qua tractasti? At ille respondens ait: Peccavi, Domine, et ignosce mihi, ulterius hoc non faciam. Tunc angelus tetigit pedem ejus, et statim sanatus est, et surgens mane abiit operari in agro. Venit ergo medicus cum ferramentis ut secaret pedem ejus, et ait : Ubine est ille ægrotus? Et dixerunt ei : Exiit mane operari in agro; tunc admiratus medicus, perrexit, et vidit eum terram fodientem, et glorisicavit Deum, qui ei reddiderat sanitatem. His satis evidenter ostenditur quantum malum sit post abrenuntiationem sæculi pecunias colligere et avare retinere. Unde scriptum est : Nemo mittens manum suam in aratrum, et respiciens retro, aptus est regno Dei (Luc. 1x, 62). Novi autem ego ipse quemdam fratrem, quem utinam non nos- C sem! cujus etiam nomen, si aliquid prodesset, dicere possem : qui sub obtentu religionis relinquere se sæculum finxit, et ad solitariam vitam, non corde, sed corpore tantum pervenit. Quia autem non solum ante habitas possessiones et divitias funditus non distribuit, sed etiam si qua forte ei a sidelibus fuerant oblata, avare retinebat. Postea vero immisit ei diabolus in cor, ut ad perferendas divitias, quas male servaverat, foras de cella retrusionis exiret. Quod ita et fecit; qui quandru in præsenti sæculo vixit, non solum sibimetipsi, sed etiam nobis omnibus in opprobrium fuit; et non solum tunc eius exemplum nocuit, sed adhuc his qui eum noverunt obest, et suturis scientibus nocebit. Quia sunt nonnulli, qui, despectis carnis desideriis, cuncta relinquere pertractant, sed cum cecidisse illum post operis initium conspiciunt, hoc ipsum facere quod deliberaverant pertimescunt. Nam et isti in hoc etiam arguendi sunt, ut si matos pertimescunt imitari in malum, cur pigri sunt bonos imitari in bonum? Unde scriptum est: De bonis sumamus exempla. Ob hanc ergo causam aliorum scribuntur ruinæ et perditiones, ut nos de nostra vita simus sollicitiores. Hactenus autem de sæculi abrenuntiatione, et de non colligendis divitiis satis abundeque, ut opinor, dictum est. Modo enim de contemplativa vita, Deo auxiliante, et beato Prospero suffragante, aliqua dicenda sunt capitula.

**CAPUT VIII** Quid sit proprie activa, quidve contemplativa vita. Quia igitur per activam vitam ad contemplativam venitur, idcirco prius dicendum reor quid sit proprie activa vita; et sic demum ad contemplativam transeundum est. Activa scilicet vita est conversatio religiosa, quæ docet quomodo Præpositi sub se regant viventes ac diligant; et non minus de corum quam de sua salute solliciti, quod eis expedire sciunt paterna cura provideant : et qualiter subjecti præposito suo, tanquam capiti membra deserviant, ac præcepta ejus velut imperium Dei summo amore custodiant. Ipsa namque actualis vita panem esurienti tribuit, verbo sapientiæ nescientem docet, errantem corrigit, superbientem ad humilitatis viam revocat, infirmantis curam gerit; quæ singulis quibusque expediunt dispensat, et commissis sibi qualiter subsistere valeant, sollicite providet. Quæ et cum corpore et in præsenti flunt, et cum corpore desiciunt, et tamen merces hujus vitæ permanet in æternum. Contemplativa quoque vita est dilectionem Dei et proximi tota mente retinere, transitoria cuncta despicere, visibilia postponere, tantummodo quæ cœlestia sunt desiderare. Nam contemplativa vita a contemplando, hoc est videndo, nomen accepit: in qua creatorem suum creatura intellectualis ab omni peccato purgata visura est. Sed et si eam diligenter considerare velimus, et jam in hoc fragili tabernaculo, ubi quotidie ingemiscimus, contemplativa vitæ quodammodo participes fieri possumus. Quia, secundum quorumdam opinionem, nihil aliud est contemplativa vita quam rerum latentium futurarumque notitia, sive vacatio ab omnibus occupationibus mundi, sive divinarum studium litterarum. Quando autem insirmum visitamus, mortuum sepelimus, errantem corrigimus, tunc in activa sumus. Quando vero in conspectu Dei lacrymas fundimus, et qualis beatitudo, qualis lux, qualis gloria sit sanctis in cœlo, cogitare volumus, tunc in contemplativa sumus. Sed activa vita cum corpore incipit, et hic cum ipso finitur; contemplativa vero vita hic

### CAPUT IX.

inchoatur, et in futuro sæculo perficitur. Ex his

enim signatur una, id est activa per Martham; et

altera, id est contemplativa, per Mariam : sed ne-

cessaria est omnino Martha Mariæ.

Qualis debet esse in activa vita, qui ad contemplativam conscendere conatur.

Ad fastigium ergo vitæ contemplativæ quisquis conatur conscendere, semetipsum debet prius per multa experimenta in activa vita probare: si injurias poterit ferre, si opprobria, si derisiones, si contumelias, si detractiones, si flagella poterit sustinere. Si hæe et alia hujusmodi, sive a diabolo, sive ab aliquo illata patienter poterit sustinere, hic merito ad contemplativam quandoque poterit convolare. In ista enim prius per exercitium boni operis cuncta exhaurienda sunt vitia, ut in illa jam pura mentis acie ad contemplandum Deum quisque

pertranseat. Et licet conversus statim ad contem- A pulsatur, nec rapitur; quatitur diabelica impulsione. plationem conscendere cupiat, tamen ratione cogitur ut prius in activa vitas operatione versetur; gnia qui prius in activa vita proficit, postea ad contemplationem bene conscendit. Merito enim in ista sustellitur, qui in illa utilis invenitur. Quicunque ergo temporalem adhuc gloriam aut carnalem concupiscentiam affectant, a contemplatione quietis prohibeantur, ut potius in operatione actualis vitæ purgentur. Sciendum vero est quia viri sancti a secreto contemplationis egrediuntur ad publicum actionis, et rursus ab actionis manifesto ad secretum centemplationis intimæ revertuntur. In activa vita intentio perseveranter incedit; in contemplativa autem sese per intervalla quisque resumit, quia diuturnitate contemplandi lassatur. Sicut enim aquilæ B moris est semper oculum in radium solis infigere, nec deflectere, nisi escar solius obtentu; ita et sancti a contemplatione ad actualem vitam interdum reflectnatur, considerantes illa summa sic esse utilia, ut tamen humilia sint paululum nostræ indigentiæ necessaria. Nam et visio animalium in Ezechielis prophetia (Cap. 1), quæ ibant nec revertebautur, pertinet ad vitæ activæ perseverantiam. Et iterum ea animalia que ibant et revertebantur, pertinent ad contemplativæ vitæ mensuram; in qua dum quisane intenderit, sua reverberatus infirmitate reflectitur, atque iterum renovata intentione, ad ea uade descenderat rursus erigitur. Ideireo enim hæc præmisimus, ut hi qui in contemplativa vita volunt perfecte vivere, per intervalla temporum undé vivent propriis manibus non negligant laborare. Caveant tamen ut non de ullo inhonesto negotio victum querant, propter hoc scriptum est : Nemo militans Des implicat se sæcularibus negotiis, ut ei placeat, cui se probavit (11 Tim. 11, 4).

### CAPUT X.

Quantum inter contemplativam et activam vitam intersit.

Jam munc quid inter contemplativam et activam vitam intersit breviter disseremus : guod ut evidenter eluceat, ipsas sibi invicem vitas, contemplativam scilicet et activam, prolatis earura virtutibus conferamus. Ad activam namque vitam pertinet inter humana proficere, et rebellis corperis motus D rationis imperio temperare. Ad contemplativam vero pentinet supra humana desiderio perfectionis ascendere, et indesinenter in augendis virtutibus incubare. Mabet enim activa vita profectum; contemplativa fastigium. Hæc facit hominem sanctum, illa perfectum. Mujas vitæ est nulli prorsus injurias irrogare, illius irrogatas æquanimiter sustinere. Imo, at proprins dicam, exsecutor active studet in se peccanti dimittere; contemplativæ sectator offensas, quibus pulsatur, ne omnino concutiatur, ignorare magis paratus est quam donare. Iste iram patientire virtute compescit, immoderatis cupiditatibus percimonise frenum imponit; tangitur desideriis carnalibus, nec consentit; mundi euriositate

nec vincitur, et Deo suo devota mente subjettes. non atteritur diversis tentationihus, sed probant. Ille vero omnes affectiones, quibus vita mortalium variatur, sanctis virtutibus vincit, gupiditatum se perturbationum omnium liber beata quiete mefruitur; et illecebris ac voluptatibus factus executa mente superior, ineffabili gaudio divinz contemplationis afficitur. Iste suscipiendo peregrinum, vestiendo nudum, gubernando subjectum, redimento captivum, tuendo violenter oppressum, jugiter e ab omnibus iniquitatibus suis emaculat, et vitam suam bonorum operum fructibus ditat. Ille facultatibus suis in usus pauperum distributie simul se exspeliatit mundo, et admovit totis viribus coslo: res mundi mundo projecit, et seipsum Christo devota mue restituit, a quo sibi donari immortales divitias ont; ut pauper protegi se quotidie postulat; ut infimu immortalitatis indumento vestiri cupit; ut milis defendi se ab impugnatione invisibilium bosium supplicat, ut fragilitate carnis oppressus; et outstem sibi patriam donari desiderat, ut peregrims Activa enim vita habet sollicitum cursum: contenplativa vero gaudium sempiternum. In kac acquiriur regnum, in illa percipitur. Hæc igitur facit pulsut bonorum operum velut quibusdam manibus jauna, illa vocat consummatos in patriam. In hac contennitur mundus, in illa videbitur Deus. Et ut mulu præteream quie commemorare non valce, in sciri qui immundis spiritibus exstiterint fortiores, in it contemplativa, que summe beata est, renumerante Domino, funt sanctis angelis sequales, sique is esternum cum illo regnabunt in superna illa civitate felices.

### CAPUT XI.

Quod præsentium contemptores etiam hit contem plativa vita delectat.

igitur vitæ contemplativæ felicitati promerents ille suspirat qui præsentibus omnibus pre feterores contemplatione remantiat, alque domesticis occuptionibus, que nonnunquam perfecte vivere cupientium processus impediunt. Ipsos etiam suz canis affectus in illam sublimitatem divince contemplationis evectus exsuperat, et infra se universa despicient quae plerumque animes de præterita sanciis securas dejicium in terrena, Ipsis jam celest<sup>iles</sup> appropinquat, tanto vicinior factus divinis, quantus supra husuana omnia studio perfectionis ascentil Certus namque quod si contemplativam vitam be incertis honoribus, divitiis anxiis, et caducis dele ctationibus plena voluntate prætulerit, veros hope res, securasque divitias et delectationes memi inveniet, cum ad perfectionem contemplativæ virtufe in illa beata vita, ubi futura est. Deo remunerant pervenerit.

Et revera quid erit honoratius es quem divint clementia gloria angelicæ dignitatis beaverit? (mi ditius eo quem regni coelestis ineffabiliter affices beatitu lo ditaverit? Aut quid etiam hic delectabilis

contemplatione divina, que sihi veraciter inhianti A gaudeat omnino de temporalibus nec lugeat. Inter incorruptibilem suavitatem futuræ remunerationis infundit? Quoniam quidem contemplativa vita hic quoque amatores suos futurorum bonorum consideratione delectat, ac sibi tota mentis intentione vacantes, quantum in hac vita fieri potest, dono sapientiæ spiritualis illuminat, et ad illam divinæ visionis plenitudinem, cujus spem studiis intenti collectibus gerunt, incentivo quodam insius consequendæ perfectionis inflammat, ut quod nunc in zuigmate cernunt nec perfecte discernunt, tunc in illa revelatione conspiciant.

#### CAPUT KIL

### Que et quanta cit in hac carne contemplative vita perfectio.

torem suum oorde illuminandus accedat; ipsi contoipplando ac insatiabilitar perfruendo vigilanter inserviat ; ipsum jugitar concupiscat, præ amore ejus omnia quibus inde potest averti refugiat. Omnes cogitationes suae ac spem totam in illius delectatione suspendat. Litterarum divinarum sacris meditationibus vacet, in eis se divinitus oblectet. Ibi se totum yelut in speculo quodam refulgente consideret, et in se quod pravum deprehenderit, corrigat; quod rectum, tenest; quod deforme, componet; quod pulchrum, excelat; quod sanum, servet; auod infirmum, assidua lectione corroboret; Domini sui præcepta infatigabiliter legat, inexplioabiliter diligat, efficaciter impleat; at quid sibi quidyo sectuadum sit, ox eis sufficienter C instructus agnoscat. Mysteriis carumden divinarum Scripturarum perscrutandis insistat. Christum sibi promissum legat, representatum videat; prophetatam perditionem populi contumacis intelligat, impleri lugeat; de salute gentium gaudeat; et præteritis, qua pradicta et impleta tenet, et futuris promissionibus credat. A strepitu negotiorum sæcularium remotissimus, ea ferventer excogitet quibus animum suum in desiderium future remunerationis inflammet. Studiis spiritualibus, quibus in dies singulos melior ac eruditior flat, invigilet. Amet otium sanctum, in quo exercent animo sue negetium. Mortuum sibi deputet mundum, ac se mundi blandimentis et illecebris exhibeat crucifixum. Delectationi spectaculorum præsentium incomparabiliter D anteponat sui creatoris intuitum ; semper proficiente successu in fastigium divinæ contemplationis attellat. Nunquam, ne ad momentum quidem, a promissignifius futuris considerandis aversus ad terrena respiciat. Eo aciem mentis indesinenter attendet quo pervenire desiderat. Beatitudinem vitæ futuræ ante oculos apimi sui proponat ac diligat. Nec metuat aliquid temporale, nec cupiat : ne aut metus amittendæ rei temporalis, aut eupiditas acquirendæ intentionem mentis emelliat. Non eum blanda corrumpant, nec adversa concutiant; nen inflet opinio secunda, non sinistra dejisiat; non falsa vituperatio. pire laudatio, augeat eius gaudia vel imminuat. Non

læta ac tristia unam faciem animi constantis obtineat. Nec pectoris stabilem firmitatem quidquid promittit mundus, aut minatur, excutiat : sed idem semper ac sibi similis perseyerans, mundi hujus damna simul et lucra non sentiat.

Et cum hæc atque his similia contemplativæ vitæ affectus impleverit, non se hic jam ex omni parte persectum, sed persiciendum in illa vita beata, quæ futura est, immobiliter credat, atque ad eam se. ubi Dei substantiam revelata facie videre nossit. extendat. Nam sicut hic comparatione juste viventium dicitur quisque perfectus: justus namque præcepta facit, perfectus autem præcepta transcendit; ita idem collatus illis absolute perfectis qui in Denique contemplative vite sectator ad Condi- B illa vita heata futuri sunt, non est, ut ita dicam, perfecte perfectus; cui etsi dimissa est omnis iniquitas, pon est adhuc sanata, sed sanatur ejus infirmitas. Et ideo si non peccat, ut sit vere perfectus, peccare tamen potest, quia pon est consumpta omui infirmitate sanatus. Ac per hoc ubi ab omni peccato mundatus peccare non poterit, ibi perfecte sanus et summe perfectus erit. Hic autem quanțalibet excellenția sancțitațis emineat, quantalibeț emipentia perfectionis excellat, potest quidem pro modulo hujus vitæ sieri persectus, sed non est sic de sua perfectione securus, ut non debeat esse de casu sollicitus. Et utique ubi est sollicitudo, non absoluta beatitudo, qua nequaquam perfecta credenda est, si secura non fuerit; nec secura erit, nisi omnem sollicitudinem securitas æterna consumpserit. Quapropter ibi omnium sanctorum beatitudo perfecta erit, ubi natura humana sui gloriam conditoris visura est, atque ei sine ullo defectu beatitudinis adhærebit.

### CAPUT XIII.

Qued Deum perfecte sancti videre nen possint, nicicum ad beatiludinem suturæ vitæ pervenerint.

Quociroa sic hortandi sunt ad contemplativam vitam, quicunque plene voluerint, et Dea auxiliante potuerint, ut meminerint îpsius sibi contemplaționis divine perfectionem in illa vita beata, que futora est, reservari : ut ibi Deum sicuti est perfecte videant, ubi et ipsi vitæ æternæ ao regni occlestis consecutione sint perfecti. Cæterum si hio perfecte potuisset Dei substantiam humana fragilitas contemplari, nunquam sanctus evangelista dixisset: Deum nemo vidit unquam (Joan. 1, 18). Non dixit, nemo videbit. Denique ut evidenter ostenderet visionem Dei non negatam sanctis hominibus, sed dilatam, quod in præsenti tempore negavit, in futuro promisit, dicens: Beati mundo corde, queniam ipsi Deum videbunt (Matth. v. 8). Nec hio dixit, quoniam ipsi Deum vident. Igitur si Deus, qui in hae vita sine alicujus elementi assumptione nec potoit videri nec potest, in futura vita videndus est; ibi prefecto contemplationis divinæ est speranda perfectio, ubi erit bonorum omnium plenitude. Quepropter non sic contemplative vite sublimitators in future, ubi persectio persicienda est, nuntiavi, ut in præsenti A ptum est: Beati pacifici, etc. (Matth. v, 9). Seconeam negarem posse ab hominibus mundi contemptoribus apprehendi, si modo se ad eam tota devotione convertant; si desiderio ejus accensi præsentia blandimenta fastidiant, et longe fortiores effecti, quam ut eos terrenæ occupationes illaqueant, divinis rebus ac futuris promissionibus inhæreant. Isti tales etiam in hac vita contemplativæ vitæ possunt fieri participes. Itaque quoniam de contemplativa vita in superioribus capitibus multa jam dicta sunt, sufficiunt ista quæ diximus, ut et reliqua consideremus quæ de vita solitariorum dicenda sunt.

#### CAPUT XIV.

Quod pro perfectione vitæ contemplativæ a sanctis Patribus solitaria vita primitus fuit inchoata.

Antiqui Patres nostri supernam patriam deside- B rantes, et contemplativa vita persecte frui cupientes, non solum mores hominum sæcularium, sed et consortia fugiebant, atque in saltibus specubusque latitabant; scientes quia quanto se separabant a voluptatibus mundi, tanto frequentabantur ab angelis: et quanto remotiores a sæculo, tanto propinquiores fiebant Deo. Corporaliter autem separari desiderabant a sæcularibus, ne forte in eorum aliquando volverentur actibus. Nos vero eorum exempla, in quantum possibile est, sequi cupientes, si in contemplativa vita cupimus aliquid proficere, a consortio sæculi nitamur cito separari. Quia licet in medio carnalium sæpe Deus vitam protegat electorum, tamen satis rarum est ut quisque inter sæculi voluptates positus, a vitiis maneat illibatus. In quibus C denique etsi non cito implicetur, aliquando tamen abstrahitur. Neque enim diu securus esse poterit, qui periculo proximus fuerit. Unde in Collationibus Patrum ita loquitur: Bonum est enim fugere sæculum. Quando autem est homo juxta sæculum, assimilabitur viro stanti super lacum profundissimum, ut qua hora visum fuerit inimico ejus, facile eum impingat deorsum. Si autem a sæculo remotus fuerit, assimilabitur viro longe posito a puteo, ut vel si nitatur eum inimicus projicere deorsum, dum eum violenter trahit, Deus ei auxilium dirigit. Item ibi: Homo fugiens homines similis est uvæ maturæ; qui autem cum hominibus conversatur, sicut uva acerba erit. Et rorsum: Imperforabilis enim manet a sagittis inimici, qui amat quietem; qui autem miscetur multitudini, crebra suscipit vulnera. Hoc quippe metuchat beatus Arsenius, cum adhuc esset in palatio: et ideo oravit Dominum dicens: Domine. dirige me ad salutem. Et confestim venit ei vox dicens . Arseni : fuge homines, et salvus eris. Postea vero accessit ad monasticam vitam, et rursum oravit ad Dominum eumdem sermonem dicens: Domine, dirige me ad salutem. Et iterum audivit vocem dicentem sibi : Arseni, fuge, tace, quiesce; hæ enim radices sunt non peccandi. Præterea quoque narravit quidam Patrum quia tres fratres studiosi facti sunt monachi; et unus quidem ex eis elegit litigantes in pace revocare, juxta illud quod scri-

dus vero visitare infirmos, secundum illud: Infirmus fui, etc. (Matth. xxv, 36). Tertius autem abüt quiescere in solitudine. Primus ergo laborans propter lites hominum, non potuit in pacificando profcere; et ideo victus venit ad cum qui serviebat infirmis, et invenit etiam ipsum animo deficienten, et non prævalentem mandatum perficere. Et concordantes hi duo abierunt videre illum qui in ereme discesserat, et narraverunt ei tribulationes sus, & rogaverunt ut diceret eis quid ipse proficeret. Et reticens paululum misit aquam in scyphum, et dixit eis: Attendite in aquam. Et erat turbulenta. Et post modicum rursus dixit eis: Attendite modo quomodo limpida facta est aqua. Et cum intenderentin aquan, viderunt tanquam in speculo vultus suos. Et une dixiteis: Sic est qui in medio hominum consistit; præ turba enim non videt peccata sua; cum auten quieverit, et maxime in solitudine, tunc delicta su conspicit. Hic evidenter ostenditur quantum emolamentum præstat vita solitaria. Est enim stadium quoddam ad emendationem morum formandam. (vi enim in solitudine, hoc est in retrusione, sedel, 1 tribus bellis eripitur, id est. auditus, locutionis, & visus; et contra unum tantummodo habebit pignam, id est, cogitationem cordis. Sciendom reto est quia multo nielius est alicui ut cum multis si et solitariam agat vitam, quam sit in eremo et proposito mentis desideret esse cum multis. Nam et la mines sæculares, si in isto sæculo aliqua commisesunt crimina, etiam nolentes mittentur in carcerem. Ita ergo et nos propter peccata nostra religimus nosmetipsos in carcerem re:rusionis, ut per voluntariam mentis nostræ vindictam futuras a nobil pœnas excludere mereamur. Quia igitur, ut ait Apostolus: Si nosmetipsos dijudicemus in hoc uculo, non utique a Domino judicabimur in sulun (I Cor. 11, 31).

### CAPUT XV.

De disciplina suscipiendorum fratrum ad mir sionem.

Dominus noster Jesus Christus omnes ad sum vocat servitium, omnesque ad se venientes pie m sericorditerque recipit. Idcirco enim omnes vocal et recipit, quia ipse novit qui sunt ejus, et non ci opus ei ut quis testimonium perhibeat de homine: ipse enim scit quid est in homine. Nos vero qui po titiam bonorum malorumve hominum minime bemus, nisi eos probaverimus, debemus tenere consilium apostoli dicentis: Probate spiritus si es De sunt (I Joan. 1v, 1). Sic quoque poviter venientes quemque ad Dei servitium, oportet per multa pris experimenta probare, et postea recipere, ne fort quis simulata mente ac fallaci animo ad hanc solip riam vitam præsumat accedere. Ergo oportei & præterita ejus vita et conversatione inquirere, si si moribus temperatus, si vita castus, si sobrius, s sapiens, si humilis, si obediens, si affabilis, si in les Domini instructus, si in ipsa instructione caute

Cum ergo his singulis aliisque experimentis fuerit A nis cellulæ aposphragismo suo sigillare, ne fortassis 😗 probatus, si perseveraverit pulsans; et illatas sibi injurias, et difficultatem ingressus, post quatuor aut quinque dies visus fuerit patienter portare et persistere affectu petitionis suæ, annuatur ei sive ab episcopo, sive ab abbate suo, ingressus. Sine licentia autem et consensu episcopi, aut abbatis proprii, atque omnium fratrum ejusdem monasterii, in quo idem frater educatus fuerit, nibil omnino de hac re flat. Prohibendum est etiam ut in nullo alio loco hoc religionis propositum a quoquam assumatur, nisi in cœnobiorum congregationibus tantum. In villis autem aut in campestribus ecclesiis, sive in aliis quibuslibet locis nullatenus præsumatur assumere, nisi forte quis more antiquorum Patrum ad eremum velit secedere. Postquam autem episcopus aut B prælatus monasterii licentiam ei retrudendi concesserit, unum annum habitet inter fratres, ita ut extra claustra, nisi tantum in ecclesiam, non exeat: quatenus in ipso ejus probetur voluntas vel stabilitas. Si autem in eodem monasterio, aut in circumvicinis monasterii solitarius est, probatus aliquis ei deputetur ad probandum. Si vero solitarius ibidem minime reperitur, deputetur ei senior talis qui aptus sit ad lucrandas animas, qui super eum omnino curiose intendat, et sollicitus sit si revera Deum quærit, si sollicitus est ad opus Dei, ad obedientiam, ad orationem, ad lectionem, et cætera hujusmodi. Prædicentur ei omnia dura et aspera, per quæ itur ad Deum. Et si promiserit stabilitatis suæ perseverantiam, legatur ei hæc Regula, et dicatur ei : Ecce C lex sub qua militare vis, si potes servare, ingredere; si vero non potes, liber discede. Si adhuc steterit, legatur ei hæc Regula sedule, ut sciat ad quod ingreditur, et probetur in omni patientia. Et si habita secum delibératione promiserit se omnia custodire, tunc blande leniterque suscipiatur ad destinatum propositum, sciens se lege Regulæ constitutum, quod ei ex illa die non liceat egredi ex ipsa retrusione; nec collum excutere de sub jugo Regulæ, quam sub tam morosa deliberatione licuit ei excusare aut suscipere. Suscipiendus autem in oratorio coram episcopo et omni clero promittat verbis tantum de stabilitate sua, et conversione morum suorum, coram Deo et sanctis ejus; ut si aliquando, D quod absit, aliter secerit, a Deo se damnandum sciat, quem irridet. Tunc frater ipse prosternatur ad pedes episcopi et omnium fratrum ibidem astantium, ut orent pro eo. Ipsi omnes illico orent pro eo, quantum eis visum fuerit. Signa autem ad ejus ingressum, si episcopus aut abbas jusserit, sonent, ut omnes illud signum audientes, pro eo orent. Res vero si quas habet, sicut in superioribus capitulis continetur, aut eroget prius pauperibus, aut facta solemniter donatione conferat monasterio, nihil sibi reservans ex omnibus. Cum talibus autem vestimentis intret cum qualibus manere debebit, et sic deinceps in solitaria vita permaneat. Post ingressionem autem præcipiat episcopus ostium retrusio-

aliqua in aliquo remaneat opinio.

### CAPUT XVI. Qualis debet esse cellula retrusionis.

Cellula igitur retrusionis debet esse exigua, et firmissimis undique munitionibus circumsepta, quatenus nec solitario foras evagandi facultas maneat, nec cuiquam ad eum, quod non decet, introeundi aditus pateat. Ut autem omnis obstruatur necessitatis occasio, habeat interius præparatas habitationes suis usibus necessarias, hoc est, oratorium ab episcopo consecratum, si tamen ipse solitarius est sacerdos. Idipsum quoque oratorium ita sit domui ecclesiæ contiguum, quatenus idem solitarius per fenestram ejusdem oratorii possit ad missas per manus sacerdotum oblationes offerre, ac cantantes et legentes fratres congrue audire, atque simul cum eis possit psallere; et etiam ad venientes quosque ibidem valeat responsa dare. Sint etiam ante ipsam fenestram deintus et deforis vela appensa, ne facile a foris videri vel videre queat, ne forte per oculorum portam mortuus extrahatur; unde scriptum est: Cave ne intret mors in animam tuam per senestras tuas (Jer. 1x, 21). Et Apostolus præcipit, spectaculis et pompis præcaveri. Habeat autem infra septa retrusionis hortulum exiguum, si sieri potest, in quo per tempus exire et aliqua olera plantare vel colligere, atque ab aere tangi possit, quia multum ei proderit tactus aeris. Sit etiam extra septa retrusionis et alia cellula, in qua discipuli illius habitent, quæ ita sit cellulæ ipsius contigua, ut aptissime possint discipuli illius congruo tempore per fenestram ei ministrare ea quæ ei fuerint necessaria. Si autem duo in unum solitarii fuerint, sicut multis in locis noscitur esse, sit inter eos silentium ingens, quies magna, charitasque perfecta. Sint autem singuli in singulis cellulis separati, sed animo, et side, ac charitate inseparabiliter conjuncti. Cellulæ quoque illorum nulla intercapedine inter se dividantur. sed ita sint ad invicem connexæ quatenus ad unam fenestram venientes, alterutrum se valeant ad Dei servitium excitare, sacris orationibus simul vacare, divinas Scripturas simul recitare, et ad corporalem etiam refectionem simul tempore congruo possint convenire. Sint etiam eorumdem cellulæ, ita ut præfatum est, ecclesiæ valde contiguæ. Feminis namque non solum in cellulis solitariorum eorumq**ue** discipulorum prandendum aut requiescendum non est, quin potius nec in eas intrandi ulla eis tribuatur facultas, quia hoc a sanctis Patribus valde legitur inhibitum. Si quando autem eis de confessione aut de consilio animarum sermocinandi necessitas incubuerit, in ecclesiam veniant; et ante fenestram oratorii coram omnibus simul loquantur, et quod deliberandum est, prudenter utiliterque deliberent atque disponant. Decet enim solitarios, ut sicut in cæteris rebus, ita etiam in mulierum confabulations. bus bonum exemplum omnibus præbeant; ut scilicet hujusmodi confabulatio nullam possit a quoquana

sinistræ opinionis afferte suspicionem. Non solum A ejus voluntatibus obviare? Aut quomete buniliaautem a collocuțione mulierum, verum etiam ab ipso visu et tactu illis est observandum. De locutione autem earum sanctus Basilius dixit : Ne accommodes aures tuas ad percipienda verba mulierum, ne concipias ex eis nequitiam in anima tna. Hinc beatus Hieronymus ait : Prima quidem tentamenta sunt servorum Del, feminarum frequentes accessus. Nam flammigero igne percutit femina conscientiam corum, et extrit cor corum. De tactu vero idem Basilius ait : Mulieris carnem ne velis tangere, ne per tactum ejus inflammetur cor tuum : sicut enim stipula proximans igni comburitur, ita et qui tangit mulieris carnem, non evadet sine damno animæ suæ; et licet corpore castus evadat, mente tamen et corde læsus abscedit. Neque osculari debent B a solitariis omnino, quia osculum una est ex quatuor spécielius amoris carnalis. Diligendæ sunt autem mulleres non carnaliter, sed spiritualiter. De visu autem illaruth quid dicam? cum Dominus manisestat alcens: Oui viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam mæchatus est eam in corde suo (Matth. v, 24). Unde etlam idem Basffius ait : Ne improbo oculo intuearls speciem mulieris, ne pet oculorum tuorum fenestras intret mors in anima tua. Prequens denique visus feminarum devitandus est, et maxime his qui inter sæculares exsisterunt vel conjugati lucrunt. Compatres quoque et commatres minime faciant; quamvis liceat, non expedit tatuen.

### CAPUT XVII.

Quod nunquam minus quam duo vel tres sint simul solitarii.

Præcipue vero hoc solitariis satagendum est, ut. si fleri potest, nunquam minus quam duo vel tres simul sint solitarli, in singulis tamen cellulis retrusi; ita videlicet ut per fenestram ad invicem loqui possint, et ad opus Dei alterutrum se valeant excitare. In multis denique causis societatem duorum solitariorum his qui ejusdem voluntatis ac propositi sunt, utilem video esse; in plurimis vero solitariam vitam ducere absque ullius societate, discrimen esse conspicio. Primum quidem periculam imminet solffario, quod certe gravissimum est, in hoc quod ipse sibi placet, et videtur sibi ad summam perfectionem jam venisse, et putat se esse quod n non est. Hoc enim illi accidere solet, qui non habet cum quo opus suum prohet. De talibus enim ait Apostolus: Si quis putat se aliquid esse, cum nihil sit, ipse se seducit (Gal. v1, 5). Postea vero neque si aliqua virtus in eo abundat, neque si aliqua desit, agnoscit. Neque etiam hoc quod utile est, neque quod deest, cum solus sit, ab alio aliquo quæri potest. Denique, sed nec culpas quidem suas aut vitia facile agnoscit, com qui arguat vel reprehendat, nemo sit. Hujusmodi solitario facile illud potest accidere quod scriptum est: Væ soll, quia cum ceciderit, non habet sublevantem (Eccl. 17, 10).

Quomodo ergo solitarius seipsum ad prava desideria non exercebit, neminem habens qui videatur

tem, aut patientiam, sive charitatem suam probabit. neminem habens cui hæo exhibent? Neque coin sufficere potest unus, quamvis summus, ad suciplenda omnia sancti Spiritus dona: onia, ut ait Apostolus, Alii datur serme sapientiæ, alii seme scientiæ (I Cor. XII, 8), et cætera hujusmedi. Quapropter si secundum dispensationem Spiritus santi uni datur quod alteri negatur, necesso est ut sint duo, vel tres, aut éo amplius, et de charismailles qua singuli acceperunt, utrique consolenter parite et ædificentur. Sod et adversus insidiat inimici, que intrinsecus et extrinsecus inferuntur, multum prodest societas plurimorum. Facilius enim excitatur a somno, et incitantur ab omni opere bone. la ontione autem non parvum emolumentum nascitur t duobus fratribus, maxime cum Dominus dicat: & duo ex vobis consenserint super terram, de emmi n quamcunque petierint, fiet illis a Patre meo, qui et in coelis (Matth. xviii, 19). Et iterum idem ipee: Uh duo vel tres congregati fuerint in nomine meo, ili sum in medio corum (Ibid., v. 20). Prosterea quoque plures orationes duo peragere possunt quam unes. Habet autem et alia quamplura bona communis selitariorum vita, que non est possibile nunc dinmerare omnia. Sed ita duos selitarios in unun ese dicimus, ut unus, si fuerit probates, ad hanc vitan perfruendam non prohibeatur.

### CAPUT XVIII.

C St oportet suscipere ad solitariam vitum suburbum presbyteros vel juvenes ætate.

Cum Dei clementia omnes vocet per illam piissimam vocationem qua dicit : Venite ad me, omne qui laboratis et onerati estis, et ego refician m (Matth. x1, 28), non est absque discrimine questpiam ad servitium Dei venientem abjicere. Veruntamen neque absque subtilissima probatione indugendum est cuiquam intrare in sanctam converstionem : sed sicut Dominus juvenem illum qui vesi ad eum de priori vita sua interrogavit, et cam # disset quia recte transacta esset, quod ei deenk præcepit adimplere, dicens : Si vis persectus euch vade, rende omnia quæ habes, et da pasperibs (Matth. xix, 21), et ita demum jussit eum se sequi: ita ergo et nos oportet prius probare spiritus, si et Deo sunt, et sic advenientes quosque cum charitale ad Dei servitium suscinere.

Si quis autem ex ordine sacerdotum extraneorum se suscipi rogaverit, ita ut ad solitariam vitam quandoque venire desideret, non ei quidem citius assertlatur. Tamen si omnino in hac supplicatione perstiterit, recipiatur, sciatque se omnem Regule distr plinam servaturum. Sed ne forte quis simulat mente ad hoc propositum venire pertentet, primitat duriter probandus est. Quod ita demum facile dignoscitur, si omnem laborem corporis qui el injurgitur æquanimiter ferat, et ad austeriorem vitam libenter inclinetur; vel si etiam delictum aliquis suum cum interrogatus fuerit, nequaquam prenuntiam

rit, gaudenter assumat; et si ad omnem humilitatem absque verecundia inclinatur, ac vilioribus et abjectioribus artificiis, si ita ratio poposcerit, tradi se non erubuerit. Gam autem his atque aliis exercitiis probates fuerit, si stabilis et prompto animo perstiterit, tunc eum suscipi decet. Sit autem, sicut supra dictum est, dues annos inter fratres in congregatione, et postea, si ejus voluntas firma manserit, ad solitariam vitam susciplatur.

Similiter quoque et si monachus aliquis peregrinus vel cieriors de longinquis provinciis supervenerit, et pro eadem causa se suscipi rogaverit, pro hospite suscipiatur, et probetur ita ut prius dictum est. Et si contentus fuerit consuctudine loci quam invenerit, et stabilitatem suam firmare voluerit, non B renuatur ejus voluntas. Quod si superfluus aut vitiosus inventus faerit tempore hospitalitatis, quia his temporibus maxime dignosci poterit, non solum non debet recipi, verum etiam dicatur ei honeste ut recedat, ne etiam ejus miseria alii vilientur. Si vero talis non fuerit qui mereatur projici, nullatenus projiciatur, sed suadeatur ut stet, quatenus ejus exemplo alli erudiantur. Cavendum est autem ne aliquando de allo noto monasterio monachus ad habitandum suscipiatur sine consensu abbatis eius aut litteris commendatitis. De juvenum autem ætate nulla ambiguitas est an recipi debeant, cum Dominus de eis dicat : Sinite parvulos venire ud me : talium est enim regnum coelorum (Matth. x, 14). Non enim alicui obest ætas puerilis, si fuerit mente perfectus. Nec senitis cuiquam proderit ætas, si fuerit sensu parvulus. Perfectus enim dicitur, non qui ætate, sed qui sensu persectus est. Unde in libro Sapientiæ dieltur : Cani sunt autem sensus hominis, et ætas senectutis vita immarulata (Sap. 17, 8). Nam et David cum puer esset, et perfectum sensum haberet, a flomino in regem electus est, et prophetiæ spiritus ei creditus est. Saul vero cum senilis esset ætate, pro sua nequitia de culmine regali expulsus est, et maligno spiritui traditus est. Senissimi etiam erant sacerdotes fili qui Susannam violare conati sunt; et Daniel adhuc puerulus erat qui eos ore suo condemnavit. Et Dominus noster Jesus Christus ingressus Hierosolymam a parvulis collaudatur et a p fuerit, ibi libido dominatur et furor. Solet enim ille senioribus postea crucifigitur. Nam et arbor, multorum licet annorum sit, nisi fructuosa fuerit, abscindetur; si tamen novella fuerit, fertilis et fructuosa, magis colitur, ut uberiorem proferat fructum. Omne autem tempus a prima ætate opportunum esse dicimus ad suscipiendum allquem in eruditione et timore Dei. Ex eo tamen firma erit professio virginitatis, ex quo jam quisque adultus fuerit, ex quo solent sæculares nuptiis apte deputari. Adhiberi autem eis oportet summam diligentiam, quo possint ad omne virtutis exercitium probabiliter institui. Sint autem in ipsa pulsatione, quo supra, usque ad præfinitum tempus duorum annorum, et si viriliter ac serventer perstiterint, recipiantur co-

confunditur, et médélam delicti, que ei adhibita fue- A dem modo quo supra. Præterea quoque si aliquis ex catholicls venit ad nos dicens: Volo apud vos manere aliquod spatium temporis ut proficiam ex vobis. Illum etiam suscipi oportet, Domino pronuntiante. qui ait : Omném ad me venientem non ejiciam foras (Joan. vi, 37). Interdum enim potest sieri ut per tempus proficiat, et delectetur ei permanere in sanctitate vitæ. Oportet autem nos in conversatione nostra et religione, de qua fortassis homines aliter opinantur, caute et sollicite agere, et præceptum illius implere qui dixit : Sic luceat lux vestra coram hominibus, ut videant vestra bona opera, et glorificent Patrem vestrum, qui in cælis est (Matth. vii, 16). Ita denique flat ut si ille bonus et verax est, de nobis proficiat; et si explorator et fallax est, erubescat.

### CAPUT XIX.

Qualem vel quam sanctum oportet esse solitarium. Talem ergo oportet esse solitarium qualem Apostolus jubet fore episcopum, ubi ait: Oportet episcopum sine crimine esse (Tit. 1, 7). Similiter autem et solitarium oportet esse sine crimine; non protervum, non iracundum et vinolentum, non multum edacem, non percussorem, non bilinguem, non neophytum, non turpis lucri appetitorem. Primum itaque quod dicimus sine crimine esse solitarium, non ita intelligendum est ut si ante conversionem aliquod crimen habuerat, ad solitariam vitam non recipiatur, cum ipso proposito pro ante admisso scelere pænitentiam agere possit; sed sic diclum est, ut ex eo tempore quo in solitaria vita manere cœpit, nulla peccati conscientia mordeatur ! qui enim vitia non habet, sine crimine est. Omne enim crimen peccatum est, sed omne peccatum crimen non est. Et ideo sive solitarius, sive quilibet alius, sine crimine esse potest, sine peccato nunquam esse potest. Sequitur: Non protervum, id est, non superbum eum esse oportet, ne elatus incidat in laqueum diaboli. Non tracundum: tracundus enim est, qui semper irascitur, et ad levem responsionis auram, quasi a vento folium commovetur. Neque vero qui aliquando irascitur, iracundus est, sed ille dicitur iracundus, qui crebro hac passione superatur. Non vinolentum, et non multum edacem eum esse dicimus; quia ubi ebrietas et nimia edacitas qui his duobus vitiis fuerit occupatus, contra gravitatis decorem in risu vocem exaltare, et labiis dissolutis turpiter cachinnare. Non percussorem, id est non facile manum porrigat ad cædendum. Sed non ita dictum est, ut si discipulum habucrit; et facultas permiserit, non pie verberetur, cum Salomon dicat : Latera puerorum virgis assidue tundenda sunt, ne indurescant (Prov. xxIII, 13). Sed ideo dictum est ut is qui mansuetus et patiens esse debet, ne in os alterius vel caput verberandum insanus erumpat. Non bilinguem eum esse oportet, ne conturbet habentes pacem. Non neophytum, ne incidat in laqueum diaboli, dum nesciat præcavere tentamenta inimici. Ignorat enim momentaneus solitarius

tias sæculi contemnere; ignorat semetipsum despicere. Non jejunavit, non flevit, non mores suos sæpe reprehendit, non assidua meditatione correxit. De cathedra enim transfertur ad cathedram, de superbia ad superbiam. Non turpis lucri appetitorem, ne de servitio Dei lucra terrena quærat. Turpis lucri appetitio est plus de præsentibus quam de futuris cogitare: solitarius enim habens victum et vestitum, his tantum contentus esse debet. Unde ait Apostolus: Qui altari serviunt, de altari vivant (1 Cor. 1x, 13). Vivant, inquit, et non, divites fiant. Oportet ut non sit turbulentus et anxius, non sit nimius et obstinatus : non sit zelotypus et nimis suspiciosus, quia hujusmodi solitarius nunquam requiescit. Non sit etiam murmurosus, quoniam scriptum est quod B murinurantes a serpentibus perierunt. Non sit detractor, propter hoc quod scriptum est: Qui detrahit fratrem suum eradicabitur (I Cor. x). Non odium habeat in corde, quia scriptum est : Qui odit fratrem suum, homicida est (I Joan. 111, 15). Non sit vaniloquus, quia scriptum est : Omne verbum otiosum quod locuti sucrint homines, reddent de eo rationem in die judicii (Matth. x11, 36). Non sit piger, propter hoc quod scriptum est: Serve male et piger, etc. (Matth. xxv, 26). Non sit somnolentus, nec aliis quibuslibet vitiis substratus, quatenus siducialiter audeat dicere cum Propheta: Ero immaculatus coram Deo, et observabo me ab iniquitate mea (Psal. XVII, 24). Hucusque qualis non debet esse Dei servus ostendimus, nunc qualis esse debeat dicamus. Dei autem servum oportet esse pudicum, id est, a libidine continentem. et, ut ita dixerim, in tantum eum inter cunctos oportet esse eminentem, ut non solum ab opere immundo se abstineat, verum etiam et a cogitationis errore mens ejus sit libera. Oportet etiam eum esse justum, sanctum, continentem, abstinentem, hospitalem, bonorum operum amatorem, modestum, sobrium, patientem, benignum, humilem, charitativum, obedientem; et non solum a pravis actibus se abstineat, verum etiam ab oculi, et verbi, et cogitationis instinctu se contineat, et sic flat ut dum nullum in se vitium regnare permittit, impetrare apud Deum veniam pro suis populorumque facinoribus valeat. Talis insuper sit idem solitarius, ut qui religioni detrahunt, D vitæ ejus detrahere non audeant. Si enim talis fuerit et ista supradicta sectatus fuerit, tunc Dei minister utilis erit, et propositum suum, opitulante divina clementia, perfecte consummabit.

### CAPUT XX.

Quomodo solitarii debeant esse docti, et qualiter alios doceant ac semetipsos discrete provideant.

Solitarius itaque debet esse doctor, non qui doceri indigeat; etiam debet esse sapiens et doctus in lege divina, ut sciat unde proferat nova et vetera. Multis modis etiam necessarium est solitariis, ut instructi sint in divinis eloquiis. Primum propter astutias et fraudes diaboli per quas seipsum solet in cordibus

humilitatem et mansuetudinem. Ignorat etiam divi- A insipientium sæpe demergere. Deinde ut advenientium quorumdam corda arentia proximorum, finentis rivis doctrinæ valeat irrigare. Nam et si quos habet discipulos, affatim possit instruere eos. In his denique, et in aliis quibuslibet rebus, scientia Scripturarum valde solitario necessaria est; quia si ei tan tum sit sancta vita, sibi soli prodesse potest quel sancte vivit. Porro et si doctrina fuerit erudius, potest cæteros quosque imbuere, et hæreticos, site Judæos, seu alios quoslibet adversarios reperentere vel refutare; qui nisi refutati fuerint atque convicti, facile possunt simplicium corda pervertere. Hujus autem sermo debet esse purus, simplex et apertus. plenus gravitate et honestate; plenus suavitate, gratiaque, et lenitate. Ipsius namque speciale officius est tractare de mysterio legis, de doctrina fidei, de virtute continentiæ, de disciplina justitiæ. Scriptura divinas legere, percurrere canones, exempla sactorum imitari, ut videlicet prænoscat quid, cui, quando, vel quomodo proferat; quia non omnibu una eademque semper exhortatio est adhibenda, sed unumquemque diversa exhortatione admonest, juxta professionis morumque qualitatem. Namquedam increpatio dura, quosdam vero increpationerigit blanda. Sicut enim periti medici juxta vuherun varietates diversa adhibent medicamina, ita et so litarius singulis quibusque congruum exhortationis adhibere debet remedium; et quid cuique oportet pro ætate, pro sexu, ac professione annuntiel. Non omnibus quæ sunt clausa aperienda sunt : multi sunt enim qui capere non possunt. Rudibus przeiput hominibus atque carnalibus plana seu communis prædicanda sunt, non summa atque ardua. Unde el Apostolus ait : Non potui vobis loqui quasi spiriluslibus, sed quasi carnalibus: tanquam parvulis in Christo lac vobis potum dedi, non escam (I Cor. 111). Carnalibus quippe animis, ut diximus, nec alta nimis de cœlestibus, nec terrena convenit dicere, sel mediocriter et discrete. Corvus enim dum sucspalies viderit albi coloris, nullis eos cibis alit, sed tantusdem attendit donec paterno colore nigrescant, et sit illos frequenti cibo reficit. Ita et strenuus solitariss nisi eos quos monet viderit ad suam similitudinen pœnitentiæ confessione nigrescere, et nitore sactlari deposito, lamentationis habitum peccati recordatione induere, non expedit eis aperire intelligertiæ spiritualis profundiora mysteria; ne dum audiu non capiunt, prius incipiant contempere quam 10 nerari cœlestia præcepta. Propter quod et Dominus inter cætera ait : Nolite mittere margaritas ante por cos, ne sorte conculcent eas pedibus suis (Matth. VII, 6).

Hactenus autem diximus quam doctus vel quan discretus in doctrina debet esset solitarius. Nuoc autem ad sententiam beati Gregorii venientes, vidermus quam discreta circumspectione in docendo nosmetipsos oportet providere. Nos, inquit, quia infirmi homines sumus, cum de Deo hominibus loquimur, debemus primum meminisse quid sumus, uter propria infirmitate pensemus quo docendi ordine fra-

tales sumus quales nonnullos corrigimus, aut aliquando tales fuimus; et si jam divina gratia operante tales non sumus, oportet ut tanto eos temperantius corde humili corrigamus, quanto nosmetipsos verius in his flagitiis aliquando fuisse agnoscimus. Si nos quoque tales nec sumus, nec fuimus, quales adhuc illi sunt quos emendare per pænitentiam cupimus, videamus ne forte cor nostrum de ipsa innocentia superbiat, et in pejus quam hi quorum mala corrigimus ruat. Nam et alia eorum bona opera nobis ante oculos revocemus, quæ si omnino nulla sunt, ad occulta Dei judicia recurramus; quia sicut nos nullis meritis hoc ipsum bonum quod habemus accepimus, ita illos quoque potest gratia supernæ virtutis infundere, ut excitati, posterius etiam ipsa possint bona, B quæ nos ante accepimus, prævenire. His ergo primum cogitationibus humiliari cor debet, et tunc demum delinquentium iniquitates increpare.

Sciendum vero est quia aliter convenit prædicare episcopis et presbyteris, atque aliter solitariis. Illis utique tanquam sibi commissis plebibus oportet arguendo, increpando, et obsecrando prædicare; istis vero non tanquam commissis, sed pro sola charitate convenit advenientes quosque spiritualium verborum dapibus relicere, et ad Dei servitium ut convertantur humiliter et secrete suggerere: non tamen eos oportet quasi pro gratia hominum acquirenda exhortationis rigorem reticere. Præterea quoque debemus et nos quotidie etiam tacendo prædicare; tunc etenim tacendo prædicabimus cum aliis homi- C nibus formam bene vivendi præbebimus, et lucis exempla monstrabimus.

### · CAPUT XXI.

Ut solitarii lucis exempla omnibus dent; et ut laudabiliter vivant, sed laudari non appetant.

Vita ergo et conversatio solitariorum normam et exemplum ab Apostolo sumere debet, qui dixit: Omnibus omnia factus sum, ut omnes lucrifacerem (I Cor. 1x, 22). In tantum enim idem Apostolus se imitabilem cunctis præbebat, ut cum siducia clamaret, dicens: Imitatores mei estote, sicut et ego Christi (I Cor. x1, 1). O quam felix, o quam secura conversatio Pauli, qui prætermittens prophetas et apostolos, cæterosque sanctos, jubet se imitari Christianos. Quapropter et solitarii, licet inferiores quam Paulus, tamen debent se imitabiles præbere omnibus. Nam sicut pretiosum atque præcipuum est in medio multorum bene agere, et plurimos ad profectum et exemplum boni operis incitare; ita periculosum ac perniciosum est negligentius agendo multorum sidem frangere multorumque animas depravare. Hoc autem ideo dico quia, quod pejus est, facilius inveniuntur qui ea quæ sunt deteriora quam qui meliora sectentur. Quamobrem sicut ille valde admirandus atque laudandus est cujus cursus bonus multorum est profectus, ita ille merito lugendus est cujus vita multorum ruina est. Plerique igitur solitarii prave viventes forma cæteris in malum existunt, qui in

tribus consulamus. Consideremus igitur quia aut A bonis exemplum esse debuerunt. Hi autem quoscunque exemplo malæ conversationis suæ perdunt, simul cum eis procul dubio in æternum peribunt, si tamen in malo perseveraverint. Multo enim deteriores sunt hi qui sive exemplis, sive doctrinis, vitam moresque bonorum corrumpunt, quam illi qui substantias aliorum prædiaque diripiunt. Hi enim quæ extra nos, sed tamen quæ nostra sunt, auserunt; corruptores vero morum proprie nos ipsos decipiunt, quoniam divitiæ hominum mores eorum sunt.

Quapropter nos qui solltariam vitam expetimus, semper ea quæ ad ædificationem pertinent, agere studeamus. Videamus autem ne vitia nostra aliorum virtutibus noceant, ne aliorum fervorem tepor noster debilitet, ne aliorum patientiam nostra ira commaculet, iracundia violet, ne aliorum humilitatem superbia nostra depravet, ne aliorum sanitatem infirmitas nostra corrumpat, ne aliorum pulchritudinem fœditas nostra contaminet, ne aliorum ardentes exstinguamus lampades; ne, quod absit, simul cum fatuis virginibus a regno Dei excludamur. Sed tales nos econtra exhibeamus, ut nostra humilitas aliorum confundat superbiam, nostra patientia proximorum exstinguat iracundiam, nostra obedientia pigritiam aliorum tacite increpet, noster fervor aliorum teporem excitet. Tales insuper nos exhibeamus, ut cunctis in exemplo luminis simus. Unde Dominus præcipit dicens: Sic luceat lux vestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum, qui in calis est (Matth. v, 16). Hinc Paulus apostolus ait : In omnibus ergo teipsum præbe exemplum bonorum operum, in verbo, in conversatione, in charitate, in fide, in castitate, etc. (Tit. 11, 7; I Tim. 1v). Hinc etiam Gregorius doctor egregius in expositione Ezechielis dicit: Quisquis igitur in occulto bene vivit, sed alieno provectui minime proficit, carbo est. Our vero in imitatione sanctitatis positus lumen ex se rectitudinis multis demonstrat, lampas est, quia et sibi ardet et aliis lucet. Item ipse: Qui enim, inquit, vitam suam ab aliis sciri refugiunt, sibimetipsis accensi sunt, sed aliis in exemplum luminis non sunt. Hi autem qui exempla virtutum prærogant, et lumen per vitam boni operis, et verbum prædicationis aliis demonstrant, jure lampades appellantur. Hinc etenim beatus Hieronymus ait: Innocens et absque sermone conversatio quantum exemplo prodest, tantum silentio nocet. Hinc enim satis evidenter ostenditur quod et conversatione et verbo omnibus esse dehemus in exemplum.

Sed valde cavendum est solitariis ut laudabiliter vivant, sed laudari non appetant, ne pro ipsa laudo in elationem aut vanam gloriam incidant, ne in ipso quidem pestifero vitio vanæ gloriæ ruant : oportet ut semper illud Apostoli exemplum in corde teneant: Qui gloriatur, in Domino glorietur (I Cor. 1, 31). Et iterum : Si gloriari oportet, non expedit quidem (II Cor. x1, 30). Idcirco enim hoc dico quia satis rarum est ut laudabiliter viventem laus humana non capiat, et vana gloria non subripiat. Ille igitur modis omni-

tias sæculi contemnere; ignorat semetipsum despicere. Non jejunavit, non flevit, non mores suos sæpe reprehendit, non assidua meditatione correxit. De cathedra enim transfertur ad cathedram, de superbia ad superbiam. Non turpis lucri appetitorem, ne de servitio Dei lucra terrena quærat. Turpis lucri appetitio est plus de præsentibus quam de futuris cogitare: solitarius enim habens victum et vestitum. his tantum contentus esse debet. Unde ait Apostolus: Qui altari serviunt, de altari vivant (1 Cor. 1x, 13). Vivant, inquit, et non, divites siant. Oportet ut non sit turbulentus et anxius, non sit nimius et obstinatus: non sit zelotypus et nimis suspiciosus, quia hujusmodi solitarius nunquam requiescit. Non sit murmurantes a serpentibus perierunt. Non sit detractor, propter hoc quod scriptum est: Qui detrahit fratrem suum eradicabitur (I Cor. x). Non odium habeat in corde, quia scriptum est : Qui odit fratrem suum, homicida est (I Joan. 111, 15). Non sit vaniloquus, quia scriptum est : Omne verbum otiosum quod locuti fuerint homines, reddent de eo rationem in die judicii (Matth. x11, 36). Non sit piger, propter hoc quod scriptum est: Serve male et piger, etc. (Matth. xxv, 26). Non sit somnolentus, nec aliis quibuslibet vitiis substratus, quatenus fiducialiter audeat dicere cum Propheta: Ero immaculatus coram Deo, et observabo me ab iniquitate mea (Psal. xvII, 24). Hucusque qualis non debet esse Dei servus ostendimus, nunc qualis esse debeat dicamus. Dei autem servum oportet esse pudicum, id est, a libidine continentem, et, ut ita dixerim, in tantum eum inter cunctos oportet esse eminentem, ut non solum ab opere immundo se abstineat, verum etiam et a cogitationis errore mens ejus sit libera. Oportet etiam eum esse justum, sanctum, continentem, abstinentem, hospitalem, bonorum operum amatorem, modestum, sobrium, patientem, benignum, humilem, charitativum, obedientem; et non solum a pravis actibus se abstineat, verum etiam ab oculi, et verbi, et cogitationis instinctu se contineat, et sic flat ut dum nullum in se vitium regnare permittit, impetrare apud Deum veniam pro suis populorumque facinoribus valeat. Talis iusuper sit idem solitarius, ut qui religioni detrahunt, D vitæ ejus detrahere non audeant. Si enim talis fuerit et ista supradicta sectatus fuerit, tunc Dei minister utilis erit, et propositum suum, opitulante divina clementia, perfecte consummabit.

### CAPUT XX.

Quomodo solitarii debeant esse docti, et qualiter alios doceant ac semetipsos discrete provideant.

Solitarius itaque debet esse doctor, non qui doceri indigeat; etiam debet esse sapiens et doctus in lege divina, ut sciat unde proferat nova et vetera. Multis modis etiam necessarium est solitariis, ut instructi sint in divinis eloquiis. Primum propter astutias et fraudes diaboli per quas seipsum solet in cordibus

humilitatem et mansuetudinem. Ignorat etiam divi- A insipientium sæpe demergere. Deinde ut advenientium quorumdam corda arentia proximorum, fluentis rivis doctrinæ valeat irrigare. Nam et si quos habet discipulos, affatim possit instruere eos. In his denique, et in aliis quibuslibet rebus, scientia Scriptararum valde solitario necessaria est; quia si ei tantum sit sancta vita, sibi soli prodesse potest quod sancte vivit. Porro et si doctrina suerit eruditus, potest cæteros quosque imbuere, et hæreticos, sive Judæos, seu alios quoslibet adversarios repercutere vel refutare; qui nisi refutati fuerint atque convicti, facile possunt simplicium corda pervertere. Hujus autem sermo debet esse purus, simplex et apertus. plenus gravitate et honestate; plenus suavitate, gratiaque, et lenitate. Ipsius namque speciale officium etiam murmurosus, quoniam scriptum est quod B est tractare de mysterio legis, de doctrina fidei, de virtute continentiæ, de disciplina justitiæ. Scripturas divinas legere, percurrere canones, exempla sanctorum imitari, ut videlicet prænoscat quid, cui, quando, vel quomodo proferat; quia non omnibus una eademque semper exhortatio est adhibenda, sed unumquemque diversa exhortatione admoneat, juxta professionis morumque qualitatem. Nam quosdam increpatio dura, quosdam vero increpatio corrigit blanda. Sicut enim periti medici juxta vulnerum varietates diversa adhibent medicamina, ita et solitarius singulis quibusque congruum exhortationis adhibere debet remedium; et quid cuique oporteat pro ætate, pro sexu, ac professione annuntiet. Non omnibus quæ sunt clausa aperienda sunt : multi sunt enim qui capere non possunt. Rudibus praecipue hominibus atque carnalibus plana seu communia prædicanda sunt, non summa atque ardua. Unde et Apostolus ait: Non potui vobis loqui quasi spiritualibus, sed quasi carnalibus: tanquam parvulis in Christo lac vobis potum dedi, non escam (I Cor. 311). Carnalibus quippe animis, ut diximus, nec alta nimis de cœlestibus, nec terrena convenit dicere, sed mediocriter et discrete. Corvus enim dum suos pullos viderit albi coloris, nullis eos cibis alit, sed tantumdem attendit donec paterno colore nigrescant, et sic illos frequenti cibo reficit. Ita et strenuus solitarius nisi eos quos monet viderit ad suam similitudinem pænitentiæ consessione nigrescere, et nitore sæculari deposito, lamentationis habitum peccati recordatione induere, non expedit eis aperire intelligentiæ spiritualis profundiora mysteria; ne dum audita non capiunt, prius incipiant contempere quam venerari cœlestia præcepta. Propter quod et Dominus inter cætera ait : Nolite mittere margaritas ante porcos, ne sorte conculcent eas pedibus suis (Matth. VII, 6).

Hactenus autem diximus quam doctus vel quam discretus in doctrina debet esset solitarius. Nunc autem ad sententiam beati Gregorii venientes, videamus quam discreta circumspectione in docendo nosmetipsos oportet providere. Nos, inquit, quia infirmi homines sumus, cum de Deo hominibus loquimur, debemus primum meminisse quid sumus, us ex propria infirmitate pensemus quo docendi ordine fra-

tribus consulamus. Consideremus igitur quia aut A bonis exemplum esse debuerunt. Hi autem quoscuntales sumus quales nonnullos corrigimus, aut aliquando tales fuimus; et si jam divina gratia operante tales non sumus, oportet ut tanto eos temperantius corde humili corrigamus, quanto nosmetipsos verius in his flagitiis aliquando fuisse agnoscimus. Si nos quoque tales nec sumus, nec fuimus, quales adhuc illi sunt quos emendare per pœnitentiam cupimus, videamus ne forte cor nostrum de ipsa innocentia superbiat, et in pejus quam hi quorum mala corrigimus ruat. Nam et alia eorum bona opera nobis ante oculos revocemus, quæ si omnino nulla sunt, ad occulta Dei judicia recurramus; quia sicut nos nullis meritis hoc ipsum bonum quod habemus accepimus, ita illes quoque potest gratia supernæ virtutis infundere, ut excitati, posterius etiam ipsa possint bona, B quæ nos ante accepimus, prævenire. His ergo primum cogitationibus humiliari cor debet, et tunc demum delinquentium iniquitates increpare.

Sciendum vero est quia aliter convenit prædicare episcopis et presbyteris, atque aliter solitariis. Illis utique tanquam sibi commissis plebibus oportet arguendo, increpando, et obsecrando prædicare; istis vero non tanquam commissis, sed pro sola charitate convenit advenientes quosque spiritualium verborum dapibus resicere, et ad Dei servitium ut convertantur humiliter et secrete suggerere: non tamen eos oportet quasi pro gratia hominum acquirenda exhortationis rigorem reticere. Præterea quoque debemus et nos quotidie etiam tacendo prædicare; tunc etenim tacendo prædicabimus cum aliis homi- C nibus formam bene vivendi præbebimus, et lucis exempla monstrabimus.

#### · CAPUT XXI.

Ut solitarii lucis exempla omnibus dent; et ut laudabiliter vivant, sed laudari non appetant.

Vita ergo et conversatio solitariorum normam et exemplum ab Apostolo sumere debet, qui dixit: Omnibus omnia factus sum, ut omnes lucrifacerem (I Cor. 12, 22). In tantum enim idem Apostolus se imitabilem cunctis præbebat, ut cum fiducia clamaret, dicens: Imitatores mei estote, sicut et ego Christi (I Cor. x1, 1). O quam felix, o quam secura conversatio Pauli, qui prætermittens prophetas et apostolos, cæterosque sanctos, jubet se imitari Christianos. Quapropter et solitarii, licet inferiores quam Paulus, D tamen debent se imitabiles præbere omnibus. Nam sicut pretiosum atque præcipuum est in medio multorum bene agere, et plurimos ad profectum et exemplum boni operis incitare; ita periculosum ac perniciosum est negligentius agendo multorum fidem frangere multorumque animas depravare. Hoc autem ideo dico quia, quod pejus est, facilius inveniuntur qui ea quæ sunt deteriora quam qui meliora sectentur. Quamobrem sicut ille valde admirandus atque laudandus est cujus cursus bonus multorum est profectus, ita ille merito lugendus est cujus vita multorum ruina est. Plerique igitur solitarii prave viventes forma cæteris in malum existunt, qui in

que exemplo malæ conversationis suæ perdunt, simul cum eis procul dubio in æternum peribunt, si tamen in malo perseveraverint. Multo enim deteriores sunt hi qui sive exemplis, sive doctrinis, vitam moresque bonorum corrumpunt, quam illi qui substantias aliorum prædiaque diripiunt. Hi enim quæ extra nos, sed tamen quæ nostra sunt, auferunt; corruptores vero morum proprie nos ipsos decipiunt, quoniam divitiæ hominum mores eorum sunt.

Quapropter nos qui solltariam vitam expetimus, semper ea quæ ad ædificationem pertinent, agere studeamus. Videamus autem ne vitia nostra aliorum virtutibus noceant, ne aliorum fervorem tepor noster debilitet, ne aliorum patientiam nostra ira commaculet, iracundia violet, ne aliorum humilitatem superbia nostra depravet, ne aliorum sanitatem infirmitas nostra corrumpat, ne aliorum pulchritudinem fœditas nostra contaminet, ne aliorum ardentes exstinguamus lampades; ne, quod absit, simul cum fatuis virginibus a regno Dei excludamur. Sed tales nos econtra exhibeamus, ut nostra humilitas aliorum confundat superbiam, nostra patientia proximorum exstinguat iracundiam, nostra obedientia pigritiam aliorum tacite increpet, noster fervor aliorum teporem excitet. Tales insuper nos exhibeamus, ut cunctis in exemplo luminis simus. Unde Dominus præcipit dicens: Sic luceat lux vestra coram hominibus, ut videant opera vestra bona, et glorificent Patrem vestrum, qui in colis est (Matth. v, 16). Hinc Paulus apostolus ait: In omnibus ergo teipsum præbe exemplum bonorum operum, in verbo, in conversatione, in charitate, in fide, in castitate, etc. (Tit. 11, 7; I Tim. 1v). Hinc etiam Gregorius doctor egregius in expositione Ezechielis dicit: Quisquis igitur in occulto bene vivit, sed alieno provectui minime proficit, carbo est. Out vero in imitatione sanctitatis positus lumen ex se rectitudinis multis demonstrat, lampas est, quia et sibi ardet et aliis lucet. Item ipse: Qui enim, inquit, vitam suam ab aliis sciri refugiunt, sibimetipsis accensi sunt, sed aliis in exemplum luminis non sunt. Hi autem qui exempla virtutum prærogant, et lumen per vitam boni operis, et verbum prædicationis aliis demonstrant, jure lampades appellantur. Hinc etenim beatus Hieronymus ait: Innocens et absque sermone conversatio quantum exemplo prodest, tantum sileutio nocet. Hinc enim satis evidenter ostenditur quod et conversatione et verbo omnibus esse debemus in exemplum.

Sed valde cavendum est solitariis ut laudabiliter vivant, sed laudari non appetant, ne pro ipsa laudo in elationem aut vanam gloriam incidant, ne in ipso quidem pestifero vitio vanæ gloriæ ruant : oportet ut semper illud Apostoli exemplum in corde teneant: Qui gloriatur, in Domino glorietur (I Cor. 1, 31). Et iterum : Si gloriari oportet, non expedit quidem (II Cor. x1, 30). Ideirco enim hoc dico quia satis rarum est ut laudabiliter viventem laus humana non capiat, et vana gloria non subripiat. Ille igitur modis ounni-

nis passionibus moriens, jam spiritualiter vivit et exemplis instrui poterant. vanam gloriam contemnit.

### CAPUT XXII.

De his qui in regimine prodesse possunt, et propter quietam ritam præesse refugiunt.

Sunt nonnulli qui magnis muneribus sapientiæ et scientiæ ditati, dum solius contemplationis studio inardescunt, parere utilitati proximorum in prædicatione refugiunt, secretum quietis diligunt, secessum speculationis appetunt. Qui nimirum si vocati culmen regiminum suscipere renuunt, ipsa sibi plerumque dona adimunt, quæ nen pro se tantummodo, sed etiam pro allis acceperunt. Cumque sua et non aliorum lucra cogitant, ex tantis procul dubio rei sunt, quantis venientes ad publicum prodesse potuetunt. Qua enim mente is qui proximis profuturus enitesceret, secretum præponit suum, quando ipse summi Patris Unigenitus, ut multis prodesset, de sinu Patris egressus est ad publicum nostrum? Denique ipsa Veritas discipulis in Evangelio dicit: Non potest civitas abscondi supra montem posita (Matth. v, 14). Et iterum: Nemo accendit lucernam et ponit eam sub modio, sed super candelabrum, ut luceat omnibus qui in domo sunt (Luc. x1, 53). Hinc Petro ait: Simon Joannis, amas me (Joan. xx1, 15)? Qui cum se amare protinus respondisset, audivit : Si diligis me, pasce oves meas (Ibid., v, 16). Si ergo testimonium dilectionis est cura pastionis, quisquis virtutibus pollens gregem Dei renuit pascere, pastorem summum convincitur non amare. Si curam proximi sicut nostri gerimus, quasi utrumque pedem per calceamenta munimus. Qui vero suam cogitans, utilitatem proximorum negligit, quasi unius pedis calceamentum cum dedecore amittit. Sunt etiam nonnulli qui ex sola humilitate aliis pricesse refugiunt, ne his quos superiores sibi æstimant præferantur: quorum profecto humilitas, si cæteris quoque virtutibus cingitur, tunc ante oculos Dei vera est, cum ad respuendum hoc quod utiliter subire pracipitur pertinax non est. Neque enim vere est humilis, qui superni nutum arbitrii ut debeat præesse intelligit et tamen contemnit. Cum enim sibi regiminis culmen imperatur, si jam donis præventus est, quibus allis n præsse et prodesse possit, et ex corde debet fugere, et invitus obedire. Huc usque beatus Gregorius. Nam de eadem re ait sanctus Isidorus : Vir, inquit, ecclesiasticus et crucifigi mundo per mortificationem propriæ carnis debet, et dispensationem ecclesiastici ordinis, si ex Dei voluntate provenerit, nolens quidem, sed humilis gubernandam suscipiat. Multis intercipit Satanas fraudibus eos qui vitte sensus et utilitate præstantes præesse et prodesse aliis nolunt; et dum eis regimen animarum imponitur, renuunt, consultius arbitrantes otiosam vitam degere quam lucris animarum insistere. Quod tamen decepti agunt per argumentum diaboli fallentis eos per speciem boni, ut dum illos a pastorali officio re-

bus se dedit ad exemplem pertrahi, qui cunctis car- A trahit, nequaquam proficiant qui corum verbis atque

#### CAPUT XXIII.

De vita et moribus solitariorum, et qualiter eis in solitaria vita conversandum sit.

Beatus igitur Paulus apostolus de nostra vita se conversatione, ut ita dicam, sollicitus, more paterno nos admonet dicens: Videte vocationem vestram, etc. (I Cor. 1, 26). Quapropter et nos videamus vocationem nostram, quia aut aliquid aut nibil prodest quod solitariam vitam expetimus, si tales in ca sumus quales in seculo esse potuimus. Venire quidem ad solitariam vitam summa perfectio est, sed non perfecte in solitudine vivere, summa damnatio est. Quid enim prodest si locus quietus tantum corporaliter teneatur, et inquietudo in corde versetar? Quid, inquam, prodest si in habitatione silentium sit, et in habitatoribus vitiorum sit tumultus, et conluctatio passionum, si exteriora nostra serenitas teneat, et interiora tempestas? Non ideo ad solitariam vitam venimus, ut rebus omnibus abundantes omni quiete frueremar. Non utique ad requiem nec ad securitatem, sed ad pugnam huc venimus, ad agonem processimus, ad exercenda cum vitiis bella properavimus. Vitia enim nostra hostes nostri sunt. Caveamus autem ne unquam cum eis habeamus fœdus. Necessaria enim nobis est pervigil cura indefessaque eustodia, quia hostis iste sine pace est: vinci potest, et recipi in amicilia non potest. Et ideo prælium istud quod suscipimus satis arduum, satis durum, satis periculosum est, quia intra hominem geritar et nisi cum ipso homine non finitar. Ideo ergo ad hanc tranquillam, secretam et spíritualem vitam venimus, at quotidie contra passiones nostras infatigabili congressione decertemus, ut cordis nequitias circumcidamus vel linguæ gladium retundamus. Turrim namque exceisam exstruere volumus, præparemus nobis sumptus ad structuram, ut cœptum ædificium ad perfectionem deducamus; pe quando prætereuntibus veniamus in derisum, et gratulentur de nobis inimici nostri, et dicant : Isti coperunt ædificare, et non potuerunt consummare. Avertat autem Dominus hoc improperium a nobis (Luc. xiv, 30). Hæc enim turris non ex lapidibus construitur, sed ex virtutibus animæ; nec auri et argenti sumptibus indiget, sed conversatione fideli: nam terrenæ opes plurimum ad ædificandum impediunt. Difficile namque est duobus dominis servire, nec potest quisquam serviens mammonæ spiritualia arma portare, sed jugum suave Christi repellit et projicit a se; et quidquid grave et onerosum est animæ suæ, suave ei videtur ac leve. Istiusmodí solitarius a propriis armis vulneratur, et cum diligit periculum, incidit in mortem. Nos autem si copimus militare Deo, illi soli serviamus, et terrenas opes postponamus. Peculiariter autem ad professionem nestram pertinet, nihil honoris in hac vita requirere, sed honores fugere, et ad æternæ remunerationis promissa animum præparare, subjectione atque ab-

jectione gaudere, voluntariam paupertatem ample- A et solitarius, devictis et superatis mundi hujus cricti, et non solum facultates, sed etlam ipsas cupiditates de cordibus nostris éradicare; quia nihit prodest non habere divitias, cui voluntas suppetit habendi eas. Non enim tantum habere debemus, quantum copiditas concupiscit, sed quantum necessitas poscit. Habendi enim amor, nisi ad integrum resecetur, ardentior est in parvis et plus torquetur in minimis. Est autem et alia causa valde dura et nimis dolenda, hoe est omni intentione studium laboris impendere, et fructum non recipere post laborem. Quid enim prodest jejunare et vigilare, et mores non corrigere? Sic est quomodo si aliquis extra vineam aut circa vineam exstirpet et excolat, et vineam ipsam desertam ac incultam relinquat, Ita ut spinas et tribulos germinet. Aut quid prodest afflictio corpo- B ralis, si linguæ nequitiis et obtrectationibus polluamur, cum apostolus dicat: Si quis putat se religiosum esse, non refrenans linguam suam, sed seducens cor suum, hujus vana est religio (Jac. 1, 26). Nonne omne opus nostrum velut fomus atque umbra evanescit, et velut favilla stopæ in nibilum redigitur? Quapropter frustra nobis de corporis cruce et pectoris afflictione blandimur, si exterior homo noster, hoc est corpus nostrum, sanctis laboribus exercetur, et interior a passionibus, hoc est, a detractione, ab ira, alı indignatione, ab hypocrisi et cæteris hujusmodi vitiis non curatur. Hujusmodi quippe solitarius talis videtur mihi esse, quomodo si a foris statuam auream faciat aliquis quæ intro lutea sit; vel quomodo si domus magnifica arte exstructa, a foris pulcherrimis depicta videatur coloribus, ab intus serpentibus et scorpionibus plena sit. De talibus enim Christus in Evangelio dicit: Væ vobis, hypocritæ, qui similes estis sepulcris dealbatis, quæ a foris hominibus parent speciosa; intus vero plent estis hypocrisi et iniquitate (Matth. xxiii, 27). Ipse quoque Dominus velut pius medicus hac de causa nobis infirmis paulo superius dat consilium, dicens: Munda prius quod intus est calicis et paropsidis, ut fiat et id quod deforis est, mundum (1bid., v. 26). Hoc est, munda prius cor tuum ab omni hypocrisi et iniquitate, et ab omni ira et detractione, et tunc erit opus tuum lucidum totum, et non habens aliquam partem tenebrarum.

### CAPUT XXIV. Item de eadem re quæ supra.

Certi enim simus, secundum Domini nostri sententiam superius dictam, quod nisi nostras quotidie caveamus et circumcidamus passiones, deteriores nos multum effici quam fuimus dum in sæculo viveremus, ita ut siant extrema nostra pejora prioribus. Quapropter non solum nobis a capitalibus criminibus caveamus, sed etiam ipsas parvas negligentias quotidle quasi venenum diaboli respuamus. Sicut enim per minutissimas rimulas in sentinam navis gutto concurrunt, sic et minuta peccata quotidie în animas nostras confluent. Et sicut navis posteaquam de fluctibus pelagi evasit, si in portu exsentinata non fuerit. de minutissimis guttis impletur et mergitur; ita

minibus, quasi periculosis fluctibus, cum ad portum solitudinia venerit, si repentina et minuta peccata de animæ suæ sentina exhaurire neglexerit, in ipso quietis portu naufragii discrimen incurrit.

Sed dicit aliquis: Quomodo potest anima exsentinari? Utique orando, vigilando, jejunando, abstinendo, ipsa peccata confitendo, veram charitatem. veram humilitatem, veram patientiam exhibendo. Quanquam enim solitarius sit justus et sanctus, nunquan necesse est ut in hac vita sit securus, quia, ut ait Seriptura: Nescit homo utrum amore an odio dignus sit, sed omnia in suturo reservantur incerta. Multi enim adhuc laquei tensi sunt ante pedes animæ nostræ. Sicut enim quis transiens super flumen, per angustias arctissimi pontis, etiamsi majorem partem inoffenso pede jam periculi evasisse se credat, cum in ultimo pontis spatio venerit, et si paululum titubaverit, casum quem in medio pontis timebat, incurrere poterit. Sic nos etiamai magna pars vita istius prospere videatur jam fuisse transacta. non ideo fiduciam præsumamus, cum adhuc periculi pars extrema minetur. Nemo ergo securum se esse judicet, antequam ad finem felici consummatione perveniat. Quid ergo prodest si mihi vinea spem emnem in flore ostendat, et vel ferarum incursio, vel vastitas grandinis, spem omnem in consummatione subducat? Ideoque omnis prosperitas, omnis labor felicitatis in fine consistit. Ne ergo nimia securitate solvamur, adducatur illa Domini sententia in medium, de qua dicitur: Utinam calidus esses, aut frigidus! nunc autem quia tepidus es, incipiam te evomere ex ore meo (Apoc. 111, 15). Ac si dicatur: Melius tibi fuerat in seculo remansisse frigidum, guarn in solitaria vita esse tepidum. Nunc autem quia de sæculo recessisti, et fervorem spiritualem præ negligentia apprehendere noluisti, tepidus effectus es, vix iterum ex ore Domini respiciendus evomeris. Et ideo necesse est nobis diligenter attendere Illam divinæ Scripturæ sententiam dicentis: Omni custodia serva cor tuum (Prov. 17, 23). Oportet itaque ut invicem opera nostra quotidie consideremus et perspicaciter attendamus : quis nostrum in opere Dei sit promptior, quis in oratione ferventior, in lectione sollicitior, in castitate purior, in lacrymarum ubertate profusior, in corpore honestior, in corde bincerior; quis in ira sit mitior, in mansuetudine modestior, in risu rarior, in compunctione ferventior, in gravitate fundatior, in charitate jucundior; et sic nosmetipsos quotide ipsi nobiscum de conversatione nostra rationem habeamus ad invicem dicentes: Videamus si hunc diem sine peccato, sine invidia, sine murmuratione, sine ira ac detractione transegimus. Videamus si hodie aliquid quod ad profectum nostrum et ad milicationem alforum pertinet, operati sumus. Videamus si plus hodie risui, sí plus clio ac potui, si plus otio ac somno quam decebat, indulsimus. Si minus legimos, si minus oravimus quam debuimus : ac sic de omnibus negligen

tiis nostris compungamur in cubilibus, hoc est, in A cordibus nostris; et si aliquod bonum in nobis, Domino largiente, conspicimus, illi, a quo est omne bonum, gratias referamus. Si vero, quod absit, aliquod vitium in nobis deprehenderimus, illud nobismetipsis reputemus, et ad pœnitentiam denuo recurramus. Hæc autem quæ supra breviter prælibavimus, generaliter ad omnes pertinent solitarios; et non solum ad eos, verum etiam ad omnes Dei servos et catholicos Christianos. Præterea quoque si duo luerint simul, ita ut præfatum est, solitarii, oportet ut non otio torpeant, non detractionibus et obscenis confabulationibus incumbant, sed aut psalmorum modulationibus, aut divinis lectionibus, aut certe manuum operationibus insistant, horas canonicas cum omni pleant, moxque ut datum fuerit signum, ad oratoria propria conveniant. Quotidie quoque ad collationem simul veniant, ubi de Dei servitio et de communi profectu tractent, et pro admissis sibi invicem veniam postulent. Si autem unus solummodo fuerit solitarius, ipse etiam quotidie collationem secum habeat. Sedeat quidem quotidie in tribunali mentis suæ, et statuat se ante faciem suam, atque ita in corde suo constituto judicio adsit accusatrix ejus cogitatio, testis conscientia, carnifex timor : deinde sanguis animæ confitentis per lacrymas profluat; postremo in conscientia sua se indignum et peccatorem fore judicet. Hæc quidem de uno.

Si autem, ut prædictum est, duo fuerint, nonorem sibi invicem humiliter deferant. Junior natu C eum qui ætate senior est obsequio sanctitatis veneretur: senior vero ætate juniorem dictis et exemplis ad bene vivendum informet. Nobilis genere nequaquam ignobili se præferat. Sciat autem quia non est personarum acceptio apud Deum. Neque enim is, qui scientiæ doctrinis, et cæterorum bonorum operum prærogativis pollet, se alteri præferat, sed potius de muneribus sibi divinitus collatis Deo gratias agat, semper illud Apostoli perpendens, quo dicitur: Qui se stare putat, videat ne cadat (I Cor. x, 43). Et illud Hieronymi: Timendum est, inquit, et cavendum, ne veterem gloriam et solidam firmitatem unius horæ procella subvertat. Charitatis autem officio se alterutrum humiliter præveniant. Ad iliorum autem insirmitates procurandas invicem condescendant, et eorum necessitates invicem provideant: et quotidie, si locus ita suerit congruus, ita pariter resiciantur utrisque et spiritualibus et carnalibus dapibus. Una prosperitas sit utriusque similiter et adversitas, si forte contigerit. Unius voluntas alterius voluntati succumbat. Utrorumque illorum vo luntates Domini voluntati, imo servituti subjiciantur; et non quod singuli singillatim cupiunt, sed quod utrique disponunt, agant; illam Dominicam semper reminiscentes sententiam : Non veni, inquit, voluntatem meam facere, sed ejus qui misit me, Patris (Joan, vi. 38).

### CAPUT XXV.

De instrumentis bonorum operum.

Cum ergo omnium sanctarum Scripturarum paginæ instrumentis bonorum operum sint refertæ, et per earumdem sanctarum Scripturarum campos inveniri possint arma quibus vitia comprimantur et virtutes nutriantur, necesse est tamen huic regula sententiam cujusdam Patris inserere de instrumentis bonorum operum ; in qua sub magna brevitate quid solitariis agendum quidve vitandum sit, continetur. Oportet enim eos 1. Imprimis Deum diligere ex toto corde, tota anima, tota virtute. 2. Deinde proximum tanquam seipsum. 3. Deinde non occidere: hoc est, non detrahere; quia, ut ait apostolus : Qui detrahit fratri suo, homicida est (Joan. 111). devotione custodiant, et in his divinum officium im- B 4. Deinde non adulterare. 5. Non furtum facere. 6. Non concupiscere. 7. Non falsum testimonium dicere. 8. Honorare omnes homines. 9. Et quod sihi quis sieri non vult, alii ne faciat. 10. Abnegare semetipsum sibi, ut sequatur Christum. 11. Corpus castigare. 12. Delicias non amplecti. 13. Jejunium amare. 14. Pauperes recreare. 15. Nudum vestire. 16. Insirmum visitare. 17. Mortuum sepelire.

Quærendum est itaque quomodo possit solitarus insirmum vel in carcere positum visitare, aut mortuum sepelire, qui non habet quidem facultatem de cellula foras exire. Infirmum enim, vel in carcere positum, ille procul dubio visitat, qui in lecto vel in tenebris vitiorum videt aliquem jacere, et morbo suæ iniquitatis laborare, eumque suo exemplo operationibus atque antidoto salubris exhortationis roborat, quem in bona actione titubare ac debilitari cernebat. Mortuum quoque ille sepelit qui pro co devote seduleque preces ad Dominum fundit : non solum autem mortuum sepelit, sed etiam eum, u ita dicam, a morte suscitat, quando videt aliquen funibus peccatorum suorum obstrictum, et in tenebris suæ iniquitatis quodammodo sepultum, eumque ad confessionem ac pænitentiæ lamenta per sacra admonitionis studium provocat, atque ut ad vian salutis redeat salubriter instigat. Quocirca sciendum est nobis quia major merces est, peccatoren suscitare de vitiis quam mortuum de sepulcro. Sequitur. 18. In tribulatione subvenire. 19. Dolenten consolari. 20. A sæculi actibus se facere alienua. 21. Nihil amori Christi præponere. 22. Iram non perficere. 23. Iracundiæ tempus non reservare. 24. Dolum in corde non tenere. 25. Pacem falsam non dare. 26. Charitatem non derelinquere. 27. Non jurare, ne forte perjuret. 28. Veritatem corde et ore proferre. 29 Malum pro malo non reddere. 30. Injuriam non facere, sed et factam patienter sufferre. 31. Inimicos diligere. 32. Maledicentes se non remaledicere, sed magis benedicere. 33. Persecutionem projustitia sustinere. 34. Non esse superbum. 35. Non vinolentum. 36. Non edacem. 37. Non sounolentum. 38. Non pigrum. 39. Non murmurosum. 40. Non detractorem. 41. Spem suam Deo committere. 42. Bonum aliquod in se cum viderit, Deo ap-

plicet. non sibi. 43. Malum vero semper a se fa- A bulante (II Thess. 111, 6). Hinc etiam Hieronymus ctum sciat et sibi reputet. 44. Diem judicii timere. 45. Gehennam expavescere. 46. Vitam æternam omni concupiscentia spirituali desiderare. 47. Mortem quotidie ante oculos suspectam habere. 48. Actus vitæ suæ omni bora custodire. 49. In omni loco Deum se respicere pro certo scire. 50. Cogitationes malas cordi suo advenientes mox ad Christum allidere. 51. Et seniori spirituali patesacere. 52. Os suum a malo vel pravo eloquio custodire. 53. Multum loqui non amare. 54. Verba vana, aut risui apta, non loqui. 55. Risum multum et excussum non amare. 56. Lectiones sanctas libenter audire. 57. Orationi frequenter incumbere. 58. Mala sua præterita cum lacrymis vel gemitu quotidie in oratione Deo confiteri; et de ipsis malis ia reliquo B emendare. 59. Desideria carnis non perficere: voluntatem propriam odisse. 60. Præceptis seniorum in omnibus obedire, etiamsi ipsi aliter, quod absit, agant; memores illius Dominici præcepti: Quæ dicunt facite; quæ autem faciunt facere nolite (Matth. xxiii). 61. Non velle dici sanctum antequam sit; sed prius esse, quod verius dicatur. 62. Præcepta Dei factis quotidie adimplere. 63. Castitatem amare. 64. Nullum odisse. 65. Zelum et invidiam non habere. 66. Contentionem non amare. 67. Elationem fugere. 68. Seniores venerari. 69. Juniores diligere. 70. In Christi amore pro inimicis orare. 71. Cum discordantibus ante solis occasum in pacem redire. 72. Et de Dei misericordia nunquam desperare.

Ecce hæc sunt instrumenta artis spiritualis; quæ cum suerint a nobis die noctuque inessabiliter aditapleta, et in die judicii reconsignata, illa nobis merces a Domino recompensabitur, quam ipse promisit: Quod oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit quæ præparavit Deus his qui diligunt eum (I Cor. 11, 9). Officina vero ubi hæc diligenter operemur, claustra vel cellulæ sunt solitariorum, et stabilitas in retrusione.

### CAPUT XXVI. De observatione mandatorum Dei.

Omnibus quidem Christianis expedit observare et obedire mandatis Domini nostri Jesu Christi, et maxime solitariis. Sed sciendum nobis est quod ad conservandam memoriam Dei, et ad obediendum præceptis ejus plurimum prodest etiam secretius et remotius habitare. Nam permixtim vivere cum his qui negligentius agunt circa timorem Dei, et contemptum habent mandatorum ejus, plurimum nocet; sicut et Salomonis sermo testatur dicens : Cum komine irreligioso ne habitaveris, ne forte discas semitas ejus, el facias laqueos animæ tuæ (Eccli. xxxv11, 42). Et iterum : Ne æmuleris hominem injustum, ne imiteris vias ejus (Prov. III, 31). Unde et Petrus apostolus ait: Justum igitur et valde justum est separari eum qui salvari vult, ab eo qui non vult. Hinc Paulus sub magna denuntiatione dicit: Denuntiamus autem vos, fratres, per adventum Domini nostri Jesu Christi, ut subtrahatis voe ab omni fratre inordinate amait: Negotiatorem clericum, et ex inope divitem, et ex ignobili gloriosum, quasi quamdam pestem fuge: corrumpunt enim bonos mores confabulationes pessimæ. Tu aurum contemnis, alius diligit; tu calcas opes, ille sectatur; tibi corditest mansuetudo, silentium, secretum; illi loquacitas. Hic satis evidenter ostenditur quod plurimum impedit societas et permixtio eorum qui vitam dissimilem ducunt.

Igitur ut neque per oculos, neque per aures recipiamus malas delectationes ad peccandum, et ut orationi possimus vacare liberius, oportet omnino habitare secretius atque remotius: hoc enim modo et præcedentes consuetudines a nobis excidere poterimus, in quibus contra præcepta Dei agebamus. Non enim parvus labor est ut se aliquis a priori non bona consuetudine reflectat ac revocet. Unde illud vulgare proverbium dicitur: Mala consuetudo aut vix aut nunquam tollitur. Quapropter si volumus mandata Dei observare et custodire, studeamus primo omnium nos ipsos abnegare, et crucem Christi tollere et sic eum sequi. Ipse Dominus ad amorem sui et observationem mandatorum suorum nos provocat, dicens: Si diligitis me, mandata mea servate (Joan. xiv, 15). Et iterum dicit : Qui habet mea mandata, et servat ea, ille est qui diligit me (Ibid., v. 21). Tunc namque diligimus Deum, si ejus mandata servamus, et omnia visibilia pro amore eju**s** contemnimus. E contrario tunc nequaquam eum diligimus, cum ejus præcepta non custodimus. Unde Joannes apostolus ait: Qui dicit quoniam diligo Deum, et mandata ejus non custodit, mendax est (I Joan. IV, 20). Vere enim diligimus Deum, si eius mandata observamus. In operatione autem mandatorum ejus cognoscere possumus utrum Deum diligamus an non. Non enim ordinem mandatorum Christi hic inserere per omnia disposuimus, sed ex parte, et quantum ad propositum nostrum sufficit, et præsens ratio postulat. A parte enim totum intelligitur. Primum itaque ea commemorare oportet quæ nos ad amorem Dei et proximi provocent, id est: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo. el ex lota mente tua, et ex omnibus viribus tuis; koc est maximum et primum mandatum. Secundum autem simile est huic: Diliges proximum tuum sicut te ipsum. In his duobus mandatis tota lex pendet et prophetæ (Matth. xxII, 37). Unde beatus Gregorius ait: Præcepta Dominica multa sunt et unum. Multa per diversitatem operis, unum in radice dilectionis. Si in his duobus præceptis tota lex pendet et prophetæ, et si utilitas omnium mandatorum una est, et si omnia mandata unum esse videntur, tunc non est nobis necesse cuncta mandata Dei in hoc capitulo sigillatim inserere. Sed videamus quid sit quod nobis præcipitur: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo. Quid enim est Deum ex toto corde diligere, nisi ut cor nostrum non sit inclinatum ad ullius dilectionem amplius quam Dei? Verbi gratia, si aurum, si argentum, si varias possessiones et ho-

raque hujusmodi toto affectu diligimus, Deum ex toto corde non amamus. Pro quanta enim parte in alique horum amor cordis nostri fuerit occupatus, pro tanta parte minus est ad Deum, et pro tanta parte minus diligimus Deum. Sicut enim casta mulier, que virum suum amat, nullum alium amat, ita et homo, si Deum amat, mundum non amat: si autem mundum amaverit, jam Deum ex toto corde non diligit. Et ideo reflectamus cor nostrum, et mentem nostram, et omnes actus nostros ab amore visibilium rerum, et Deum ex toto corde, et ex tota anima, et ex tota virtute diligamus. Tunc enim Deum diligimus, si omnes sensus nostri, qui pertinent ad mentem. Deo vacant : si intellectus noster Deo ministrat, si sapientia nostra circa Deum est, si omnis cogitatio nostra ea quæ Dei sunt tractat. Tunc etiam vere Deum diligimus, si semper de ejus servitio cogitamus et loquimur, et ejus mandata juxta vires adimplere satagimus. Deus enim non se verbis tantum vult diligi, sed corde pure et operlbus justis. Non postulat a nobis aurum neque argentum, neque aliquid hujusmodi; sed si fuerint nobis ista, dispertiri egentibus præcipit. Nos ipsos quærit, in nobis requiescere cupit. Hoc solummodo a nobis exigit ut eum ex toto corde diligamus, et mandata ejus custodiamus, et templa nostra impolluta ei servemus, quatenus ipse semper in nobis habitet, et nos in illo permaneamus. Quapropter accedamus ad eum et copulemur in affectu ejus.

Sequitur: Diliges, inquit, proximum tuum sicut teipeum. Qui diligit proximum, inquit Apostolus, legem implevit (Rom. xiii, 8); qui autem e contrario odit, homicida est. Qui proximum suum diligit sicut seipsum, non occidit illum, non mentitur illi quem diligit, non falsum testimonium de eo dicit, nec illius rem concupiscit; non insuper hoc quod non vult ut faciat el aliquis, facit illi quem sicut seipsum diligit. Seguitur: In his duobus mandatis tota lex pendet et prophetæ .(Matth. xxii, 40); jam enim supra diximus, ut omnium mandatorum una est utilitas, et omnia mandata unum videntur esse mandatum, ita sibi invicem cohærent, ut alterum sine altero esse non possit. Nec enim Deus vere sine proximo, nec proximus vere diligitur sine Deo. Nam, sicut supra n diximus, impossibile est omnia mandata Dei in hoc capitulo inserere, sed breviter succincteque ea commemoravimus quæ nes ad amorem Dei possint excitare. Sciendum tamen nobis est quia non solom præcepta evangelica, verum etiam prophetica et apostolica mandata diligentissime scrutari, et fidelissime observare, et obedire eis debemus. Ideoque studeamus Deum ex toto corde diligere, et mandata ejus scrutari, et semper ante oculos mentis habere, et ea non ex parte, sed per omnia diligere; quatenus illam beatitudinem consequi mereamur quam ille hymnidicus rex et propheta commemorat dicens: Beati qui serutantur testimonia ejus, in toto corde exquirent eum (Peal. cxviii, 2). Studeamus etiam.

nores temporales, si mancipia, et animalia, ceste. A fratres mei, et proximos nostros ut propria viscera raque hujusmodi toto affectu diligimus, Deum ex diligere, ut simul cum els ad gaudia sempiterua fetoto corde non amamus. Pro quanta enim parte in liciter pervenire et gaudere mercamur.

### CAPUT XXVII.

Lamentabilis descriptio de his qui præcepta Chrisi non observant.

De præceptis ergo Domini nostri Jesu Christi unum adhuc capitulum excipere volui; sed cum reminiscerer quod istis temporibus pene jam nemo sit qui ea observare valest vel satagat, majus mibi desiderium exstitit flendi quam scribendi. Merito enim lugendum est præsentis vitæ tempus, in quo tot mala tantaque flagitia videmus quotidie cumulari: quas si velimus per singula considerare, nunquam poterimus a lacrymis temperare. Sie autem omnia confusa, sic cuneta sunt resoluta, ut jam nec virtutis quidem vestigium usquam apparent. De spurcitiis enim et luxuriis, atque de cæteris nequitiis, nostris diebus mundum repletum esse perspicimus: et. quod est omnium malorum infelicius, jam nen ipsi emendamur, nec aliis emendandi gremplum præbemus; sed sumus velut sepulcra dealbata, quæ a foris apparent hominibus speciosa, intus vero plena sunt ossibus mortuorum et omni spurcitia. Et contigit nohis hoc quod illis solet evenire qui vel phrenesin patiuntur, vel mente capti sunt ; a quibus cum multa turpia et periculosa vel dicantur, vel etiam gerantur, nec pudoris aliquid, nec etiam pœnitudinis capiunt, quinimo, et magnifici sibi ac sapientiores videntur esse sanis ac sapientibus. Ita ergo el nos, cum omnia quæ sanitati contraria sunt gerimus, nec hoc ipsum quidem quod est sanitas novimus. Si forte enim in corpore parum aliquid morbi nos pulsaverit, statim medicos adhibemus, et pecunias eis damus, et omni observantia, quod nobis competit, gerimus, nec prius cessamus quam es quæ nobis molesta sunt mitigentur. Anima vero cum quotidie vulneretur, lanietur, urațur, pracipitetur, et modis əmnibus pereat, nec parva quidem pre ipsa nos cura sollicitat. Certum est enim quod nos omnes pariter corrumpit et absumit incuria, dum nemo est qui opportuna præbeat et inopportuna prohibeat, et cum omnes cura indigeamus, nome est qui medicinam prædicationis adhibeat et puenitentiam curationis imponat. Etenim si religiosus home aliquis extrinsecus undecunque in his partibus adveniret, et præceptorum Christi ac nostræ conversationis confusionem videret, nescio si alios aliques magis quam nos inimicos esse et captrarios præceptorum Christi judicaret, et quasi qui studium quoddam habuerimus in omnibus contraria agere quam Christus nobis præcepit. Sed ne quis putet forte exaggerationis causa a me hæc verba proferri, prohamenta jam nunc adhibebo, non aliunde quame de ipsis Christi mandatis; Christus enim noster in Evangelio ait: Audistis quia dictum est antiquis: Non occides : qui autem occiderit, reus erit judicia. Ego autem dica vabis, quia amnis qui irascitur fratti auo, reus erit judicio : qui autem diserit fratri suc,

racha, reus erit concilio; qui autem dixerit, fatue, A Done et Dominus tantam curam regoneiliationis noreus erit gehennæ ignis (Matth. v, 21, 22). Hæc quidem Dominus Jesus. Nos autem tanquam increduli et insideles calcamus hanc legem, et quotidie innumeris injurils fratres nostros afficimus, quasi inde aliquid præmii exspectemus. Sed videamus nunc quantum sit inter justitiam Phariscorum et Christianorum discrimen. Illos occisio reos facit judicio, nos autem ira similiter reos facit judicio. Et si nos ira reos faeit judicio, quomodo audemus quotidle tam leviter non solum contra juniores, verum etiam contra æquales ac majores nostros irasci? Non solum autem de ira, verum etiam de omni verbo otioso, secundum ejusdem Domini nostri sententiam, reddituri sumus Deo rationem. Racha enim dicitur inanis et satuus. Et cum frater noster ita credat in Christum sicut et nos, quomodo illum audemus inanem, vel fatuum, vel absque mente vocare? Nam quod Dominus racha et fatue dicit, hoc ostendit quia nec leve quidem, nec minimum in fratre collatum convicium nobis relaxabitur, ut non pro omnibus judicemur, nisi læso satisfecerimus, et condignam pænitentiam in hac vita agamus. Et ideo de istis levioribus mandatis sententiam dedit nobis Christus, ut et de cæteris omnibus quæ prævaricamur similiter sentiamus. Præterea quoque in tantum humanus metus timori Dei præponityr, ut si fortiores ac potentiores nostri aliquam injuriam aut contumeliam nobis faciant, ipsas etiam prompte et mansuete sustinemus ; erga coæquales vero vel in- C feriores interdum nec læsi commovemur et irascimur. Quis ergo erit immunis aut alienus ab hac eulpa? Si autem miles terrenus in conspectu regis terreni non ausus est irasci, neque aliquid suæ indignationis ante oculos ejus ostendere, quomodo audemus coram Rege æterno irasci, et indignationem nostram ante faciem ejus ostendere? Rex ergo terrenus desoris tantum videt hominum corpora, et ipsa solummodo habet in potestate: Rex vero cœlestis cordis nostri conspicit arcana, et potestatem habet utrumque, et corpus et animam, perdere in gehennam. Propter quod nec erga famulos quidem negligendum est istud præceptum: neque enim sine causa debemus contra ipsos irasci, quia et illi a Christo simili ut nos libertate sunt donati. Neque p besco proferre in medium, non solum propter juetiam si aliquem videmus mandatum Domini præterire, irasci contra eum debemus, sed potius miserationem et compassionem erga illum nos habere oportet, secundum eum qui dixit : Quis infirmatur, et ego non infirmor (II Cor. x1, 29)? Illud autem quod in sequentibus habetur, quis non infidelium etiam fabulosum judicet, cum æterna Dei voce sancitum sit? alt enim : Si autem offers munus tuum ad altare, et ibi recordatus fueris quia frater tuus habet aliquid adversum te, relinque ibi munus tuum ante altare, et vade prius reconciliari fratri tuo; et tunc veniens offeres munus tuum (Matth. v, 23). Nos autem e contra pugnas habentes ad invicem, et dolos in corde versantes, accedimus ad altare Dei. Et cum

stræ habeat, ut patiatur munera sua relinqui, et ante altare imperfecta manere, atque interrumpi mysteria sua, donec camus, et iracundiam cum fratribus nostris selvamus, et nodes et inimicitias : nos vero nec hoe guidem erabescimus, sed dies multos manemus in inimicitiis, et trahimus sicut funem longum iram et voluntatem malam, ignorantes quod tantum longa erit nobis pæna quantum et discordia. Hoc etiam ad cumulum nostree confusionis est, ut si quid boni nobis dicatur de inimico, non credimus; si quid autem mali, hos solum credimus et confirmamus. Et si forte irasci nobis accidat, præcipit Dominus ut ante solis occasum iracundiam nostram fiviamus. Unde dicit : Sol non occidat super iracundiam vestram (Ephes. 17, 26). Nos autom e contra ne hoc quidem contenti sumus ut iracundiam nostram ultra solis terminum producamus, sed insidias invicem ponimus, et sive verbis sive rebus supplantare proximes nestros cupimus. Nam osculum pacis quo tempore munera sacra efferentur, porrigere invicem in usu habemus; sed vereor ne plures ex nobis hoc labiis tantummedo faciant, cum Christus pacem non ex ere, sed ex corde desideret. Unde per hæe Deus potius exacerbari quam placari credendus est. Puritas enim et veritas in conspectu Dei placent; respuit autem et edit omne quod simulatur et fingitur. Nam pro his singulis lacrymæ nobis fundendæ sunt, et confusio habenda est. Cxtera vero præcepta quæ restant, in sequenti capitulo, ob compen il causam, breviter et diligenter discutienda relinquimus.

### CAPUT XXVIII.

### Item de eadem lamentatione que supra.

Jam vero quæ de consentiendo adversario, vel de concupiscentia illicita, et de oculo dextro, et de manu dextra, et de relinquendis uxoribus præcipiuntur (Matth. v), quasi nec scripta sint nec audita, ita contempuntur. In oculo enim dextro et manu dextra parentes nostros atque propinquos intelligimus: quod si ad contemplandam veram lucem nobis impedimento sunt, debemus truncare istiusmodi portiones; ne dum volumus cæteros lucrifacere, insi in æternum pereamus. Nam de non jurando eruramenta, sed etiam propter perjuria. Si enim vere jurare crimen est et prævaricatio mandati, de perjurio quid dicamus? Evangelica autem veritas juramentum non recipit, cum omnis sermo fidelis pro jurejurando sit. Post hæc autem Dominus ait : Si quis te percusserit in dextram maxillam, præbe illi et alteram; et volenti tecum judicio contendere, et tun'cam tuam auferre, relinque illi et pallium. Et si quis angariaverit te mille passus, vade cum illo alia duo. Petenti te, da ei. Et volenti mutuari a te, ne avertaris (Matth. v, 39). Ad hæc enim quid dicimus? Pro singulis autem his lacrymæ nobis tantummodo proferendæ sunt, et confusio habenda est : aperte enim contra hæc omnia militamus. Pati autem alibis, neque in rebus unquam volumus. Sed etsi in aliquo saltem vel leviter pulsemur, continuo velut feræ bestiæ contra eos insurgimus. Sed licet nos in omnibus contraria agamus quæ præcipit nobis Christus, tamen eminentius ab eo docemur; qui diripuerit, inquit, quæ tua sunt, qui te læserit, qui tibi nocuerit, non solum pro his quæ tibi abstulit, non indigneris; sed et dilige, et tota charitate constringe, et etiam pro ipso ad Deum diligenter preces funde. Ac si dicatur: Cum ille qui ad diripienda quæ tua sunt iniquo spiritu fuerit accensus, si te prolixiorem invenerit in largiendo quam ille venerat in diripiendo, quamvis ille sit ferus et barbarus, erubescet tamen bonitatem tuam, mitigabitur a furore, resipiscet continuo et facti pænitebit, ac suum qui- B dem peccatum exhorrescet, tui vero animi virtutem mirabitur et amabit. Sed hoc ubi nunc invenio? Cujus enim talem vitam mirabor? Neminem autem nunc invenire queo qui hanc injuriam patienter ferre velit. Christus enim nos orare pro persequentibus et calumniantibus jubet; nos autem non solum contra inimicos, sed etiam contra amicos sæpe inimicitias et insidias ponimus. Christus maledicentibus benedici jubet, nos e contra non solum multiplicatas maledictiones restituimus, sed etiam, si possumus, pro verbis flagellis eos cædimus. Nonne tibi videntur, o homo, omnimodis contraria esse, ut dixi, præceptis Christi quæ gerimus? Nonne magis pugnam habemus contra mandata ejus, quam obedientiam? Et ideo merito lugemus, et inobedientiam nostram merito plangimus. Sed dicit aliquis: Impossibilia nobis præcipit Christus. Quid agis, o homo? nunquid ignoras quid David in Saul secit? Quid Stephanus martyr, qui pro lapidantibus exoravit? Oblitusne es quid ipsemet Christus docuit et fecit, dicens: Pater, ignosce illis, non enim sciunt quid faciunt (Luc. xxIII, 34)? Volentibus enim observare Christi præcepta, non sunt impossibilia, sed levia; nolentibus vero et inobedientibus videntur esse dura et impossibilia, cum idem Dominus dicat: Onus meum leve, et jugum meum suave ( Matth. XI, 30). Jam vero quid dicam de hoc quod scriptum est in oratione Dominica: Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Matth. VI, 12)? Quisnam est ex omnibus nobis qui cum fiducia hæc Deo dicere audeat? Nam etsi nihil saciamus inimicis et debitoribus nostris, habemus tamen intra nos insanabile vulnus iræ retentum in corde. Et si tantummodo non lædas eum qui te læsit, avertis te tamen ab eo, nec libenter eum vides, manet sine dubio vulnus in pectore, et dolor augescit in corde. Nunquid tu ita vis propitium tibi fieri Deum, ut non quidem te lædat, avertat se tamen abs te, et peccatorum tuorum memoriam teneat et videre te nolit? Igitur qualem vis esse erga te Deum, cum peccatorum veniam poscis, talem te exhibere debes his qui deliquerunt in te, sicut et sapientium quidam dixit: Homo homini servat iram, et a Deo

quid ex his quæ scripta sunt ac ferre, neque in ver- A quærit medelam (Eccli. xxvIII, 3). Et si homo erga hominem non habet misericordiam, quis propitiabitur delictis ejus? Vellem silere jam et huc usque progressus finem sermonibus meis imponere. Erubesco enim et confundor ultra procedere. Sed quid iterum tacere proderit, cum ab ipsis mandatis Christi, quæ impugnamus, silenter etiam arguamur? Quomodo autem latebimus, cum qui novit corda nostra, judicaturus est ea? Quid ergo dicam de illo mandato quo juhemur non thesaurizare super terram? Cæteri vero quasi e contrario audierint præceptum, et quasi dictum sit ad eos: Thesaurizate omni modo super terram; ita relinguentes cœlum adhæserunt terræ, et insaniunt erga pecunias congregandas, totoque affectu odiunt Deum, diligunt autem mammonam. Quod autem dictum est. Nolite cogitare de crastino, nec audire scio aliquem, nec omnino servare. Et propterea de hoc mandato dicere aliquid erubesco. Etenim oportebat nos quocunque pacto loquente Christo et pronuntiante non dubitare. sed credere. Nunc vero etiam cum et causas et rationes adhibeat mandatorum suorum, atque exemplis ea validissimis muniat, nec sic quidem erubescimus. Propter hoc enim et avium quæ non arant, neque seminant, et liliorum, quæ non nent, similitedines posuit, ut nemo dubitaret, et tamen nos sicat gentes, aut forte etiam aliquid desperabilius gentibus de his cogitando consumimur. Sed de hoc, ut dixi, mandato plura dicere erubesco, ad sequentia tamen veniam, si forte alicubi solatium qualecunque mei pudoris inveniam. Quid ergo sequitur post hæc? Nolite judicare, ut non judicemini (Matth. vii). Ego enim solatium mei pudoris invenire credebam, augmenta nunc confusionis reperi. Si autem nul.um nobis peccatum aliud fuisset admissum, pro boc solo gehennæ nos tradi satis abundeque sufficeret; quippe qui in alienis delictis severi et amarissimi judices residemus, nostras autem trabes in oculis propriis inflxas non videmus: a quo vitio neque sæeuli hominem, neque monachum, neque cuam solitarium ullum facile reperies liberum. Neque etiam de hoc exhorrescimus quod idem ipse ait : In quo enim judicio judicaveritis, judicabimini (Ibid.). Nam dic mihi, quid laboris habet ut non judices alium? Nos autem qui cum possimus sine labore mandatum Dei servare, laboramus et nitimur ut illud prævaricemur. Quia et revera ipse pronuntiavit de praceptis suis quod nihil in eis onerosum sit, sicul paulo ante retuli, id docens : Jugum meum suare est, et onus meum leve (Matth. x1, 30). Nos nam jue e contra gravia efficimus quæ ille levia constituit. Quamvis enim sint aliqua in quibus paululum laboris adhibendum est, tamen quidquid ipse præcepit leve est, etiam si sit tribulatio. Et si tribulatio, quomodo leve est? Leve, inquam, est, quia immensum pondus futuræ gloriæ levem facit præsentis temporis tribulationem. Sequitur: Nolite, inquit, dere sanctum canibus, neque projiciatis margaritas vestres ante porcos (Matth. vii, 6). Nos vero e contra laudis

amore et jactantiæ vitio corrupti, etiam huic præ- A fessio peccatorum propagatur. De confessione peccepto contraria gerimus, atque hominibus neque intellectum purum habentibus, neque fidem sanam retinentibus, et insuper peccatorum maculis innexis, sine ulla discretione mysteriorum secreta nudamus. Multum est enim, si velimus singula quæque mandata discutere, quæ omnimodis in contemptu habentur ab hominibus, ut illud : Quodcunque vultis ut faciant vobis homines, eadem et vos facite illis (Ibid.). Nos namque e contrario omnia facimus hominibus quæ ipsi nolumus pati. Et rursum, qui jussi sumus per angustam viam incedere, per latam semper incedimus. Hi autem qui videntur sustulisse crucem suam et sequi Christum, de lata et spatiosa via sollicite requirunt. Sic enim facere solent illi qui sæculum relinquere disponunt. Cum B autem de monasteriis aut retrusione vel etiam de locis habitantium percunctantur, ante omnia de requie tractant et de opportunitate. Prima tamen sollicitudo statim et prima verba ista sunt: Estne ibi requies quo eundum est? Inveniuntur ilii ea quæ necessaria sunt abundanter? Primum enim, ut dixi, sollicite requirunt si nihil horum desit quæ lata et spatiosa via deposcit. Quid agis, o homo? Quid loqueris? Arctam et angustam viam jussus es ambulare, utquid de requie, utquid de abundantia percunctaris? Verum ne me existimet aliquis hæc dicendo alios incusare, jam nunc de meipso narrabo. Quondam cum de sæculi abrenuntiatione et de solitaria habitatione cogitare cœpissem, ego scio quam sollicite infra memetipsum perscrutabar, unde viverem, et unde mihi in ipsa habitatione ea quæ necessaria sunt corpori præberentur? Sed et illud non segniter requirebam, unde haberem vestimenta, unde luminaria, unde etiam ligna, et legumina, et cætera talia. Ita enim ego cum omni sollicitudine de requie corporis apud memetipsum tractabam. Heu! quam subtiliter ille artifex mali diabolus nos decipit, et quanta cœcitate oculos nostræ mentis obducit! Ad regnum cœlorum cupimus ascendere, et interrogamus si aliqua nobis difficultas occurrat in itinere. Ad cœli fastigium et divitias festinamus: ad ipsas, inquam, divitias, quas nec oculus vidit, nec auris audivit, neque in cor hominis ascenderunt; et de requie corporis percunctamur.

Nam sicut diximus supra, multum est si velimus D singula quæque mandata Christi in hoc loco discutere. Tamen oportet nos flere et lugere pro his singulis quæ impugnamus, et in contemptu habemus, quatenus ab ipsis sceleribus quæ per inobedientiam et contemptum eorumdem mandatorum Christi incurrimus, uberrimis lacrymarum fletibus ablui expiarique, Deo opitulante, mereamur.

### CAPUT XXIX.

#### De compunctione cordis.

Compunctio etenim cordis est humilitas mentis, cum lacrymis, et recordatione peccatorum, et timore judicii. Nam ex humilitatis virtute compunctio cordis nascitur. De compunctione cordis con-

PATROL. CIII.

catorum pœnitentia generatur. De pœnitentia autem indulgentia peccatorum percipitur. Quatuor enim sunt qualitates affectionum quibus mens justi tædio salubri compungitur; hoc est, memoria præteritorum peccatorum, recordatio futurarum pœnarum, consideratio peregrinationis suæ in hujus vitæ miseria, desiderium supernæ patriæ, quatenus ad eam quantocius valeat pervenire. Quando ergo ista in corde flunt, credendum est tunc esse Deum per gratiam cordi humano præsentem. Præterea quoque oportet nos, qui compunctionem cordis perfecte desideramus habere, prius animo et mente ab omni perturbatione ac fluctuatione visibilium rerum secedere, atque ad illa conscendere silentia ubi quies summa, jugis tranquillitas et pura est serenitas; ibique oculum mentis nostræ tota intentione semper debemus delixum habere. Oportet etiam nos diem mortis ante oculos mentis habere, et præterita peccata ad memoriam revocare; et eorum qui in inferno gemunt rememorari, et quomodo ibi sunt animæ, in quam amaro silentio, aut in quam pessimo gemitu, vel metu, sive cruciatu, aut in quali exspectatione et dolore; et pro his infinitas debemus lacrymas fundere. Recogitemus autem diem resurrectionis, et illud terribile, et horrendum, atque tremendum judicium Christi; et præmium justorum, et repositam peccatoribus pænam, quam passuri sunt in conspectu Dei. Sed et supplicia omnia, et ignem inexstinguibilem, et vermes immortales, et tartarum tenebrarum ad memoriam revocemus : et super hæc omnia dentium stridorem et tormenta perpetua per imescamus. Adducamus etiam ad medium bona, et gaudiosa gandia, quæ sunt justis reposita coram Deo et angelis ejus in æterna gloria. Cogitemus autem quam gloriosi sint illi angelorum chori, quæ societas beatorum spirituum, et quæ sit majestas æternæ visionis Dei. Utrorumque horum commemorationem jugiter in cordibus nostris habeamus : super judicia quidem peccatorum ingemiscamus, super bona vero justis reposita gaudeamus : sicque sit ut persecta compunctio formidinis tradat animum compunctioni dilectionis.

### CAPUT XXX.

### Quod duo sunt genera compunctionum.

Duo igitur sunt compunctionum genera, hoc est, irriguum superius, et irriguum inferius (Jos. xv, 19). Irriguum quippe inferius quisque accipit, cum inferni supplicia flendo pertimescit. Irriguum vero superius accipit, cum sese in lacrymis cœlestis regni desiderio affligit. Sciendum namque est quia nullum habebit accessum ad compunctionem cordis, is qui in risu et jocis immoderatus fuerit. Non enim convenit ei qui ad persectionem nititur ascendere, in modum parvuli insensati jocari, nec dissolutis labiis risum proferre, sed subridendo tantum mentis lætitiam indicare. Amentia namque est cum strepitu ridere. Parvuli enim est ludere, persecti autem viri lugere, jocus vero et risus negligentem

et tepidum efficiunt virum justum erga Dei servi- A cum hominibus potentibus volumus aliqua suggetium. O quantam perniciem præparant risus et jocus! et e contrario quantum lucrum afferunt fletus ac luctus! Quem enim delectat hic ridere, postmodum fiebit amarissime; qui autem hic lugere voluerit, imposterum sine fine gaudebit. Nam et Salvator noster beates vocat lugentes; et qui nunc lætantur, flere eos dicit in novissimo. Unde Jacobus apostolus aft : Niseri estote et lugete, risus vester in luctum convertatur, et gaudium in mærorem (Jac. IV, 9). Hinc per Salomonem dicitur: Risus dolore miscebitur (Prov. xrv, 13). Hinc Gregorius ait : Nemo potest et bic gaudere cum sæculo, et iffic regnare cum Christo. Hinc etiam in collationibus Patrum legitor: Vidit, inquit, senex quemdam ridentem, et ait iffi: Coram cœlo et terra rationem totius vitæ B nostræ reddituri sumus, et tu rides? Quapropter non nos oblectet puerilis jocus ac risus, sed lectiones sacræ et spiritualis melodiæ cantus. Quamvis enim dura sint corda nostra ad lacrymas producendas, mox tamen ut psalmorum dulcedo insonuerit, ad compunctionem cordis animum nostrum inflectit. Multi enim reperiuntur qui cantus suavitate commoti sua crimina plangunt, atque ex ea parte magis flectuntur ad lacrymas, ex qua psallentis insonuerit dulcedo suavitatis. Sed studendum nobis est ut etiam post compunctionis tempora, in quantum Deo largiente possumus, ipsam vim lacrymarum in nosmetipsos conservemus; ne nos post compunctionem cordis cogitatio fluxa dissolval; ne mentem nostram vana lætitia subripiat, ne lucrum compunctionis C Deum, ut non desperet precis effectum. Inaniter auanima nostra per incuriam fluxæ cogitationis perdat. Sic quippe quod poposcerat, obtinere anima meruit, quia se post lacrymas in codem mentis vigore servavit. De qua nimirum scriptum est: Vultus ejus non sunt amplias in diversa mutati (I Reg. 1, 18). Quia igitur non est oblita quæ petilt, non est privata munere quod poposcit. Nos autem quia post baptisma inquinavimus vitam, rebaptizemus in lacrymis conscientiam nostram. Qui ergo lacrymas indesinenter fundit, et tamen peccare non desinit, lamentum habet, sed mundationem non habet. Ubi autem łacrymæ abundant, ibi cogitationes sordidæ non approximant. Compunctio sanitas animæ est, compunctio illuminatio mentis est; compunctio remissio peccatorum est; compunctio Spiritum san-Etum Babitare facit in se.

#### CAPUT XXXI.

#### De reverentia et instantia orationis.

Oportet itaque nos certissime scire et veraciter eredere, quia assiduitate orationum adipisci possumus remissionem omnium peccatorum; si tamen actus orationi et labia cordi non discrepaverint. Melius enim est worde orare cam silentio sine sono vocis, quam solis verbis sine intuita mentis; quia non verba deprecationis Deus intendit, sed cor orantis aspicit. Nam negligentes orationes nec ab ipso homine impetrare valent quod volunt. A Si enim

Ex regula sancti Benedicti, cap. 20.

rere, non præsumimus nisi cum humilitate et reverentia; quanto magis Domino Deo universorum cum cordis humilitate et puritatis devotione supplicandum est! Et non in multiloquio, sed in puritate cordis nos exaudiri sciamus : et ideo brevis et pura debet esse oratio, nisi forte ex affectu inspirationis divinæ gratiæ protendatur. Cum enim in oratione assistimus, gemere et flere debemus, reminiscentes quam gravia sunt scelera quæ commisimus, quamque dira inferni supplicia quæ timemus. Longe quippe a Deo est animus qui in oratione cogitationībus sæculi fuerit occupatus. Et tunc veraciter oramus, quando aliunde non cogitamus. Sed valde perpauci sunt qui tales orationes habeant; et licet in quibusdam sint, difficile tamen est ut semper sint. Tunc autem magis diabolus cogitationes curarum sæcularium nostris mentibus ingerit, quando nos orantes aspexerit. Sed nos e contra tam perseveranter in oratione persistere debemus, quousque importunas sæcularium rerum cogitationes ab inimico latenter immissas superemus. Quoties enim quilibet aliquo tangitur vitio, toties se ad orationem subdat; quia frequens oratio vitiorum impugnationem exstinguit. Et qui læditur, non desistat orare pro se lædentibus : quia sicut nullum proficit in vulnere medicamentum, si adhuc ferrum in eo sit, ita nihil Illius oratio proficit, cujus adhuc dolor est in ment et odium manet in pectore.

Tantus ergo debet esse orantis affectus erga tem oramus, si spei fiduciam non habemus : Petat autem unusquisque, ut ait Apostolus, in fide niki hæsitans. Nam qui dubitat, similis est fluctui maris, quæ a vento movetur, atque dispergitur (Jac. 1, 6). Disidentia enim nascitur ex hoc quod adhuc ≉ quisque sentit circa peccandi affectionem versari. Multum enim, inquit Apostolus, valet deprecatio justi assidua (Jac. v, 16). In tantum utique valet, # etiam per eam dæmonia vincantur, et aditus corum per ipsam obstruantur, ut non quocunque volust, vadant. Unde in Tripertita historia legitur ita. Temporibus Juliani Apostatæ missus est dæmon ab ipse in Occidentem, ut iret velociter et afferret ei inde aliquod responsum. Cum autem pervenisset dæmes ille in quodam ioco ubi quidam monachus habitabat, stetit ibidem per decem dies immobilis, eo quol non poterat ultra progredi, quia monachus ille non cessabat orare neque nocte neque die; et regresus est sine effectu ad eum qui miserat illum. Ca revertenti dixit Julianus : Quare tandià tardasi' Respondens dæmon ait : Et moram feci, et size actione reversus sum. Sustinui emm decem dies Publium monachum, si forte cessaret ab oratione € transirem; et non cessavit, et prohibitus sum transfre, et redii nibil agens. Tunc impiissimus Julians Indignatus dixit: Cum illuc ingressus fuero, facia: in eo vindictam. Et intra paucos dies Julianus De providentia interiit. Et confinuo unus ex præsectis A orare, vel tale opus sacere ut ipsum pre nebis Deum qui cum eo erant, abiit, et vendidit omnia que habuit, et veniens ad senem illum factus est menachus magnus, et sic permansit cam eo, donec quievit in Domino. Ubi datur intelligi quia oratio servorum Dei continua non solum homines salvat, sed etiam diaboli tela exsuperat. Per orationes autem purissimas omnia nobis utilia a Domino tribuuntur, et cuncta noxía procul dubio effugantur. Ideirco necesse est noble et ore et corde sine intermissione orare.

### CAPUT XXXII. Quomodo possit aliquis sine intermissione orare.

Dei servum autem, et maxime solitarium, oportet sine intermissione orare, legere et operari, ne forte mentem otio deditam spiritus malignus invadat. Orationibus autem mundamur, lectionibus instruimur, operationibus vero eorpus, ne forte superbiat, fatigamus. Sed quærendum nobis est quomodo quis possit

sine intermissione orare. Quidam enim dicere volunt quod ille sine intermissione orat qui canonicas horas observat. Nobis vero non expedit cæteris horis ab oratione vacare; sed secundum Apostolum sine intermissione debemus orare. Sic autem Domino miserante poterimus illud præceptum implere, id est, si jugiter lingua orare non possumus, vel corde oremus: et si ore, vel corde indesinenter orare nequimus, vel etiam actus nostri tales sint ut semper

pro nobis Deum exorent.

Unde in Collationibus Patrum tale datur exemplum: Lucius abbas interrogavit quosdam fratres. dicens: Quod est opus manuum vestrarum? At illi dixerunt: Nos non contingimus aliquod opus manuum; sed, sicut Apostolus dicit, sine intermissione oramus. Dixit eis senex: Et non manducatis? illi autem dixerunt : Etiam manducamus. Et dixit eis : Quando ergo comeditis, quis orat pro vobis? Et iterum interrogavit eos dicens : Non dormitis? Et illi dixerunt : Etiam dormimus. Et senex adjecit : Cum dormitis, quis orat pro vobis? Et non invenerunt quid ad hæc responderent ei. Et adjecit: Ignoscite mihi, fratres, quia ecce non facitis sicut dixistis. Ego autem ostendam vobis quia operans manibus meis sine intermissione oro. Sedeo namque, juvante Domino, infundens mihi paucas palmulas, et facio ex eis plectam, et dico : Miserere mei, Deus, secundum magnam mizericordiam tuam : et secundum multitudinem miserationum tuarum dele iniquitatem meam (Psal. L, 1). Et dixit eis: Oratio hæc est, an non? Et dixerunt ei: Etiam. Ille autem dixit: Quando permansero tota die laborans, et orans ore vel corde. facio plus aut minus sex nummos, et duos ex his dono pauperibus foras ad ostium, et residuos expendo in usus meos et discipulorum meorum. Ille vero qui accepit illos duos denarios orat pro me tempore quo ego manduco vel dormio, atque ita per gratiam Dei impletur in me hoc quod scriptum est : Sine intermissione orate (Rom. 1, 9). Quapropter oportet nos, sicut prædictum est, ore vel corde indesinenter

Mud quoque hu.e apestolico precepto quasi contrarium esse videtur qued Dominus ait : Orantes autem nolite multum lequi, sicul ethnici faciunt (Matth. vs. 7). Itaque animadvertendum est quod Dominus non dixit: Nolite multum orare, sed Nolite multum loqui, sicut ethnici faciunt, qui secundum politam eloquentiæ facultatis facundiam orant. Ille enim sine intermissione ad Deum orat, qui peccanti în se fratri dimittit; qui non ab hominibus, sed a Deo laudem quærit, qui adversus turbam vanorum phantasmatum ostium cubilis cordis sui claudit : et ne aliquod impedimentum ejus oratie patiatur, in amore Dei mentis oculum figit.

#### CAPUT XXXIII.

Quod omnes vanæ cogitationes en illusione damonum funt.

Nulla ergo virtus est in conversatione servorum Dei quæ talem habeat laborem quomodo oratio. Dum enim voluerit homo Deum suum orare, semper dæmones festinant orationem ejus interrumpere, scientes quia ex nulla alia re tantum impediuntur, quantum per orationem ad Deum fusam. Siquidem omnem alium laborem quem homo in conversatione religiosa positus assumpserit, quamvis instanter agat, habet tamen aliquam requiem. Oratio autem, ut dictum est, nuliam habet requiem. Qua de re in Vitis Patrum ita legitur: Quodam tempore, nocte dæmon ad ostium cellulæ beati Macarii pulsavit, dicens: Surge, abba Macari, et eamus ad collectam. ubi fratres ad vigilias congregantur. Sed ille, qui gratia Dei repletus erat prudentia, falli non poterat, intellexit diaboli esse fallaciam, et ait: O mendax et veritatis inimice! quæ tibi societas cum collecta et congregatione sanctorum? At ille : Latet ergo te. inquit, o Macari, qued sine nobis nulla congregatio monachorum agitur? Tum ille: Imperet, inquit, tibi Dominus, immunde. Et ille adjecit: Veni denique. et videbis opera nestra. His dictis, dæmon discessit. Et abbas conversus ad orationem petiit a Deo ut ei estenderet si hoc veram esset quod gloriatus est dæmon. Abiit ergo ad collectam ubi a fratribus vigiliæ celebrabantur, et iterum in oratione Dominum deprecatur ut sibi verbi hujus veritatem ostendat; et ecce vidit per totam ecclesiam quasi parvulos quosdam Æthiopes discurrere huc atque illue et velut volitando deferri. Discurrentes ergo illi Æthiopes pueruli singulis quibusque sedentibus alfudebant : et si cui duobus digitulis oculos compressissent, statim dormitabat. Si cui vero in os misissent digitum, oscitare eum faciebant. Ubi vero post psalmum ad orandum projecissent se fratres, percurrebant nihilominus singulos, et ante alium jacentem in oratione quasi in mulierum speciem vertebantur; ante alium autem quasi ædificantes, ant aliquid portantes, ac diversa quæque agentes apparehant; et quæcunque dæmones quasi ludendo formassent, hæc illi orantes in cordis sui cogitatione versabant. A nonnullis tamen ubi aliquid horum agere coepissent, quasi quo- A ciamur astare, et Dominus ad nos veniens non quod dam repulsu præcipites dejiciebantur, ita ut nec stare quidem prorsus aut transire juxta eos auderent. Aliis vero etiam supra dorsa et cervices ludebant. Hæc cum vidisset sanctus Macarius, ingemuit graviter, et ait cum lacrymis : Exsurge, Domine, ut dispergantur inimici tui, et fugiant a facie tua; quoniam impleta est illusionibus anima nostra. Post orationem autem vocatis seorsum singulis quibusque fratribus ante quorum faciem dæmones variis imaginationibus ludentes, requisivitab eis si in oratione vel ædificandi, vel portandi cogitationes habuerint, vel ita agendi talia diversa quæ unicuique imaginata per dæmones viderat; et singuli eorum consitebantur ita fuisse in corde suo ut ille arguebat eos. Et tunc intellectum est quod omnes vanæ et superfluæ B medio peccatorum effunditur; psalmorum autem decogitationes, quas somniorum, vel psalmorum, seu orationum tempore unusquisque conceperit, illusione dæmonum flant. Ab his autem qui omni custodia servant cor suum facile repelluntur Æthiopes. Deo enim conjuncta mens, et in ipso tempore præcipue orationis intenta, nihil alienum, nihil superfluum recipit.

#### CAPUT XXXIV.

Quod cantantibus et psallentibus præsentia Dei et angelorum semper adsit.

Ouoniam quamvis ubique Deuni per potentiam divinitatis esse noverimus, et oculos ejus speculari bonos et malos credamus, præcipue tamen sine aliqua dubitatione, cum divino officio assistimus, per gratiam nobis eum adesse præsentem credimus. C Ideoque semper memores simus quod Propheta ait: Servite Domino in timore (Psal. 11, 11). Et iterum : Psallite sapienter (Ibid.). Tunc etiam angelici spiritus maxime nobis præsentes adesse credendi sunt, cum divinis specialiter mancipamur obsequiis, id est, cum lectionibus sacris aurem accommodamus, vel psalmodiæ operam damus, vel orationi incumbimus, vel etiam missarum solemnia celebramus. Unde idem Propheta ait: In conspectu angelorum psallam tibi (Psal. CAXXVII, 2). Quapropter solerter nobis studendum est ut cum ad divinum officium vel ad missarum solemnia celebranda convenimus, semper memores simus qualiter nos oporteat esse in conspectu Dei et angelorum ejus. Et sic stemus ad psallendum ut mens nostra concordet voci nostræ. Sic enim Apostolus ait: Psallam spiritu, psallam et mente (I Cor. xiv, 15).

Cavendum est autem ut non negligenter, nec tepide, vel inhoneste divinum officium celebremus, neque ad perficiendum pigre adveniamus; ne, quod absit, in illam sententiam incidamus qua dicitur: Maledictus homo qui opus Dei secerit negligenter (Deut. xxvii, 15). Observandum est ut ne quid in oratoriis, vel in cellulis nostris inhonestum vel indecens, ne quid ineptum, vel perversum, aut cogitationibus, aut verbis, aut actibus perpetremus; sed cum timore et veneratione cœleste compleamus officium, quatenus in conspectu Dei et angelorum ejus digni efficondemnet in nobis, sed potius quod remuneret, inveniat.

#### CAPUT XXXV.

De laude psalmorum et dispositione horarum in quibus psallere debemus.

Psalmorum denique assidua decantatio tristia corda consolatur, gratiores mentes facit, fastidiosos oblectat, inertes exsuscitat, peccatores ad lamenta invitat. Nam quamvis dura sint corda nostra, tames mox ut psalmorum dulcedo insonuerit, ad profectum pietatis animum nostrum inflectit. Omnis enim duritia cordis eorum dulcedine emollitur: et sient orationibus regimur, ita psalmorum studiis delectemur. Oratio autem in præsenti tantum vita pro recantatio perpetuam Dei laudem demonstrat, et gloriam sempiternam. Sic enim scriptum est: Beati qui habitant in domo tua, Domine, in sæcula sæculorun laudabunt te (Psal. LXXXIII, 5). Cujus operis frequentiam quicunque sideliter intentaque mente exsequitur, quodammodo angelis sociatur. Quocirca necesse est ut certis horis certisque temporibus nostræ servitutis officia persolvamus, id est, matutino, prima, tertia, sexta, nona, vespera et completorio. De his diurnis horis ait propheta David : Septies in die ladem dixi tibi (Psal. cxv111, 64). De nocturnis autem vigiliis idem ipse propheta ait : Media. nocte surgebam ad confitendum tibi (Ibid., v. 62). Et rurses dicit: Memor sui nocte nominis tui, Domine (Pul. LXII, 7). Et rursus dicit : Si memor sui tui super stratum meum, in matutinis meditabor in te (Ibid.).

Propterea quoque de divinis in noctibus officiis cæterisque horis diei ab oratione nos non oportet vacare, sed semper per intervalla borarum aut oremus, aut legamus, aut aliquod opus manuum exerceamus, quatenus tædium cordis et cogitationum evadere possimus, sicut legitur fecisse beatus Antonius. Qui quodam tempore cum sederet in eremo. animus ejus tædium et confusionem cogita ionum incurrit, quia nondum adhuc instanter laborabat, & ait ad Deum: Domine, volo salvus fieri, et non permittunt me cogitationes meæ. Quid faciam in hac tribulatione, et quomodo salvus ero? Et post pusilum surgens exiit foras, et vidit quemdam tangum seipsum sedentem et operantem; denique vidit eumdem ipsum ab opere surgentem et orantem, d iterum sedentem, et flectam de palmis f**acientem**; inde rursus ad orationem surgentem. Erat auten angelus Domini missus ad correctionem et cautelan dandam Antonio. Post hæc audivit vocem angeli dicentis: Sic fac, et salvus eris. Ille autem hoc andito, magnum gaudium sumpsit atque fiduciam. El ita postea faciens, salutem quam quærebat invenit. Ita et nos facientes, Deo opitulante, salvabimur. Nemerum quoque et mensuram psalmorum quos quetidie canere debemus hic minime describimus, quia hoc quod Apostolus sine intermissione praecipit agere, ego nullatenus præsumo determinare. Testis

sit uniculque conscientia sua, quia Deum, quem nulla A me, et retribuam tibi mercedem tuam. Qui cum post fallunt occulta, inspectorem cordis sui omni hora habebit. Oportet præterea nos orare indesinenter pro nostris benefactoribus, et pro omnibus hominibus, pro regibus et omnibus qui in sublimitate sunt constituti, ut quietam et tranquillam vitam habere possimus. Sciendum vero est quia quanto quisque magis assiduus fuerit in oratione, tanto feliciorem remunerationem recepturus est in æterna beatitudine. Luminaria vero cum omni diligentia sive de propriis laboribus seu de sidelium oblationibus in suis oratoriis noctis tempore provideant solitarii.

#### CAPUT XXXVI.

Si quotidie corpus Domini quilibet audeat sumere vel missam cantare.

Non mea itaque opinione, sed sanctorum Patrum B assertione hæc utraque reor fieri posse, id est, et missas quotidie celebrare, et sacrosancta corporis et sanguinis Domini mysteria quotidie cum tremore et timore sumere; ab his tamen, qui mundi sunt ab omni inquinamento carnis ac spiritus, et hoc cum metu magno et pavore : quia qui tantum hospitem cupit intra se suscipere, castus debet esse non solum in corpore, sed et mundus in corde. Nam fuit quidam venerabilis Pater nomine Apollonius, qui hoc monebat fratres, ut, si fieri posset, quotidie communicarent mysteriis Christi, ne forte, qui se ab his longe facit, longe flat a Deo. Qui autem, inquit, frequentius hoc suscipit, frequentius ipsum sine dubio Salvatorem suscipit; quia idem ipse ait : Qui manducat meam carnem, et bibit meum sanguinem, in C mittere. me manet, et ego in eo (Joan. VI, 55). Sed et ipsa commemoratio Dominicæ passionis cum assidue sit a servis Dei celebrata, primum per hoc commonitio datur, ut studeat unusquisque ita paratus inveniri, ne indignus Dominicis mysteriis habeatur. De hac denique re beatus Gregorius in libro Dialogorum ait: Debemus itaque præsens sæculum tota mente contemnere, quotidiana Deo lacrymarum sacrificia offerre, quotidianas carnis et sanguinis ejus hostias immolare. Hæc namque singulariter victima ab æterno interitu animam salvat. Sed necesse est ut cum hæc agimus nosmetipsos in cordis contritione mactemus. Et fidenter dico, quia salutari hostia post mortem non indigebimus, si ante mortem Deo hostia ipsi fuerimus. Quapropter bonum est ut quod quisque D post mortem suam sperat pro se agi per alios, agat ipse dum vivit per se. Beatius quippe est liberum exire de carcere, quam post vincula libertatem quærere. Hinc iterum idem papa in codem libro adnectit dicens: Nam vir vitæ venerabilis Cassius Narniensis episcopus fuit, qui quotidianum sacrificium Deo offerre consueverat, ita ut pene nullus dies vitæ ejus abscederet quin omnipotenti Deo hostiam placationis immolaret. Dum autem sese cum lacrymis mactaret, mandatum Domini per cujusdam sui presbyteri visionem suscepit, dicens : Age quod agis, operare quod operaris, non cesset pes tuus, non cesset manus tua. Natalitio apostolorum venies ad

annos septem ipso natalitio apostolorum die missarum solemnia peregisset, et mysteria sacræ communionis accepisset, e corpore exivit. Qua in re pensandum est quantum præsidium sit quotidie sacrosancti corporis et sanguinis Domini nostri Jesu Christi hostias immolare; et patenter ostenditur quam salubre est vesci tanto medicamine. Unde quidam venerandus poeta dixit.

Magnum præsidium est sacro lihamine pasei Si cor participis cramina nulla premunt.

Hinc etiam egregius doctor Augustinus dixit: Nihil sic debet formidare Christianus quam separari a corpore Christi. Si enim separatur a copore Christi. non est membrum ejus; si non est membrum ejus, non vegetatur spiritus ejus. Unde ait Apostolus: Quisquis spiritum Christi non habet, hic non est ejus (Rom. viii, 9).

Quapropter faciat unusquisque quod secundum sidem suam pie credit esse saciendum. Neque enim inter se litigaverunt, aut quisquam eorum alterum alteri se prætulit, Zachæus scilicet et centurio; cum alter eorum gaudens susceperit Dominum, alter vero dixerit: Non sum dignus, Domine, ut intres sub tectum meum (Luc. vii, 6). Ambo Salvatorem honorificantes diverso et quasi contrario modo: ambo peccatis miseri, ambo misericordiam consecuti. Sic et sacramentum Dominici corporis et sanguinis unus honorando non audet quotidie sumere, alter similiter honorando non audet ullo die præter-

#### CAPUT XXXVII.

Si post illusionem, quæ per somnium solet accidere, debeat quis missam celebrare an non?

Nam, ut ait beatus Gregorius, in ipsa illusione. quæ per somnium solet accidere, necessaria est valde discretio, quæ subtiliter pensare debeat ex qua re accidat menti dormientis. Aliquando enim ex crapula, aliquando ex naturæ superfluitate vel infirmitate, aliquando contingit ex cogitatione. Et quidem cum ex naturæ superfluitate vel infirmitate evenerit, omnimodo hæc illusio non est timenda. Unde ait Propheta: Quoniam Dominus cognovit figmentum nostrum (Psal. CII, 14). Sed quando hoc acciderit, lotus tantummodo aqua, valet se sociare divinis sacramentis. Cum vero appetitus gulæ ultra modum in sumendis alimentis rapitur, atque ideo humorum receptacula gravantur, habet exinde animus quemdam reatum, non tamen usque ad prohibitionem percipiendi sacramenta vel missarum solemnia celebrandi, cum fortasse aut festus dies exigit, aut exhiberi ministerium, pro eo quod Sacerdos alius in loco deest, ipsa necessitas compulit, vel amor sacrificandi animum ad hoc ipsum compellit. Nam si adsunt alii qui implere mysterium valeant, illusio per crapulam facta a perceptione sacri mysterii prohibere non debet; sed ab immolatione divini Sacramenti abstinere, ut arbitror, humiliter debet, quousque dignis fletibus reconciliatus et aquarum effu-

sione lotus, accedere iterum valeat ad sacra myste- 🛦 muntur\_et virtutes nutriuntur. In his ergo, quasi in ria. Si vero ex turpi cogitatione vigilantis oritur illusio menti dormientis, patet animo reatus suus. Videt enim a qua radice inquinatio illa processerit; quia quod sciens cogitavit, hoc nesciens pertulit. Et quando hoc fit, necesse est ut humiliter se subtrahat divinis mysteriis, et prius per aquam abluat sordes. corporis, et per pœnitentiam abstergat vulnus cordis; et sic demum, Domino propitiante, reconcilietur vivilicis sacramentis. Nam in Evangelio Dominus dicit: Qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam mæchatus est eam in corde suo (Matth. v. 28). In corde suo, inquit, non in corpore. Ideo Scriptura alibi nos admonet, dicens: Omni custodia serva cor tuum (Prov. 1V, 23). Nam sunt alii quibus ita plerumque illusio nascitur, ut eorum animus B etiam in sonno positus turpibus imaginationibus non fædetur. Qua in re unum ibi ostenditur, si ipsa mens non tamen sit rea, vel suo judicio libera, cum se et dormiente corpore nihil meminit vidisse. Siguidem, ut quidam Patrum ait, si tale aliquid evenerit per somnum absque phantasiis mulierum, non est peccatum. Ingenitus, inquit, humor in corpore, cum propria repleverit receptacula, suis necesse est ut meatibus digeratur. Uhi vero visus mulierum et blandimenta carnis per somnia occurrunt, si per superfluas et illecebrosas cogitationes contigerit, peccatum esse dicebat. Præterea quoque sciendum est quia tres sunt motus corporales: unus quidem naturalis, alius autem ex plenitudine ciborum, quando nutritur et fovetur corpus cibis ac potibus, ex quibus calor et sanguis crescunt et excitant corpus ad libidinem; propter quod Dominus ait: Videte ne graventur corda vestra in crapula et ebrietate (Luc. xxI). Tertius vero motus est ex insidiis et invidia veniens dæmonum. Quapropter oportet ut ipsam nimiam abundantiam fluxusque libidinum per multam continentiam, et per multa jejunia, et per continuas orationes restringamus; quia, ut ait beatus Augustinus, sicut occisus inimicus non facit nobis injuriam, sic mortificata care non turbabit animam nostram. Denique hi qui in deliciis vivant, si forte corporis sui ægritudo deposcat, ab omnibus que judicaverit medicus esse noxia abstinebunt absque mora; cur animæ et spiritus est expetenda? Tales enim debet Dominus habere ministros, qui nulla carmis contagione corrumpantur, sed potius castitatis centinentia spiendeant mente et corporé.

#### CAPUT XXXVIII.

## De assiduitate lectionis et orationis.

Oportet autem nos assiduitatem habere legendi et Instantiam orandi. Nam assiduitate lectionis munitur homo a peceato, juxta Prophetam qui ait: In corde meo abscondi eloquia tua, ut non peccem tibi (Psal. cxvIII, 11). Hæc sunt enim arma, lectio videlicet et oratio, quibus diabolus expugnatur et æterna beatitudo acquiritur. His enim armis vitla compri-

speculo quondam seipsum considerare potest home. qualis sit, vel quo tendat, aut qualiter se dirigat. Ideoque qui vult cum Deo semper esse, debet frequenter legere et frequenter orare. Nam cum oramus, Ipsi cum Deo loquimur; cum vero legimus, Deus nobiscum loquitur. Geminum autem confert donum lectio sacrarum Scripturarum : unum, qua intellectum mentis erudit; alterum, quia a mundi vanitate hominem abstrahit, et ad amorem Dei perducit. Lectio assidua timorem gehenna acutit, animam purificat et ad gaudia superna legentis cor instigat. Sicut enim ex carnalibus escis alitur care, ita ex divinis eloquiis nutritur ac pascitur interior homo; unde ait Propheta: Quam dulcia faucibu meis eloquia tua, Domine, super mel et savum ori mo (Ibid. v. 103)! Omnis plane Scriptura sancta ad nostram scripta est salutem et doctrinam, ut per consolationem Scripturarum in bonis actibus profciamus. Sicut enim cæcus sæpins offendit quam videns, sic ignorans Dei legem ignoranter sæpies peccat quam ille qui eam novit. Multi namque labent intelligentiæ ingenium, sed negligunt lectionis studium; et quod legendo scire potuerunt, negligendo nesciunt. Multi etiam legunt, et ab ipsa lectione jejuni sunt; de quibus ait Propheta: Seminastis multum et intulistis parum; comedistis, et non estis satiati; bibistis, et non estis ebriati (Aggæi 1, 6). Nutum cordi suo seminat, sed parum recipit, qui de mandatis cœlestibus vel legendo, vel audiendo multa cognoscit, sed negligenter operando pauca fructificat. Comedit, et non satiatur, qui verba Dei audiens lucra vel gloriam sæculi concupiscit. Bibit, et non inebriatur, qui ad vocem lectionis vel prædicationis aurem inclinat, sed mentem non mutat. Bibit, et inebriatus non est, qui ea quæ sunt hujus sæculi adipisci desiderat. Solet enim per ebrietatem bibertium mens turbari. Si enim quis debriatus esset. mentem procul dubio mutasset, ut terrena jam nou quæreret, jam vana et transitoria, quæ amaverat, non amaret. Ille enim beatissimus est, qui divins Scripturas legens verba vertit in opera. Nemo enim potest sensum Scripturæ sacræ plene cognoscere. nisi legendi familiaritate. Nam sicut terra, que non multo magis hoc nos facimus, quibus sanitas p quanto amplius excelitur, tanto uberiorem fractum reddit; sic quanto quisque frequentius legit. table ex ea uberiorem intelligentiam capit. Non operat solitarios gentilium libros legere, ne forte per obicctamenta inanium fabularum vel figmonta poetarum mentem excitent ad incentiva libidinum. Negue ctian secreta Dei nimia oportet rimari, Scriptura dicumte: Altiera te ne quæsieris, et fortiora te ne scrutatus fueris (Eccl. 111, 12). Unde Apostolus mirans aichat : 0 altitudo divitiarum scientiæ et sepientiæ Dei , quan inserutabilia sunt judicia, et inventigabiles võce ejus (Rom. x1, 33)! Quapropter caute meditanda, cantrque sunt sensu ea quæ leguntur rimanda; et juxti Apostoli mandata, teneamus quæ recta sunt , et rfutemus ea que contraria veritati existunt. Siculo in bonis instruamur, ut a malis Deo auxiliante illæsi A penuriam pati. Omnia possum in eo, qui me conforpermaneamus.

#### CAPUT XXXIX.

De quotidiano opere manuum solitariorum.

Si quando enim ab oratione et lectione cessemus, manuum operationibus insistere debemus, propter hoc quod scriptum est: Otiositas inimica est anima. Antiquus etenim hostis eum quem otiosum invenerit facile ad vitia rapit; nam sancti Patres nostri et apostoli de labore manuum suarum vivebant. Unde Apostolus Thessalonicensibus scribens, ait: Ipsi enim scitis quemadmodum oportet imitari nos; quoniam non inquieti suimus inter vos; neque panem gratis manducavimus ab aligno, sed in labore et fatigatione, nocte et die operantes manibus nostris, ne quem vestrum gravaremus. Non quasi non habuerimus pote- R saria tribuebat. statem, sicut et cæteri, sed ut nosmetipsos formam daremus vobis ad imitandum nos. Nam cum essemus apud vos, denuntiabamus, quoniam si quis non vult operari, nec manducet (II Thess. III, 7-10). Cum enim iste sanctus apostolus, qui Evangelium prædicabat, nolebat panem gratis manducare, sed in labore et satigatione victum quærebat, quo nos siducia otiosis manibus gratīs panem comedere audebimus, quibus non solum nulla prædicatio verbi commissa est, sed ne ulla quidem, nisi animæ nostræ solius cura mandatur? Proinde necesse est nobis laborare manibus nostris quod bonum est, ut habeamus unde vivamus, et unde aliquid necessitatem patientibus tribuamus. Unde sanctus Cæsarius dixit: sic lectioni et orationi debetis incumbere, ut etiam manibus pos- C sitis aliquid exercere; majorem quoque diei partem nancto operi dedicare. Sed quærendum hobis est cur doctor gentium et prædicator Evangelii dicit se non panem ab aliquo gratis manducasse, qui novit Dominum præcepisse, ut qui Evangelium annuntiant, de Evangelio vivant (1 Cor. 1x, 14). Et rursum : Dignus est operarius mercede sua et cibo suo (Luc. x, 7). Ideo quippe manibus operabatur unde vivebat, quia indignum erat ab his aliquid accipere qui errori studebant. Peccat enim, et libertatem prædicandi amittit, qui ab eo accipit munus, qui ideo dat ne corripiatur. Unde idem apostolus dicebat: Omnia mihi licent, sed non omnia mihi expediunt (I Cor. v1). Hoc ideo dixit quia licebat illi ab his queis prædicabat sumptus accipere; sed quoniam sciebat pseudo-apostolos occasionem accipiendi quærere, noluit ab his accipere, ne causa ventris vigor evangelicæ veritatis torpesceret. Non enim instanter potest argui, a quo accipitur. Quamvis enim idem apostolus pro occasione superius dicta elegerit manibus suls laborare unde viveret, tamen quoties illi mecessitas erat, a fidelibus victum accipiebat. Itaque cum esset quodam tempore in magna indigentia, missum est illi a fratribus unde necessitati et indigentiæ ejus ministraretur. Respondit autem illis gratias agens, et dixit : Bene fecistis communicare necessitatibus meis. Ego enim didici in quibus sum, sufficiens esse. Scio enim esurire et abundare, novi el

tat. Verumtamen vos bene fecistis mittere usibus meis (Phil. 1v. 14). Hic autem ostenditur quia aliquando accipiedat sustentationem necessitatis a sidelibus. Qua de causa beatus Augustinus nobis dat consilium, dicens: Qui ergo non possunt facere sicut Paulus, ut manibus suis se transigant, accipiant a populo unde sustentent suam necessitatem, sed non negligant eorum infirmitatem. Si in nostra, inquit, domo vel societate æger est aliquis, non prohibeo religiosos, vel religiosas mittere illi, quod eis videtur, ut mittant; neque istis prohibeo, ut non recipiant. Nam et ipse Dominus, cui angeli ministraverant, loculos habebat, et a fidelibus oblata suscipiens, et suis discipulis et aliis indigentibus, neces-

Quanquam autem ita dictum sit, oportet tamen solitarios propriis manibus instanter laborare, etiamsi aliunde habuerint unde vivant. Sic faciebat Paulus primus et probatissimus eremitarum. Cum esset in eremo vastiore, securus erat de victu, quia de fructibus palmarum, et de oleribus herbarum vescehatur tantum; tamen colligebat folia palmarum, et quotidianum pensum, velut exinde sustentandus esset, a semetipso jugiter exigebat. Cumque opere totius anni antrum ejus fuisset impletum, id quod sollicita cura laboraverat annis singulis, igne supposito concremabat. Iste enim non pro necessitate vietus, ut dictum est, laborabat, sed pro corporis afflictione, et cordis purgatione, atque cogitationum soliditate, seu perseverantia cellæ faciebat. Dicebat autem, sine opere manuum pec in loco posse perdurare solitarium, nec ad perfectionis culmen aliquando conscendere. E contra vero fuit alius frater, qui veniens ad abbatem Silvanum in monte Sina, vidit ibi fratres operantes, et dixit eis: Nolite operari cibum qui perit, sed qui permanet in vitam sternam. Maria optimam partem elegit. Et dixit senex discipulo suo: Vade, voca fratrem istum, et mitte illum in cellam ubi nihil est. Et cum facta fuisset hora nona, intendebat idem frater ad ostium si mitterent alii, et vocarent eum ad manducandum. Et cum nemo loqueretur el, surgens venit ad senem, et dixit el · Abba, manducaverunt hodie statres? Et dixit ei senex : Etiam jam comederunt. Et ille : DEt quare, inquit, me non vocasti? Et senex respondit: Tu homo spiritualis es, et hoc cibo non indiges; nos autem carnales sumus, et manducare volumus, ideo manibus nostris operamur: tu vero bonam partem elegisti, tota die legens, et nolens sumere carnalem cibum. Qui cum hoc audisset, prostravit se in terram humiliter pœnitentiam agens, et dixit: Ignosce mihi, abba. Et senex dixit ei: Puto quod opus habet omnino Marthæ Maria. Per Martham enim Marie laudetur. Quapropter opus habent solitarii propriis manibus laborare et operari unde pascantur; quia qui otiosa quiete perfruitur, nisi operi manuum mstiterit, et nisi spiritualiter vixerit, more pecudum se componit.

Si quid vero ex operibus solitariorum venundan- A cultu sine ulla sollicitudine corporali proficerent; ne dum est, videant ipsi per quorum manus transeunda sunt, ne aliquam fraudem præsumant inferre. Memorentur semper Ananiæ et Saphiræ, ne forte mortem quam illi in corpore pertulerunt, hanc isti in anima patiantur. In ipsis autem pretiis non subripiat avaritiæ malum, sed semper aliquantulum vilius detur quam ab aliis sæcularibus datur, ut in omnibus glorificetur Deus.

#### CAPUT XL.

Quod certis horis occupari debent solitarii in labore manuum.

Ergo statutis certisque temporibus occupari solent solitarii in oratione et lectione, et certis iterum in labore manuum. Ideoque hac dispositione credimus utraque tempora ordinari, id est, ut omni tem- R pore a mané usque ad horam pene tertiam orationi et lectioni vacent. Ab hora autem tertia usque ad horam quasi nonam laborent, quod necessarium fuerit, nisi forte paululum in stratis suis æstivo tempore pausare voluerint; et semper intermisceatur oratio cum opere. A nona quoque hora usque ad vesperam iterum orationi et lectioni vacent.

Si vero necessitas loci aut paupertas exegerit, magis in labore manuum demorentur. Omnia tamen mensurate fiant propter pusillanimes. Dominicis vero diebus sive festis, orationi tantum et lectioni vacent. In noctibus quoque vigilias sacras et orationes purissimas devotissime peragant. Infirmi namque solitarii talia opera agant, ut nec otiosi sint, nec C violentia laboris opprimantur. Qui vero ita fuerint infirmati, aut senectute gravati, ut neque legere, neque operari queant, vel orationi tantum juxta vires suas devotissime instent. Hoc sane præcipue monentes, ut si forte cui hæc dispositio displicuerit, ordinet si melius aliter judicaverit. Quibus autem horis reficere debeant, in antea, Domino miserante, dicturi sumus.

### CAPUT XLI.

Ut solitarii nihil proprium habeant, et oblationes fidelium suscipiant.

Nihil ergo proprium solitarii habeant præter utensilia et vilia supellectilia sine quibus vivere nullatenus possunt. Victum vero rationalem, et vestem simplicem, aut de proprio labore, aut de fidelium p facultatibus Ecclesiæ prælati debent subvenire, illel oblatione habeant. Quidquid autem his superfuerit, pauperibus tribuant. Nam, sicut in superiori capitulo continetur, licitum est eis a populo oblata suscipere, ad suam et pauperum indigentiam sustentandam. Unde in libro Prosperi ita legitur: Propterea, inquit, Deus voluit cultores suos omnibus quæ habentur in mundo renuntiare, ut exclusa mundi cupiditate, divina in eis charitas possit augeri vel perfici. Et ideo decimas atque primitias frugum, primogenita et sacrificia pro peccato, et vota quæ sibi Dominus jussit offerri, sacerdotibus ac ministris distribui debere constituit, ut devotissimo populo vitæ necessaria ministrante, ipsi Creatori ac pastori suo liberis mentibus ministrarent, atque in ejus

terrenis occupationibus implicati, officio suo dignas excubias strenue curare non possent. Item ibi : Denique sanctus Paulinus, et beatus Hilarius omnia sua aut parentibus reliquerunt, aut vendita pauperibus erogave unt. Sed postea cum facti suissent episcopi, non contempserunt Ecclesiæ facultates. sed fidelissime dispensaverunt. Isti ergo tam santi viri tamque perfecti pontifices factis evidentibus damant posse et debere fieri quod fecerunt. Qui utique homines, tam sæcularium quam divinarum literrum sine ambiguitate doctissimi, si scirent res leclesiæ debere contemni, nunquam eas haberent, qui omnia sua reliquerant. Unde datur intelligi quoi tanti ac tales viri qui, volentes fieri discipuli Christi, renuntiaverunt omnibus quæ habebant, non ut possessores, sed ut procuratores Ecclesia faculuis possidebant. Et ideo res Ecclesiæ nihil aliud scientes esse nisi vota fidelium, pretia peccatorum et ptrimonia pauperum, non eas vindicaverunt in usus suos ut proprias, sed ut commendatas pauperibus diviserunt. Item ibi: Sacerdos, inquit, non solum sine cupiditate, sed etiam cum laude pietatis accipit a populo dispensanda, ei sideliter dispensat accepta; quia omnia sua aut reliquit aut Ecclesia rebus junxit, et se in numero pauperum paupertalis amore constituit, ita ut unde pauperibus subministrat, init etiam tanquam pauper voluntarius vivat.

De eadem re etiam in Regula canonicorum legitur ita: Monachi namque sive solitarii, qui eralgelicum præceptum sequentes distractis atque 14 nuntiatis omnibus patrimonia sua Christo dederant, merito de facultatibus Ecclesiæ subsidium temporale accipiunt; ut quia toto mentis desiderio cedestia appetunt, sic in hac peregrinationis via sumptibus Dominicis sustententur, quatenus ad ea que contempserunt minime redire qualibet necessials causa compellantur. Item ibi: Clericos, quos voluntas aut nativitas pauperes fecit, in congregațione viventes, necessaria vitæ accipiant; quia ad ea acc pienda non eos habendi ducit cupiditas, sed <sup>cogit</sup> vivendi necessitas. Porro si tales fuerint qui pet suas nec Ecclesiæ velint habere possessiones, berum necessitatibus providentissima gubernatione Prosperi attendentes: Quod habet, inquit, Ecclesia. cum omnibus nihil habentibus commune habeal Sed et eorum curam nihilominus gerere debent, quos aut infirmitas aut senectus aggravat. Post hat autem memorari oportet hoc, quod in Actibus 300 stolorum legitur : Afferentes, inquit, pretia preditrum suorum: et ponebant ante pedes apostolorum. Distribuebantur autem singuli, prout unicuique opui erat (Act. 1v, 35). Item : Neque egens quisquam era inter illos (Ibid., v. 34). Et rursum : Nec quisquas suum esse aliquid dicebat; sed erant illis omnia cost munia (Ibid., v. 32). Ita ergo et solitarii nec sum quidquam dicant, sed sint sideles dispensatores, & ea quæ pauperibus dare debent, non nimis in sooi

usus reflectant : ne quod absit, cum Juda, qui locu- A nullatenus loquantur aliquid denuo, excepto si nelos Domini furatus fuerat, sententiam damnationis incurrant; sed potius de fideli administratione ab ipso, cujus ministri esse noscuntur, ineffabiliter remunerari mereantur

#### CAPUT XLII.

Quibus horis oportant solitarios reficere.

Statuendum itaque censeo quibus horis reficere debeaut solitarii, ne forte quis propriam sequatur voluntatem, et remissius vivat quam necesse sit. Quapropter tali dispositione reor utraque tempora ordinari, hoc est, ab octavis Paschæ usque ad Pentecosten bis in die reficiant. His ergo diebus quarta et sexta feria usque ad nonam jejunent : quia sicut equis frena sunt imponenda, ita corpora nostra jelendas Septembris quarta et sexta septimaque feria jejunent usque ad nonam. Reliquis vero diebus ad sextam reficiant, et ad vesperam cœnent. A Kalendis autem Septembris usque ad caput Quadragesimæ, ad nonam semper reliciant; nisi forte quis voluerit jejunium usque ad vesperum protelare. In Quadragesima vero usque ad Pascha, ad vesperam reficiant. Ipsa tamen vespera sic agatur, ut lumine lucernæ non indigeant resicientes, sed luce adhuc diei manente omnia consummentur. Sed et omni tempore, sive cœnæ, sive refectionis hora sic temperetur, ut de luce fiant omnia. Præterea quoque si quis voluerit omni tempore jejunare, exceptis Dominicis et aliarum sestivitatum diebus, non prohibeatur ei; quia sic faciebant sancti Patres nostri Antonius, C et Benedictus, nec non Macarius, et cæteri alii.

Sed licet omni tempore vita solitariorum Quadragesimæ debeat observationem habere, tamen quia paucorum est ista virtus, ideo suademus ipsis diebus Quadragesimæ omni puritate vitam suam custodire, omnes pariter negligentias aliorum temporum his diebus sanctis diluere. Quod tunc digne sit, si ab omnibus vitiis nos temperemus; orationi cum fletibus, lectioni et compunctioni cordis atque abstinentiæ operam demus. Ergo his diebus augeamus aliquid ad pensum solitum servitutis nostræ, orationes peculiares, ciborum et potus abstinentiam; ut unusquisque super mensuram sibi indictam aliquid cum propria voluntate et gaudio sancti Spiritus offerat D Deo: id est, subtrahat corpori suo de cibo et potu, de somno et quiete, de loquacitate et scurrilitate; et cum spiritualis desiderii gaudio sanctum Pascha exspectet.

Deinde omni tempore, sive prandii, sive coene, mox ut surrexerint a refectione, sedeant, si duo fuerint simul, et legat unus Collationes vel Vitas Patrum, aut certe aliquid unde ædificentur. Et lectis quatuor aut quinque foliis, vel quantum hora permiserit, si meridies fuerit, aut paululum in stratis suis requiescant, aut aliquod opus manuum agant. In tempore autem jejunii lectione lecta, si vespera faerit, confestim ut a lectione surrexerint, ad completorium celebrandum veniant. Exenntes autem a completorio

cessitatis causa prælatus aut aliquis e fratribus aliquid alicui indicare voluerit; quod tamen et ipsum cum summa gravitate et moderatione honestissime fiat. Si autem unus solummodo fuerit solitarius, similiter faciat. Omni siquidem tempore silentio studere debent solitarii, et maxime nocturnis horis. Si quis autem eorum nocturno tempore peculiariter voluerit orare, aut aliud aliquid agere, sic agat ne alium inquietet.

#### CAPUT XLIII.

## De mensa solitariorum.

Quotiescunque solitarii aut de proprio labore aut de fidelium oblatione aliquam sufficientiam ciborum et potus habuerint, semper ad mensulam suam paujuniis sunt infrenanda. A Pentecoste usque ad Ka- B peres et peregrinos habeant, et cum illis Christum convivam esse noverint. Si vero pauperes minus habuerint, quos de fratribus voluerint vocare, charitatis causa in eorum pendeat arbitrio. Eis autem quos vocant, hoc quod Deus eis dederit, cum charitatis officio exhibeant. Ipsi tamen solitarii non solum a qualitate ciborum, sed etiam a quantitate se custodiant, et in pondere et mensura, cum sine hospitibus fuerint, vivant. Cum autem aliqui simul fuerint cum eis, communes in cibo et potu se exhibeant, ob vanam gloriam devitandam, sed constitutionem Regulæ non transcendant.

> Sufficere enim credimus ad refectionem quetidianam duo pulmentaria cocta, propter diversorum infirmitates, ut forte qui ex uno edere non potuerit, ex alio reficiatur. Et si fuerint poma, aut leguminum nascentia, addatur et tertium. Cibus autem illorum talis sit : aliquando olera et legumina, aliquando caseum et ova, interdumque pisciculos pro summis deliciis ducant. Quidquid enim, inquit Hieronymus, post gulam non sentitur, idem tibi quod panis et legumina. Panis autem libra una propensa sufficiat in die, sive una sit refectio, sive prandii et cœnæ. Sunt enim qui plus, et sunt qui minus indigent ; quia nec robur unum inest cunctis corporibus : et ideo de ciborum qualitate et quantitate non facile a nobis oportet disputari, quia nec ab omnibus potest uniformis regula custodiri. Tamen studendum est ut non semper saturitas e 'endi finem faciat, sed voluntas; nec impleat ventris saturitatem edacitas, sed comprimat parcitas. Unde ait Apostolus: Et carnis curam ne feceritis in desideriis (Rom. xIII, 14). Non enim carnis curam omnimodis interdixit, sed ut in desideriis ne sieret, prohibuit. A carnibus vero tam quadrupedum quam volucrum omnino abstineant, nisi forte aliqui in gravi ægritudine fuerint detenti. Ipsis enim pro reparatione tantum concedatur. Illico autem ut validiores effecti fuerint, a carnibus more solito abstineant.

#### CAPUT XLIV.

#### De crapula cavenda.

In quantum ergo solitarii possunt, delicias et ciborum opulentias fugiant; et non solum a cupiditate pretiosorum ciborum, sed etiam a nimia perceptione ut nunquam subripiat els indigeries, quia nihil sic contrarium est omni Christiano quomodo crapula. Unde Dominus ait: Videte ne graventur corda vestra in crapula et ebrietate (Luc. xxi, 34). Nihil enim sic inflammat et titilat membra genitalia quomodo indigestus cibus ructusque convulsus. Escæ enim multæ non solum corda nostra, sed etiam corpus et animam debilitant. Sæpe enim per ciborum aviditatem stomachi franguntur vires, necnon et abundantiam sanguinis, et choleram, et plurimas ægritudines escarum nimietate patimur. Idcirco tantum cibum unusquisque sibi concedat, quantum sustentatio corporis, non quantum desiderium carnis exposcit. Oportet itaque ut caro nostra subjecta sit animæ nostræ, et possumus vigilare, cum dapibus fuerit venter noster onustus; sed somno oppressi vigiliarum fructus amittimus, et maximum detrimentum animæ nostræ acquirimus. Nam sicut miles plurimo onere prægravatur et præpeditur ad bellum, ita præpeditur solitarius ad vigilias cum escarum largitate fervescit.

Sed et diabolus plurimum inde gaudet, cum Dei servos viderit nimio cibo refertos, sicut legitur de quodam viro venerabili, sancto Philiberto. Hic cum esset în quodam monasterio, et jugum Christi suave et onus ejus leve susciperet, in tantum religionis cultum excrevit, ut etiam viris perfectioribus in abstinentia et cæteris virtutibus imitabilis sieret. Cumque antiquus hostis ejus invideret abstinentiam, ret cibaria. Post hæc vero in ipsa nocte, dum fuisset cibo saturatus, nutu Dei detectus inimicus sancto Philiberto per somnium est ostensus, et cœpit ventrem ejus velut gaudens palpare ac dicere: Modo hic bene, modo hic bene. Tunc miles Domini agnoscens jacula inimici, crucjs se vallavit munimine, rigorem abstinentiæ deinceps studuit triplicare. Qua in re ostenditur qualibus quantisve muscipulis diabolus Dei servos præpedire molitur, quantum de nimia edacitate lætatur

Ideoque studeamus nos taliter ab escis temperare, ut si quando inimicus de nimia nostra edacitate exstiterit gavisus, de nostra iterum abstinentia abscedat confusus. Omnia tamen mensurate et cum . discretione fant; quia nimia abstinentia ciborum D non solum vires corporis frangit, sed etiam intentionem animæ minuit, mentisque ingenium marcescere facit, et vigorem orationis amittit. Quapropter quidquid cum temperamento fit, salutare est; quod vero nimis et ultra modum fit, perniciosum est studiumque saum in contrarium vertit. Unde sanctus Antonius dixit: Sunt quidam conterentes corpora sua in abstinentia, et quia non habuerunt discretionem, longe facti sunt a Deo. Hinc beatus Gregorius ait: Plerumque enim dum plus quam necesse est per abstinentiam caro atteritur, humilitas foris ostenditur, sed de hac ipsa humilitate graviter intus superbitur. Ideo admonendi sunt abstinentes, ut sol-

vilium se contineant : remota præ omnibus crapula, A licite se semper aspiciant, ne dum gulæ vitium fu giunt, in superbiam aut vanam gloriam incidant. E rursum admonendi sunt, ut abstinentiam suam e semper sine intermutatione custodiant, et nunquam hanc apud occultum judicem eximize virtutis credant ; ne forte magni meriti se esse æstimantes, cor da in elationem levent. Sic enim corpora nostra, vel etiam corporum incentiva rigore districtioris abstinentiæ castigemus, ut a carnalibus desideriis absoluti, sanctis virtutibus floreamus.

#### CAPUT XLV.

#### De mensura potus solitariorum.

Eamdem quippe mensuram potus quam sanctes Benedictus constituit monachis, eamdem et nos infirmorum contuentes imbecillitatem constituimus sesicut ancilla famuletur dominæ suæ. Non enim<sup>e</sup>bene B litariis, id est, unicuique heminam vini per dien. Quibus autem donat Deus tolerantiam abstinentiz, propriam se habituros mercedem sciant: Unasquisque enim, ut ait Apostolus, proprium donum heln ex Deo, alius quidem sic, alius vero sic (I Cor. VII, 7). Quod si loci necessitas, vel labor, aut infirmita amplius poposcerit, in corum consistat arbitrio; considerantes tamen in omnibus ne eis satietas au chrictas subripiat. Licet caim legamus vinum omai no monachorum vel solitariorum non esse, sed quiz nostris temporibus id monachis aut selitariis perbuaderi non potest, saltem et hoc consentiamus m non usque ad satietatem bibant, sed parcius, qui vinum apostatare facit etiam sapientes. Ubi auten necessitas loci exposcit, ut nec suprascripta mensura quadam die pulsavit animum illius ut ampliora sume- C inveniri posset, sed multo minus, aut ex toto nihil, benedicant Deum qui ibi habitant, et non contristentur; sed gaudeant, eo quod a tali peste sunt liberati. Hæe antem ante omnia admonentes. ut absque murmurationibus sint.

De vino autem abstinendo Apostolus certam fixi regulam, dicens: Nolite inebriari vino, in que es luxuria (Ephes. v. 18). Quasi diceret, luxuriam faci et nutrit vini perceptio nimia, non natura. Et idea solitarios non uti vino, sed inebriari prohibeo ; quasdoquidem infirmum stomachum usus moderatus vini confortat, ebrietas vero animum corpusque debatat. Denique Timotheo discipulo suo praecipit Apostolus dicens: Noli aquam bibere; sed modico rim utere, propter stomacki dolorem et propter frequents tuas infirmitates (I Tim. v, 23). Ac per hoc nibi contra abstinentiam faciunt, qui vinta non pre ebrietate, sed tantum pro corporis salute percipiuat; nec hoc eis offert voluntas, sed permittit infirmitss. Si autem infirmitas defuerit, a vino est abstinendum; ne vini perceptio, quæ infirmum corpus sustentat, sanum incendat. Quoniam quident vino uti et usui habere oleum nullus dixerit esse peccatum; in his autem regionibus ubi defuerit oleum, si necessitas exposcerit, adipe utantur interdum.

#### CAPUT XLVI.

De ebrietate carenda, et de laude sobrietatis. Ante omnia autem ebrietatis vitium solitarii caveant, quia scriptum est: Home ebriosus serues est

omaium vitiorum. Nullum enim peccatum vincere A quia vir ille esset de deliciis, ex hoc quod Deus ei valet, qui multo vino captus est. Unde Salomon di-Lit: Luxuriosa res vinum, et tumultuosa ebrietas; quicunque in his delectatur, non erit sapiens (Prov. xx, 1). Et iterum: Non intacaris in vino quomodo flavescit, dum splenduerit in vitro color ejus, ingreditur blande, sed novissime mordebit at coluber; et sicut regulas venenum diffundet (Prov. xxIII, 31). Nullum secretum est, ubi ebrietas regnat (Prov. xxxi, 4). Hinc beatus Hieronymus ait: Ebrietas semper flagitiorum mater est, radix criminum, materia culparum, et origo omnium vitiorum. Venter enim mero æstuans cito despumat in libidines. Quapropter ebrietatem -fugiamus, ne crimen luxuriæ incurramus. Plerique homines per vinum maximanı debilitatem corporis contraxerunt, nec potuerunt consequi pristinam B sauitatem, quia non temperaverunt gulæ ardorem. Per vinolentiam enim armatur os ad maledicta et convicia proximorum, et mens immutatur atque balbutit lingua. Hujusmodi enim vir cum se putat bibere, bibitur; sicut piscis cum avidis faucibus properat ut glutiat escam, repente hamum inter fauces reperit, ita et ebriosus inimicum intra se vinum suscipit, et, heu! homo rationabilis ut irrationabile animal capitur. Nihil est aliud ebrietas quam manifestissimus dæmon. Idcirco non quantum gula exigit, sed quantum naturæ imbecillitas poscit, bibamus. Vinum enim nobis Dominus non ad ebrietatem, sed ad lætitism cordis creavit. Nam sicut obrietas mater est omnium vitiorum, ita sobrietas mater est omnium virtutum. Sobrietas quippe est corporis et animæ utilis medicina. Conservat autem memoriam, acuit sensum, sincerat (sie) mentem, mitigat vitia, frangit libidinem, propagat senectutem, revelat divini sacramenti arcana, atque stantem et in omnibus castum hominem facit. Itaque in omnibus exhibeamus nos sobrios, ut sobrietas nos per omnia exhibeat sanos et castos.

#### CAPUT XLVII.

Si omnes equaliter necessaria vitæ debent acciper.. Beatus igitur Augustinus, vir per omnia discretus, ait: Victus et tegumentum non æqualiter omnibus tribuatur, sed potius sicut unicuique opus fuerit. Sic enim legitur in Actibus apostolorum: Distribuebatur singulis prout unicuique opus erat; et nullus egens erat inter illos (Act. 1v, 34, 35). Ubi non dicimus quod personarum sit apud Deum acceptio, sed infirmitatum consideratio: ut qui minus indiget, gratias agat Deo; qui vero plus indiget, humilietur pro infirmitate, et non extollatur pro misericordia, et tamen Deo gratias agat, quatenus in omnibus benedicatur Deus. Qua de re in Collationibus Patrum tale datur exemplum, et licet sit prolixum, est tamen in bac re proficuum, ut mihi videtur. Venit aliquando quidam monachus ab urbe Roma, qui in palatio magnum locum habuit, et habitabat in Sciti in vicinitate ecclesia. Ilabebat autem secum unum ex servis suis qui ministrabat ei. Videns autem presbyter ecclesiæ infirmitatem ejus, et recognoscens

donabat mittebat ei. Qui cum viginti quinque annos fecisset in Sciti, factus est vir contemplator prævidens et nominatissimus. Audiens autem quidam de magnis monachis Ægyptiorum opinionem ejus, venit videre eum, sperans conversationem corporalem invenire apud eum plus arduam. Qui cum intrasset, salutavit eum, et facientes orationem sederunt. Videns autem eum Ægyptius vestitum mollibus rebus, et pellem stratam sub ipso, et modicum capitale sub caput ejus, sed et pedes mundos habentem cum galliculis, scandalizatus est intra se do co, quia in illo loco non erat consuetudo taliter conversandi, sed magis duram abstinentiam habere consueverant. Senex autem ille Romanus habens contemplationem. sive prævidentiæ gratiam, intellexit quia scandalizatus fuisset Ægyptius monachus in ipso, et dixit ministro suo: Fac nobis hodie propter abbatem qui venit bonam diem. Coxit autem parva olera quæ habebat, et surgentes hora competenti comederunt. Habuit etiam modicum vini senex propter infirmitatem suam, et illud biberunt. Et dum factum esset vespere, dixerunt duodecim psalmos et dormierunt. Similiter et in nocte. Surgens autem mane Ægyptius ille dixit ei: Ora pro me. Et egressus est non ædificatus in eo. Et cum paululum discessisset, volens eum senex ille Romanus sanare, misit post illum et revocavit eum. Qui cum venisset, iterum suscepit eum cum gaudio. Et interrogavit eum dicens: Ex qua provincia es? Et ille respondit: Ægyptius sum. Et dixit: Cujus civitatis? At ille dixit: Ego omnino non fui de civitate, nec habitavi in ea. Et senex dixit ei: Antequam monachus esses, quid operabaris in possessione qua manebas? Et ille: Custos eram agrorum: Et dixit ei: Ubi dormiebas? Respondit Ægyptius: In agro. Et Romanus ait: Habebas aliquod stratum? Et ille: Ege in agro debui habere stramenta? Et senex: Quomodo dormiebas? Respondit Ægyptius: In terra nuda. Et Romanus ait: Quid manducabas is agro, aut quale vinum bibebas? Et ille: Manducabam panem siccum, et si inveniebam aliquid de salsamentis, et bibebam aquam. Ad hæc senex Romanus dixit ei : Grandis tibi labor erat. Et adjecit: Erat tibi vel balneum in possessione ubi lavares? Et Ægyptius: Non; sed in flumine lavabam quando volebam. Cum ergo hæc omnia senex ab eo inquisisset et cognovisset modum prioris vitæ ejus atque labores, volens eum proficere, narravit ei vitam suam præteritam, quam habebat, dum esset sæcularis, dicens : Me miserum quem vides, de magna civitate Romana sum, habens in palatio maximum locum apud imperatorem. Cumque audisset Ægyptius initia verborum ejus, statim compunctus est, et sollicite quæ dicebantur ab eo, auscultabat. Et senex adjecit: Reliqui ergo Romam, et veni in solitudinem istam. Et iterum dixit: Me quem vides, habui domos amplas et magnas, et pecunias multas, et contemnens eas veni, et maneo in ista parvula curva cella. Audi adhuc: Habui etiam lectos ex

auro vestitos, et pretiosissima stramenta : et pro his A Sed et carnium esus, si voluerint, pro reparatione dedit mihi Deus stramentum hoc de papyro et hanc pellem. Sed et vestes meæ inæstimabili pretio erant, et pro his utor has viles rescellas. In prandio quoque meo multum aurum expendebatur, et pro illo dedit mihi Deus modica olera hæc et parvulum calicem vini. Erant et qui serviebant mihi plurimi servi. et pro omnibus illis, istum Deus compunxit ut ministraret mihi. Pro halneo autem profundo, aqua modica utor ad pedes meos, et galliculis propter infirmitatem meam. Et rursum pro calanis et cithara et alio musico opere quo delectabar in conviviis meis, decanto in die duodecim psalmos, similiter et in nocte; sed et pro peccatis meis quæ ante faciebam exhibeo Deo modicum servitium. Unde rogo te, abba, ut non scandalizeris propter infirmitatem meam. Et hæc audiens Ægyptius atque in semetipso reversus dixit: Væ mihi, quia de multa tribulatione et labore sæculi magis ad repausandum in conversationem monachi veni, et quæ non habebam tunc. modo habeo: tu autem ex multa delectatione sæculi, voluntate propria, in tribulationem hanc venisti, et ex multa gloria ac copiosis divitiis, hanc humilitatem atque paupertatem arripuisti. Ex quo multum proficiens Ægyptius, vale dicto discessit; et dehinc factus ei amicus sæpe ad eum veniebat suæ utilitatis causa. Erat autem idem Romanus vir discernens in bonis, et repletus optimo odore Spiritus sancti. Quapropter habenda est inter nobiles et ignobiles, inter sanos et infirmos, inter senes et juvenes magna discretio. Non enim possunt hi qui de deliciis veniunt, C eis pia consideratio, et præveniant, si necesse fueri, et hi qui nunquam in deliciis fuerunt, æqualem tenere rigorem abstinentiæ. Neque sani et infirmi æqualiter abstinere possunt. Ideirco secundum consilium Apostoli: Is qui non manducat, manducantem non spernat; et qui manducat non manducantem non judicet (Rom. xiv, 3). Sed alterutrum pie supportantes considerent infirmitates illorum.

### CAPUT XLVIII.

De infirmis et senibus solitariis,

Infirmorum autem et senum cura ante omnia et super omnia adhibenda est, ut sicut revera Christo, ita eis serviatur : Ipsemet enim in judicio dicit jus. is: Infirmus fui, et visitastis me (Matth. xxv, 36). Et, quod uni ex minimis meis fecistis, mihi fecistis (Ibid.). Sed et illi imbecilles et infirmi considerent in hono- D rem Dei sibi serviri ; et non superfluitate sua atque nugacitate verborum contristent fratres servientes sibi. Qui tamen, si excesserint, patienter sunt portandi; quia de talibus copiosior merces acquiritur in regno Dei. Ergo cura maxima sit prælatis ac cæteris fratribus, ne aliquam negligentiam patiantur; sed eis compatiendo subveniant, et assiduis visitationibus sanctarumque Scripturarum consolationibus, necnon et propriarum rerum facultatibus adminicula præheant necessaria. Deputetur autem frater timens Deum, et diligens atque sollicitus, qui eis ea quibus opus habuerint misericorditer administret, et balnearum usus quoties expedit, offerat:

tantum usque dum meliorati fuerint, comedant, (24. lulæ infirmorum infirmitatis tempore sub sigillo minime habeantur, quatenus a fratribus visitari possint. Ipsi tamen caveant ne foras ultra constitutum terminum exeant, si ab episcopo sunt reclusi et sigil lati. Non enim eos teneat sigillum ceræ vel plumbi, sed sigillum Christi. Sic namque legitur in libro Dialogorum fecisse quondam venerabilem virum, mmine Martinum: qui cum in quodam monte necim clauso specu habitaret, catena sibi ferrea pden igavit, eamque saxo ex parte altera affixit, m e ultra liceret progredi quam catenæ ejusdem quanitas tendebatur. Quod vir vitæ venerabilis Benedictus audiens, ei per discipulum suum mandare curavit: Si servus es Christi, non te teneat catena ferri, sel catena Christi. Ad quam vocem Martinus eamen protinus solvit compedem, sed nunguam postmotra tetendit pedem ultra locum quo hunc tendere consueverat ligatum. Atque postea in tanto se spatit sine catena coercuit, in quanto et antea ligatus permansit. Ita ergo et reclusi faciant. Illico autem u ab instrmitate convalescere coeperint, more solito ostium cellulæ sigilletur, et soli iterum maneant.

Curam autem habeant maximam prælati, ut dixmus, ne a cellariis negligantur senes et infimi; quia ad magistros respicit quidquid a discipulis & linquitur. Consideretur autem semper eorum inbecillitas, et nullatenus in eis districtio regulæ teser tur in alimentis sive cæteris necessariis ; sed sit il horas canonicas.

#### CAPUT XLIX.

De restimentis et ca ceamentis solitarionum.

Oportet itaque solitarios sanctarum Scripturarum auctoritati parere, sanctorumque Patrum doctmenta vigilanter perpendere, ut humilitatem, quan corde gestant, actu. habitu, etiam ipso incessu ni giosis ime demonstrent : plusque velint sancta corversatione eximiisque moribus quam ornatu vestima fulgere. Quantum igitur a superfluo et immoden# cultu vestium se compescere debeant, multis sanciorum Patrum exemplis perdoceri potest. Ait com beatus Gregorius : Nemo æstimet in luxu atque sudio pretiosarum vestium peccatum deesse; qui f hoc culpa non esset, nullo modo Dominus Joanett de vestimenti sui asperitate laudasset. Hinc russi ait : Nemo quippe vestimenta præcipua nisi ad ist nem gloriam quærit, videlicet ut honorabilior call ris esse videatur. Nemo vult ibi pretiosis veslibus indui, ubi ab aliis non possit videri. Pro soli enim inani gloria vestimenta pretiosa quærunur. Hinc Basilius dixit : Si enim studium nobis haber dum est omnium nos esse minimos, et omnium no vissimos, certum est quia et indumentis omnium nos putare debemus novissimos. Hinc Cassians dicit: Oportet ut talis sit vestis solitarii, que cor pus contegens, tantum verecundiam nuditatis ou periat, et frigoris injuriam repellat, non que occe

coloris vel compositionis novitate inter cæteros fratres spirituales insignis habeatur. Hinc Isidorus ait: Vestimenta solitariorum nec multum vilia, nec multum sint pretiosa: quia nimis pretiosa vestis animum ad lasciviam pertrahit; nimis vilis aut dolorem cordis parit, aut morbum vanæ gloriæ contrabit. Hactenus de qualitate vestium diximus, nunc autem et de quantitate aliquid dicamus. Vestimenta quippe non multa, nec superflua sint solitariis, imitantes dictum Dei nostri ad discipulos suos: Neque duas tunicas habeatis (Luc. 1x, 3) Quas duas tunicas non numero intelligere debemus, sed si alia gestamus, et alia causa avaritiæ servamus, hæc supersua sunt, et hæc pauperibus dare præcipimur. Unde sanctus Hieronymus ait : quidquid corpora B nostra defendere potest, et humanæ succurrere imbecillitati, hoc una appellanda est tunica; et quidquid in præsentibus alimentis necessarium est, unius diei victus appellatur. Unde et præceptum a Domino est ne cogitemus de crastino, hoc est, de futuro tempore. Et Apostolus: Habentes, inquit, victum et vestimentum, his contenti simus. Nam qui volunt divites fieri, incidunt in tentationem et in laqueum diaboli, et desideria multa, et inutilia, et nociva, quæ hominem mergunt in interitum et perditionem (I Tim. vi, 8). Qua de causa ad Regulam beati Benedicti recurrimus, et quantum ipse concessit monachis habere de vestimentis, et nos concedamus solitariis: id est, propter noctes, et propter ipsa vestimenta lavanda habeant, si monachi sunt, duas tunicas et duas cucullas. Si vero nondum assumpserunt propositum monachale, cucullas non induant, sed cappas; in æstate puram, in hieme villosam. Habeant enim pelliceam unam de pellibus, et duas stamineas, et duo femoralia. Femoralium autem usus cuiquam permittendus est, et maxime his qui in ministerio altaris implicantur. Reliqui vero gradus utrum ea velint gestare, an non, in ipsis sit. Sint etiam illis indumenta pedum, caligæ, et pedules, et subtelaria. Hæc autem consideratio in eorum pendeat arbitrio, ut secundum qualitatem locorum ubi habitant et aerum temperiem vestimenta habeant, quia in frigidis regionibus amplius indigetur quam in calidis. Præterea quoque sacerdotes vestimenta p sacerdotalia et altaris lineamina cum summa diligentia conservent nitida; id est, unusquisque casulam unam, albas duas, amictus duos, stolas duas caus manipulis, duos etiam corporales, et duos linteos semper habeant nitidos, sicut tantum decet ministerium.

#### CAPUT L.

### De lectisterniis solitariorum.

Solitarii autem sicut in cæteris, ita etiam in lectisterniis modum tenere debent discretionis, id est, non pretiosa velint habere lectualia, sed vilia: vestimenta quippe et calceamenta, vel lectualia eorum, nec nitida nimium, nec abjecta sint plurimum. Inter utrumque enim, ut diximus, virtus di-

sionem vanitatis enutriat. Quæ ita sit vilis, ut nulla A scretionis tenenda est. Sufficiant autem eis stramenta lectorum, matta et cilicium, sagum, vel toxa et capitale. Vestiti quoque dormiant et cincti, ut semper sint parai. Quiescentes autem in lectulis suis frequenter decantent cum Propheta: Lavabo per singulas noctes lectum meum, lacrymis meis stratum meum rigabo (Psal. vi, 6). Et iterum : Memor fui nocte nominis tui, Domine, et custodiri legem tuam (Psal. cxviii, 55). Et si ante non surrexerint, vel facto signo absque mora surgentes, festinent ad opus Dei, cum omni tamen gravitate et modestia. Cum autem surrexerint, primum signum crucis frontibus suis imprimant, et cum silentio dicant : Deus, in adjutorium meum intende: Domine, ad adjuvandum me sestina (Psal. Lxix, 1). Et hoc cantantes mox ad oratorium pergant, et prostrati in terra humiliter cum lacrymis et gemitu orent. Expleta autem oratione. necessaria corporum suorum provideant. Inde revertentes illico nocturnum officium solemniter et devote incipiant. Euntes autem aliquo vel redeuntes semper ore et corde aliquid psallant, quatenus cum Propheta siducialiter dicere queant : Benedicam Dominum in omni tempore, semper laus ejus in ore meo (Psal. xxx111, 1).

#### CAPUT LI.

Ut certo tempore sese radant, ne sint comati.

In barbis quoque radendis et capillis tondendis tenendus est etiam a solitariis modus discretionis. Nam, sicut legitur in Vitis Patrum, fuit quidam vir sanctus, nomine Apollonius, qui eos valde reprehendebat, qui barbam et comam capitis nutriebant. Dicebat autem : Certum est quod isti ab hominibus laudem quærunt, et ostentationis causa barbam vel comam capitis nutriunt; cum mandatum sit etiam ipsa jejunia in occulto celebranda, ut Deo soli sint cognita, qui videt quæ in occulto sunt, et reddit in palam. Sed ut mibi videtur, isti non sunt contenti ejus remuneratione qui videt in occulto, sed manifestari se apud homines volunt. Unde etiam ad quemdam Romanum fertur dixisse beatus Gregorius istud proverbium : Si sanctitas, inquit, in barba est, tunc nemo sanctior est hirco. Quapropter juxta considerationem rationis arbitror congruum fore ut solitarii, et præcipue illi qui sacra mysteria contrectant, de quadraginta in quadraginta diebus se radant, et capillos tondeant, ut juxta Apostolum: Exspoliantes nos veterem hominem cum actibus suis, induamus eum qui renovatur in agnitionem Dei (Coloss. 111, 3). Id est, criminibus carnis nostræ, quasi crinibus capitis exuamur, atque inde innovatis sensibus enitescamus. Quam renovationem in mente oportet sieri, sed in capite demonstrari, ubi ipsa mens noscitur habitare. Habeant etiam infra cellulam retrusionis dolium, et quoties expedit, sacerdotes pro munditia corporis balneorum usibus fruantur. Sed fortasse aliqui dicent: Sanctus Antonius nunquam se balneavit. Quibus breviter respondendum est: Si sanctus Antonius nunquam se balneavit, nec unquam missam cantavit; ideoque balneorum

usus in sacerdotum relinquitur arbitrio, ut mundi A responsionis porrigatur bonus. Sicut scriptum est: et digni habeantur sacra mysteria celebrare.

Sermo bonus super datum optimum (Eccli. xviii,

#### CAPUT LII

De discipulis solitariorum, et de eorum obedientia. Discipuli ergo solitariorum sæpe admonendi sunt, ut sic vivant, quatenus aliis bonum exemplum præbeant, et humiliter magistrorum imperiis subjaceant. Mox ergo ut aliquid eis imperatum a magistris fuerit, ac si divinitus imperetur moram pati nesciant in faciendo. Sed ipsa obedientia tunc acceptabilis erit Deo, et dulcis hominibus, si quod jubetur, non tarde, non tepide aut cum responso nolentis efficiatur; quia obedientia quæ majoribus præbetur, Deo exhibetur; ipse enim dixit : Qui vos audit, me audit, etc. (Luc. x, 16). Nam cum malo animo si obediat discipulus, et non solum ore, B sed etiam corde si murmuraverit, quamvis impleat jussionem magistri, tamen acceptabile non erit Deo, qui cor respicit murmurantis. Et pro tali facto nullam consequitur gratiam, imo pœnam murmurantium incurrit, si non cum satisfactione emendaverit. Quapropter hi tales relinquentes statim quæ sua sunt, et voluntatem propriam deserentes, secundum Domini sententiam qui dixit : Non veni voluntatem meam facere, sed ejus qui misit me (Joan. v1, 38); mox exoccupatis manibus, et quod agebant imperfectum relinquentes, vicino obedientiæ pede jubentis vocem factis sequantur. Unde in Collationibus Patrum tale datur exemplum: Abbas Sylvanus habuit discipulum quemdam, nomine Marcum, et hic fuerat magnæ obedientiæ, quique etiam scriptor 😉 erat. Diligebat autem eum senex propter obedientiam suam. Habebat autem alios undecim discipulos, qui contristabantur pro eo quod eum diligeret plus eis. Quod cum audissent vicini seniores, quia plus eum cæteris suis discipulis diligeret, moleste tulerunt. Una autem die venerunt ad eum : quos assumens secum abbas Sylvanus, egressus cœpit singulorum discipulorum suorum cellas pulsare, dicens: Frater, veni, quia opus te habeo; et unus ex eis non est mox secutus eum. Venit autem ad cellam Marci, et dixit ei : Veni, frater, quia opus te habeo. Ille autem scribebat, et non perfecit litte-'tam O, et venit. Et dixerunt senes : Vere, abba, quem tu diligis, diligimus, quoniam et Dominus difigit eum. Ideo istud hic posui exemplum, ut discant discipuli agere obedientiam sine mora. Ipsi quoque discipuli non sint superbi, non tardi, non turbulenti, non vinolenti, non multum edaces; sed sint moribus honesti, ac Deum timentes. Qui etiam ea quæ Deus dederit tempore opportuno diligenter magistris administrent, et in ministrando nullatenus eos contristent; memores semper divini sermonis, ubi ait: Qui scandalizaverit unum de pusillis, qui in me credunt, etc. (Matth. xvIII, 6.) Illud etiam ad memoriam revocent quod ait Apostolus: Qui bene ministrat, gradum bonum sibi acquirit (II Cor. 1x, 7). Et rursum: Hilarem datorem diligit Deus (Ibid). · Cui autem substantia non est quæ tribuatur, sermo

Sermo bonus super datum optimum (Eccli. xvIII, 16, 17). Omnia autem vasa corum cunctamque substantiam ac si altaris vasa sacrata conspiciant. Nibil ducant negligendum, neque avaritiæ studeant, neque sint prodigi, et exstirpatores substantiæ illorum; sed omnia mensurate faciant, et secundum jussionem magistrorum. Non enim velint habere solitarii plures discipulos, quia nequaquam vincere avaritiam possunt quando ad multorum sustentationem intendunt. Habeat autem unusquisque unum, aut duos, vel ad plurimum tres discipulos. Paucos tamen condiscipulos ad convivendum et plures ad docendum. Non tamen dicimus ut scholas generaliter teneant; quamvis liceat, non tamen expedit. Unde Apostolus: Omnia, inquit, mihi licent, licet non omnia expediunt (I Cor. vi, 12).

#### CAPUT LIII.

# De zelo bono quem debent habere solitarii ergs discipulos.

Ut autem ait sanctus Benedictus, sicut est zelus bonus qui separat hominem a vitiis et ducit ad Deun et ad vitam æternam, ita est et zelus amaritudinis qui separat a Deo et ducit ad infernum. Hunc ergo zelum qui ad vitam ducit æternam, ferventissime amore exerceant solitarii erga discipulos, id est, ut infirmitates illorum sive corporum, sive morum, patientissime tolerent, et si forte aliquid deliqueriut, cum omni moderatione eos corripiant. In ipsa autem correptione prudenter agant, et plus strdeant amari quam timeri. Et ne quid nimis, ne dum nimis eradere cupiunt rubiginem, frangatur vas; suamque fragilitatem semper suspecti sint; menunerintque calamum quassatum non conterendum. In quibus non dicimus ut permittaut nutriri vitia, neque dissimulent peccata delinquentium, set mox ut oriri cœperint, quantum prævalent, radicius ea amputent; memores semper quia Heli sacerdos pro filiorum iniquitate damnatus est (I Reg. 11). Quapropter teneant consilium Apostoli dicentis: Argue, obsecra, increpa in omni palientia et doctrina (I Tim. IV). Id est, indisciplinatos durius argue, obedientes et mites, ut in melius proficiant, obsecra; negligentes et contemnentes increpa; omaia tamen cum patientia. Improbos autem, et duros, et superbos, vel inobedientes, si ætas siverit, verberum castigatione et corporum afflictione coerceant sicut scriptum est: Percute filium tuum virga, & animam ejus de inferno liberabis (Prov. XXIII, 14). Hoc summopere perpendentes ut juxta qualitatem vulnerum exhibeant fomenta curationum. Caveant autem ut, dum alios de admonitionibus suis emendare procurant, ipsi ab omnibus vitiis emendati inveniantur; ne forte aliis prædicantes, ipsi (quod absit) reprobi efficiantur.

#### CAPUT LIV.

Quomodo jejunare debeant solitarii,

Sic enim necessaria nobis sunt jejunia sicut volneribus medicina, ita tamen ut duarum rerum testi-

monio comprobentur, id est, oratione et eleemosyna. A Quoniam ipsa sunt quæ faciunt humiliari animam. Unde beatus Augustinus ait: Bonum est jejunare, sed melius est eleemosynam dare. Eleemosyna enim sufficit sine jejunio, jejunium vero non sufficit sine eleemosyna. Tale est jejunium sino eleemosyna qualis est sine oleo lucerna. Et sicut lucerna qua sine oleo accenditur, fumigare potest, lucem habere non potest; ita jejunium sine eleemosyna, carnem quidem cruciat, sed charitatis lumine animam non illustrat. Sed quærendum nobis est quomodo solitarii eleemosynam dare jubentur, qui non solum facultates, sed etiam seipsos Domino fideliter obtulerunt. Ad heec non ego, sed Dominus per prophetam respondit, dicens: Frange esurienti panem tuum, etc. (Isai. Lviii, 7). Non enim dixit: Da esurienti totum panem tuum, sed ait : Frange esurienti panem tuum. B Unde Apostolus : Non, inquit, ut eliis sit refrigerium, vobis autem tribulatio. Sed en æqualitate ventra abundantia aliorum sustentet inopiam; ut et illorum abundantla vestræ inopiæ sit supplementum (II Cor. vin, 13). Et alias scriptum est : Si multum tibi suerit, multum tribue; si autem exiguum fuerit, etiam exiguum da (Tob. 1v, 8). Tria sunt enim genera eleemosynarum quæ indesinenter agere debemus, unum corporale, egenti dare quidquid poterimus : altorum spiritale, dimittere a quo kesi fuerimus; tertium, delinquentes corrigere, et errantes in viam veritatis reducere. Ad hæc autem jungatur oratio, et erit jejunium perfectum. Unde dictum est : Bona est oratio cum jejunio (Tob. x11, 8). Per jejunia enim et orationes occulta mysteriorum cœlestium reve- 🕻 lantur, divinique sacramenti arcana panduntur. Non enim quispiam potest virtutem perfectionis attingere, nisi prius ventris edomaverit ingluviem. Jejunia quippe moderata debent esse, ne nimis debilitent stomachum, quia modicus et temperatus cibus utilis est corpori et animæ. Quærendum est etiam si biduana ac triduana jejunia facere oporteat solitarios. Ad qued beatus llieronymus respondens, ait: Parcus cibus et venter semper esuriens triduanis jejuniis præfertur, multoque melius est quotidie parum comedere, quam raro satis sumere. Pluvia illa optima est que sensim descendit in terram; nam subitus et nimis imber in præceps arva subvertit. Qua de re in Collationibus Patrum ita legitur : Interrogavit, inquit, abbas Joseph abbatem Pasterem dicens: Quomodo opus est jejunare? Et respondit: Bonum est ut monachus vel solitarius quotidie comedat, et paululum subtrahat sibi de cibo ne satietur. Et dizit abbas Joseph : Ergo quando juvenis cras, non jejunabas biduamas : Dixit senex : Crede mihi, quia et triduanas et hebdomadam; sed hæc omnia probaverant senes magni, et invenerunt quia honum est quotidie manducare, et parum, ut sit quotidie esurles. Hanc enim viam regiam levem mobis esse demonstraverunt. Nam biduana et triduana jejunia vanam gloriam ostendunt. Alius quirlam frater interrogavit dicens : Jejunia et vigiliæ quas facit homo, quid proficient? Dixit ei senex :

Unde dicebat David : Humiliabam in jejulio animam meam; oratio mea in sinu meo convertetur (Psal. zum, 15). Nam justi et prophetæ nostri, quando a Deo aliquid impetrare volebant, jejunio se affligebant; et sic quod postulabant, impetrare se gaudebant. Ha et nos jejunando humiliemus animas nostras, et tunc quod popoacerimus, a Deo impetrabimus. Non ergo nos præferamus eis qui jejunii nostri non valent obtinere menauram, ne forte plus humilitatis aliarumque virtutum habeant illi unde jure nobis jejunantibus et abstinentibus præferantur. Neque enim istud jejuminna corporale ad perfectionem nobis proficit, nisi fuerit huic animse quoque jejunium copulatum. Habet namque anima suos noxios cibos, a quibus impinguata ctiam sine escarum abundantia ad luxurize prærupta devolvitur. Nam superbia, vana gloria, detractio, et invidia, et cætera talia cibus ejus sunt. Nihil ergo nobis prodest ab escis carnalibus abstinere, et talibus vitiis pectus replere. Quocirca si volumus nobis abstinentiam jejuniaque proficere, ab his et ab aliis ompibus vitiis nobis caveamua, et ad sanctarum culmen yirtutum, divina opitulante gratia, nitamur conscendere.

#### CAPUT LV.

Quod solitarii pro hospitibus jejunium solvant.

De susceptione itaque supervenientium fratrum ob causam charitatis beatus Prosper ita loquitor. dicens : si enim propter quoslibet advenientes jejunio intermisso reficio, non solvo jejunium, sed impleo charitatis officium. Cæterum si propter abstinentiam vel jejunium meum spirituales fratres, quos novi mea remissione delectari, contristo, abstinentia mea non est virtus dicenda, sed vitium. Quoniam quidem ipea abstinentia ac jejuniorum continuatio, nisi fuerit, quando res exigit, prætermissa, et me inflat, et fratrem meum, cui charitas juhet servire, contristat; vel certe mihi nihil inesse charitatis supernæ demonstrat. Hino canctus Benedictus ait : Omnes supervenientes hospites tanquam Christus suscipiantur, quia ipse dicturus est : Hospes fui, et suscepistis me. Et omnibus congrans honor exhibeatur, maxime domesticis fidei et peregrinis. Et post pauca : jejunium, inquit, frangatur a monacho vel solitario propter hespitem, nisi forte præcipuus sit dies jejunii qui non possit violari. Aliis vere temporibus consuetudines jejuniorum presequantur. Pauperum vero, et peregrinorum maxime, cura sollicite exhibeatur, quia in ipsis magis Christus suscipitur. Num divitum terror ipse sibi exigit honorem. Qua de re in Collationibus Patrum tale datur exemplum. Abbas Sylvanus, dum cum discipulo suo Zacharia ad quoddam monasterium visitandi gratia pervenisset, fecerant cos munachi, antequam egrederentur, charitatis causa reficere. Erant antem dies jejunii. Postquam autem egressi sunt, invenit discipulus ejus aquam in via, et voluit bibere; et respiciens abbas Sylvanus ait : Zacharia,

ille dixit: Nunquid non manducavimus hodie, Pater, ad monasterium et hibimus? Dixit senex : illud manducare charitatis fuit; nos autem teneamus jejunium nostrum, sili. Hinc patenter ostenditur quia cum discretione utrumque possumus agere, et cum supervenientibus hospitibus charitatis causa aliquando reficere, et jejunii regulam non prætermittere. Itaque sanctus Cassianus de eadem re interrogavit quemdam senem, dicens : Cur sic indifferenter apud vos quotidiana jejunia pro hospitibus solvuntur? Respondit senex : Jejunium semper mecum est: Vos autem continuo dimissurus sum, et mecum jugiter tenere non potero; ideo charitatis officium in vobis impleo, et adjecit dicens: Non enim possunt Cum autem discesserit, tunc jejunabunt (Matth 1x, 15). Ita et nos vobis dimissis licite jejunii nostri regulam observabimus.

#### CAPUT LVI

#### De charitate.

Charitas est dilectio Dei et proximi in toto corde et in tota mente. Inter cæteras quippe virtutes charitas obtinet principatum : sine ipsa quidem ad perfectionis culmen nemo conscendere valet. Tunc enim homo perfectus est, quando charitate plenus est, quam nos habere Apostolus præcipit, dicens : Super omnia autem charitatem habete, quod est vinculum persectionis (Col. 111, 14). Et iterum : Charitatem fraternitatis invicem diligentes (Rom. XII, 10). Hinc Petrus apostolus ait : Ante omnia autem charitatem C in vobismetipsis continuam habentes, quia charitas operit multitudinem peccatorum (I Petr. 1v, 8). Hinc Joannes apostolus ait: Deus charitas est, et qui manet in charitate in Deo manet, et Deus in eo (I Joan. 1v, 8). Quamobrem tenenda est ab omnibus sanctis viris unitas charitatis, et præcipue a solitariis; quia quanto se subtrahunt mundo, tanto necesse est ut habeant dilectionem in Deo et proximo; tunc servant in se dilectionem Dei, quando a charitate non dividuntur proximi. Unde ipsa Veritas ait: In hoc cognoscent omnes quia mei estis discipuli, si dilectionem habueritis ad invicem (Joan. XIII, 35). Quantam enim charitatem sancti Patres nostri habebant ad invicem, in præsenti exemplo manifestatur quod subditur: Quodam tempere venit quidam frater ad D sanctum Macarium, et obtulit ei causa charitatis uvam unam. Ille autem gratias egit Deo pro fratris officio: statim ad alium fratrem, qui ei infirmior videbatur, secundum charitatem detulit eam; sed et ipse nihilominus plus de proximo quam de semetipso cogitans, ad alium fratrem detulit eamdem uvam : et ille iterum ad alium detulit eam; et rursus ille ad alium; et sic per omnes cellulas, quæ longe lateque per eremum erant dispersæ, ipsa uva circumportata est, ignorantibus onmibus quis eam primus misisset. Gratulans autem sanctus Macarius quod tantam videret in fratribus charitatem tantamque continentiam, ad ampliora semetipsum spiritua-

noli bibere, an nescis quia jejunium est bodie? At A lis vitæ extendit exercitia. Credo enim quod inter istos sanctos fratres erat perfecta charitas, quia nemo ex eis quærebat quæ sua sunt, sed quæ alterius. Tanta est enim virtus charitatis, sicut Apostolus testatur (II Cor. xiii), ut nec martyrium, nec sæculi contemptus, nec eleemosynarum largitio sine ipsa quidquam prosit. Quocirca si volumus ad supernam patriam feliciter pervenire, charitatem Dei et proximi studeamus veraciter habere : quia sicut sine via nemo potest pervenire quo tendit, ita sine charitate, quæ dicta est via, non ambulare possumus, sed errare. Omnis insuper bonitas ex charitate et humilitate procedit. Et sicut ignis sine calore et splendore esse non potest, ita et charitas sine humilitate et vera obedientia esse non potest. Scienjum filit sponsi jejunare, quandiu cum illis est sponsus: B est autem quia humilitas et obedientia ac relique virtutes cum corpore incipiunt, et cum corpore deficiunt, et tamen merces earum permanet in æternum; charitas vero in præsenti incipit sæculo, et in futuro permanet cum Deo.

#### CAPUT LVII. De hunsilitate.

Ad fastigium ergo veræ humilitatis suo nos Dominus exemplo provocare dignatus est, dicens : Discite a me quia mitis sum, et humilis corde; et invenietis requiem animabus vestris (Matth. x1, 29). Hinc Petrus apostolus ait : Humiliamini sub potenti mans Dei et exaltabit vos (I Petr. v, 6). Hinc enim datur intelligi, quia quanto quisque se pro Christi amore inclinat ad ima, tanto proficit in excelso; et quanto superbus gloriosior apparet inter homines, tanto dejectior erit ante Deum. Unde idem Dominus ait: Omnis qui se exaltat humiliabitur, et qui se humiliat exaltabitur (Luc. xviii, 14). Nam cum hæc dicit, ostendit nobis omnem exaltationem genus esse superbiæ. Deus enim humilis factus est nostræ salutis causa: erubescat homo superbus esse, quia, ut ait Salomon, ubi fuerit superbia, ibi erit et contumelia; ubi autem humilitas, ibi et sapientia (Prov. x1, 2). Et, Super eum requiescet Spiritus sanctus. Unde ait Dominus per prophetam : Super quem requiescet Spiritus meus, nisi super humilem, et quietum, et trementem verba mea (Isa. LXVI, 2)? Quapropter quicunque humilis et quietus non erit, non potest in eo habitare gratia Spiritus sancti. Illi autem panduntur secreta, et quod latet in divinis sermonibus, qui humilitaten tenet in moribus. Semper autem conscientia solitariorum humilis debet esse et tristis, scilicet ut per humilitatem non superbiat, et per utilem mœroren cor ad lasciviam non dissolvat. Per humilitaten etiam spiritus immundi Dei servis subjiciuntar. Unde in Collationibus Patrum ita legitur : Homo qui a dæmonio vexabatur, et fortiter spumabat, vidit quemdam senem solitarium, et elevans manum percussit eum in maxilla; senex vero secundum Domini præceptum convertit ei alteram. Statim autem dæmon non ferens incendium humilitatis illius, clamans et ejulans discessit ab eo. Alio denique tempore transiens abbas Macarius per eremum, eccs

occurrit ei diabolus in via cum falce messoria. Vo- A valde. Videns autem eum abbas tristem, dixit ei : luit autem illum percutere de falce illa, et non potuit. Et dixit dæmon: Multam violentiam patior a te, o Macari, quia non possum prævalere adversum te. Ecce enim quidquid tu facis, et ego facio. Tu jejunas, ego nihil comedo; tu vigilas, ego omnino non dormio. Unum est autem solum in quo me superas. Et dixit ei abbas Macarius : Quid est illud? et respondit diabolus: Humilitas tua me vincit, propter quam non prævaleo adversum te. O quanta est virtus humilitatis, quæ non solum homines salvat. sed etiam dæmones superat! Quanta autem sit virtus humilitatis iterum beatus Antonius ostendit, dicens: Vidi omnes laqueos Satanæ tensos in terra, et ingemiscens dixi: Quis putas transiet istos? et audivi vocem dicentem mihi: Humilitas. Quocirca inclinemus cervicem cordis in vera humilitate, ut omnes laqueos Satanæ possimus illæsi transire. Tunc enim veram humilitatem habebimus, si quando peccaverit in nos frater noster, antequam ille pœniteat, indulserimus ei. Et tunc veram humilitatem habemus, quando nec læsi irascimur, nec alios irasci permittimus; sed potius pro ipsis ex corde oramus. Præterea quoque si cui de humilitate altius libuerit perscrutari, ad Regulam sancti Benedicti recurrat, ibique duodecim humilitatis gradus satis luculenter expositos inveniet.

#### CAPUT LVIII.

#### De obedientia.

Obedientia itaque dicitur obtemperantia, eo quod humiliter quis obediat vel obtemperet imperanti. Recte enim ille obediens vocatur, qui per obedientiæ humilitatem Deo se toto animo subdit, et ejus præcepta humilitate implet. Ille etiam recte obediens vocatur, qui præcepta magistri juxta vires humiliter implere studet. Nam Christus Dominus noster qui peccatum non fecit, nec inventus est dolus in ore ejus, factus est obediens pro nobis Patri usque ad mortem, nobis relinquens exemplum, ut sequamur vestigia ejus. Ideoque omne quod solitario injunctum fuerit ab aliquo religionis gratia, libenter obtemperet imperanti : et si forte aliqua gravia aut impossibilia ei injunguntur, libenter quidem et cum omni mansuetudine jubentis imperium suscipiat. Quod si D omnino virium suarum mensuram hoc quod ei injungitur viderit excedere, non resistendo illud spernat, sed causam impossibilitatis suæ ei qui sibi injunxerat humiliter et patienter enarret, quatenus ejus moderamine quod illi onerosum fuerit, sublevetur, ut contradictionis vitio careat. Sancti quoque Patres nostri per obedientiæ laborem ad celsitudinis perfectionem pervenerunt. De pluribus autem unum. miræ obedientiæ virum, hic inserere studeamus. Quidam enim sæcularis homo renuntiavit sæculo, et venit ad monasterium, relinquens tres filios suos in civitate; et cum secisset tres annos in monasterio, cœperunt ei cogitationes suæ filios ad memoriam frequenter adducere, et contristabatur pro eis

Quid habes quod tristis es? Et narravit ei quia tres filios haberet in civitate, et quia vellet eos ad monasterium adducere. Præcepit autem ei abbas ut adduceret eos. Qui cum perrexisset in civitatem, invenit duos ex his jam fuisse defunctos, unum vero solummodo remansisse. Quem assumens venit ad monasterium. Erat autem abbas ad pistrinum. Ille vero tollens filium suum quem adduxerat, abiit ad abbatem in pistrinum; et videns eum abbas venientem salutavit, et tenens infantem, quem adduxerat, amplexatus est eum et osculabatur. Et dixit patri ejus: Amas eum? Et ille respondit: Etiam. Et rursus dixit ei : Omnino diligis eum? Et respondit: Etiam. Hæc audiens abbas, dixit ei : Tolle ergo, si amas eum, et mitte in furnum sic modo dum ardet. Et tenens eum pater suus jactavit eum in clibano ardenti : statim autem factus est clibanus velut ros. Ex qua re acquisivit gloriam in tempore illo, quemadmodum patriarcha Abraham. O quam magnam obedientiam habuit iste sanctus vir, qui nec proprio filio suo pepercit, sed ad unius jussionem abbatis ignibus eum tradidit! Puto enim quia si illi præcepisset abbas obedientiæ causa in clibanum intrare, intrasset utique. Nos ergo qui per inobedientiam mandatorum Dei ac sanctorum eius, necnon et magistrorum nostrorum, recessimus a Deo, per obedientiæ laborem redeamus ad illum, qui dixit: Venite ad me, omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos (Matth. x1, 28).

#### CAPUT LIX. De virtute patientiæ.

Patientia enim vera est, in præsenti injurias fortiter sustinere, et in futuro vindictam non guærere, sed ex corde ei qui mala irrogat ignoscere. Nam sunt nonnulli qui ideo per aliquod spatium temporis patienter sufferunt injuriam, ut subsequenter facilius vindicare se queant : isti tales veram non habent patientiam. Ille enim vere patiens est, qui et ipsum amat quem portat : nam tolerare et odisse non est virtus mansuetudinis, sed velamentum furoris. In patientia enim quærenda est virtus mansuetudinis et ignoscendi facultas, non vindicandi opportunitas. Sicut enim patienter sufferre debemus injurias ab aliis in nos illatas, ita et tribulationes infirmitatum quæ nobis eveniunt patienter sufferre necesse est. Probabitur enim homo flagellis Dei, quo animo bene faciat, et qua fortitudine tentationes sibi supervenientes sufferat. Unde ait Apostolus: Tentat enim vos Deus, ut sciat si diligatis eum (Deut. XIII, 3). Tribus enim modis solent accidere tentationes Dei servis. Uno modo tentantur a Deo per flagel!a; alio modo a diabolo per illusiones et diversas machinationes; tertio modo tentantur a proximo per damna, et contumelias ac persecutiones. Sed ille beatus est qui hæc omnia patienter tulerit; de tali enim viro dicit Scriptura : Beatus vir qui suffert tentationem, etc. (Jac. 11, 13).

Sine ferro autem martyres esse possumus, si pa-

tientiam veraciter in animo servamus. Tanto enim A gile sieut vestimentum. Si diligenter trastablisms quisque minus ostenditur doctus, quanto minus convincitur patiens. Unde per Salomonem dicitur: Doctrina viri per patientiam noscitur (Prob. xix, xi). Super omnia autem contumelias detrahentium patientia superemus; sagittas contumeliæ patientiæ clypea frangamus; contra linguæ gladium patientiæ scutum præbeamus. Et si quis nobis intulerit mala, nequaquam irascamur contra illum; sed potius doleamus pro illo, quia Deus illi irascitur. Videamus autem quantam patientiam iste sanctus senex habebat, de quo hic locuturi sumus. Erat in eremo magnus quidam senex, qui de labore manuum suarum vivebat : et erat alius frater vicinus ei, qui sæpe ingrediebatur, et rapiebat quidquid senex habebat in cella. Videbat autem eum senex, et non objurgabat eum; sed extorquebat sibi plus solito manibus operari, dicens: Credo, opus habet ille. Astringebat autem ventrem suum, et cum indigentia manducabat panem. Cum autem mori cœpisset senex ille, circumsteterunt eum fratres, et respiciens in eum qui furabatur, dixit ei : Junge te huc ad me; et tenuit manus ejus, et osculatus est eas, dicens : Gratias ago istis manibus, frater, quia propter istas vado ad regnum cœlorum. Ille autem, compunctus et pœnitentiam agens, factus est etiam ipse probatus monachus, exempla sumens de actibus magni illius senis. Valde enim laudabilis est patientia ejus sancti monachi, sed valde laudabilior est patientia Christi. Senex iste rapientem fratrem vidit et tacuit; Christus vero opprobria, contumelias, įrrisiones, alapas, sputa, flagella, spi-  $^{
m C}$ neam coronam crucemque sustinuit, et nec contumeliosum cuiquam verbum respondit. Iste enim raptoris manus deosculans gratias egit; Christus autem in cruce positus pro persecutoribus exoravit. Sed in his omnibus exemplum patientiæ nobis reliquit. Quapropter studeamus patientes esse ad oinnes et in omnia, quia, ut ait Christus, In patientia vestra possidebitis animas vestras (Luc. xxi, 19). Simus mansueti, quia, ut ait Propheta: Mansueti hæreditabunt terram, et delectabuntur in multitudine pacis (Psal. xxxvi, 11). Quisquis igitur lenis, mitis et patiens est, Dei sisii imitator est. Et quisquis amplectitur pacem in mentis suæ hospitio, mansionem in se requiescere consuevit.

#### CAPUT LX. De discretione.

Discretio namque est mater omnium virtutum, et ideo in omnibus tam spiritualibus quam corporalibus operibus tenenda est a solitariis temperantia discretionis, ne superflue laborantes corde pariter es corpore deficiant. Sed sic omnis corum actio temperetur, quatenus alacri animo plus se adhuc cupiant in bonis operibus exercere. Sive enim sint vigiliæ, sive jejunia, sive abstinentia, et cætera his similia, sic temperentur, ut nec animi virtus succumbat, nec corporis fortitudo lassescat. Unde quidam Patrum dicebat: Corpus nostrum sic est fraillud; stabit; sin autom, in parve tempore corruet. Præterea quoque supervenit quidam venationem faciens in silva agrestium animalium, et vidit abbatem Antonium gaudentem cum fratribus, et displicuit ei. Volens autem ei senex ostendere quia oportet aliquando condescendere fratribus, dixit ei : Pone, quæso, sagittam in arcu tuo, et trahe. Et fecit sic. Et dixititerum: Trahe; et traxit. Trahe adhuc; et traxit. Dixit ei venator : Si super mensuram traxero; frangetur arcus. Dixit ei abbas Antonius : Ha est in operibus Dei; si plus a mensura tendimus, fratres cito delcient. Expedit ergo vel ad momentum relaxare rigorem eorum. Hæc audiens venator compunctus est; et multum proficiens in sermone senis discessit : et fratres confirmati tum reversi stat ad locum suum. Hæc ergo aliaque testimonia discretionis consideranda sunt a solitariis; et sic omnia temperent atque discernant, ut ipsi nimis fatigati non deficiant, & alii a cœpto itinere non refugiant.

#### CAPUT LXI. De taciturnitate.

Taciturnitas autem virtus est humilitatis et indicium gravitatis, nutrix virtutum et custos animarum. Hinc Salomon ait : Qui custodit es suum et linguem suam, custodit ab angustiis animam suam (Pres. XXI, 23). Quanto igitur quisque sub silentio deprimit se, tanto compunctionis aciem in colo figit; et quanto taciturnitàtis freno constringit linguam, tanto ad cœlestia erigit mentem suam. Ideoque solitarius taciturnitatem diligat, et a malo ac pravo, vel omni stultiloquio linguam suam coerceat dicatque com Propheta: Dixi, Custodiam vias meas; ut non delinquam in lingua mea (Peal, xxxviii, 1). Et iterem: Posui ori meo sustodiam (Ibid.). Et rursum : Obmutui et humiliatus sum, et silui a bonis (Ibid., v. 3). Ille enim bene vias suas, id est actus vitas suas, custodit, qui in lingua minime offendit. Ille etiam bene ori suo custodiam ponit, cujus lingua nec in maliloquium, nec in vaniloquium, nec in multiloquium procaciter fluit. Ne ergo in maffloquium labatur lingua, ponat unusquisque nostrum eri suo custodiam, et diligenter attendat quid de male lequentibus dicat Propheta : Disperdat, inquit, Dominus anipræparat Christo, quia Christus pax est et in pace D versa labia dolosa, et linguam magniloques (Psal. x1, 4). Quid etiam de multiloquie Salomon dicat, audiamus : In multiloquio, inquit, non effugies peccatum; et qui multis utitur verbis, lædit animam suam (Prov. x, 19). Hinc iterum Propheta : Si quis vult veram et perpetuam habere vitam, et cupit dies videre bonos, coerceat linguam suam a male; et labia ejus me loquantur dolum (Psal. xxxIII, 14). Hinc Apostolus ait : Si quis putat se religiosum esse, non refrenuns linguam suam, sed seducens cor suum, hujus vana est religio (Jac. 1, 26). Hinc beatus Ambrosius ait : Est homo qui silentium quidem affectat, sed cor ejus multum se condemnat : iste talis multum loquitur; et est alius qui a mane usque ad vesperam loquitor, et cum discretione, silentium magnum custodit. Hoc

autem dicebat de illo qui sine utilitate audientium A nunquam loquitur. Hie emim bene taciturnitatem custodit, qui usque ad interrogationem non loquitur. Quapropter solitarius modum loquendi non transeat; maneat in verbp ejus mensura, in sermone statera. Semper verba ejus sint moderata, et plus diligat semper audire quam loqui; et ne prius respondeat verbum quam audiat. Unde scriptum est: Qui ante respondet quam audiat, stultum se esse demonstrat (Prov. xvui, 13). Nam loqui et docere, ut ait sanctus Benedictus, magistrum condecet, tacere et audire discipulo convenit. Et si qua sunt requirenda a magistro, cum omni humilitate et subjectione reverentize requirantur. Seurrilitates vero, vel verba otiosa et risum moventia, æterna clausura in omnibus locis damnamus, et ad talia B eloquia discipulum os aperire non permittimus.

#### CAPUT LXII.

De cavenda detractione, et quod duobus modis potessi aliquis sine peccato alieni peccata dicere.

Quanquam enim beatus Hieronymus dicat quia non est detrahere verum dicere, tamen cavenda est omnimodis detractio a solitariis, monente Beato Jacobo apostolo: Nolite, inquit, detrahere alterutrum, fratres mei, quia qui detrahit fratri, aut qui judical fratrem suum, detrakit legi et judicat legem (Jac. IV. 11). Hine Salomion ait: Remove a te ou pravum, et detrahentia labia procut sint a to (Prov. 1v, 24). Et iterum: Cum detractoribus non commiscearis, quaniam répente consurget perditio corum C (Prov. xiv, 24). Hine Hieronymus ait : Cave ne linguam aut aures habeas prurientes, id est, non ipse detrahas, aut alios detrahentes audias; quia qui detrahit, et qui detrahentem libenter audit. utrisque unum crimen est. Hinc Isidorus ait : No detrahas peccanti, sed condole; et quod in alio detrahis in te potius pertimesce. Hinc etiam in Vitis Patrum dicitur: Melius est, inquit, quotidie carnem comedere et vinum bibere, quam lacerare carnes fratrum in obtrectatione. Denique, ut ait sanctus Basilius, duobus modis possumus sine detractione aliorum peccata dicere, vel retractare. ld est, si quando necesse est cum cæteris consilium habere quomodo corrigitur is qui peccavit, tune possumus ipsius peccata in medium adducere et publicare abs- D que detractione. Et rursum, si quando necesse est prævenire et commonere aliquem, ne forte incurrat in consortio vel societate alicujus mafi hominis, tunc etiam possumus sine detractione illius peccata manifestare. Quod et ipsum Apostolum fecisse invenimus, dum dicit ad Tîmotheum: Alexander ærarius mala miki ostendit, quem tu quoque devita: valde enim restitis sermonibus meis. Reddet ill Deus secundum opera sua male (II Tim. IV, 14). Prater hujusmodi autem neceseitates quicunque dixit aliquid adversus alium, ut vel deroget ei, vel obtrectet, illud est, detrahere, etiamsi videantur vera esse en quæ dicit.

#### CAPUT LXIII.

Consolutio solitariorum de detractione.

Non ergo solitarii multum contristari debent, si forte ab aliquibus pravis hominibus sine culpa detrahantur; quia in consolatione nostra, sua Dominus opprobria adducere dignatus est, dicens : Si patremfamilias Beelzebub vocaverunt, quanto magis domesticos ejus (Matth. 1, 25)? Et ilerum : Si de mundo fuissetis, mundus quod suum erat diligeret; sed quia de mundo non estis, propterea odit vos mundus (Joan. xv, 49). Hinc Apostolus ait: Nolite mirari si. odit vos mundus (I Joan. 111, 13). Sunt autem plurimi qui vitam solitariorum fortasse amplius quam debent, laudant; et ne eis de laude elatio subripiat, permittit omnipotens Deus malos in obtrectatione et objurgatione prorumpere; ut si qua culpa ab ore laudantium in corde solitariorum nascitur, per obtrectationem malorum ad poenitentiam revocentur. Sed inter heec verba laudantium sive vituperantium ad mentem semper recurrere debemus; et si in ea non invenitur bonum quod de nobis dicitur, magna tristitia generari debet. Et rursum si în ea non invenitur malum quod de nobis homines loquuntur, in magna Retitia prosifire debemus. Unde beatus Job dicebat : Ecce enim in colo testis meus, et conscius meus in excelsis (Job, xvr, 20). Qui enim vitæ suæ in cœlo testem habet, detractiones hominum in terra pertimescere non debet. Hinc Paulus ait: Gloria nostra hæc est, testimonium conscientiæ nostræ (II Cor. 1, 12). Nisi enim fuissent qui eidem Apostolo malam famam imponerent, et seductorem vocarent, nequaquam diceret : Per infamiam et bonam famam; ut seductores, et veraces (II Cor. vi, 8). Sed quid de Redemptore nostro agimus, qui a Judæis dæmoniacus, et blasphemus, atque persecutor voca(us est? Beatus quoque Arnulphus cum esset episcopus, postea solitarius factus, detractiones pravorum hominum aquanimiter toleravit. Unde in gesta ipsius ita legitur: Quidam namque homo, nomine Noddo, cura complicibus suis eidem beato Arnulpho derogare ausus est. Dicebat autem illum non esse cultorem Dei, sed potius hominem voluptati deditum. Cumque idem detractor stratum una cum detrahente soció petiisset, jubente Deo, omnia vestimenta illorum flamma circumdans vallavit. Illico exsilientes aquam urgentibus vocibus deposcebant, sed aqua injecta flammam divinitus missam non exitinguebat. Ardebant autem nequiter circa nates vel genitalia loca camisiæ illorum, nec a sé ardentia vestimenta exuere prævalebant. Quid plura? Quia aliud facere non poterant, exciliunt foras, et ad instar porcorum in volutabro luti sese vociferantes involvunt : sed magis ac magis genitalia ipsorum ignis immissus cremabat. Tunc quippe, ut reor, impletum est super illos quod scriptum est: Detrahentem occulte proximo suo, Kunc persequebar (Psal. c, 5). Sicque divina censura jubente actum fuit, ut de quibus virum sanctum detraxerant, in ipsis pænam sentirent. Ipse quoque sanctus episcopus atque solitarius nec pro

detractione illorum fuit tristior, nec pro vindicta di- A scit. Et dixit senex : Neminem amicum habes illic? vinitus facta exstitit lætior; sed potius, juxta præceptum Domini, eos dilexit, atque pro eis oravit. Ubi nos pariter docemur non contristari pro detractione, sed magis gaudere de contumeliis, reminiscentes hoc quod scriptum est: Quia ibant apostoli gaudentes a conspectu concilii, quoniam digni habiti sunt pro nomine Jesu contumeliam pati (Act. v, 41). Si illi non contristabantur de contumeliis et verberibus, neque nos contristari debemus de verbis atque detractionibus. Quid ergo aliud faciunt detrahentes, nisi in pulverem sufflant, atque in oculos suos terram excitant? Vocandi tamen sunt et patienter increpandi, juxta præceptum Domini, qui dixit : Si peccaverit in te frater tuus, increpa illum. Et si dixerit, Pænitet me, ties dixerit, Pænitet me, dimitte illi (Luc. xv11, 3). Quisquis igitur hoc fecerit, et seipsum salvabit, et detrahentem proximum de peccati fovea liberabit.

#### CAPUT LXIV.

De cogitationibus et diabolicis illusionibus. Sicut enim a malis operibus et perversis locutionibus oportet solitarios abstinere, ita etiam a pravis cogitationibus debent se corda illorum custodire. Unde beatus Hieronymus admonet dicens: Non sinas cogitationes malas in corde tuo crescere. Et alibi: Caput cogitationis exclude, et cætera superantur. Non enim potest corrumpi corpus, nisi prius corruptus sit animus; et nibil potest facere caro nisi quod voluerit animus. Idcirco munda prius a pravis cogi- C tationibus animum, et caro non peccabit in æternum. Bonæ autem cogitationes semper a Deo procedunt, malæ cogitationes vero aliquoties a nobismetipsis veniunt, et aliquoties instinctu diaboli excitantur. Nemo enim potest a diabolo decipi, nisi is qui ei suæ voluntatis assensum præbere voluerit. Si enim repugnamus ei, fugiet a nobis. Unde beatus Jacobus apostolus: Resistite, inquit, diabolo, et fugiet a vobis (Jac. 17, 7). Qua de causa ita in Collationibus Patrum legitur: Quodam tempore beatus Macarius habitabat in loco deserto solus, et erat prope alia solitudo in qua habitabant plurimi fratres. Et vidit senex Satanam venientem in habitu hominis, ut transiret per cellam ejus. Videbat autem eum quasi tunica uti linea omnino vetusta, et per omnia foramina ejus pendebant ampullæ. Et dixit ei senex: Quo vadis? Et ille respondit : Vado commemorare fratres. Senex autem dixit : Et utquid tibi ampullas istas? Et dixit : Gustum fratribus porto. Dixit ei senex: Totas istas cum gustu portas? Et respondit: Etiam; ut si unum alicui non placet, offeram aliud; si autem nec illud, dabo tertium, et ita per ordinem, ut omnino vel unum ex eis placeat ei. Et cum hæc dixisset, transiit. Et observabat senex, custodiens vias, donec ille remearet. Et cum videret eum senex. dixit ei : Sanus sis. Et respondit : Ubi mihi salus? Et dixit senex : Quare? Et respondit? Quia mihi modo omnes sanctificati sunt, et nemo mihi acquie-

Et respondit: Unum tantummodo fratrem habeo ibi. vel ipse solus mihi acquiescit; et quando me videt, convertitur velut ventus. Senex vero dixit ei: Quomodo vocatur frater ille? Respondit: Theoctistus. Et cum hæc dixisset, transiit. Surgens autem abhas Macarius perrexit ad fratres. Qui cum audissent, acceperunt ramos palmarum et occurrerunt ei obviam; et parabant singuli eorum cellas suas, incerti apud quem declinaret. Senex autem inquirebat quis inter eos Theoctistus vocabatur; et inveniens enm, intravit in cellam ejus. Theoctistus ergo suscepit eum gaudens. Cum autem cœpissent secrete loqui. dixit ei senex : Quomodo circa te est frater? Et ille dixit: Orationibus tuis adjuvantibus, bene. Et dixit dimitte illi : et si septies in die peccaverit in te, et sep- B senex : Non impugnant te cogitationes tuæ? Respondit iterum : Bene sum : erubescebat enim dicere ei. Et dicit ei senex : Ecce quot annos habeo in conversatione loci istius, et omnes honorant me, et tames in hac senectute infestus est mihi spiritus fornicationis. Et respondit Theoctistus, dicens : Crede, abba. quia et mihi. Senex autem simulabat etiam alias cogitationes sibi esse molestas, donec faceret eum consiteri. Deinde dicit : Quomodo jejunas? Et ille dixit: Ad nonam. Dixit ei senex: Jejuna usque ad vesperam, et abstine, et lege Evangelia, ut memoriter retineas. Sed et alias ex animo meditare Scripturas; et si tibi ascenderit cogitatio mala, nunquam deorsum aspicias, sed semper sursum, et statim te Dominus adjuvabit. Et corrigens senex fratrem illum, reversus est in solitudinem suam. Et cum observaret, vidit iterum dæmonem illum, et dixit,ei: Quo vadis iterum? Et ille respondit: Visitare fratres, et abiit. Dum autem reverteretur, dixit ei senex: Quomodo sunt fratres illi? Et respondit : Male. Senex autem : Quare? Et ille respondit : Quia toti sancti sunt : et magis malum, quia unum quem habui amicum et obedientem, mihi etiam ipse, nescio unde, subversus est: nec ipse mibi jam acquiescit, sed omnibus sanctior factus est, et propterea juravi me jam non calcare ad illum locum, nisi post longum tempus. Hæc dicens transiit, relinquens senem. Sanctus vero senex intravit cellam suam adorans et gratias agens Deo. Hic datur intelligi quia nisi quis voluntatibus diaboli se sponte subdiderit, potestatem adversus hominem non habet. Et sicut superius patefactum est, nescit Satanas a qua passione anima seducatur: et ideo seminat quidem in ea zizania sua, aliquando spargit semina fornicationum, aliquando detractionum et cæterorum vitiorum; similiter passiones, et in qua passione videt animum declinare, hanc ei subministrat. Nihil enim sic extrdiat dæmonem, quomodo si revelentur stimulationes ejus: et nihil eum sic lætificat, quomodo si abscondantur cogitationes ejus. Quia ergo Dominus noster Jesus Christus dedit nobis potestatem calcandi saper serpentes et scorpiones, hoc est, malas cogitationes, mundemus per humilem confessionem corda nostra, et parvulos cogitatus nostros allidamus ad ptum est : Beatus qui tenebit, et allidet parvulos suos ad petram (Psal. cxxxvi, 6). Et rursum : Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt (Matth.

#### CAPUT LXV.

De diversis tentationibus solitariorum.

Multis ergo calamitatum tentationibus mentes solitariorum in hac vita pulsantur, sed non amplius tentat eos diabolus quam Dei voluntas permittit. Tentando autem, eorum profectus erudit; etsi nolens, tamen corum utilitati diabolus servit, quando teutationibus suis non decipit, sed potius erudit; multis enim modis, ut diximus, mentes solitariorum diabolus tentat. Tentat autem eos aliquando per stimulos paupertatis: nam cum per stimulos pau- B pertatis non potest eos movere, divitias adhibet ad seducendum. Et dum per contumelias et opprobria non prævalet, laudes et gloriam adhibet. Si per salutem corporis non potest, ægritudines mittit. Et dum per delectationes seducere eos non potest, per molestias, quæ contra votum eveniunt, eos conatur evertere. Infirmitates etiam quasdam graves adversus eos qui tentandi sunt adhibet, ut per eas pusillanimes faciens solitarios, conturbet charitatem eorum quam habent ad Dominum. Sed quamvis concidatur corpus, et febribus validissimis inflammetur, insuper etiam si intolerabili contritione affligatur, quisquis es qui hæc sustines, recordare futuri sæculi pœnas, et æternum ignem, ac perpetua tormenta, ut hæc cogitans non deficias ad ea quæ in præsenti C contingunt. Insuper etiam gaude quia visitavit te Deus; et illud famosissimum dictum in lingua habeto, id est: Castigans castigavit me Dominus, et morti non tradidit me (Psal. cxvII, 18). Et illud: Quem enim diligit Dominus, corripit; flagellat autem omnem filium quem recipit (Hebr. x11, 6). Si ferrum es, post adhibitum tibi ignem emittes æruginem. Quia si justus es, et hæc pateris, de magnis ad majora provocaris. Aurum es, sed per ignem probatior eris. Datus est tibi angelus Satanæ, stimulus carnis tuæ; exsulta videns cui similis factus es, Paulo apostelo simile donum accipere meruisti. Audi quemadmodum gloriabatur Apostolus in insirmitatibus suis, ita et tu gloriare dicens : Libenter igitur gloriabor in infirmitatibus meis, ut inhabitet in me virtus Christi (II Cor. xII, 5, 9). Et rursum : Quando enim infirmor, tunc fortior sum et potens (Ibid., v. 10). Si febribus, si rigore frigoris castigaris, memor esto quid Scriptura dicit : Transivimus per ignemet aquam (Psal. Lxv, 12); residuum est ut inducaris in refrigerium. Clama etiam cum Propheta: In tribulatione dilatasti mihi (Psal. IV, 1). Perfectus enim eris per hujusmodi tribulationes. Si forte amittis oculos, non feras graviter, extollentiæ enim instrumentum amisisti, sed interioribus oculis gloriam Dei speculari stude. Surdus factus es, non contristeris; quia auditum vanum amisisti. Manus tuæ ex aliqua passione debilitatæ sunt? sed interiores paratas habeas ad-

Christum, quatenus de nobis dicatur hoc quod scri- A versus inimici tentationes. Infirmitas totum tuum corpus tenet? sed interiori homini sanitas crescit. Nihil enim aliud est ægritudo corporis quam sanitas mentis. Si insirmitas tibi talis suerit, ut non possis stare ad orandum et psallendum, non contristeris pro eo, quia infirmitas orat pro te. Si jejunas, non tibi invenias occasionem, dicendo: quia exacerbatus in ægritudinem incurristi : quoniam et qui non jejunant, similes ægritudines incurrunt. Inchoasti aliquid boni? non revoceris per impedimenta inimici; quoniam jejunia et labores nobis constituta sunt propter turpes delectationes. Hæc omnia nobis proficiunt ad destruenda corporis desideria. Tentari autem oportet justum, sed tentatione plagæ, non tentatione luxuriæ. Quapropter discat non murmurare, qui mala patitur, etiamsi ignorat cur mala patitur. Et per hoc juste se pati arbitretur, quod ab illo judicatur cujus nunquam judicia injusta sunt. Qui ergo in flagellis murmurat, justitiam judicandis accusat; qui vero juste se recognoscit a justo judice pati quod sustinet, etiamsi super quo patitur ignorat, per hoc jam justificatur per quod semetipsum accusat, et Dei justitiam laudat. Beatus qui hæc omnia tulerit patienter.

#### CAPUT LXVI.

#### De tentamentis somniorum.

Pierumque dæmones in noctibus solitariis occurrentes, ut formidolosos eos faciant, per soporem conturbant; et quos vigilantes intus tentant, nec superant, dormientes acriter impugnant. Nonnunquam autem et aperta impugnatione grassantes humana corpora verberant, sicut beato Antonio fecerunt. Quod tamen, Deo permittente, malorum fit ad vindictam, justorum vero ad tolerantiam et gloriam. Plerumque immundi spiritus eos quos incumbere in sæculi amore conspiciunt, dormientes quadanı vana spei prosperitate illudunt, sicut legitur in Dialogorum libro cuidam contigisse; qui dum somnia vehementer attenderet, ei per somnium longa spatia hujus vitæ promissa sunt. Cumque multas pecunias pro longioris vitæ stipendiis collegisset, ita repente defunctus est, ut intactas omnes relinqueret, et ipse secum nihil ex bono opere portaret. Nonnunquam etiam Satanas in angelum lucis sese non solum dormiendo, sed etiam vigilando transformat, ut quemlibet aliqua erroris fraude decipiat; sicut legitur in Collationibus Patrum de quodam sene, qui sedens in cella sua et sustinens tentationes, videbat dæmones manifeste, et contemnebat eos. Cum autem diabolus videret se vinci a sene, venit et ostendit se ei, dicens: Vis videre Christum? Et respondens senex dixit : Anathematizo te, et eum de quo dicis; ego autem Christo meo credo dicenti : Si quis vobis dixerit: Ecce hic Christus et ecce illic; nolite credere (Matth. xxiv, 23). Et dixit diabolus : Ego sum Christus. Videns autem senex clausit oculos suos. Et dixit ei diabolus: Quare clausisti oculos tuos? Et dixit senex: Ego hic Christum nolo videre, sed in vita beata. Hæc audiens diabolus discessit ab eo.

tis Dei servos conatur decipere inimicus. Illi autem qui aut mullis, vel raris conscii sunt delictis, aut nunguam aut raro terroribus fatigantur nocturois : et si ad momentum hujusmodi commoveantur, mox tamen evigilantes illusionum vanitates despiciunt intentionemque suam ad Deum convertunt. Interdum etiam guædam arcana ac mystica Dei servi per visionem videre solent. E contra vero peccatores qui corda sua gravioribus vitiis polluerunt, conscientiæ pavore illusi species tremendas aspiciunt; et quos vigilantes diabolus traxit ad vitia, dormientes fatigat, ut nunquam eos requiescere sinat. In oculis autem peccatorum diabelus terribilis est; in oculis autem justorum terror eius vilis est. Sciendum Aliquando namque ex ventris plenitudine vel inanitate somnia generantur; aliquando vero ex cogitatione accidunt, sicut scriptum est: Multas curas sequantur somnia (Eccl. v. 2). Nam sæpe quæ in die cogitamus, in noctibus recognoscimus. Aliquando autem ex illusione immundorum spirituum oriuntur, dicente Salomone: Multos errare secerunt somnia et illusiones vacuæ (Eccl. xxxiv, 2). Aliquando quippe ex revelatione procedunt, sicut legitur in lege de Joseph filio Jacob, qui somnio fratribus præferendus pradicitur. Vol sicut in Evangelio de Joseph spouse beate Marie, qui ut fugeret cum puero in Ægyptum, somnio admonetur. Aliquando nempe ex revelatione simul of cogitatione generality, dicente Daniele: Tu, rex, cogitare copieti in strato tuo quid esset fulurum post hæc; et qui revelat mysteria astendit sibi gune nentura sunt .(Dan. 11, 9). Sæpe etiam damenes deceptoria fraude multa solent vera prædioere, jut ad extremum ,valeant animam ex aliqua falaitate decipere vel illaqueare. Sed quamvis nonnulla vera sint somnia, facile tamen non oportet credere illa, ne forte aliquando ex illusione diaboli procedant, et simplicium corda decipiant, recolentes testimomium Scripture dicentis: Si dixerint vobis, et ita avenerit, nolite crodere (Matth. xxv, 23). Somnia enim similia sunt auguriis, et qui eis intendunt, revera augurare nescuntur. Solitarii autem interillusiones ac revelationes discreta circumspectione discerpant, ut spi**rita petiunt**ur.

#### CAPUT LXVII.

Ut mitarii signa et miracula fieri non querant. Bigna igitur et miracola a solitariis non sunt querenda, propter ostentationem et vanam gloriam. Nam quisquis signorum et micabilium indiciis vult probari, non potest probus videri. Quia ince Dominus et Selvator non dixit : Ex signis et mirabilibus cognoscotis eos, sed ait : Ex fructibus corum cognoscetis ou (Matth. vu., 20). Neque enim in die judicii remuneraturum se promittit eos qui signa et prodigia fasitust, sed cos qui praeceptis suis obediunt, dicens ad 🗪 : Venite, banadicti Patris mei, percipite reman, etc. (Matth. 2004, 34.) Sed et bentos non dicit

Hic erge patenter obstenditur quantis machinamen- A eos qui signa et mirabilia fecerunt, sed humiles spiritu, mansuetos, lugentes et hujuscemodi opera exsequentes. Nusquam in signorum opere beatitudo ponitur, sed in expletione mandatorum Dei. Vita enim bona, atque actus probi, etiam sine signis et mirabilibus merentur coronam; iniqua autem conversatio, etiamsi signa et prodigia fecerit, supplicia non evadit. Et ideo superflue hæc quærantur, imo et periculose. Per ostentationem vero nihil faciant solitarii. Nam quantum malum sit per ostentationem aliquid agere, præsens exemplum ostendit, cum subditur: Fuit quidam juvenis monachus, qui cum vidisset quosdam senes iter agentes, ostentationis causa jussit onagris venire, ut portarent eos, donec pervenirent ad se. Illi autem senes indicaverunt boc quippe est quia diversae sunt qualitates somniorum. B beato Antonio. Et dixit abbas Antonius: Videtur mihi monachus iste similis esse navi omnibus bonis oneratæ, de qua incertum est utrum pervenire possit ad portum an non. Et modicum post subito abbas Antonius slere cœpit, et capillos sibi trahere et lugere. Quod cum vidissent discipuli ejus, dixerunt: Quid ploras, abba? Et respondit: Magna Ecclesiæ columna cecidit modo. Dicebat autem hoc de illo juvene monacho. Ite, inquit, fratres, ad eum, et videte quid agat. Perrexerunt ergo discipuli ejus, et invenerunt monachum illum sedentem et flentem peccatum quod fecit. Videns autem discipulos senis, ait eis: Dicite seni ut roget Deum, decem tantum dierum dari mihi inducias. Qui intra quinque dies mortuus est. Quapropter caveant omnino solitarii, ut nihil per ostentationem faciant. Insuper autem morbum vanæ gloriæ fugiant : quæ non solum in carnalibus vitiis, sed etiam in spiritalibus causis solitarios pulsat; ut qui non valent carnalibus vitiis decipi, spiritalibus successibus acrius saucientur. Nam quem diabolus sub specie pretiosæ vestis ac nitidz non potest in vanam gloriam immergere, pro squalida et inculta conatur decipere. Et quem non potest per honorem dejicere, per humilitatem supplantat; et quem scientiæ et elocutionis ornatu nequit extollere, gravitate tacitumitatis elidit. Si jejunat quis palam, gloriæ vanitate pulsatur. Si illud causa vanæ gloriæ contemnendæ contexerit, codem vitium elationis incurrit. Alius enim oratione, alius vigiliasciant quid á bono spiritu percipiunt, vel quid a malo n rum prolixitate pulsatur. Multi enim vanam gloriam fugiendo in ipsam incidunt; et multi in hoc ipse cupiunt laudari quod laudes contemnunt; et mirum in modum laus, dum vitatur, appetitur. Ideo pulchre sancti Patres nostri naturam morbi hujus in modum cæpæ conscribunt, quæ uno decoriata tegmine, alio rursum invenitur induta, totiesque reperitur obtecta quoties fuerit exspoliata. Quapropter oportet solitarios, juxta consilium Apostoli (II Cor. vi, 7), per arma justitiæ a dextris et sinistris transire; per gloriam, et ignohilitatem, per infamiam et bonam famam incedere. Et ut per Salomonem dicidur : Non divertant ad dexteram, neque ad sinistrem (Prov. IV, 27); id est, nec de virtutibus et dextra successibus se extollant, nec ad sinistrum vitiorum qui via, veritas et vita est, prospero incessu pervenire mereantur.

#### CAPUT LXVIII.

De trimoda charismatum gratia.

Usque ad spiritualium narrationem charismatum proferendam præcedens disputationis ordo pervenit, quam tripartitam esse, majorum traditione percepinus. Prima siquidem curationum causa est, cum pro merito sanctitatis electos quosque ac justos viros signorum gratia comitatur, sicut apostolos multosque sanctorum signa et prodigia secundum auctoritatem Domini fecisse manifestum est, ita dicentis: Infirmos curate, mortuos suscitate, leprosos mundate, dæmonia ejicite: gratis accepistis, gratis dute clesiæ, vel eorum qui infirmos suos ingerunt, vel eorum qui curandi sunt sidem, sanitatum virtus etiam a peccatoribus indignisque procedit. De quibus Dominus in Evangelio: Multi, inquit, dicent mihi in illa die: Domine, Domine, nonne in nomine tuo prophetavimus, demonia ejecimus, et multas virtutes secimus? Et tunc confitebor illis quia non novi vos: discedite a me, operarii iniquitatis (Matth. VII, 22). Propter hoc autem et discipulos monehat dicens: Nolite gaudere quod dæmonia vobis subjecta sant, aed quia nomina vestra scripta sunt in cœlis (Luc. x, 20). Tertius curationum modus etiam colludio dæmonum ac factione simulatur: ut dum homo apertis criminibus fuerit obligatus, propter admirationem signorum sanctus ac Dei servas credatur; vel certe ut is qui curationum dona habere se credit, per superbiam cordis elatus gravius elidatur? Inde est quod Domitus in Evangelio loquitar : Exergent , inquit , pseudochristi, et pseudoprophetæ, et dabunt signa magna et prodigia, ita ut in errorem inducantur, si Tieri polest, eliam electi (Marc. xiii, 22). Quaproptet nunquam de admiratione signorum, sed de ornatu morum debet apud nos esse quisquam laudabilis. Et revera majus miraculam est de propria carne fomitem eradicare luxuriæ, quam expellere immundos spiritus de alienis corporibus; et magnificentius signum est virtute patientiæ truculentos motus iracundiæ coercere quam dæmonibus impérare ac de alienis corporibus infirmitates pellere : et præcelsior virtus est animæ propriæ languorem curare, quam corporis alieni. Quanto enim anima sublimior carne est, tanto præstantior ejus et salus est. Et major merces est peccatorem suscitare de vitiis, quam mortuum de sepulcro. Ideoque a sanctis Patribus signorum opera nequaquam legimus affectata, sed quanquam ea Spiritus sanctigratia possiderent, nunquam exercere voluerunt, nisi forte inevitabilis necessitas illos coarctasset, ut beatum Macarium, qui fuit discipulus sancti Antonii. Hunc enim ferunt aliquando cum homicidium in locis vicinis fuisset admissum, et indocenti cuidam impingeretur crimen homicidii, eum qui calumniam patiebatur confugisse ad ejus cellulam : adfuisse etiam eos qui innocen-

tramitem flectantur; sed medium tenentes ad ipsum A tem perurgebant, jurantes, et dicentes periclitari seipsos, nisi comprehensum homicidam legibus traderent. Ille vero cui crimen impingebatur, cum sacramentis affirmabat conscium se non esse sanguinis illius. Et cum diu hoc certamen haberetur, interrogat sanctus Macarius ubi jaceret ille qui dicebatur occisus. Cumque designassent locum, cum omnibus qui ad perurgendum hominem venerant, ivit ad sepulcrum, et ibi fixis genibus, invocato nomine Christi, ad eos dixit qui astabant : Nunc Dominus ostendet si reus est hic quem perurgetis. Et elevata voce defunctum ex nomine clamavit. Qui cum de sepulcro respondisset, ait ei : Per sidem Christi te obtestor, ut dicas si ab eo qui calumniatur pro te occisus es? Tum ille de sepulcro elata voce respondit, dicens, (Matth. x, 8). Secunda, cum ob addificationem Ec- B non se esse ab eo læsum. Hoc audito cum stupefacti omnes decidissent in terram, rogaverunt pedibus ejus advoluti ut interrogaret eum a quo esset occisus. Tunc ille: Hoc, ait, non interrogabo; sufficit nunc mihi ut innocens liberetur, non est meum ut reus prodatur. Hæc igitur ejus virtus et gratia, quantum in ipso fuit, forte semper lateret, nisi eum necessitas periclitantis hominis et amor sincerus erga Christum hoc exercere miraculum compulisset. Sciendum itaque est quia sicut thesaurus apertus cito expenditur, sicet virtus quælibet, cum publicata fuerit, exterminabitur; et ut cera solvitur a facie ignis, ita et anima laudibus inaniter exaltata perdit virtutum vigorem. Proinde necesse est solitariis, ut si eis cujusque conscientia boni operis fuerit, occultent illam, et cum omnia secerint quæ Deus præcipit, dicant : Servi inutiles sumus (Luc. xvii, 10). Virtutes quoque si forte in se esse senserint, sileant et celent; Deus divulgabit opera corum, et adducet ad medium, cum venerit Dominus, qui et illuminabit abscondita tenebrarum, et manifestabit consilia cordium : et tunc laus erit unicuique a Deo (I Cor. IV, 5); tunc reddet singulis secundum opera sua.

CAPUT LXIX.

Ut solitarii post retrusionem ad sæcularem vitam minime redeant; et de perseverantia boni operis.

Contrarium est omnino ecclesiasticis regulis, ut solitarii post retrusionem, causa elationis vel negotiationis, ad sæculum veluti præda dæmonum facti infeliciter redeant. Nam quam grave crimen solitarios apostatare, hoc est, a priori proposito recedere, Dominus in Evangelio testatur : Nemo, ait, mittens manum suam in gratro, et respiciens retro, aptus est regno Dei (Luc. 1x, 62). Hinc Paulus apostolus ait : Nemo militans Deo implicat se negotiis sæculi, ut ei placeat cui se probavit (II Tim. 11, 5). Non enim liber est a laqueis diaboli, qui se negotiis mundi post retrusionem voluerit implicare. Talibus enim convenit illa beati Petri vera et multum timenda Apptentia: Melius enim illis suerat viam vitæ non agnoscere, quam post agnitam retrorsum reverti (II Petr. 11, 21). Et iterum : Camis reversus ad vomitum suum, et sus lota in volutabro luti (Ibid., v. 22). Si quis ergo suadente diabolo hæc perficere tentaverit,

nisi inevitabilis necessitas eum compulerit, excom- A lubrici sunt exitus vitæ hominum, sicut per Salemunicetur omnimodis ab episcopo suo, vel a cæteris prælatis, quousque ad prius propositum redeat, quod propter Deum primitus elegerat. Non enim quæritur in solitariis initium boni operis, sed finis; quia de fine suo unusquisque judicabitur, non de vita præterita, dicente Domino per Prophetam: Qualem te invenero, talem te judicabo (Ezech. VII, 3). Sunt enim, quod pejus est, qui bene incipiunt, sed male finiunt conversationem, ut Judas, qui bene cœpit, sed male finivit: et Paulus male cœpit, sed bene finivit. Cœpisse enim multorum est, sed culmen perfectum attigisse rarorum est. Ideo non insipientibus præmium promittitur, sed perseverantibus datur, dicente Domino: Qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Matth. x, xx11 et xx1v, 13). Si autem solitarius B liante gratia, juxta vires adimplere, quatenus ad aliquis ideo securum se putat de solitaria vita aliquando posse discedere, quod in ipso proposito bene cucurrerit, quod ibi multum laboraverit, hic talis agit ac si aliquis oneratam mercibus navim a portu solvat, et tempestati tradat, et ad scopulos et saxa detorqueat. Hic talis videat quam incerti et quam

monem dicitur : Nescit homo utrum amore an odio dignus sit; sed omnia in futuro reservantur incerta (Eccli. 1x, 1). Ideoque nemo de præteritis sit securus, quia quamvis solitariorum conversatio probalilis sit, incertum tamen est hominibus quo sint fine destinati. Tunc enim felix et beata eorum inchoatio. et tunc placet Deo eorum conversatio, dum absque ullo erroris titubationisve naufragio ad optatum finem perfectionemque prospero cursu perveniunt. Quapropter studeant solitarii hanc Regulam breviter de sanctarum floribus Scripturarum collectam, et sanctorum Patrum exemplis hinc inde munitam, sedula meditatione perlegere, et per singula verba discutere, ac memoriæ commendare, et divina auxieamdem gloriam valeant pervenire quam nec oculus vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quam præparavit Deus diligentibus se (I Cor. π, 9); ipso opitulante qui vivit et regnat Deus per omnia sæcula sæculorum. Amen.

Explicit Regula Solitariorum.

# CODICIS REGULARUM PARS TERTIA.

REGULÆ SS. PATRUM AD VIRGINES.

# SANCTI AUGUSTINI

HIPPONENSIS EPISCOPI

EPISTOLA CIX, REGULAM SANCTIMONIALIBUS PRÆSCRIPTAM CONTINERS. (Vide Patrologiæ tom. XXXIII, col. 958.)

SANCTORUM

# CÆSARII, AURELIANI, DONATI,

ARELATENSIS, ITEM ARELATENSIS ET VESONTIONENSIS EPISCOPORUM,

REGULÆ AD VIRGINES.

(Vide Patrologiæ tom. LXVII, col. 1103; tom. LXVIII, col. 399; tom. LXXXVII, col. 273.)

# CUJUSDAM PATRIS REGULA AD VIRGINES.

(Vide Patrologiæ tom. LXXXVIII, col. 1151.)

# SANCTI LEANDRI HISPALENSIS REGULA

SIVE DE INSTITUTIONE VIRGINUM ET CONTEMPTU MUNDI, AD FLORENTINAM SOROREM LIBER.

(Vide Patrologiæ tom. LXXII, col. 871.)

# CODICIS REGULARUM APPENDIX.

#### SANCTORUM PATRUM

## EXHORTATIONES AD MONACHOS ET VIRGINES

DE OBSERVANTIA VITÆ RELIGIOSÆ.

Collecta olim a sancto Benedicto Anianensi.

## OBSERVATIO CRITICA IN APPENDICEM AD CODICEM REGULARUM.

In hac quidem Appendice continentur insignes quædam adhortationes SS. Patrum, quæ, etiamsi non monachorum Regulæ appellari possint, attamen ad monasticam vitam recte dirigendam omnino pertinent; cum paræneticam doctrinam utriusque sexus monachis accommodatam complectantur. Hæc adhortationum opuscula eruit Holstenius ex duobus vetustis codicibus, in lectissima bibliotheca serenissimæ Suecorum re-

ginæ conservatis, cui etiam et hanc Appendicem consecravit.

Existimat quoque doctissimus editor, has adhortationes ex sanctis Patribus collectas esse idem opus quod sanctus Benedictus Anianus composuit, atque collectioni Regularum monasticarum adjunxit; prout ex Vita ejusdem sanctissimi abbatis constat, ubi exerte dicitur, illum præter Regularum Codicem alium nihilo-minus composuisse librum ex sanctorum doctorum homiliis. Quod sane assertum satis quadrat in hoc præsens opus ex Patrum variorum opusculis contextum, et partim monachos, partim sanctimoniales apprime erudiens, et ideo dignissimum ut Codici Regularum adjungatur; quamvis in ipso mss. codice Coloniensi inventum non fuerit. Nam Codices illi mss. olim pertinebant ad monasterium Floriacense, atque eaden pertinebant administrativa de la contextua de la manu scripti erant ac ipse Codex Regularum. Adeoque simillimum vero videtur, hæc pia opuscula ab ipso sancto Benedicto Aniano collecta fuisse, atque ipsi codici Regularum assuta ad majorem disciplinæ monasticæ perfectionem procurandam. Fatetur quoque Hugo Menardus in suis eruditissimis notis ad Vitam sanctissimi hujus abbatis, se reperisse ad calcem vetusti codicis Floriacensis, ex quo eruit Concordiam Regularum, etiam tale opusculum sed mancum, quod ideo cum ipsa Concordia non edidit, quia in fine deerant quædam folia. Quemadmodum igitur piissimus abbas Anianus ad calcem Concordiæ Regularum appendere voluit sententias et testimonia quorumdam sanctorum Patrum, qui non Regulas monasticas scripserunt, sed selectam asceticam doctrinam ad evitanda vitia et excolendas virtutes tradiderunt : sic etiam veritati consentaneum videtur, quod Codici Regularum monasticarum adjecerit integra opuscula SS. Patrum, ex quibus tales sententias desumpserat. Notum quippe est, Concordiam Regularum solummodo continere selectas sententias et testimonia ex ipsis Regulis monasticis collecta; pari quoque modo et opusculum illud Concordiæ Codici assutum solummodo comprehendebat farraginem sententiarum excerptam ex his integris sermonibus et adhortationibus quæ hanc Appendicem apte conficiunt.

#### INCIPIT LIBER

## SANCTI ATHANASII

EPISCOPI ALEXANDRIÆ

#### DE OBSERVATIONIBUS MONACHORUM

Etsi gloriari in Christo licet quod hujusmodi principiis sitis initiati, ut sit inchoatio vestra perfectio, et ad veram vivendi frugem gradus interpositos prævolantes, apice ipsius culminis occupato, disci- A plinæ summam teneatis, ut in votis habere debeat imitari quisque vos potius quam posse credat institui : mihi tamen hujus licentiam prærogativæ paternus ascripsit affectus, et amplectenda mihi vestræ expostulationis exactio; qui dum me auditis non solum libenter, sed etiam avide, impudentem me vestro amore fecistis. Præcedentes duco, et ultra mensuram meze possibilitatis extensus quos sequi cupio ducere compellor. Pergam igitur per tramitem vitæ vestræ, et quasi qui primis litterarum imbuatur elementis depictis, adumbratas præfigurationibus notas stylo imitatore calcabo, accedentibus ad speranda beati înstituti præmia quæ sequenda sunt.

Primum abstinentiæ cura, jejunii patientia, orandi

assiduitas, legendi, vel si quis adhuc litterarum expers sit, audiendi sit desiderium cum cupiditate discendi. Hæc enim sunt prima quasi lactentium in Dei agnitione crepundia: quibus homo admonitus ortus sui, divini tramitis ingredi viam velle incipiat, dum posse consuescat. Et quidem ista tradens, non de vulgi promiscua fide loquor, quem omnipotentis Dei misericordia insinuata confessio, et innocentiæ singularis instillata doctrina venia sola efficit esse contentum. Quanquam Dominus noster, sicut legimus, omnes velit salvos fieri, et ad agnitionem veritatis venire: tamen quia præeminentis gratiæ cuncti capaces esse non possunt (Non enim omnes qui ex Israel sunt, Israelitæ sunt (Rom. IX, 6); nam et Ismael a consortio fraternæ hæreditatis excluditur, et compugnantes Jacob atque Esau unius uteri claustra ruperunt), vel contenti puteo aquæ vivæ, nos in holocaustum nostri hostiam voluntariæ oblationis aptemus,

tamus, illis ad mensuram veniæ hanc sententiam largientes: Omnis cremma Dei bona, et nihil abjiciendum quod cum gratiarum actione percipitur (I Tim. 17, 4). Nos ad præmium gloriæ illo labore nitentes: Bonum est non manaucare carnem, neque bibere vinum (Rom. xiv, 21). Et rursum: Omnis qui in agone contendit ab omnibus se abstinct, et ille quidem ut corruptibilem coronam accipiat, nos autem incorruptam (I Cor. 1x, 25). Abstinentia enim continentiæ nutrix est, qua innupta sive nupta facilius passibilitatis frena patitur, si non deliciarum caccaribus incitetur. Quam sic eos est ad summa nituntur, vel cupio vel mando colere, ne putent in aliis crimen esse nupsiese, scientes scriptum esse: Bonum est hoc enim illicitum credunt, ipsi præmium sui laboris imminuunt. Illicitis enim cavere, jugum necessitatis est; permissa vincere munus arbitrii. Malis abstinere, disciplinæ merces est; bona supergredi, libertas meriti est, non finis imperii. Mud legis indultum est terminis; hoc gratize reservatum est incrementis.

Jejuniorum quoque non sit volentibus certa mensura : sed in quantum possibilitas valet, nisu laborantis extensa; quæ præter Dominicam diem semper sint solemnia, si votiva sunt. His sese Moyses beatissimus præparans affatibus Del dignas ingessit. His prædictas per Jonam Ninivitæ minas in placidam rursus flexere sententiam. His Bethuliæ populus Assyria obsidione conclusus, et usque ad deditionem C sui experta plurima virtute conterritus, ab Holofernis tumentibus minis constantis manu feminæ meruit vindicari. His Mardochæus Aman crudelem superbia præparato sibimet ligno, acceptæ pænæ conversione suspendit. His Jesus Salvator noster in carne hominis quam assumpeerat eruditus, suadelas diaboli tentantis obtudit : quas etsi aliter potuisset expellere, docendos tamen sibi populos voluit bac imitatione formare.

Orationibus vero ita frequenter instandum est, ut vix eas aliqued tempus interpolet. Scriptum est enim : Orationi instate, vigilantes in ea (Colos. IV, 8). Et iterum : Quærite et invenietis; pulsate et aperietur vobis (Matth. vii, 17). Per has amicus dormiens excitatur; et quamvis omnem familiam sopor altus obsederit, depromi tamen sibi panes ac porrigi importunus expostulator extorquet.

Has, si sieri potest, sola legendi intercapedo disrumpat. Cujus rei cura in canonicis ponenda est monimentis: non quod apocrypha debeamus præsertim ignorata damnare; sed guod ad scientiam Dei digestam canonis seriem putemus posse sufficere. Illa enim si consentiunt, supervacua sunt; si dissentiunt, vitanda sunt. Sine legendi autem studio nemo ad Deum valebit esse intentus. Primum, quod hujusmodi opera ab aliis actibus caducæ occupationis abducunt : et diversorum exemplorum insinuata cognitio vel bonorum appetentiam, vel malorum fa-

desiderantes escas et parantes ac primatibus præver- A cit esse cautelam. Neque enim alias Petrus apostolus admoneret : Præparati semper estote ad rationem reddendam ad omnes poscentes vos de verbo fidei vestra: et spei vestra (# Petr. 31, 16). Et Apostolus: Non cessamus pro vobis orantes, ut impleamini agnitione ejus in omni sapientia et intellectu spiritali (Col. 1, 9). Et rursus : Verbum Christi habitet in robis abundanter in omini sapientia (Col. 111, 16). Nam et in Neteri Testamento similem hominibus curam sacra præceptionis inculcavit eloquium. Sic enim David ait : Beatus vir qui non abiit in consilio impiorum, a in via peccatorum non stetit, et in cathedra pestilentiæ non sedit; sed in lege Domini poluntas ejus, et in lege ejus meditabitur die ac nocte (Psal. 1, 1). Et ad Jesum Nave Dominus loquitur: Non recedet liber iste nubere: melius est non nubere (I Cor. v11, 25). Qui R de manibus tuis, et medituberis in co die ac nocte (I a. 1, 8). His quoque se negotiis malarum cogitationum lubrica frequenter interserunt; et quamvis ipsa sedelitas animum ad Deum præstet intentum, efficit tamen in sese mordax sæculi cura sollicitum. Quod si hæc frequenter et importune patitur religioso labori deditus, nunquam profecto illis carebit otiosus.

Nunc quoniam studiorum membra digessimus, morum augmenta cumulemus. Illud autem non extra commonitionem puto, ut sit victus facilis, vilisque vestitus : cum et hæc tegendi eorporis gratia reperta sint, non ornandi; et illa sustinendæ animæ potius quam obruendæ. His igitur quæ supra ostendimus actibus mancipatus omne odium deponat inimici. Nec hoc tantum fine contentus, simultates amore commutet; iram patientiæ temperet freno; avaritiam abstinentiæ vincat imperio; ac precipue linguam custodia taciturnitatis obsepiat; ne in litigium contentiosa fervescat; ne in maledictum procax iscurrat; ne in obtrectationem maledicia serpat; ne in jurationem facilis prolabatur; ne in mendacium ficta dissimulet; ne in circumventione astuta calleat : ne in elatione superba factetur; sedulo servans tempus tacendi et tempus loquendi, omne otiosum verbum obnoxium sciat esse rationi. Nam ideo et David beatissimus ori suo custodiam deposcit : et condiendum sale sermonem beati Pauli pagina sacra constituit et nullum indomabile membrum esse quam linguam testifica Jacobi præcepta signarunt.

Sit igitur qui hujusmodi viam scandit, tacitus, mitis, benignus; et quia charitatis insolubilis nexus habetur, abjiciendus in studio parili semper alium judicans potiorem. Hoc enim freno astringit invidiam, quam vicinæ sibi elationis sæpius incitatam judicio, dum gratias referendi sibi honoris appetit, notam miseri livoris incurrit. Nec præmium a Dec unusquisque percipit, si ab hominibus id requirit Deus enim superbis resistit, humilibus autem dat gratiam (Jacob. IV, 6); qui cum de hujusmodi studio discipulos erudiret, ipsum pronuntiat maximum, qui minimus velit esse cunctorum. Esto, ab aliquibus frater tuus propensius honoretur, nec illos minus amicos habeas, nec hunc æmulum prælatæ venerationis attendas. Quinimo judica circa te augmentum

illius honoris accrescere, sciens scriptum : Si enim A sumpsi. Nam sic ait Apostolus : Zelans vos zelo, deglorificatur unum membrum, congaudent omnia membra; vos autem estis corpus Christi et membra (I Cor. xvi). Nam quicunque aliquem vestrum diligit, omnem dignitatem Deo, in quem vos coitis, ascribit. In hoc mite silentium placet; in hoc affabilitas blanda diligitur : hunc rudis et innata simplicitas, hunc scientia erudita commendat : hujus in jejunii jugitate patientia, bujus in abstinentiæ virtute contemptus, hujus in lectionis assiduitate sedulitas pro divinorum munerum diversitate laudatur. Hæc autem, sicut scriptum est, aperatur unus atque idem spiritus dividens singulis prout vult. Sicut enim corpus unum membra habet multa, omnia autem membra de corpore uno cum sint multa, corpus unum sunt : ita et Christus. Omnes enim nos in unum corpus baptizati B dicere mali (Tit. 11, 8). sumus (I Cor. 111, 10, 8). Singuli vobis potestis omnium bonorum summam præsumere, si nullus se incipiat in eo quod alteri præcellit efferre. Sed cum vos invicem nexu astrictæ charitatis arctabitis, tunc eos qui foris sunt, et in sæculari adhuc actu mundialibus vinculis colligantur, nolite attentioris vitæ austeritate damnare, scientes scriptum: Nolo judicetis, ne judicemini (Matth. VII, 1). Et iterum: Tu quis es qui judicas alienum servum? Domino suo stat aut cadit. Potens est enim statuere illum Deus (Rom. xIV, 4). Magis benignis adhortationibus, et illiciente blandimento via veritatis ostensa nubem erroris aperite; ut non trahi incipiat unusquisque, sed sequi pedetentim. Semper duriora flectenda sunt, ne viribus inclinata curvatio, priusquam in circulum veniat fatiscens fragmen offendat. Hic enim sæpius scandala vulgi gignuntur, dum ad religionis jugum censorium arrogatur imperium. Vita nostra jubeat, lingua persuadeat; quia plus auctoritatis gestat exemplum, et ingerit appetentiam sui morum lenis formatio. In omni igitur actu vestro quasi speculo relucente fulgete, ubique circumsepti, ubique solliciti; ne quid livor inveniat, ne quid rumor falsus infligat.

Feminas probatas et religionis studio deditas cum mensura venerationis honorate : ut nec austeritas inhumana, nec sedulitas sit remissa. Accessus ad vos invicem vester non ingestus sit, sed innatus; quem causa fecerit; non quem supervacuitas relaxarit. Plures audite cum pluribus : aut si quando alterius a sexus frequentia deerit, vel annorum cujusdam probata gravitas, vel celebritas loci, vel ratio temporis id honestet, quia præcipue vobis ætas, hora, solitudo ♥itanda sunt. Non quod mihi fas sit de his, qui vere semel devota Deo pectora dicaverunt secus æstimare aliquid; sed ut ex abundanti sic vitetis omne, quod fingi potest, tanquam possit et credi. Caveamus ne in nullo famæ nostræ vulnere serpat nata ab occasione suspicio. Ipsa famæ semina priusquam linguis nutriantur intereant. Non tantum vobis fides facti, sed possibilitas etiam releganda mendacii. Beata enim vita est et præclara, de qua nil licet falsitati. Nec enim ego hoc judicium meum austerus censor arrippi; sed coeleste imperium monitor blandus as-

spondi vos uni viro virginem castam exhibere Christo (II Cor. x1, 2). Sciens scriptum esse: Non ponatis offensionem vel scandalum fratri (Rom. xiv, 13). Et iterum : Sine offensione estate Judæis et gentibus, et Ecclesiæ Dei (I Cor. x111, 32). Et iterum : Non blasphemetur bonum nostrum (Rom. xiv. 16). Et iterum : Ut quid libertas nostra judicetur ab infideli conscientia (I Cor. x, 29)? Et iterum : Omnia autem vestra honesta fiant (I Cor. xiv, 40). Et iterum: Commendantes nosmetipsos in omnem conscientiam hominum coram Deo (II Cor. IV, 2). Et iterum : Provideamus bona non solum coram Deo, sed etiam coram hominibus (Rom. x11, 17). Et iterum : Üt is qui ex adverso est confundatur, nihil habens de nobis

Neque me præterit sæcularis livoris invidra in obtrectationem semper religionis ardere, et mordacem malignis rumoribus dentem impressum dicacitatis infigere. Utatur sua mundus natura, dum nihil in nostra inveniat disciplina. Falsitas-ex more jactetur. dum ne verisimile quidem possit esse quod dicitur. Nemo ideo debet contemnere vulnus infamiæ, quia semper consueverit rumor simulare : sed ideo intentius præcavere, quod soleat etiam ficta componere. Nemo ab obtrectationis metu redditur obtrectandi solemnitate securus; neque est negligentiæ causa sollicitudinis continuata materia. Sit igitur pudoris ac vercoundia vestre tuta et circumspecta custodia. Necessarius e domo et rarus egressus, quem aut religionis ratio extulerit, aut ad substantiam victus causa exercendi operis ordinarit; a muneribus cunctis nisi quæ ad quotidianum cibum annuumque vestitum suppetant, abstinentes; scientes scriptum esse: Habentes autem alimenta et quibus tegamur, his contenti simus (1 Tim. vi, 8). Et iterum : Ut honeste ambuletis ad eos qui foris sunt, et nullius aliquid desideretis (I Thes. IV, 12). Ne quidem præbendæ eleemosynæ gratia ultra supradictos victus ab ullo quippiam præsumatis; scientes scriptum: Si enim voluntas prompta est, secundum id quod habet acceptum est, non secundum id quod non habet (II Cor. VIII, 22). Sic illa evangelici sermonis divina sententia anum pauperem, inter larga locupletum munera gemina tantum æra mittentem, magnifica accepta largitione ditavit. Quia non potest parum esse quod totum est; neque quisquam amplius dedit, quam qui sibi nihil reservavit. Hæc si qui præter vos nimium videbuntur astricta, qui Dei claustra pulsare tentaverit, prout ratio sua tulerit, relaxabit : ne quis forte aut connexus sit conjuge, aut liberis impeditus. Habet præter hæc arcta substantia plura quæ sequantur. Neque se repulsum credat, sed aditu alterius vocationis admissum, sicut scriptum est: Unusquisque in qua vocatione vocatus est, in ea permaneal (I Cor. vii, 20). Non tamen propensiorem curam patrimonio quam religioni in caducis magis occupatus intendat, agnoscens scriptum esse: Et possidentes tanguam non possidentes (I. Cor. vii, 30). Si quem tamen posteritatis compede felicior natura si intelliga- A animi, quamvis angusta pro humani generis varietur absolverit, causam hærendi in mundo, nisi ignarus est Dei munerum, non habebit. Cur enim vivendi voluntate non solvat, quod moriendi lege rumpendum est; faciens de sorte mercedem, ut de necessitate virtutem augeat? Quinimo qui in sua re familiari de parvis magna, de vilibus pretiosa, æterna facit de cadueis; solus est cum pervenerit, ut sempiternus patrimonii sui possit esse possessor. Si avarus non est, debet terminanda contemnere; si ayarus est, debet desiderare perpetua, sciens scriptum esse : Nolite thesaurizare vobis thesauros in terra, ubi tinea et rubigo exterminant, et ubi sures effodiunt et surantur. Thesaurizate autem vobis thesauros in colo, ubi neque tinea, neque ærugo exterminant, ubi fures non effodiunt nec furantur (Matth. VI, 19).

Hoc ei qui non caret siliis hortamentum est; qui caret, imperium. Ista vos cuncta congrua temporibus, apta personis, referta exemplis, condita blanditiis, hortamento mites ingerite: facilius potest persuadere qui facit. Neque enim aliquo horum omnium fructu invidi estis cujusquam æstimatione fraudandi. Erat vobis certe corpus firmum, ætas integra, rudes

tate substantia: patebat vel negotiandi usus, vel studium militandi : diversæ artes, et innumera in actibus mundi augendæ facultatis officia. Postremo non deerat vel pauper uxor, quæ vivendi pararet voluptatem, et insita humanis sensibus pignorum blandimenta. Quæ vos omnia quidem corpore et castis sensibus respuentes, divinæ sententiæ formam religiosis actibus custoditis, dicente Scriptura: Quicunque plus me fecerit domum, aut uxorem, aut filios, non est me dignus (Matth. x, 37). Vestra igitur intuentes exempla, nec illi de meritorum summa angusta sui æstimatione desperent, qui substantia parili ad studium vitæ hujus advenerit. In hoc ergo, filii charissimi, vivendi tramite constituti, vacate a B videte quoniam suavis est Dominus (Psal. xxv, 9).

Dies noctesque lectionibus atque orationibus ducite; et mei semper, quem in opere et scientia abortivim omnium sacerdotum præceptorem tanti vobis habuistis eligere, mementote. Vigilate, state in fide, confortamini, omnia vestra in charitate fiant, et Deus pacis erit vobiscum (I Cor. xv1, 13).

# EJUSDEM S. ATHANASII EXHORTATIO AD SPONSAM CHRISTI.

Quantam in cœlestibus beatitudinem virginitas C illud Apostoli : Qui autem adhæret Domino unus spisancta possideat, præter Scripturarum testimonia, Ecclesiæ etiam consuetudine edocemur: quia discimus peculiare illi subsistere meritum, cujus specialis est consecratio. Nam cum universa turba credentium paria gratiæ dona percipiat, et eisdem omnes sacramentorum benedictionibus glorientur, istæ proprium aliquid præ cæteris habent, cum de illo sancto et immaculato Ecclesiæ grege, quasi sanctiores purioresque hostiæ pro voluntatis suæ meritis a sancto Spiritu eliguntur, et per summum sacerdotem Dei offeruntur altario. Digna revera Domino hostia tam pretiosi animalis oblatio, et nulla magis ei quam imaginis suæ hostia placitura. De Obsecro autem vos, fratres, per misericordiam Dei, ut exhibeatis corpora vestra hostiam viventem, sanctam, Deo placentem (Rom. xII, 1). Possidet ergo virginitas et quod alii habent, et quod alii non habent : dum et communem et peculiarem obtinet gratiam, et proprio, ut ita dixerim, consecrationis privilegio gaudet. Nam et Christi sponsas virgines dicere ecclesiastica nobis permittit auctoritas; dum in sponsarum modum quas consecrat Domino velat : ostendens eas vel maxime habituras spiritale connubium, quæ subterfugerint carnale consortium. Et digne Deo per matrimonii comparationem spiritualiter copulantur, quæ ejus dilectionis causa humana con-Lubia spreverunt. In his quam maxime impletur

ritus est (I Cor. vi, 17).

Grande est et immortale, et pene ultra naturam corpoream, sopire luxuriam et concupiscentiæ flammam adolescentiæ facibus accensam animi virtute restringere, et spiritali conatu vim genuinæ oblectationis excludere, vivere contra humani generis morem, despicere solatia conjugum, dulcedinem contemnere liberorum, et quæcunque præsentis vitæ esse commoda possunt, pro nihilo spe futuræ beatitudinis computare. Magna hæc, ut dixi, et admirabilis virtus est, et non immerito pro magnitudine laboris sui ingenti præmio destinata. Dabo, inquit Dominus, spadonibus meis in domo mea, et in mure ejusmodi enim Apostolum præcipue dixisse reor: D meo locum nominatum meliorem a filiis et filiabus Israel, nomen æternum dabo eis, quod non deficiet Isai. Lvi, 4). De quibus spadonibus Dominus in Evangelio repetit dicens : Sunt enim spadones qui scipsos castraverunt propter regnum colorum (Matth. xix, 12). Magnus quidem est pudicitiæ labor, sed majus præmium : temporalis custodia, sed remuneratio æterna. De his enim et beatus Joannes apostolus loquitur, quod sequuntur Agnum quocunque ierit (Apoc. xiv, 4). Quod ita intelligendum puta, nullum eis locum in cœlesti aula claudendum, et cuncta eis divinarum mansionum habitacula reseranda.

> Sed ut illustrius virginitatis meritum clareat, et quam Deo digna sit manifestius possit intelligi , illud cogitetur, quod Dominus et Salvator noster Deus.

gnaretur assumere, non alium quam virginalem elegerit uterum. Et ut hujusmodi plurimum sibi placere monstraret, et pudicitiæ bonum utrique sexui intimaret. virginem habuit matrem virgo mansurus; in se viris, et in matre feminis præbuit virginitatis exemplum: quo demonstraretur in utroque sexu beatam integritatem divinitatis haberi, et plenitudinem meruisse; dum totum in matre fuit, quidquid habebatur in filio. Sed quid ego satago excellens ac sublime pudicitiæ meritum revelare, et gloriosæ virginitatis bonum ostendere; cum de hac re plerosque perorasse non nesciam, et ejus beatitudinem manifestissimis rationibus comprobasse, et nulli sapienti venire in dubium posse, eam rem majoris esse meriti quæ sit amplioris laboris? Quisquis enim pudi- B mium exspectare constitutus in pœna. citiam aut nullius præmii, aut parvi existimat, certum est illum aut ignorare, aut non voluntarium ferre laborem. Unde illi semper castitati derogant, qui eam aut non habent, aut habere coguntur inviti.

Nunc itaque quoniam paucis licet, tam laborem quam meritum integritatis ostendimus; ne res, quæ grandi virtute constat, et ingenti præmio destinatur, carere fructu suo possit, diligentius excubandum est. Quanto enim quæcunque species pretiosior fuerit, tanto majori sollicitudine custoditur. Et quoniam multæ sunt quæ bono proprio carent, nisi aliarum rerum juventur auxilio; ut est mellis species, quæ nisi cerarum custodia et favorum cellulis conservetur, et (ut verius dixerim) nutriatur, naturalem gra- C tiam perdit, et subsistere per se ipsam non potest. Sicut et vini species, quod nisi boni odoris vas sit, et reparatis crebrius picibus foveatur, genuinæ vim suavitatis amittit. Attentius ergo providendum est, ne forte et virginitati alia sint necessaria, sine quibus nequaquam fructum afferre sufficiat; et tantus nihil proderit labor, dum vane prodesse creditur, quod absque rebus necessariis possidetur. Nisi enim fallor, ob cœlestis regni præmium pudicitiæ servatur integritas, quod sine æternæ vitæ merito neminem consequi posse satis certum est. Æternam vero vitam non nisi per omnem divinorum præceptorum. custodiam promereri posse Scriptura testatur dicens: Si vis ad vitam venire, serva mandata (Matth. XIX, 17). Vitam ergo non habet, nisi qui cuncta legis D mandata servaverit: et qui vitam non habuerit, cœlestis regni non potest esse possessor, in quo non mortui, sed vivi quique regnatunt. Nihil ergo virgiaitas sola proficiet, quæ cœlestis regni gloriam sperat; nisi et illud habuerit, cui perpetua vita promittitur, per quam coelestis regni præmium possicletur. Ante ergo omnia pudicitiam integritatemque servantibus, et ejus remunerationem a Dei æquitate sperantibus mandatorum sunt custodienda præcepta; ne gloriose castitatis et continentie labor in irritum deducatur.

Supra mandatum vel præceptum esse virginitatem sapiens et legens nullus ignorat, Apostolo dicente:

cum propter humani generis salutem hominem di- A De virginibus autem præceptum Domin non habeo, consilium autem do (I Cor. vii, 25). Cum ergo obtinendæ virginitatis consilium dat, non præceptum statuit; supra mandatum vel præceptum eam esse professus est. Quicunque ergo virginitatem servant magis quam præceptum est faciunt. Tunc enim proderit amplius fecisse quam jussum est, si quod jussum est facias. Cupiens divinum implere consilium, ante omnia serva mandatum : volens virginitatis præmium consequi, vitæ amplectere merita, ut tua remunerari castitas possit : nam ut vitam præstat remuneratio mandatorum; ita le contrario eorum generat prævaricatio mortem. Et qui per prævaricationem in mortem fuerit deputatus, virginitatis coronam sperare non poterit; neque pudicitiæ præ-

Tres enim species sunt, per quas cœlestis regni possessio introitur. Prima est pudicitia; secunda mundi contemptus; tertia vero justitia: quæ ut connexæ plurimum se possidentibus præstant, ita divisæ prodesse difficile possunt : dum unaquæque earum non propter se tantum, sed propter aliam efflagitatur. In primis ergo quæritur pudicitia, ut facilius subsequatur mundi contemptus : quia ab illis mundus contemni levius potest, qui matrimonii nexibus non tenentur. Mundi vero contemptus exposcitur, ut justitia conservetur; quam implere difucile possunt, qui sæcularium bonorum et mundanarum voluptatum negotiis implicantur. Quisquis ergo possidet primam speciem pudicitiæ, et secundam, quæ est mundi contemptus, non obtinet, pene sine causa possidet primam, quando secundam non habet, propter quam prima quæsita est. Et si primam et secundam habeat, cui tertia, quæ est justitia, desit, frustra laborat : quoniam superiores duæ propter justitiam præcipue requiruntur. Quid enim prodest propter mundi contemptum pudicitiam habere, et propter quod eam habeas non habere? Vet cur res mundi contemnas, si justitiam, propter quam pudicitiam et mundi contemptum habere te convenit, non custodias? Quia ut prima species propter secundam est, ita prima et secunda propter tertiam: quæ si non fuerit, nec prima nec secunda proficiet.

Dicis forsitan, Doce ergo me quid sit justitia; ut eam si cognoverim, facilius implere sufficiam. Dicam breviter ut valeo, et verborum utar simplicitate communium : quia causa de qua agimus talis est, quæ dissertioribus facundiæ sermonibus nequaquam debet obscurari, sed simplicioribus eloquentiæ narrationibus pandi : res enim in commune necessaria communi debet sermone monstrari. Justitia ergo non est aliud quam non peccare. Non peccare autem est legis præcepta servare. Præceptorum autem observatio duplici genere custoditur : ut nihil eorum quæ prohibentur facias, et cuncta quæ jubentur implere contendas. Hoc est quod dicit : Recede a malo, et fac bonum (Psal. xxxIII, 15). Nolo enim putes in hoc constare justitiam, ut malum non facias; cum et bonum non facere malum sit; et in utroque

Recede a malo, et ipse dixit, Fac bonum. Si a malo recesseris, et non feceris bonum, transgressor es legis; quæ non tantum in malorum actuum abominatione, sed et in bonorum operum perfectione completur. Neque enim hoc solum tibi præcipitur, ut vestitum suis non spolies indumentis, sedet ut spohatum operias tuis : neque ut habenti panem non auferas suum, sed ut non habenti tuum libenter impertias : neque solum ut pauperem suo non pellas hospitio, sed ut pulsum et non habentem recipias tuo. Præceptum enim nobis est, Flere cum flentibus (Rom. x11, 15). Quomodo cum illis slemus, si in nullo eorum necessitatibus participamus, nec aliquod eis in his propter quas lacrymantur causis præbemus auxilium? Neque enim sletuum nostrorum Deus in- B fructuosum quærit humorem : sed quia lacrymæ doloris indicium sunt, vult te ita alterius angustias sentire ut tuas; et quomodo tibi in tali tribulatione si esses subveniri cuperes, ita alteri subvenias propter illud: Quæcunque vultis ut faciant vobis homines bona, ita et vos facile illis similiter (Matth. VII, 41). Nam cum flente siere, et nihil, cum possis, flenti conferre, subsannationis non pietatis indicium est. Denique Salvator noster cum Maria et Martha Lazari sororibus flevit, et immensæ misericordiæ affectum lacrymarum contestatione monstravit, et veræ pietatis indicia mox opera subsecuta sunt, cum suscitatus Lazarus, cujus causa fundebantur, sororibus redditur (Joan. x1). Hoc fuit pie cum flentibus flere, occasionem fletus auferre. Sed quasi C potens, inquies, fecit. Verum nec tibi impossibile aliquid imperatur. Implevit omnia qui quod potuit fecit.

Sed, ut dicere cœperamus, non sufficit Christiano a malis se abstinere, nisi etiam bonorum operum officia perfecerit. Quod illo vel maxime testimonio comprobatur, quod comminatur Dominus aterni ignis reos fore, qui quamvis mali nihil gesserint, non fecerint omne quod bonum est, dicens: Tunc dicet rex his qui ad sinistram sunt : Discedite a me, maledicti, in ignem æternum, quem præparavit Pater meus diabolo et angelis ejus : esurivi enim, et non dedistis mihi manducare, etc. (Matth. xxv, 41). Non dixit : Discedite a me, maledicti , quia homicidium, D quia adulterium, aut quia furta fecistis : non enim quia malum fecissent; sed quia bonum non fecerant, condemnantur et æternæ gebennæ suppliciis addicuntur : nec quia quæ prohibita sunt admisissent; sed quia quæ præcepta erant implere noluere. Unde advertendum est quam spem habere possint, qui adhuc aliquid corum faciunt, quæ prohibentur; cum eliam rei sunt, qui non secerunt quæ jubentur. Nolo enim tibi in hoc blandiaris, si aliqua non feceris, quia aliqua seceris; cum scriptum est : Qui universum legem servaverit, offendat autem in uno, factus est omnium reus (Jac. 11, 10). Adam enim semel peccavit, et mortuus est; et tu te vivere existimas illud sæpe committens quod alium dum semel perpetrasset oc-

legis prævaricatio committatur. Quoniam qui dixit: A cidit? An grande illum commisisse crimen putas, unde merito nœna damnatus sit acriori? Videmus ergo quid secerit contra mandatum. De fructu arboris edit. Quid ergo? Propter arboris fructum Deus hominem morte mulctavit? Non propter arboris fructum, sed propter mandati contemptum. Ergo non agitur de qualitate peccati, 'sed de transgressione mandati. Et qui dixit Adæ, ut de arboris fructu non ederet, ipse tibi præcepit ut non maledicas, non mentiaris; non detrahas; non detrahentem auscultes; ut omnino non jures; ut non concupiscas; non invideas; non sis tepidus; non sis avarus; ut pulli malum pro malo reddas; ut inimicos tuos diligas; ut maledicentibus benedicas; ut pro calumniatoribus et pro persecutoribus tuis ores; ut percutienti maxillam alteram præbeas; ut in judicio sæculari non litiges; ut si quis tua auferre voluerit, gratanter amittas; ut nec iracundias, nec zeli, nec livoris malum intra pectus admittas; ut crimen avaritize fugias; ut omnis superbiæ ac jactantiæ malum caveas, et humilis ac mitis Christi vivas exemplo: malorum consortia in tantum vitans; ut cum fornicatoribus, aut avaris, aut maledicentibus; aut invidis, aut detractoribus, aut ebriosis, aut rapacibus, nec cibum capias. Quem si in aliquo contempseris, si pepercit Adæ, parcet et tibi. Imo illi manis parcendum fuerat, qui adhuc rudis et novellus erat, et nullius ante peccantis et propter peccatum suum moricatis retrahebatur exemplo: tibi vero post tanta documenta, post legem, quo modo indulgere possit ignoro.

> An tibi de virginitatis prærogativa blandiris? Memento. Adam et Evam virgines deliquisse, nec integritatem corporia profuisse peccantibus. Virgo quæ peccat, Evæ non Marise comparanda est. Non negamus in præsenti tempore prenitentiæ remedium; sed hortamur magis præmium sperare debere, quam veniam. Turpe est enim illis delicti indulgentiam postulare, quæ palmam virginitatis exspectant; et illicitum aliquid incurrere, quæ se etiam a licitis castravere. Lichtum quippe est matrimonii inire consortium. Et ut laudandæ sunt, quæ propter Christi amorem et cœlestis regni gloriam copulam contempserint nuptiarum; ita damnandæ non sunt, qua propter innocentiæ voluntatem, nondum Deo devotæ remedio apostolico abutuntur. Ergo, ut diximus, que connubia deserunt, non illicita, sed licita spernunt. Ejusmodi autem si jurent; si maledicant; si detrahant; si detrahentes patiantur audire; si malum pro malo reddant; si cupiditatis in alienis, aut avaritize in propriis crimen incurrant; si zeli aut Hvoris venena possideant; si contra legalia et apostolica instituta indecens aliquid aut loquantur aut cogitent; si in carne placendi studio compte et ornate procedant; si aliqua quæ, ut assolet, illicita sunt faciant, quid proderit eis sprevisse quod licuit, et exercere quod non licet? Si vis prodesse tibi quod licitum contempsisti, vide ne quid corum que non licent facias. Stultum enim est timuisse quod minus est, et non timere quod majus est : aut ab his non

ceduntur. Dichterim Apostolus: Innupta cogital que Domina sunt, quomodo placeat Beo, ut sit sancta corpore et spiritu. Ouæ autem nupta est, cogitat quæ sunt hujus mundi, quomodo placeat viro (I Cor. VII, 34). Nuptam placere viro asserit', cogitando quæ mundi sunt : innuptam vero Deo, eo quod nulla cura illi sit sæculi. Dicat ergo mihi quæ virum non habet, et tamen quæ sunt mundi cogitat, cui placere desiderat? Nonne incipiet illi nupta præponi? quia illa cogitando quæ mundi sunt, complacet vel marito: ista vero non marito, quæ non habet, potest placere, ner Ren.

Sed nec illud silentio præterire nos convenit, quod dixit: Innupta cogitat quæ Domini sunt, quomodo placeat Deo, ut sit sancta corpore et spiritu (I Cor. B vii, 34). Quæ sunt ergo Domini dicat Apostolus. Quæcunque sunt sancta, quæcunque justa, quæcunque amabilia, quæcunque bonæ famæ. Si qua virtus, si qua laus disciplinæ (Philip. rv, 8). Ista sunt Domini, quæ sanctæ, et veræ, et apostolicæ virgines die noctuque sine ullo temporis intervallo meditantur et cogitant. Domini est regnum cœlorum, Bomini est resurrectio mortuorum; Domini immortalitas; Incorruptio Domini est; splendor solis, qui sanctis promittitur, Domini est, sicut in Evangelio scriptum est : Tunc justi fulgebunt sicut sol in regno Patris eorum (Matth. x111, 43). Domini sunt plures sanctorum in cœlestibus mansiones; Domini est fructus tricesimus, et sexagesimus atque centesimus. Hæc cogitant, et quibus possint operibus promereri, quæ C Domini sunt cogitant. Domini est etiam lex Novi et Veteris Testamenti, in quibns oris ejus eloquia sancta refulgent; quæ si quæ virgines sine intermissione meditantur, quæ Bomini sunt cogitant; et completur in eis illud propheticum: Fundamenta æterna super petram solidam: et mandata Domini in corde mulieris sanctæ (Eccles. xxvi, 24). Sequitur : quomodo placeat Deo; Deo, inquam, non hominibus: ut sit sancta corpore et spiritu (I Cor. vii, 34). Non dixit, Ut sit sancta membro aut corpore tantum; sed, ut sit sancta corpore et spiritu. Membrum enim una corporis pars est, corpus vero omnium compago membrorum est. Cum ergo dicit, ut sit sancta corpore, ex omnibus membris eam sanctificari debere n testatur. Quia non proderit cæterorum sanctificatio membrorum, si inveniatur vel in uno corruptio. Et jam non erit sancta corpore, quod ex omnibus constat membris, quæ vel unius fuerit coinquinatione polluta.

Sed ut quod dico manifestius et lucidius fiat; esto, sit quecunque omnium membrorum sanctificatione purgata, et lingua tantummodo peccet, qua aut blasphemet, aut falsum testimonium dicat; nunquid liberabunt omnia membra unum? an propter unum judicabuntur et extera? Ergo si nec aliorum membrorum sanctificatio proderit, cum in uno sit vitium; quanto magis si diversorum flagitio peccatorum omnila corrumpantur, unius nihit proderit integri-

vitari quis profissement, si subterfugerint quie con- A fas? Unde quieso te, virgo, neque in sola fibi pudicitia blandiaris; ne in unius membri integritate confidas : sed secundum Apostolum soli Deo conserva corporis sanctitatem. Munda ab omni inquinamento caput: quia crimen est illud post chrismatis sanctificationem, aut croci, aut alterius cujuslibet pigmenti fuco vel pulvere sordidari; aut auro vel gemmis cujuscunque terrenæ speciei comi : quod jam cœlestis ornatus splendore refulget. Grandis quippe divinæ gratiæ contumelia est : mundani ef sæcularis ornamenti prælatio. Munda frontem, ut humana non divina opera erubescat, et illam confusionem recipiat, quæ non peccatum, sed Dei gloriam parit, Scriptura dicente: Est confusio adducens peccatum: et est confusio adducens gloriam (Eccl. 1v, 25). Munda collum, ut non aurea reticula capillus portet, et suspensa monilia, sed illa potius ornamenta circumferat, de quibus Scriptura dicit : Misericordia et fides non deficiant a te, suspende autem illa in corde velut in collo tuo (Prov. 111, 13). Munda oculos, dum eos ab omni concupiscentia retrahis, et ab intuitu pauperum nunquam avertis, et ab omnibus facis liberos ea qua a Deo facti sunt sinceritate custodias. Munda linguam a mendacio: quia os quod mentitur occidit animam (Sap. 1, 11). Munda eam a detractione. a juramento, ab adulatione, a perjurio. Nolo præposterum ordinem putes, quod prius a juramento, quam a perjurio linguam dixi debere mundari: quia tunc perjurium facilius effugies, si in toto non jures. Impleatur in te illa sententia: Cohibe linguam tuam a maio, et labia tua ne loquantur dolum (Psal. xxxIII, 14). Et memor esto dicentis Apostoli : Benedicite, et nolite maledicere (Rom. x11, 14); sed illud crebrius recordare : Videte ne quis malum pro bono alicui reddat, neque maledictum pro maledicto; sed e contrario benedicentes : quia in hoc vocati estis, ut benedictionem hæreditate possideatis (I Petr. in, 9); et illud: Si quis autem in lingua non ostendit, hic perfectus est (Jac. 111, 2). Nesas est enim ut labia illa, quibus Bominum confiteris, rogas, benedicis, et laudas, alicujus polluantur sorde peccati. Nescio qua conscientia et lingua quis Deum rogat, qua aut mentitur, aut maledicit, aut detrahit. Labia sancta exaudit Deus; et ipsis annuit cito precibus, quas lingua immaculata pronuntiat. Munda 'aures, ut non nisi sermonibus sanctis et veris auditum præbeant; ut nunquam obscena, aut turpia, aut sæcularia verba suscipiant, aut aliquem de altero audiant derogantem, propter illud quod scriptum est : Sepi aures tuas spinis, et noli audire linguam nequam (Eccl. xxviii, 29); ut cum eo habere partem possis, de quo dicitur, quoniam auditu et visu justus erat; hoc est, nec auribus, nec oculis delinquebat. Manus ne porrectæ ad accipiendum sint, ad dandum autem collectæ, nec ad feriendum paratæ, sed ad omnia misericordiæ et pietatis opera satis promptæ. Munda pedes, ne latam et spatiosam pergant viam, quæ ducit ad splendida sæeuli et pretiosa convivia; sed arduum magis et angustum gradiantur iter, quod

facite pedibus vestris (Isa. LVII, 14); agnosce tibi a Deo artifice non ad vitia, sed ad virtutem membra formata: et cum universos artus mundaveris ab omni sorde peccati, et toto fueris sanctificata corpore, tunc tibi castitatem intelligas profuturam, et cum omni fiducia palmam virginitatis exspecta.

Quid sit sanctam esse corpore, breviter quidem, sed plene exposuisse me arbitror: nunc quod sequitur, et spiritu, nosse debemus : hoc est, ut quod opere nefas est fieri, nec fas sit cogitatione concipere. Illa enim est sancta tam corpore quam spiritu, quæ nec mente nec corde delinquit; sciens etiam cordis esse inspectorem Deum : et idcirco satagit ut omni modo etiam animum cum corpore mundum habeat a peccato, sciens scriptum esse: Omni custo- B dia serva cor tuum (Prov. IV, 23). Et iterum : Diligit . Dominus sancta corda; accepti sunt autem ei omnes immaculati (Ibid.). Et alibi : Beati mundo corde, quoniam ipsi Deum videbunt (Matth. v, 8); quod de illis dici arbitror, quos conscientia in nulla redarguit culpa peccati. De quibus et Joannem in Epistola dixisse reor: Si cor nostrum nos non reprehendit, fiduciam habemus ad Deum, et quæcunque petierimus accipiemus ab eo (I Joan. 111, 20). Nolo existimes te crimen fugisse peccati, si voluntatem non sequatur effectus, cum scriptum sit: Quicunque viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam mæchatus est in corde suo (Matth. v, 27). Nec dicas, Cogitavi quidem sed non perfeci : quia etiam concupiscere nesas est. C Unde beatus Petrus præcepit dicens: Animas vestras castificantes (I Petr. 1, 22), qui si nullam animæ constuprationem nosset, nec castificari eam desiderasset. Sed et locum illum quo continetur : Hi sunt qui se cum mulieribus non coinquinaverunt, virgines enim permanserunt : hi sequuntur Agnum, quocunque ierit (Apoc. xiv, 4). Attentius considerare debemus et animadvertere, si solius integritatis pudicitiæ merito ipsi divino comitatui copulentur, et per omnia cœlorum tabulata discurrant : an et alia sint, quibus adjuncta virginitas tantæ beatitudinis gloriam consequantur. Sed unde hoc scire poterimus? De sequentibus, nisi fallor, in quibus scriptum est : Hi empli sunt ex hominibus primitiæ Deo et agno, et in ore ipsorum non est inventum mendacium : sine macula enim sunt (Ibid.). Vides ergo quod non in uno tantum membro Dominicis referantur inhærere vestigiis; sed illi qui præter virginitatem ab omni contagione peccati immaculatam gesserint vitam. Idcirco virgo vel maxime nuptias spernit, ut dum securior est, facilius, quod etiam a nubentibus quæritur, ab omni se delicto custodiat, et universa legis mandata perficiat. Nam si non nubat, et ea nihilominus faciat, a quibus et nuptæ esse jubentur immunes, non nupsisse quid proderit? Quanquam enim nulli Christianorum peccare liceat, et omnes quicunque spiritalis lavacri sanctificatione purgantur, immaculata decurrere conveniat vita; ut Ecclesiæ quæ sine macula, sine ruga, sine aliquo ejusmodi esse describi-

tendit ad cœlum : quia scriptum est : Iter rectum A tur, possint visceribus intimari : multo magis tamen hoc virginem implere necesse est, quam nec mariti, nec filiorum, nec alterius necessitatis causa prohibet, [quominus divinam Scripturam perficiat; nec aliqua, si peccet, poterit excusatione defendi.

O virgo, serva propositum tibi magno przemio destinatum. Præclara est apud Deum virginitatis et pudicitiæ virtus, si non aliis peccatorum et malorum lapsibus infirmetur. Agnosce statum tuum, agnosce locum, agnosce propositum. Christi sponsa diceris; vide ne quid indignum eo, cui desponsata videris, admittas: cito scribet repudium, si in te vel unum viderit adulterium. Quæcunque enim humanorum sponsaliorum pignoribus subarrhatur, statim a domesticis, a familiaribus, ab amicis sponsi sollicite et diligenter requirit et a servulis, quales juvenis habeat mores, quid potissimum diligat, quid accipiat, quo usu vivat, qua se consuetudine regat, quibus utatur dapibus, quibus præcipue rebus delectetur et gaudeat. Quæ cum didicerit, ita se in omnibus temperat, ut sponsi moribus suum obsequium, sua jucunditas, sua diligentia, sua vita concordet. Et tu quæ Christum sponsum habes, a domesticis et familiaribus ejus, sponsi tui mores interroga, et strenue ac solerter inquire, in quibus præcipue delectetur, qualem compositionem in te vestium diligat, cujusmodi concupiscat ornatum. Dicat tibi ejus familiarissimus Petrus, qui ne nuptis quidem corporalem permittit ornatum, sicut in Epistola sua scripsit: Mulieres similiter subjectæ viris suis, ut si qui non eredunt verbo, per mulierum conversationem sine verbo lucrifiant : considerantes in timore Dei cestam conversationem vestram, quarum sit non extrinsecus capillatura, aut circumdatio auri, aut indumenti vestimentorum cultus; sed qui absconsus cordis est homo, in incorruptibilitate quieti et modesti spiritus, quod est in conspectu Dei locuples (I Petr. m, 1). Dicat et alius apostolus beatus Paulus, qui ad Timotheum scribens episcopum, eadem de fidelium feminarum disciplina testatur: Mulieres similiter in habitu ornate cum verecundia et sobrietate, ornantes se, non intortis crinibus, aut auro, aut margaritis, aut veste pretiosa; sed quod decet mulieres promittentes castitatem per bonam conversationem (I Tim. 11, 9).

Sed forsitan dicis: Cur hæc iisdem apostoli virginibus non jusserunt? Quia non necessarium judicabant : ne talis virginibus commonitio potius injuria quam emendatio videretur? Sed nec eas unquam tantæ temeritatis fore credidissent, ut ne nuptis quidem concessa carnalia ornamenta et terrena præsumerent. Revera ornare se et componere virgo debet : nam quomodo sponso suo placere poterit, nisi composita et ornata processerit? Ornetur plane, sed interioribus ornamentis, et spiritaliter non carnaliter componatur : quia Deus non corporis sed animæ decorem in illa considerat. Ergo et tu, quæcunque animam tuam a Deo diligi et inhabitari concupiscis. omni eam diligentia compone, et spiritualibus indumentis exorna. Nihil in ea dedecorum, nihil foedum

geat sanctitatis, ac pretiosissimo pudicitiæ margarito coruscet. Pro bysso et serico, misericordiæ et pietatis tunica vestiatur; secundum quod scriptum est: Induite ergo vos, sicut electi Dei, sancti et dilecti, viscera misericordiæ, benignitatem, humilitatem, etc. (Col. 111, 12). Et non decorem cerussæ aut alterius pigmenti quærat, sed innocentiæ ac simplicitatis candorem habeat. Roseum verecundiæ colorem et purpureum ruboris pudorisque possideat. Cœlesti abluatur nitro doctrinæ, et lamentis spiritalibus emundetur. Nulla in ea malitiæ, nulla diaboli macula relinquatur; et ne quando male redoleat odore peccati, unguento suavissimæ sapientiæ et scientiæ perfundatur.

Hujusmodi Deus quærit ornatum, et animam tali- B ter compositam concupiscit. Memento te Dei filiam dici secundum quod ait : Audi, filia, et vide (Psal. XLIV, 11). Sed et tu ipsa quotiescunque Deum Patrem nominas, Dei te filiam esse testaris. Ergo si Dei filia es, vide ne quid eorum facias quæ Deo Patri incongrua sint: sed age omnia quasi filia Dei. Cognosce quomodo hujus sæculi nobilium filiæ se gerant, quibus assuescant moribus, quibusve se disciplinis instituant. Tanta quibusdam verecundia est, tanta gravitas, tanta modestia, ut cæterorum hominum ritum intuitu humanæ ingenuitatis excedant : et ne quam honestis parentibus suis per lapsum suum infamiæ inurant notam, alteram sibi quodammodo inter homines consuetudinis studeant facere naturam. Et tu ergo originem tuam respice, genus intuere, gloriam C nobilitatis adverte: agnosce te non hominis, sed Dei filiam, et divinæ nativitatis nobilitate decoratam. Ita te exhibe, ut in te cœlestis nativitas pateat, et ingenuitas divina clarescat. Sit in te nova gravitas, honestas admirabilis, stupenda verecundia, mira patientia, virginalis incessus, et veræ pudicitiæ habitus, et sermo semper modestus, et suo in tempore proferendus : ut quisquis te viderit, admiretur et dicat : Quæ hæc novæ inter homines gravitatis patientia est? quæ pudoris verecundia? quæ honestatis modestia? quæ maturitas sapientiæ? Non est ista humana institutio, nec disciplina moralis : cœleste mibi aliquid in terreno corpore redolet. Puto quod habitet in quibusdam hominibus Deus. Et cum te Christi famulam esse cognoverit, majore stupore D tenebitur, et cogitabit qualis ille sit Dominus, cujus talis ancilla est.

Si vis ergo esse cum Christo, et partem habere cum Christo, Christi tibi exemplo vivendum est, qui ab omni malitia et nequitia ità fuit extraneus, ut nec inimicis quidem vicem redderet, quin potius et pro ipsis oraret. Nolo enim eas animas Christianas existimes, quæ aut fratres aut sorores non dico oderunt, sed quæ proximos toto corde et conscientia coram Dei testimonio non diligunt; cum Christianis Christi similitudine inimicos etiam amare necesse sit. Si sauctorum cupis habere consortium, a malitiæ et nequitiæ cogitatu pectus emunda. Nemo te eircum-

appareat. Resplendeat auro justitiæ, gemmis reful- A veniat, nemo te fallaci sermone seducat. Non nisi sanctos et justos et simplices et innocentes et puros cœlestis aula suscipiet. Nullum apud Deum habet malitia locum. Ab omni nequitia et dolo mundum esse necesse est, qui cupit regnare cum Christo. Nihil tam contrarium, nihil tam exsecrabile Deo. quam aliquem odisse, aliquem velle lædere; nihil tam probabile, quam omnes amare. Quod Propheta sciens testatur dicens : Qui diligitis Dominum, odite malum (Psal. xcvi, 10).

Vide ne in aliquo humanam gloriam diligas; ne et tua inter illos portio computetur, quibus dictum est: Quomodo vos potestis credere, gloriam ab invicem quærentes (Joan. v, 44)? Et de quibus per prophetam dicitur : Auge eis mala, auge mala gloriosis terræ (Isa. XLV). Et alibi : Confundimini a gloriatione vestra, ab opprobrio in canspectu Dei. Nolo enim illas respicias, quæ sæculi non Christi sunt virgines; quæ propositi sui et professionis immemores gaudent in deliciis, in opibus delectantur, et corporeæ nobilitatis origine delectantur. Quæ si profecto Dei filias se esse crederent, nunquam post divinos natales nobilitatem admirarentur humanam, nec gloriarentur in patre quolibet honorato : si Patrem Deum se habere sentirent, nobilitatem carnis non amarent. Quid tibi in generis nobilitate blandiris, et complaces? Duos homines fecit ab exordio Deus, ex quibus totius generis humani silva descendit: mundanam uobilitatem non naturæ æquitas præstitit, sed cupiditatis ambitio. Certe omnes per divini lavacri generationem æquales efficimur, et nulla inter cos potest esse discret.o, quos nativitas secunda generavit; per quam tam dives quam pauper, tam liber quam servus, tam nobilis quam ignobilis Dei efficitur filius; et terrena nobilitas splendore cœlestis gloriæ adumbratur, et nusquam omnino jam comparet : dum qui retro in sæcularibus honoribus impares fuerant, cœlestis et divinæ nobilitatis gloria æqualiter vestiuntur. Nullus jam ignobilitati locus, nec degener quisquam est, quem divinæ nativitatis sublimitas ornat, nisi apud illos, qui non putant humanis cœlestia præponenda: aut si putant, quam vanum est, ut se illis in minoribus præferant, quos sibi in majoribus pares sciunt, et guasi infra se positos in terra existiment, quos sibi æquales in cœlestibus credunt? Tu autem quæcunque Christi, non sæculi virgo es, omnem præsentis vitæ gloriam fuge, ut eam quæ in futuro promittitur consequaris.

Contentionum verba, et animositatis causas evita; discordiarum quoque et litium occasiones subterfuge. Nam si, juxta Apostoli doctrinam, Servum Domini litigare non oportet (II Tim. 11, 24), quanto magis Dei ancillam? cujus quo verecundior est sexus, animus debet esse modestior. Linguam a maliloquio cohibe, et ori tuo frenum legis impone, ut tunc, si forte loquaris, quando tacere peccatum sit, cave ne quid quod in reprehensionem veniat dicas. Lapis emissus est sermo prolatus; quapropter diu antequam proferatur cogitandus est. Beata quippe labia

sunt, que nunquam quod revocare iterum velint A nis oculis indignum sit, aut opereris, aut cogites. emittunt. Pudicæ mentis sermo etiam debet esse pudicus, qui ædificet semper magis, quam aliquando destruat audientes, secundum quod præcepit Apostolus dicens: Omnis sermo malus ex ore vestro non procedat: sed si quis bonus ad ædificationem fidei, ut det gratiam audientibus (Ephes. 1v, 29). Pretiosa Deg lingua est quæ non sine divinis rebus novit verba construere, et sanctum os unde cœlestia semper eloquia proseruntur. Absentium obtrectatores quasi malignos Scripturæ auctoritate deterre, quia hoc inter virtutes perfecti hominis Propheta commemorat (Psal. xiv, 5), si ante conspectum justi malignus ad nihilum deducatur, qui contra proximum non probanda protulerit. Non licet tibi alterius vituperationem patienter audire; quia nec ab aliis optas recipi tuam. Injustum quippe est quidquid contra Christi Evangelium yenit, si alteri quod tibi ab alio sieri molestum est, patiaris inferri (Matth. vii, 12). Semper linguam tuam de bonis loqui assuesce, et auditum tuum ad bonorum magis laudem quam ad malorum vituperationem accommoda,

Vide ut omnia quæcunque benefacis, propter Deum facias; sciens ejus rei tantum te a Domino recepturam esse mercedem; quam ejus timoris et dilectionis causa perseceris. Sancta magis esse quam videri stude: quia ninil prodest æstimari quod non sit: et duplicis peccati reatus est, non habere quod creditur, et quod non habeas simulare.

In jejuniis magis quam in epulis delectare, illius viduæ memor, quæ non discedebat de templo, jeju- C niis et obsecrationibus Deo serviens die ac nocte. Et si vidua quidem in Judæa talis erat, qualem nunc virginem convenit esse Christi? Divinæ magis lectionis convivium dilige, et spiritalibus te saturari dapibus concupisce; et illos potius quære cibos, quibus anima magis quam corpus reficiatur. Carnis et vini species quasi caloris fomenta et libidinis incitamenta fuge; et tunc, si sorte, vino exiguo utere cum stomachi dolor et nimia corporis compellat infirmitas. Iracundiam vince; animositatem cohibe; et quidquid illud est, quod post factum pænitentiam ingerit, velut proximi criminis abominationem declina. Satis tranquillam et quietam convenit esse mentem, et ab omni perturbatione furoris alienam, quæ Dei habitaculum esse desiderat; qui per Prophetam testatur et dicit: Super quem requiescam alium, nisi super hymilem et quietum, et trementem verba mea (Psal. LXVI, 2) ? Omnium operum et cogitationum tuarum speculatorem Deum crede, et cave ne quidquam quod divi-

Cum orationem celebrare desideras, talem te exhibe quasi quæ sis cum Domino locutura. Cum psalmum dicis, cujus verba dicis agnosce; et in compunctione magis animi quam in tinnulæ vocis dulcedine delectare. Lacrymas enim psallentis Deus magis quam vocis gratiam comprobat : sicut Propheta dicit: Servite Domino in timore, et exsultate ei cum tremore (Psal. 11, 11). Ubi timor et tremor est, ibi non vocis elatio est, sed animæ flebilis et lacrymosa dejectio. Omnibus actibus tuis diligentiam adhibe, quia scriptum est : Maledictus homo qui facit opus Domini negligenter (Jer. xLvIII, 10). Crescat in te cum annis gratia, crescat cum ætate justitia; et sides eo perfectior videatur, quo senior es: quia Dominus noster B Jesus, qui nobis vivendi reliquit exemplum, proficiebat non ætate tantum corporea, sed et sapientie et gratia spiritali coram Deo et hominibus (Luc. 11, 25). Omne tempus in quo te non meliorem senseris, hoc te æstima perdidisse. Cæptum virginitatis propositum ad finem usque conserva; quia nou inchoasse tantum, sed perfecisse virtutis est, sicut in Evangelio Dominus ait : Qui perseveraverit usque in finem. hic salvus erit (Matth. xxII, 10). Cave ne cui vel coucupiscendi occasionem tribuas, quia sponsus tuns Deus zelans est; criminosior est enim Christi adultera quam mariti. Unde pulchre Romana Ecclesia apostolico, sine dubio, cujus sedem obtinet, spirita

Esto ergo omnibus vivendi forma, esto exemplum: præcede et in aetu quos in castitatis sanctifcatione præcurris. Virginem te in omnibus exhibe; nibil corruptionis objiciatur capiti tue, cuius corru integrum est; ut et tua sit inviolabilis conversatio. Et quoniam sicut in exordio epistolæ præfati sumui, te Dei sacrificium factum; quod utique sanctitaten suam etiam aliis impertit, at quisquis ex eo digre sumpserit, sanctificationis et ipse sit particeps : its ergo et per te, quasi per divinam hostiana, sanctifcentur et cæteræ; cum quibus te ita in concides exhibeas, ut quisquis vitam tuam aut auditu centigerit aut visu, sanctificationis vim sentiat; et in tentum sibi intelligat gratiam ex tua conversations transfundi, ut dum te imitari concupiscit, Dei sacrificio et ipse sit dignus.

animata, tam severam nuper hujusmodi sententiam

statuit, ut vix vel pœnitentia dignam judicaret, que

sanctificatum Deo corpus libidinosa coinquinations

Emplicit.

# SANCTI BASILII

violasset.

CÆSAREÆ CAPPADOCIÆ EPISCOPI

# ADMONITIO AD FILIUM SPIRITUALEM.

PROCEMIUM.

aurem tuam ad verba mea, et accommeda mihi li-Andi, fili, admonitionem Patris tui, et inclina benter auditum tuum, et corde credulo cuncta que dicuntur ausculta. Cupio 'enim te instruere que A cui regi te ad militandum probasti; et quanto susit spiritualis militia, et quibus modis regi tuo militare debeas. Intensissime ergo audiat sensus tuus, et animam tuam nullus prægravet somnus; sed ad vigilandum excita cam, et ad studium intelligendi sermonem meum. Yerba enim ista sunt ex me, sed proleta ex divinis fontibus. Neque enim nova doctrina instruam te, sed ea quam didici a patribus meis. Hane enim si immiseris in cor tuum, in pace dirigentur itinera tua, nec approximabit ad te ullum malum, sed procul abscedet a te omnis adversitas anime.

## CAPUT PRIMUM. De militia spirituali.

Si ergo cupis, fili, militare Deo, illi soli militabis. Sicut enim qui militant regi terreno omnibus B desideras, nec alicui in vita tua placere coneris nisi illi jussis ejus obediunt, sie et qui militant regi cœlesti, debent cœlestia custodire præcepta. Miles terrenus suocunque loco mittitur, paratus ac promptus est, neque se uxoris vel liberorum gratia excusare audebit; multo magis miles Christi sine aliquo impedimento regis sui debet imperio obedire. Miles terrenus contra hostem visibilem pergit ad bellum; tecum vero hostis invisibilis quotidie præliando non desinit. Illi contra carnem et sanguinem est dimicatio; tibi vero adversus spiritalia vitia in cœlestihus eluctatio. Ille contra carnalem hostem carnalibus armis utitur; tu vero contra spiritalem hostem spiritalibus armis indiges. Ille in prælio galeam ferream gestat; sed tua galea Christus sit, qui est caput tuum. Me lorica, ne vulneretur, indutus est; sed ' pro lorica sis fide Christi circumdatus. Ille contra adversarium suum mittit lanceam et sagittas; tu contra adversarium divina eloquia jaculare, et percutiens eum verbis propheticis dicito : Deminus smihi adjutor est, et ego deridebo inimicos meos (Psal. EXVII). Ille donec pugna geritur, arma a semetipso mon projicit, ne ab adversario vulneretur; ita et Lu nunquam debes esse securus, quia tuus hostis hoste illius est astutior. Illius quidem hostis ad tempus dimicat; tuus vero hostis, quandiu in stadio vitæ hujus consistis, tecum pugnare non cessat. Illius arma laboriosa et gravia sunt ad portandum; tua vero arma volentibus portare suavia ac levia sunt. Ille cum superaverit adversarium, ad domum conjugis ac liberorum revertetur; tu vero, hoste prostrato, in illud cœleste regnum cum omnibus sanctis intrabis. Ille pro labore terreno terrenum accipit donarium; tu vero pro spiritali labore cœleste recipies præmium. Cœleste enim donum exspectet monachus, qui terrenos actus a semetipso projicit, ne implicet se negotiis sæcularibus militans Deo. Difficile namque est servire duobus dominis; nec potest quisquam serviens mammonæ spiritalia arma portare, sed jugum Christi suave ac leve a semetipso repellit ac proficit : et quidquid grave et onerosum est anima sua, hoc ei videtur suave ac leve. Istiusmodi vir a propriis armis vulneratur, et cum diligit mericulum, incidit ad mortem. Tu autem considera

perius est rege terreno imperium cœleste, tanto præcellentior est gradus excellentiæ tuæ terreno milite. Turrim excelsam construere cogitas, præpara ergo tibi sumptus ad structuram, ut coeptum ædificium ad perfectum deducas; ne quando prætereuntibus venias in risum, et gratuléntur de te inimici tui. Hæc turris non ex lapidibus construitur, sed ex virtutibus animæ : nec auri, nec argenti indiget sumptibus, sed conversatione sideli: . nam terrenze opes plurimum ad ædificandum impediunt.

#### CAPUT H.

#### De virtute animæ.

Unus profectus sit tibi, fili, si domino uni servire soli; nec occupes in diversis rebus animum tuum; sed abscinde a te carnalem amorem, ne a te Dei timorem excludat. Omne vitium expelle ab anima tua, ut virtutes animæ conquirere possis. Audi igitur quæ sit virtus animæ, et quam maximum ei conferat lucrum. Virtus animæ est diligere Dominum, et odisse quæ non diligit Deus. Virtus animæ est et patientiam sectari, et ab impatientia declinare. Virtus animæ est castitatem tam corporis quam animæ custodire. Virtus animæ est vanam gloriam contemnere, et omnia caduca calcare. Virtus animæ est homilitati studere, et tumorem superbiæ abominari. Virtus est animæ veritatem amplecti, et omne mendacium fugere. Virtus est animæ iram cohibere, et furorem reprimere. Virtus est animæ pacem diligere, et invidiam exsecrari. Virtus animæ est ab omni stultitia declinare, et sapientiam divinam amplecti. Virtus animæ est omnem voluptalem carnis subjicere menti. Virtus animæ est avaritiam spernere, et voluntariam assumere paupertatem. Has igitur virtutes facile poteris obtinere, si sæcularium rerum curas neglexeris, et caducis ac terrenis rebus cœlestia præposueris : et si voluntas tna in laudibus Dei suerit occupata, et judicia ejus die ac nocte impensius meditatus eris; eris autem Tanquam lignum quod plantatum est secus decursus aquarum (Psal. 1, 3), et omnes fructus spiritales orientur ex te, et ex servo amicus vocaberis Dei.

#### CAPUT III. De dilectione Del.

Ex tota igitur virtute tua dilige Dominum, ut in omnibus actibus tuis placeas illi. Si enim qui conjugium contraxerit, festinat placere uxori suæ, multo magis monachus omnibus modis debet placere Christo. Qui diligit Dominum, ejus præcepta custodit (I Joan. 11). Deus enim non se vult verbis tantummodo diligi, sed ex corde puro et operibus justis. Qui enim dicit: diligo Deum, et mandata ejus non custodit, mendax est (Ibid.). Hujusmodi enim vir fallit semetipsum, et a semetipso seducitur. Dens enim non verborum sed cordis inspector, et diligit eos qui in simplicitate cordis serviunt ei. Si terrenos parentes cum tali affectu diligimus, qui in tam parvo

magis nobis cœlestis amandus est? Nam et circa nos, quod fuit eorum obsequium, Christi est beneficium, qui omnium dispensator optimus est. Nam antequam nasceremur in hoc sæculo, parentes nobis sua providentia antea præparavit, quorum obsequio nutriemur. Sed et matris ubera tunc lacte replentur, quando infans fuerit natus. Ergo magis omnibus diligamus Deum, qui nos et propinquos nostros propriis manibus finxit; et cuncta bona quæ erga nos geruntur quotidie ejus beneficiis ascribamus. Nam et parentes nostros quasi propria viscera diligamus, si accedere nos ad servitium Christi non prohibent: si autem prohibent, nec sepultura illis a nobis debetur. Christus diligendus est super parentes, quia non tribuunt nobis parentes ea quæ B Christus tribuit. Et quis beneficia ejus congruenter enarret? Vel quantum nobis tribuit, et quotidie præbendo non desinit? Videns enim Deus innumeris peccatis nos obnoxios, non despexit, sed liberavit; nec cum alienati ab eo in diversis erroribus vagaremur, in præcipitum mortis non duxit, sed ad vitam perpetuam revocavit. Et cum ıngrati beneficiorum ejus fugeramus ab eo, ut Pater clementissimus exquisivit nos: et cum in sede sublimi sederet, nostri gratia descendit ad terras, et in tanta humilitate venit, ut servilem formam assumeret; et qui in pugillo suo continet orbem terrarum, pannis in præsepio involutus est : et qui cœlum palma metitur, non habuit ubi caput reclinaret. Cum esset dives, pauper est factus, ut nos ditaremur in C illo; et qui in nubibus venturus est ad judicandos vivos et mortuos, judicium hominis pertulit; et cum sitientibus sit fons æternalis, cum sitisset postulavit aquam a Samaritana muliere: et qui in carne propria nostram esuriem saturavit, esurivit cum tentaretur in eremo; et cui ministratur cum Patre ab angelis, hominibus ministrare dignatur : et manus ejus per quas virtutes plurimas operatus est, pro nobis confixæ sunt clavis; et ori ejus per quod salutarem doctrinam annuntiavit hominibus, pro cibo fel dederunt : et qui nullum læsit vel nocuit, cæsus et opprobria pertulit; et cujus nutu omnes mortui resuscitati sunt, voluntate sua mortem crucis sustinuit. Et ideo hæc omnia passus, ut nobis vitam æternam donaret. Et cum nobis immensa beneficia præstet, nihil exigit a nobis, nisi ut templa nostra impolluta ei servemus, ut semper in nobis habitet. et nos permaneamus in illo. Non postulat a nobis aurum, aut argentum, vel quidquid hujusmodi; nam et si fuerint nobis ista, dispertiri egentibus præcipit: nos ipsos quærit, nos desiderat, in nobis requiescere cupit.

### CAPUT IV.

#### De dilectione proximi.

Accedamus ergo ad eum, et copulemur in affectu ejus, et ut nos ipsos amemus et proximos. Qui diligit, inquit, proximum, filius Dei vocatur. Qui autem e contrario odit, filius diaboli nuncupatur. Qui dili-

tempore pro nobis sustinuerunt laborem, nonne A git fratrem suum, in tranquillitate est cor ejus; fratrem vero odiens tempestate maxima circumdatus est. Vir benignus etiamsi patitur injuriam, pro nihilo ducit; iniquus etiam proximi actus contumeliam arbitratur. Qui charitate plenus est, serenissimo vultu procedit : vir autem odio plenus ambulat iracundus. Tu autem, fili, benignitati stude in vita tua, et proximum tuum habeto tanquam unum er membris tuis. Omnem hominem judica fratren tuum. Memento quod unus artifex ac verus est qui condidit nos. Non moveas cuiquam scandalum in vita; et non quod tibi utile est, sed illi, facito. Quod tibi accidere non vis, nec ei cupias evenire. Si cun videris in bonis actibus conversantem, congratulare ei, et illius gaudium tuum ducito; et si aliquid patiatur adversum, compatere ei, et illius tristitiam tuam deputa : omnem malitiam expelle ab anim tua, et odiorum flammæ non comburent cor tuum. Contra impotentem aut subjectum tibi noli iracundia commoveri; sed tanquam tuum membrum proprium eum habeto in omnibus. Ne diligas fratren tuum simulato corde, nec eum labiis osculans ex alia parte insidias facias ei. Dolosus enim vir pacifica verba profert ex ore, et in abdito meatis supplantare proximum suum meditatur. In his ergo operibus ad iracundiam provocatur Deus. Puritas enim quæ placet in conspectu Domini, respuit omne quidquid simulato corde efficitur.

### CAPUT V. De studio pacis.

Tu autem omnem simulationem longe fac a te, et ne cupias supplantare proximum tuum, neque mordere aut laniare membrum tuum. Quod et si quandoque ut homo iratus fueris, ultra solis terminum non producas iracundiam tuam; sed et recosciliare ad pacem, et deprime omnem furorem a anima tua. Qui enim amplectitur pacem in meatis suæ hospitio, mansionem præparat Christo; quia Christus pax est, et in pace requiescere cupit; vir autem invidus omnibus modis exsecratur. Vir pacifcus in tranquillitate est semper cor ejus; invides autem similis navi cum jactatur a fluctibus maris. Homo pacificus securam possidet mentem: invides autem in perturbatione est semper; qui autem sectatur pacem, tutus est semper undique ac munitus. Nam invidus ut lupus rapax insanit inaniter. Pacificus est ut vinea honesta abundans fructu copioso: invidi autem opus indigentia ac miseria detineter et quantum pacificus gaudens in Domino delectatur, tantum invidus tabescens ad nihilum redigitur. Ex abundantia lætitiæ pacificus homo dignoscitur; es vultu marcido et furore pleno invidus demonstratur. Pacificus homo consortium angelorum merebitur: invidus homo particeps 'dæmoniorum efficietur : & sicut pax secreta mentis illuminat, ita invidia ecculta cordis obcæcat. Pax enim effugat et perturbat omnem discordiam, invidia autem iracundiam camulat. A splendore autem pacis effugatur omnis caligo; et ubi obsederit invidia, ibi obscuritas et exteriores tenebræ. Sectare ergo, fili, desiderabile nomen pacis, ut fructus pacis possis acquirere; et exsecrare invidiam, ne malorum fructibus replearis. Rationabile namque animal creavit te Deus, ut possis discernere inter bonum et malum, ut quæ sint optima eligas, et inutilia respuas, omnia examines, quæ sint bona teneas, ab omni specie mala abstineas.

# CAPUT VI.

Fili, patientiam arripe, quia maxima est virtus animæ, ut velociter ad sublimitatem perfectionis possis ascendere. Retributionem patientiæ tuæ ne quæras ab homine, ut in futuro possis accipere ab æterno Domino æternam retributionem. Patientia grandis est medela animæ, impatientia autem est B peruicies cordis. Per patientiam enim exspectatur futurorum bonorum spes; et quod non videtur, quasi quod videtur amplectitur.

#### CAPUT VII.

#### De continentia et castitate.

Castum te in omnibus serva, fili, ut videas Dominum in gloria consistentem. Ab omni pollutione mundum sit cor tuum, et ne des inimico aditum eundi ad te. Ab aspectu nesando averte oculos tuos, et ne delecteris pulchrarum vultibus feminarum, ne per talem oblectationem ultima exsolvas supplicia. Memento cui dedicasti membra tua. et ne commisceas illa meretricibus. Reflecte amorem ab amore mulieris, neque ab amore Domini te amor excludat. Noli minima contempere, ne paulatim diffluas in C malo. Non te simules simpliciter accedere ad virginum domus, nec velis cum eis uti longis et otiosissimis fabulis, ne 'per plurimas sermocinationes utrorumque mens polluatur. Noli, fili, graviter ferre sermones meos, nec stultum arbitreris eloquium meum, sed crede mihi et gratanter accipe verba mea. Si ad feminarum domus importune accesserit clericus vel monachus, et virgo patiatur hujusmodi introire ad se, statim immutant'pristinam dignitatem, et quod Domino polliciti sunt sua voluntate amittunt. Nec enim poterunt hujusmodi mansionem in se Domino præparare, sed desolabuntur ut lignum aridum: nunquid virginitatem Dominus extorquet invite? Hoc enim munus voluntarie Christo offertur in propria voluntate. Nec enim licitum est profanari aliquid quod Domino promissum. Non peccabis, homo, si non voveris votum : si enim vovisti, jam me facias moram reddere illud quod Dominus quasi suum requirit illud a te; nec pollutione vult misceri membra tua, quæ sibi jam dedicata sunt. Vide ergo ne te seducat corporis pulchritudo, et decorem animæ ture amittas. Ne improbo oculo tuo intuearis speciem mulieris, ne intret mors per senestras tuas. Ne aperias aures tuas ad perficienda verba eorum, nec concupisces nequitiam in anima tua. Mulieris carnem non velis tangere, ne per tactum ejus inflammetur cor tuum, et spiritu tuo labaris in perditionem. Sicut enim fenum proximans igni

riores tenebræ. Sectare ergo, fili, desiderabile no- A comburitur, ita qui tangit mulieris carnem non men pacis, ut fructus pacis possis acquirere; et evadit sine damno animæ suæ; et licet corpore exsecrare invidiam, ne malorum fructibus replearis.

Rationabile namque animal creavit te Deus, ut pos-

#### CAPUT VIII.

De sæculi amore sugiendo.

Dic mihi, quæso, fili, quis sit profectus animæ, amare carnis pulchritudinem? Nonne sicut fenum cum a fervore æstatis percussum fuerit, arescit, et paulatim pristinum decorem amittit? Similis est etiam species humanæ naturæ : succedente sibi senectute omnis decor pristinus deperit, et quos in amorem sui antea concitabat, postmodum odio eorum afficietur. Nam cum intervenerit mors, tunc penitus omnis pulchritudo delebitur; et tunc cognosces, quia vanitas, quod ante inaniter diligebas. Cum videris totum corpus in tumorem et setorem esse conversum; nonne intuens maximo borrore concuteris? Nonne claudis nares tuas, non sustinens fetorem durissimum? Ubi est postmodum omnis illa oblectatio? Require si est aliquod pristini decoris vestigium. Ubi est suavitas luxuriæ et conviviorum opulentia? Ubi sunt blandimentorum verba, quæ corda simplicia molliebant? Ubi sunt sermones dulces, qui amaritudinem amantibus infundebant? Ubi est immoderatus risus et otiosus? Ubi est effrenata et inutilis omnis lætitia? Velut fluxus aquæ transiens nusquam comparuerunt. Hic est finis carnis pulchritudinis quam amabas : hic oblectationis terminus corporis. Reflecte igitur animum tuum ab his obscenis amoribus, et omnem amorem converte ad splendidissimam pulchritudinem Christi, ut radii fulgoris ejus illustrent cor tuum, et omnis obscuritas caliginis expelletur a te. Hæc pulchritudo diligenda est, fili, quæ lætitiam spiritalem amantibus consuevit infundere. Hic decor omnibus modis amplectendus est, unde nobis serenitas tranquillitatis acquiritur. Devitemus perniciosas pulchritudines, ne omnium malorum genera in nos irrogentur. Multi enim admirantes mulierum species, a veritatis via naufragaverunt. Plerique ornamentis earum oblectati, perniciem animarum suarum perpessi sunt, et a perfectionis fastigio in profundum inferni demersi sunt. Caveto ergo, fili, species per quas plurimos cernis periisse. Quæso ne bibas poculum, unde multos perspicis interiisse : ne percipias cibum quem edi in aliorum perniciem videris. Ne incedas iterum, quo naufragium perpessi sunt plurimi. Devita laqueos, per quos captos cæteros senseris. Postula tibi a Domino cor prudens et pervigilem sensum, ut non ignores fraudes et astutias inimici et in retia ejus non incidat pes tuus. Sapiens non corporis decorem desiderat, sed animæ; insipiens homo speciem in carnalibus ornamentis amplectitur. Sapiens vir comptam mulierem respuit, stultus vero concupiscens eam miserabiliter supplantabitur. Vir prudens ab imprudente femina avertit oculos suos, kuxuriosus autem vir intuens eam solvetur ut cera a facie ignis. Tu autem cave omnibus moquia deturpatur anima si earum decorem attendas. Christus non in corporis decore, sed in animæ delectatur. Illa ergo dilige, fili, in quibus delectatur Christus.

### CAPUT IX. De avaritia fugienda.

Et ne pecuniarum cupiditati te subjicias, ab omn avaritia declina cor tuum, ut non condemneris sicut adulter et idolorum cultor. Noli amare mammona, ne offendas eum cui membra tua et mentem pariter dedicasti. Ne petas ea quæ te avocant et separant a Domino. Noli diligere opes terrenas, ne amittas cœlestes. Multi cupientes aliena, et suis privati sunt. Alienatæ sunt a nobis sæculi hujus facultates, nostra autem possessio regnum cœlorum est. B Noli appetere aliena, ne a tuis fias extraneus. Quotidianum victum sufficere tibi contentus esto: quidquid superfluum est projice abs te tanquam propositi tui impedimentum. Ne cupias fieri locuples, ne in tentationes incidas, et in laqueos diaboli. Caveto avaritiam, quia radix omnium malorum ab Apostolo nominata est. Pecuniarum cupidus jam animam suam venalem habet : si enim invenerit tempus, pro nihilo perpetrabit homicidium; et sicut qui effundit aquam super terram, ita est ei effundere sanguinem proximi sui. Plerique per avaritiæ ardorem in mortis periculum inciderunt. Propter avaritiam Achan cum suis omnibus lapidatus est (I Reg. xv). Propter avaritiam Saul alienus a Domino effectus est, et ad extremum de culmine regali expulsus est, et ab ini- C micis suis peremptus. Et Achab propter avaritiam invasit vineam Naboth (III Reg. xx1); et hujus rei gratia in prælio vulneratus defunctus est. Dominus noster et Salvator a corde pharisæorum volebat pecuniarum amorem excludere : sed quia illi erant cupidissimi, salutaria ejus monita deridebant. Nam et illum divitem cum Dominus vocans ad regna coslorum facultates suas vendere præcepisset, aviditas intrare non permisit (Matth. xv). Et Judæ peotos avaritize ardore exarsit, ut Dominum largitorom sibi conctorum bonorum in manus traderet impierum (Matth. xxv1). Avarus enim vir inserno similis est. Infernus igiter quantoscunque devoravert, nunquam dicit satis est; sic etsi omnes thesauri terres confluxerint in avarum, non satiabitur. D Alienum te facita, fili, ali hoe vitio, et voluntariam paspertatem liberter assume. Non esse desidiosus et piger; sed labora manibus tuis, ut habeas unde tribuas indigenti. Secundum possibilitatem tuam mediocriter porrige: tantum enim expetitur a te quantum tibi fuerit creditum. Nemo enim exigit a te quod ipse minime possides. Eleemosyna cum iniquitate acquisita abominatio est coram Christo, sed acceptum est illi quod fuerit fideliter acquisitum. Fill, non habet hanc artem misericordize bonum. Sunt enim nonnulli qui, diripientes aliena, præstare se eleemosynam simulant; et cum alios premant, allis misereri se fingunt : sed Deus non delectatur

dis species perniciosas ac falsas pulchritudines, A in operibus eorum, et simulationem cordis eorum exsecratur ac respuit. Tu autem, fili, licet exiguum de tuis laboribus porrigas, hoc gratum est et acceptum coram Domino. Non te velis jactare cum porrigis eleemosynam indigenti; et illo cui feneras ne te arbitreris esse meliorem; sed in omnibus operibus tuis humilia te coram Domino, quia non erit gratum Deo quidquid efficitur cum superbia; quod autem sit humiliter, acceptum est ei.

### CAPUT X. De studio humilitatis.

PM, præ omnibus humilitati stude, quod est omni virtute sublimius, ut ad perfectionis fastigium possis conscendere: cum justæ institutiones non aliter nisi per humilftatem impleantur, et multerum temporum labores per superbiam in nihilum deputentur. Vir humilis Deo est similis, et in templo pectoris sui gestat eum. Superbus autem cun sit Deo odibilis, diabolo similis est. Husnilis vere licet in habitu videatur vilissimus, gloriosus est in virtutibus. Superbus autem bomo, etsi decorus videatur aspecto et clarus, sed tamen lautilem eun manifestant opera ipsius, et per 06, incensus et motus dignoscitur ejus superbia, et ex verbis ejus pablicabitur levitas ipsius. Cupit semper laudari ab hominibus, et virtutibus, quibus alienus est, se prædicare gestit. Non se patitur cuiquam esse subicctum, sed semper primatum cupit, et ad majorem gradum se conatur immergere; et quod ex meritis obtinere non potest, ambiende festinat invadere; ambulans semper tumens ut uter vacuus et inanis. Et sicut navis absque gubernatore cum jectatur a fluctibus, ita et is levis circumfertur instabilis inter omnes actus suos. Humilis e contrario respuit omneni honorem terrenum, et ultimum se essa judicat omnibus hominibus. Nam etsi mediocria apparent in vulter, eminens apud Dominum intustur. Cem consummaverit omnia mandata Domini, nihil se fecisse testatur, et omnes virtutes anima sua celare festinat : sed divulgat Dominus omnia opera igsis. et profert in medium, et mirisleat gesta ipaius, et exaltabit et clarum faciet eum, et in tempere percum suarum quod postulat impetrabit.

### CAPUT XI. De orations.

Et te, Ali, cum accesseris ad precaadum Duninum, prosterne te humiliter în conspectu ejus. Na postules quidquam, quasi ex gratia meritorum trerum : et si est tibi etiam conscientia boni operis aliqua, cela illam, ut to silente multipliciter resitnatur a Dee ; et peccata tua cito produc im medium, ut deleat Donainus illa, cum confessus fueris es-Nec te velis justificare cum ad orandum accesseris, ne sicut Pharisseus ab illo exeas condemnatus. Nomento publicani, vel qualiter pro se graverit (Lec. xviii), et œmulare eum, ut veniam peccatorum u.srum invenias. Non clamore vecis erabis eum qui occultorum est cognitor, sed clamor cordis tui palset aures ejus. Ne longitudinem verborum proteabas

and eum, quia non in multiloquite, sed ex mente A. ne quande oppressus somno placere hominibus gepurissima placabitur Dominus. In tempore orationis omnem malitiam cordis projice abs te, et remitte si quid habes adversus proximum tuum. Est denique quoddam genes serpentis, quod cum vadit ad bibendum aquam, antequam accedat ad fontem evomit venenum : imitare ergo hujus serpentis astutiam, et omne venenum amarissimum projice ab anima tua. Remitte conservo tuo centum denarios (Matth. xvIII), ut tibi dimittatur debitum decem millium talentorum; et qualem cupis erga te esse Dominum, talis esto ipse erga conservum tuum. Quodcunque opus incheaveris, primo invoca Dominum, et ne desinas gratias agere cum perfeteris illud.

### CAPUT XII.

#### De vigiliis.

Quære Dominum et invenies eum, nec dimittas cum tenueris, ut copuletur mens tua in amorem ejus. Hoe stude in vita tua, ut orationem puram offeras Deo. Cogitationes non conturbent cor tuum, nec in diversis locis vel rebus rapiatur mens tua, Memento enim te, fili, sub Domini conspectibus stare, qui occulta cordis prospicit, et abdita mentium novit. Vigilanter ergo assiste in conspectu Domini in tempere orationis vel psalmorum. Non te opprimat somnus animæ, et ne dissonans sit sensus et lingua, sed consonantia sint, et utrorumque proferant verba. Sicut impossibile est servire duobus dominis, ita nec duplex eratio poterit ascendere ad Dominum. Ne tibi ullum tempus, fili, otiosum vel C vacuum transeat; tam in diebus quam in noctibus vigilare te convenit, ut imminentem tentationem facilius effugere possis. Si enim cogitationes sordidæ conturbaverint cor tuum, et si te coarctaverint quod est illicitum perpetrare, per orationes ac vigilias depellantur ab anima tua. Oratio munimentum grave est animæ. Per orationes purissimas omnia nobis quæ sunt utilia tribuuntur a Domino, et cuncta que noxia sunt procul dubio effugantur. In tempore psalmodiæ sapienter psalle, fili, et spiritales cantus vigilanter cane coram Domino, ut virtutem psalmorum facilius possis advertere. Omnis namque duritia cordis corum dulcedine mollictur; tunc dulces habebis fauces, gaudensque cantabis : Quam dulcia faucibus meis eloquia tua, Domine, super mel et savum ori meo (Psal. CXVIII)! Sed non poteris sentire hanc dulcedinem, nisi cum summa vigilantia ac sapientia cantaveris. Fauces enim, inquit, eecam gustabunt, sensus autem verba discernit. Sicut enim ex carnalibus escis alitur caro. ita et divinis eloquiis interior homo pascitur ac nutritur. Sed in his omnibus vigiliis sanctis indiges. fili. Hæ sunt namque vigiliæ inutiles, per quas læditur et deperit anima, cum vigilaverit quis circa cogitationes turpissimas, vel ad gerendum contrarium aliquid, vel ad perpetrandum facinus. Sed tu talibus insiste vigiliis, ut possis effici sanctus. In omanibus actibus et moribus tuis convenit te vigilare,

stias. Præterquam Domino soli ne studeas placere alteri. In omne opus quod cogitas facere cogita Dominum primum; et si secundum Dominum est quod cogitas diligenter examina; et si est rectum coram Deo, perfice illud, si vero adversum fuerit repertum, amputa illud ab anima tua. Quotidie actus tuos discute curiosius; et si te peccatis obnoxium senseris, ad pænitentiam cito confuge. Nolo ut protrahas peccatum tuum de die in diem; sed si quid cogitaveris male, in Deo pœnitentiam age, et velociter de corde tuo seca illud. Ne velis dicere: Non est grande hoc facinus quod cogitavi tantummodo, quia in conspectu Domini manifesta et aperta sunt omnia. Ne ut spinas ac tribulos in te crescere sinas cogita-B tiones malas, neque tanquam minima negligas ea: Qui enim spernit minima, paulatim defluet. Noli spernere morsum serpentis, ne venenum ejus conspergatur in cor tuum. Abscinde virgulta spinarum de agro cordis tui, ne desigant in te altas radices. Scito quod cor tuum ager est Domini, excole eum cœlestibus disciplinis, et non sinas in agro Domini zizania seminari. Si igitur taliter vigilaveris, facile poteris ascendere ad perfectionem.

### CAPUT XIIL

### De jejunio.

Ad vigilandum autem multum jejunium proderit. Sicut enim miles plurimo onere prægravatus præpeditur, ita monachus ad vigilias cum escarum largitate torpescit. Non enim possumus vigilare cum fuerit dapibus venter noster onustus; sed oppressi sonno vigiliarium fructus amittimus, et maximum detrimentum animæ nostræ acquirimus. Vigiliis ergo copula jejunium; ut cunctis animæ virtutibus florere possis, et caro tua subjecta sit animas tuas, et ancilla tua famuletur dominæ suæ. Ne præbeas vires corpori tuo; ne bellum adversus spiritum exerceat; sed semper subjects sit care spiritui, et obtemperet jussis spiritus. Noli incrassare ancillam, ne contemptui habeat dominam suam, sed ut in omnibus ejus obsequiis mancipetur. Sicut enim equis sunt frena imposita, ita jejuniorum frena imponamus corpori nostro. Nam quemadmodum auriga, si equorum frenz laxaverit, rapidissimo cursu cum eo in præcipitia deferuntur, ita et anima, si corpori suo non imposverit frenum, uterque ad inferni præcipitia devolvitur. Esto peritissimus auriga corpori tuo, ut per tramitem rectum possis pergere. Escæ enim plurimæ non solum animam, sed et corpus nostrem plurimum lædunt. Sæpe enim per ciborum aviditatem stomachi franguntur vires; nec non abundantiam sanguinis et cholerarum ægritudines plurimas per escarum largitatem perpetimur. Sicut enim ista sunt animæ et corpori contraria, ita etiam medeke sunt utriusque temporata jejunia. Quantum vero possumus mundi delicias et ciborum opulentiam fugiamus, ne quando cruciati in flamma guttam aquæ quæramus, nec re frigerium consequamur.

### CAPUT XIV.

De crapula fugienda.

Fugiamus ebrietatem, ne in retia luxuriæ incurramus. Vinum enim nobis Dominus ad lætitiam cordis, non ad ebrietatem creavit; non quantum gula exigit, sed quantum naturæ imbecillitas postulat. Et Apostolus Timotheo modico præcipit uti vino; et hoc propter dolorem stomachi, et propter ejus frequentissimas infirmitates (I Tim. v). Ne igitur nos quod ad medelam corporis nostri tributum est, ad perniciem deputemus. Plurimi namque maximam per vinum debilitatem contraxerunt, nec potuerunt consequi pristinam firmitatem, qui primum gulæ non temperaverunt ardorem. Plerique per vinum homicidium perpetraverunt, nec. ipsam mortem recusaverunt. Alii per vinum a dæmonibus capti sunt, R nec est alind ebrietas quam manifestissimus dæmon. Ebriosus putat se boni aliquid agere cum per præcipitia devolutus fuerit. Per vinolentiam armatur os ad maledicta et convicia proximorum, et immutatur mens, et lingua balbutit. Quæso quid minus habetur quam dæmonium ebrietas? Hujusmodi enim vir cum se putat bibere, bibitur. Sicut enim piscis, cum avidis faucibus properat ut glutiat escam, et repente hamum inter fauces reperit hostem: vel sicut aves cum per escam capiuntur in retibus; ita ebriosus intra se vinum suscipit inimicum, quod intra eum morans impellit ad omne opus fædissimum; et homo rationabilis ut irrationabile animal capitur. Tu autem in omnibus exhibe te sobrium, ut te sobrietas in omnibus castum exhibeat.

# CAPUT XV. De vitanda superbia.

Sed caveto hoc, fili, ne per ciborum abstinentiam mergaris in superbiam, et ne infleris adversus eos. qui jejunii tui mensuram non valent obtinere: ne quando videaris escis carnalibus abstinere, et vitiis pectus tuum replere. Grándis namque est confusio animæ quæ cum sibi subjecerit carnem, ipsa sit subjecta vitiis. Quid prodest ventrem ab escis resecare, et animam passionibus obruere! vel carnis amorem vincere, et in corde livoris stimulos machinari! Verus enim continens tam a corporis quam animæ se passionibus abstinet, quia in utriusque substantiis homo constare videtur. Nulla est enim perfectio in una parte esse sublimem, in alia esse prostratum; D in una parte fulgere, et in alia vitiorum caligine occupari. Qui enim castus cupit esse corpore, castus debet perseverare et spiritu, quia nihil proderit castum esse corpore, et mente corruptum. Civitas si fuerit in una parte munita, ex alia vero destructa, aditum ad se hosti præbebit. Et navis si fuerit forti compage solidata, et unam in se habuerit tabulam perforatam, repleta aquarum fluctibus mergetur in profundum. Verus enim continens cuncta quæ vana sunt spernit, nec ullam gloriam sectatur humanam; furorem iracundiæ reprimit, exsecrationem despicit, potius sustinet detrimentum, quam dissolvat vinculum charitatis; non detrahit cito proximo, nec

A libenter audit detrahentem; cupit semper declinare a vitiis, et ad virtutes animæ semetipsum instigat.

### CAPUT XVI.

De lingua compensanda.

Talem te exibe, fili, cum volueris exercere jejunium, et cum te abstinueris, abstine et linguam tuam ab illicitis verbis. Omnem blasphemiam longe fac a te, nec superflui sermones procedant de ore tuo, quia et pro otiosis verbis in die judicii reddituri sumus Deo rationem. Nec ad maledicendum quempiam assuescas linguam tuam, quæ ad benedicendum et ad laudandum Dominum creata est. De quibus ignoras rebus in conventu noli proferre sermonem; sed opportuna verba procedant a te cum opportunum tempus inveneris, ut te audientibus cunctis gratian præbeant. Ab omni vaniloquio tempera linguam tuam; ne quando qui audiunt horrescentes obturent aures suas, et sit tibi confusio coram omnibus. De quibus molestiam non pateris, noli contendere acriter, nec insuescas consuctudini pessimæ, quia mos qui longo usu fuerit confirmatus, non parvo labore vitatur.

### CAPUT XVII.

De vano gaudio sugiendo.

Noli dissolutis labiis risum proferre: amentia namque est cum strepitu ridere, sed subridendo tantummodo mentis lætitiam indica. Nec in modum parvuli jocari velis assidue, quia non convenit ei qui ad perfectionem nititur jocari ut parvulus. Esto in malitia parvulus, et vir perfectus in sensu. In quibusdam te exhibe senem, et in quibusdam te exhibe parvulum. Parvuli namque est ludere, perfecti vero viri lugere; sed præsens luctus lætitiam generat sempiternam; jocus autem remissiorem efficit animam, et negligentem erga Dei præcepta, nec delicta sua potest ad memoriam revocare; sed obliviscens ea non se instigat ad pœnitentiam, et ita paulatim ab omnibus bonis privabitur. Nullum enim habehit accessum cordis compunctio, ubi fuerit immoderatus risus ac jocus. Ubi vero fuerint lacrymæ, ibi spiritalis ignis accenditur, qui secreta mentis illumisat et vitia cuncta exurit. Tunc aviditate cœlesti anima flagrans, Christi amori copulatur : et in terris degens de cœlestibus et supernis jugiter meditatur, calcat sæculi voluptates, et ad præmia se fatura exterdit, nec ulla sæculari cura ab amore eaun segregat Christi; sed ut figura quædam inter homines versari videtur, et tota ejus conversatio de cœlestibus intelligitur. Mors illi præsens tanquam vita ipsa est delcis: cupit dissolvi, et esse cum Christo (Phil. 1). quem in carne vivens intra suum portaverat templum. Vide ergo quantum lucrum afferant fletus et lacrymæ, et quantam perniciem præbeat risus ac jocus. Qui enim ridere hic delectatur, postmodum flebit amare; qui autem hic legere voluerit, gaudebit in posterum (Matth. v). Nam et Salvator noster beatos appellat lugentes; et qui nunc lætantur, flere eos dicit in novissimo. Non te ergo delectet

cantus. Non te solvant in risum verba inania, sed proferant ex te gaudii risum perfectorum virorum virtutes, ut ad eorum spectaculum vitam tuam moresque componas. Perfectus enim ille dicitur, non qui in ætate, sed qui in sensu perfectus est; non enim tibi obest puerilis ætas, si fueris mente perfectus; nec senilis tibi proderit ætas, si fueris puer sensibus. Nam et David cum puer esset, et perfectum cor haberet in Domino, in regem electus est; et Saul cum senili ætate esset perfectus, quia in se malitiam perfectam habuit, de culmine regali expulsus est. Vetustissimi jam erant presbyteri qui Susannam violare conati sunt, quos Daniel adhuc parvulus detecto eorum scelere condemnavit : et Dominus noster ingressus Hierosolymam a parvulis B collaudatur. Nam et arbor, licet sit multorum annorum, si fuerit infructuosa, abscinditur : si autem novella fuerit fertilis, colitur ut magis proferat fructus.

### CAPUT XVIII.

De malorum contubernio vitando.

Perfectorum vero virorum consortio fruere, et contubernio abstinentium delectetur anima tua, et a colloquiis eorum ne avertas aurem tuam: verba enim vitæ sunt verba eorum, et incolumitas animæ iis qui ea libenter attendunt. Sicut enim sol oriens effugat caliginem, ita sanctorum doctrina a sensibus tuis expellit tenebras. Talium virorum, quæso, ne devites consortia; ut eorum monitionibus mens tua erigatur ad cœlum, et fluxam sæculi gloriam pro ni- C hilo possis despicere, et virtutes animæ hauriant sensus tui. Devita viros quos erga mandata Dei vides negligentes, qui mortui sunt virtutibus et videntur vivere passionibus, quia lætantur in propriis voluntatibus et gaudio carent divino. Cum hujusmodi viris nec sit tibi ulla commixtio, nec velis cum eis sermocinari assidue, nisi poteris solummodo ab erroris itinere revocare eos : cæterum si non vales, devita ut publicum hostem: sæpe enim per unam ovem morbidam grex totus polluitur; et modica pars fellis magnam dulcedinem in amaritudinem vertit, et sermentum modicum totam massam corrumpit (I Cor. v). A tali enim fermento Dominus tibi attendere præcipit (Matth. xvi). Fermentum hoc nequissimorum hominum doctrina intelligitur: nam etsi in habitu quis videatur esse clarus et nobilis, et dulcia verba tibi proferat eleganter, simulatio cordis ejus ex subsequentibus actibus intelligitur: non enim ex verbis, sed ex fructibus homo comprobatur. Denique quam plurimi callide vitia sua celare festinant, et apud quosdam videntur esse mirabiles, sed floribus amissis fructus qualis est ostenditur : cum vero diu intra sinum servaverunt serpentem, attacti morsu ejus intumescunt, et palam flunt omnibus, quia nihil occultum est quod non revelabitur (Matth. x).

### CAPUT XIX.

De ira cohibenda et differenda pænitentia. Si quis tibi intulerit mala, ne velis irasci ei aut

puerilis jocus vel risus, sed lectionum spiritualium A retribuere illi, etiamsi possis, sed dole potus pro eo, quia Dominus irascetur ei. Qui enim patienter pertulerit mala, in futurum coronabitur; qui vero intulerit mala, in die mala ut reus damnabitur. Ne pro carnalibus damnis frangatur animus tuus, nec vigorem patientiæ tuæ res emolliant caducæ, sed time potius damnum, si a proposito tuo retardaveris. Et quando te peccatis obnoxium senseris, ad pænitentiam cito converti ne confundaris; qui enim hic pœnituerit, in novissimo non pænitebit, clementer enim Dominus ad pænitentiam confugientes suscipit. Et ne misericordia Domini fretus peccatis peccata adjicias, neque velis dicere: Donec viget ætas mea, carnis concupiscentiam exercebo, et postremo in senectute malorum meorum pœnitentiam geram: pius namque est Dominus et multum misericors, nec ultra facinorum meorum memorabitur. Noli taliter, fili, cogitare, quia summa stultitia est hæc mente apud Dominum concipere; cum et impium sit talem licentiam a Deo exspectare quempiam. Noli, inquam, sic cogitare, cum nescias qua die moriturus sis. Quis enim novit hominum diem exitus sui? non enim omnes in senectute privabuntur hac luce, sed in diversis ætatibus in hoc mundo migrabunt; et in quibus actibus vocabitur homo, in iisdem necesse est reddere rationem. Nemo enim in inferno confitebitur Domino (Psal. vi), sed nec tu cuncteris ad pœnitentiam converti.

### CAPUT XX.

### De morte cogitanda.

Semper ante oculos versatur ultimus dies. Cum enim diluculo surrexeris, ad vesperum te ambigas pervenire; et cum in lectulum ad quiescendum membra tua posueris, noli confidere de lucis adventu, ut facilius te possis refrenare ab omnibus vitiis. Semper cor tuum promissa cœlestia meditetur, ut ipsa te ad virtutis viam provocent. Esto nunc talis in operibus bonis qualem te vis futurum postmodum. Omnia terrena quæ possides in cœlestes mansiones transfer, ut cum illuc fueris profectus, fruaris bonis cœlestibus. Bonorum operum sumptus tibi in itinere præpara, ut incunctanter libenterque, cum vocatus fueris, pergas ad Dominum. Tunc cum a carnis vinculo anima tua absoluta fuerit, mox in occursum tuum angelorum chorus occurret, omne sanctorum agmen in tuis miscebitur complexibus, et te ad adorandum verum judicem perducent. Tunc tibi flet pax per girum et summa securitas, nec timebis ultra jacula ignita diaboli. Non tibi terrorem incutiet barbarorum immanitas, nec formidabis hostes ferocissimos, qui cupiunt animas jugulare, non corpora, non ferrum, non ignem, non faciem truculentam tortorum, non famem, non sitim, nec ullam ægritudinem carnis; nec metues invidiam heminum, nec insidias malignorum, verba venenata mulierum lupartini ; nec ultro adversabitur caro contra spiritum tuum : non timebis periculum maris, nec ullos casus adversos, sed hæc omnia sedabuntur. Cum anima tua abjecerit sarcinam carnis, tunc Spiritus sanctus

tribuet tibi in coelestibus mansionem, cui paulo ante A nis suæ voluntates secuti sunt. In mærore et fleta intra corporis tui hospitium feceras mansionem; et lætus gaudensque exspectabis diem judicii futuri, in que singulorum animæ recipient merita pro suis operibus. Sed frustra tunc peccatores et impii pænitebunt, fornicatores et adulteri ululabunt, nec ullam requiem poterunt invenire. Rapaces et avari flebunt amariter, nec malorum suorum veniam consequentur. In luctu maximo detinebuntur omnes qui car-

maximo in sempiternum erunt qui vitiis et passionibus servierunt. Et cum hi omnes pro suis criminibus gehennæ ignibus mancipentur, justis sempiterna præmia tribuentur a Domino, Quæ oculus non vidit, nec auris audivit, nec in cor hominis ascendit, quæ præparavit Deus diligentibus u [] Cor. 11).

# EVAGRII MONACHI SENTENTIÆ.

(Vide Patrologiæ tom. XX, col. 1181.)

### FAUSTI ABBATIS LIRINENSIS SERMONES AD MONACHOS.

(Vide Patrologiæ tom. LVIII, col. 869.)

# SANCTI EUCHERII

LUGDUNENSIS EPISCOPI

# EXHORTATIO AD MONACHOS, ETC.

(Vide Patrol. tom. L, col. 865, 1207 et 1209.

# SANCTI CÆSARII

ARELATENSIS EPISCOPI

AD CÆSARIAM ABBATISSAM EJUSQUE CONGREGATIONEM EPISTOLA (Vide Patrologies tom. LXVII, col. 1125.)

# NOVATI CATHOLICI

SENTENTIA DE HUMILITATE ET OBEDIENTIA ET DE CALCANDA SUPERMA. (Vide Patrologia tom. XVIII, col. 67.)

# SANCTI PAULINI AD MONACHOS DE POENITENTIA.

INTERROCATIO.

Quomede debemus agere posnitentiam? RESPONSIO.

Detur utique poenitentia seculari, cujus adhuc cerviz sub jugo dependet sæculi; et huic pro immanitate peccati sive delicti terminetur tempus, quia adhue tempori servit. Centerum abrenuntians seculo et ejus militiæ, spondensque se cuactis diebus serviturum Dee, eur pænitentiam mercatur, qui liber effectus, volut onager, sectatur eremi vastitatem ? Sicut ait Job: Quis dimisit onagrum liberum in de-

B serte (Job. xxxix, 5)? A leone fortiter carest claretibus herbis, poculoque exiguo alatur in eremo: erigat in aera caput, et flagrantem mimium sitis arte rem sancti Spiritus aura restringuat: ne dun vilt desiderat amcena virentia, nimis deficiis prapeli tus periculum salutis incurrat. Igitur abrenontianh poenitentia publica non est necessaria, quia conversus ingemuit et eum Deo æterno pactum inivit. Et illo igitur die non memorantur ejus delicta, que gessit in sæculo, in quo facturom se justitiam & reliquo promiserit Deo. Ergo chirographum de 🕮

se monachus debitum ex tota fide promiserit im- A animæ vero sensum illuminat : et idcirco maxime plere, etsi fidelis factus peccavit in sæculo, post abrenantiationem suam iterum factam Dominicum corpus non dubitet accipere, ne occasione humilitatis prolongetur a corpore ejus et sanguine, cui se junxit ut unum corpus efficeretur. Communicare non desinat qui peccare quievit, tantum ne de reliquo peccet. Nam sieut ignis iste visibilis duas in se quasdam efficacias habet, id est, comburere fragilia et illuminare tenebrosa, ita ignitum illud Dominicum corpus, quando cum metu et reverentia grandi fuerit sumptum, corporis quidem delicta consumit,

communicare frequentius debet. Si vero fuerit, sient scriptum est, lepra in pelle, immunda erit (Levit. xm): id est, peccatum in monacho: quia pellem esse monachum Scriptura significat mortificantem membra sua super terram; culus ossibus adhæsit caro, cujusque caro immutatur propter oleum, et a jejunio infirmatur, et genua velut fenum arescunt. Ergo si in hac pelle visa fuerit lepra, immunda erit, et nisi fuerit hyacintha aut rubra pura, ad ornatuus tabernaculi non erit apta.

# SANCTI EUTROPH

#### ABBATIS

EPISTOLA AD PETRUM PAPAM DE DISTRICTIONE MONACHORUM ET RUINA MONASTERIORUM DIRUTA ROMÆ.

(Vide Patrologiæ tom. LXXX, col. 15.)

### INCERTI AUCTORIS SERMO DE DECEM VIRGINIBUS.

(Vide Patrologiæ tom. LXXXVIII, col. 1071.)

EXPLICIT SANCTI BENEDICTI CODEX REGULARUM.

# SANCTI BENEDICTI

ABBATIS ANIANENSIS

# CONCORDIA REGULARUM.

(Ex editione Hugonis Menardi monachi Benedictini.)

### PROLEGOMENA.

### SANCTO PATRI BENEDICTO MONACHORUM OCCIDENTIS PATRIARCHAE.

Quod summo divini numinis beneficio a te accepimus, Pater sanctissime, id tibi qua par est devotione et grati animi testificatione referimus offerimusque : hoe videlicet opus plane divinum singolari Dei providentia ad hunc usque diem servatum nebisque transmissum. Nam quis diabitet plane divinitus accidisse ut hic sapientise coelestis thesaurus tet saculis in agro tuo Floriacensi, quem sacrosancto corporis tui pignore locupletasti, hucusque defossus, hoc potissimum tempore appareret, imo tu nobis ipse traderes, quo primum nascente sub sanctissimi tui nominis auspiciis congregatione tua Benedictina instaurationis florentissimi tui ordinis iesta fundamenta visuntur? maxime cum id insius instaurationis florentissimi tui ordinis jacta fundamenta visuntur? maxime cum id ipsius auctoris votis omnino respondeat. Ipse enim tibi cognominis, gratia benedictus et nomine (ut de te quondam sanctissimus pontifex Gregorius Magnus prædicavit) tuus alumnus, ordinis tui primus instaurator hoc suum opus in manus nostras venire gestit, quo tempore sua consilia, suaque vota post tot smeulorum decursus, Deo favente, renascentia conspicit: quippe qui in id potissimum curas et labores suos contulit, ut sopitam pietatem et monastica vita vigorem consenescentem excitaret, atque ex institutis sancta tua Regula repararet, cui quam simillimas cæteras omnes sanctorum Patrum regulas in hoc opere esse demonstrans, illi tanto impensius monachos adhærere debere ostendit, quod una cesteras omnes perfecte cup plateque contineat. Que cum ita sint, Pater sanctissime, ego, cui a superioribus hujus libri recognoscendi, et a tenebris vindicandi demandata provincia est, illum tibi sane merito auctoris et argumenti natura gratissimum omnium Benedictinorum nomine offerre non dubitavi : quem si non obtulissem, jus omne, natura, superi denique

reclamassent : et ipse ingrati filii notam non effugissem , qui sanctissimo æque ac optimo parenti munus tot nominibus atque titulis debitum subtraxissem. Nec me retrahit a proposito tenuitas nostrarum lucubrationum, quas libro quasi teruncium Crœsi thesauris adjeci animo juvandi nonnihil lectoris, et salebras amovendi ad quas potuisset restitare, quod suam ex sese habeat commendationem opus, ex tot Patrum sententiis ab alumno tuo sanctissimo, tuique ordinis assertore ac vindice, multis vigiliis concinnatum. Quin potius, Pater sanctissime, indignus licet tanti parentis filius exsulto, et nova spe erigor, dum exo prospicio hoc opus cum non mediocri accessione gloriæ supremi numinis, tuique nominis celebratione, insigni etiam legentium et tui maxime ordinis alumnorum uberiore fructu. ac totius ordinis monastici commendatione sub tuo patrocinio emnibus piis non mediocriter profuturum. Id quod profecto de misericordia Dei nobis longe facilius pollicebimur, si d tuo nomini librum hunc consecrare ausi sumus, ità tuo patrocinio tum opus hoc, lun nascentem Benedictinam tuam congregationem, ejusque alumnos adeoque meipsum omnium minimum complecti ac protegere velis, nobisque paterno affectu cœlestem open impetrare, cujus adminiculo latentes in sancta tua Regula thesauros investigare, eosque in nostros usus convertere valeamus. Hoc igitur accensi desiderio te cum hoc munusculo adire præsumimus: te patronum, te ducem, te Patrem suspicimus, teque precamur ul quo spiritu hanc Regulam dictasti, eodem Deo aspirante, vivamus; ut re et nomine Bendictini et tui bene meriti filii cœlestium tuarum benedictionum hæredes, eas tecum sur num possidere mereamur.

Ultimus alumnorum tuorum

Fr. HUGO MENARDUS.

### LECTORI BENEVOLO PRÆFATIO.

Adest tandem, lector benevole, liber Concordia A sine auctore hec scripsit, nec ullus ante eum il se REGULARUM a multis viris piis et doctis jampridem desideratus, a me quidem, Deo aspirante et adjuvante, editus et illustratus; sed non tam meo arbitrio quam alterius imperio. Non enim audebam tantam materiem aggredi, quam meis semper viribus imparem esse judicavi ob rerum obscuriorum et varietatem et difficultatem. Accedebat antiqua difficultas in regulam sancti Benedicti, quæ in hoc opere continetur, enarratio : quæ quam difficilis sit, ipsi norunt qui libros οὐκ ἀβασανίστως legere solent. Ab ipsa adolescentia in eam aliquid moliri cupiebam, sed me semper rei difficultas in hoc campo decurrere deterruit, dum hunc librum editurus minus rationi consentaneum esse duxi, si cæteros hujus Concordiæ auctores explanans Rugulam sancti Benedicti B Regularum dedit, ita duntaxat ut beati Benedici pr tacitus prætermitterem. Ego enim in omnibus meis lucubrationibus hoc Sapientis effatum μηδέν ύπέρ δύναμιν, nihil supra vires, sempe ob oculos mihi ponendum esse putavi; simulque illud Horatii præceptum:

Sumite materiem vestris, qui scribitis, æquam Viribus.....

Quod si a quibusdam tractatoribus observaretur, melius profecto cum musis ageretur : cum nonnulli in uno argumento desipiant, qui fortassis in alio saperent. Quamobrem si quibusdam visum fuerit me hoc opus supra vires aggressum esse, quod jussus id egerim, saltem temeritatis notam effugiam, nec propterea Theoninos dentes multum verebor.

Hujus libri auctor est Benedictus abbas, ut habetur C in præfationis epigraphe. Sed quis sit hic Benedictus, videndum est. Trithemius, libro de Scriptoribus ecclesiasticis, existimat hujus libri auctorem esse sanctum Benedictum Biscopium Anglum. Sed

seruit, nec Beda, qui in historia Anglorum, et le milia ultima de sanctis hujus Benedicti Biscopii Vitam et laudes scripsit, nec Guillelmus Malmesheriensis, Florentius Wigorniensis, Matthæus Westing nasteriensis, nec ullus antiquus Anglorum bistoricus. Præter hunc Benedictum Anglum foerunt alii Benedicti, sed nulli horum bic liber attribui potest, nisi sancto Benedicto abbati Anianæ in diæcesi quondam Magalonensi, nunc Montispessulmi,deinde abbati sancti Cornelii ad Indam rivulum prope Aquisgranum, ut clarum est ex illius Vita scripts 1 sancto Ardone, quam huic libro præsiximus : in 🕮 pag. 29 hæc habentur : « Alium collectis regulara sententiis composuit librum, cui nomen Concertis cederet sententia, ei vero rationabiliter convenier tes jungerentur deinceps. . Quæ verba convenint eis quæ mox citabuntur ex præfatione ejusdem 🕼 cordiæ. In cod. Floriacensi ms. hic titulus 1998tus est : Liber patroni nostri beati Benedicti 🖈 batis Floriacensis monasterii. Sed hujus tituli sciptor erravit, quod existimaverit magnum Benedctum monachorum patriarcham, qui est patronu monasterii Floriacensis, esse hujus Concordiz 28ctorem. Si autem fuerit aliquis Benedictus abbs monasterii Floriacensis, non adeo certum est, nan in catalogo abhatum hujus monasterii nullus box nomine abbas reperitur. In glossis tamen veteribes ab Henrico Stephano editis est quoddam Glossarium quod præfert titulum sancti Benedicti abbatis Fir riacensis. Si quis autem fuerit sanctus Benedicts abbas Floriacensis, probabile est hunc non esse alium a sancto Benedicto abbate Anianæ, el postes sancti Cornelii ad Indam rivulum. Nam hic sancius

Benedictus fuit multorum monasteriorum abbas A bliotheca Corbeiensi. Regula sancti Columbani et et sancti Maximini, ut notum est ex ejus Vita. Hoc autem monasterium saucti Maximini situm'est in diœcesi Aurelianensi, nec ita remotum a monasterio Floriacensi. Sed quia sanctus Ardo non scripsit hunc sanctum Benedictum Anianæ abbatem fuisse etiam abbatem monasterii Floriacensis, omnino non definimus.

Hic liber inscribitur Concordia Regularum. Hanc rationem reddit auctor in sua præfatione : « Quapropter seu propter eos, qui eas (regulas) habentes ignorant quibus in locis sit eorum concordia, placuit omnes ex omnibus in unum coarctari sententias, quæ cum Patris Benedicti concordare noscuntur regula, quatenus unus ex multis existeret codex, ita ut beati Benedicti præcederent, quibus sequentes cæteræ B necti possent : quamobrem Concordia Regularum hic liber sortitus est nomen. > Ita prorsus docet sanctus Ardo paulo ante citatus et Trithemius libro citato. Hic liber appellari etiam posset Catena regularum, ut sunt catenæ Patrum a Niceta et aliis quibusdam Græcis auctoribus compositæ in Psalterium, in Job, in Canticum canticorum, in Evangelia, etc., in quibus accumulantur diversorum Patrum sententiæ ad borum librorum elucidationem spectantes, licet interdum diversæ sint, quemadmodum etiam aliquando contingit in bac Concordia regularum.

Codex ms. quem modo edimus, sumptus est ex bibliotheca monasterii sancti Benedicti Floriacensis; ad cujus elucidationem et castigationem fuerum C nobis auxiliares copiæ alter codex ms. Concordiæ Regularum, ex bibliotheca monasterii sanctæ Trinitatis de Vindocino, quem nobis commodato dedit Reverendus adınodum abbas ejusdem monasterii Michael Subletus. Regula Magistri ms. ex bibliotheca Corbeiensi; Regula sancti Fructuosi archiepiscopi Bracarensis ms. ex bibliotheca monasterii Crassensis; Regulæ sancti Augustini et Patrum mss. ex bi-

ejus Pœnitentialis mss. ex bibliotheca Floriacensi: item duæ ejusdem Regulæ editæ, altera editionis Parisiensis, altera Insulæ Goldasti studio et cura edita. Regula Paphnutii, Serapionis, Macarii, et aliorum ms. ex bibliotheca Floriacensi et Corbeiensi. Accesserunt duæ Regulæ Patrum cum Regula Pauli et Stephani mss. ex bibliotheca Floriacensi, necnon Regulæ sancti Cæsarii, et sancti Isidori excusæ. Nec parum opis attulerunt mihi decreta Burchardi, Ivonis Carnotensis et Gratiani, necnon libellus centum quatuordecim sententiarum de Rectoribus Ecclesia, in quibus quædam sententiæ et capitula Regularum hujus Concordiæ citantur. Adfuerunt etiam mihi septem Regulæ sancti Benedicti mss.: una, cui adjuncti erant commentarii Ruthardi monachi Eremi sanctæ Mariæ apud Helvetios; duæ ex bibliotheca monasterii sancti Germani a Pratis; item duæ ex bibliotheca monasterii sancti Victoris Parisiis siti; una ex monasterio sancti Ebrulphi diœcesis Luxoviensis; postrema et recentior sancti Faronis prope Meldas. His accedit Regula sancti Benedicti a sancto Dunstano archiepiscopo Cantuariensi emendata; duæ vetustissimæ editionis Parisiensis, altera ex officina Colinzi typographi, altera edita studio et opera Guidonis Juvenalis abbatis sancti Sulpitii Bituricensis, cum ejus interpretatione Gallica, et una Coloniensis anno 1575, edita una cum commentariis Smaragdi et Joannis a Turrecremata. Aliquid etiam auxilii nobis contulit Alamannica interpretatio vocabulorum Regulæ sancti Benedicti a Kerone discipulo sancti Othmari abbatis elaborata.

Librum notis et observationibus illustravimus in quibus locos obscuriores explicamus, corruptos castigamus, et diversis lectionibus quæ inutiles videbantur, rejectis, utiles solas notavimus. Hæc est tota nostri instituti ratio. Faxit Deus ut hæc omnia in sui nominis gloriam cedant, et in tuam, lector benevole, utilitatem.

## DE HUJUS GONCORDIÆ REGULIS

### EARUMQUE AUCTORIBUS.

Ad faciliorem hujus Concordiæ intelligentiam ope- D ræ pretium est in ipso limine aliquid de Regulis a nostro auctore prolatis, earumque scriptoribus prælibare; prius hic subjecto earumdem catalogo.

1. Regula sancti Patris Benedicti.

sancti Pachomii.

3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. sancti Orsiesii.

Orientalis.

sancti Macarii.

item Macarii.

Patrum.

item Patrum.

item Patrum.

10. sancti Basilii.

sancti Hieronymi.

12. sancti Augustini.

13. Cassiani.

Stephani et Pauli.

Tarnatensis.

16. Regula sancti Cæsarii.

17. sancti Aureliani episcopi.

18. sancti Ferreoli episcopi.

19. sancti Isidori episcopi.

**2**0. sancti Fructuosi episcopi.

21. alterius Fructuosi. 22. sancti Columbani.

**2**3. Donati.

24. Magistri.

25. cujusdam Patris.

26. item cujusdam Patris.

Quod spectat ad Regulam sancti Benedicti, ejusque auctorem, non est quod immoremur, cum multi de iis multa scripserint.

Regula sancti Pachomii non est ea quæ ab angelo dictata apud Palladium in Historia Lausiaca exstat, sed est ea, etiam ab angelo revelata, quam de Ægyptiaca lingua in Græcam versam Latinam fecit sanctus Hieronymus. Quæ quidem non est solius Pa-

Theodori, angelo quidem revelante. A tribus enim illis Patribus conscripta est, ut notum est ex præfatione sancti Hieronymi ad eamdem Regulam, et principio ejusdem regulæ apud Gazæum. Nec obstat quod appelletar vulgo Regula Pachomii : nam præcipui Patris ae magistri nomen retinere potnit. Pachomii meminit idem Hieronymus in epitaphio Marcelis ad Principiam: « Vitam beati Antonii adhuc fame viventis, monasteriorumque in Thebaide Pa-chumii et virginum et viduarum didicis disciplinum. » De eo et ejus Regula agit Sozomenus, lib. 111, cap. 13; Gennafius in Catalogo, et Palladius in Lausiaca, cap. de Tabennesiotis. Ejus Vita ampla satis habetur in Vitis Patrum. Floruit sub Constantino Magno. De eo agit Menologium Græcorum 15 Maii. Ejus Regula exstat excusa, centum supra viginti octo arti-cules complectens. Quæ tamen non est integra: nam in hoe Concordiæ libro eitantur multi articuli qui in ea non exstant, aliusque articulorum ordo in Concordia videtur quam in edita Regula.

Regula Orsiesii habetur excusa tom. IV Bibliothecæ Patrum, ubi liber inscribitur, Regulæ de institutis monasticis. Fuit sancti Pachomii discipulus, ut multis loeis ejusdem Regulæ videre est, in quibus sanctum Pachomium Patrem suum appellat. De eo agit Gennadius in Catalogo, ubi eum vocat collegam Pachumii et Theodori. Graci auctores mentionem faciunt; Socrates lib. 17, cap. 14; Sozomenus, cap. citato; Palladius in Lausiaca, cap. 8, a quibus appellatur 'Αρσίσιος, apud Socratem legitur 'Αρσήνιος, male : nam Socrates agit de illis Patribus qui tempere sancti Antonii floruerunt sub Constantino Magno et Constantio, cum Arsenius sub Arcadio et Honorio vixerit. Constanter tamen appellatur a Latinis Orsiesius, sive Orsiesis, tum in cjus opere edito, tuen apud sanctum Hieronymum, tum apud Gennadium supra citatos, atque etiam in ms. cod. nostræ Concordiæ, Quare non assentior cuidam viro C docto qui apud sanctum Hieronymum legendum putat Arsesii, non Orsiesii. In Vita sancti Pachomii, quæ est in Vitis Patrum veteris editionis, male appellatur Orsenius,

Regula Orientalis affinis est Regulæ sancti Pachomii: ita ut sæpe eadem verba proferat, ut notavimus in nostris observationibus: quis sit illius auctor, ignorator.

Regula Macarii duplex est: una quæ non solius Macarii est, sed Serapionis, Macarii Paphnutii, alterius Macarii abbatis et aliorum. Duas vidi mss., alteram bibliothecæ Floriacensis, quæ hunc titulum profert : Incipit Regula monasteriorum vel Deum timentium discipulorum, id est, Serapionis, Machari, Pacnuti, et alterius Machari. In fine vero Regulæ hæc verba habentur: Explicit regula Patrum abbatum triginta octo. Alteram bibliothecæ Corbeiensis, cui hic titulus præfigitur : Incipit regula sanctorum Patrum Serapionis Machari Paunuthi et alli Machari. D Ita legitur in mss., sed utrobique legendum, Macarii, Paphnutti. Hi autem codices sunt dissimiles quoad verba duntaxat, nam sæpissime codex Corbeiensis non modo mutat, sed etiam auget verba, et quodammodo paraphrastice se gerit : at Floriacensis non item, sed convenit cum lis quæ in hoc Concordiæ codice citantur. Corbeiensis quatuor duntaxat capita complectitur, eaque majora: at Floriacensis octo, sed angustiora. Auctores vero hujus Regulæ prænominati videntur esse duo celebres illi Macarii, quorum alter Ægyptius, alter Alexandrinus diciter : de quibus agunt fere omnes auctores supra citati. Serapion, qui prope Arsenoitem circiter decem millibus monachis præfuit in Ægypto, de quo Sozomenus lib. vi, cap. 28. Paphnutius alibas monasterii in Thebaide, et anachoreta ultimæ solitudinis in regionibus Heracleos, de quo in Vitis Patrum. De co etiam agunt Cassianus, coll. 5, Palladius in Lausiaca, cap.

ebomit, sed etiam discipulorum ejus Orsiesii et A 125. Illius et duorum Macariorum memiult Sidonius Theodori, engelo guidem revelante. A tribus enim — carm. 16, ad Faustum Reiensem :

Nunc duo Macarii, nunc et Paphnutius heros.

Ratio est quia eodem tempore in Ægypto, ut ex præfatis auctoribus notum est, vixerunt, et simul de componenda Regula convenire potuerunt. Hæc autem Regula in Concordia aliquando sub nomine Regulæ Patrum citatur, ut suis locis observavimus, sed et sub nomine Macarii, nunquam Serapionis et Paphautii.

Altera Macarii Regula quadam admista habet et D. Ilieronymo, ut suis locis observatum est. Prater superiores Macarios multi alii reperiuntur apud scriptores, sed cujus sit hac Regula, dicere obscu-

rum est.

Regula Patrum, præter eam quæ est Serapionis, Macarii et aliorum, triplex est; quarum duas vidi in codice ms. bibliothecæ Floriacensis, adeo breves, ut singulæ vix tria folia contineant. Prima sie incipit: Cum resideremus in unum in nomine Domini Jesu Christi secundum traditionem Patrum sanctorum virorum visum est nobis conscribere, etc. Alterius hoc est initium: Cum in nomine Domini una cum frutifbus nostris convenissemus, in primo placuit at Regula et instituta Patrum per ordinem legerentur. Utrique Regulæ in præfato codice tantum bic titulus præligitur : Item Regula. Priorem etiam vidi in vetustissimo codice bibliothecm Corbeiensis, sub bec titulo: Incipiunt statuta Patrum; cujus initium est: Residentibus nobis in unum in nomine Domini Jess Christi secundum traditionem Patrum virorum sonctorum visum est nobis conscribere, etc., prout habentur in codice Floriacensi. De tertia Begula Patrum nihil me legisse alibi memini.

Regula sancti Basilii hic citata nihil aliud continet quam illius constitutiones, tam fusius quam brevius disputatas ex interpretatione Rufini, que in vetastissimo codice ms. bibliothecæ S. Germani a Pra-

tis dividuntur in ducentas interrogationes.

Regula sancti Hieronymi nihit aliud est quam epistola illa quam præfixit Regulæ sancti Pachomii, nam quædam ex illa Regula hic citata videre est in eadem epistola; alia vero sapiunt stylum sancti Hieronymi, nec discrepant ab institutis sancti Pachomii quæ in illa epistola recensentur: quam si integram baheremus, haud dubie in ea omnia reperirentur quæ hic ex ea proferuntur, maxime cum sanctus Hieronymus nullam scripserit Regulam monachorum.

Regula sancti Augustini nulla alia est quam ea quæ vulgo observatur a Canonicis regularibus, Eremitis Augustinianis, et cæteris hujus instituti professoribus, sumpta ex ejusdem doctoris epistola centesima nona, ad sanctimoniales: quam quidem ut accommodaret suo proposito hujus Concordiæ auetor Benedictus, nomina feminina in masculina mutvit, ut feeit in Regulis sancti Cæsarii, enjusdam Patris et sancti Aureliani episcopi, quæ a suis aucteribus ad sanctimonialium usum scriptæ sunt, ut infra docebitur. Hæc autem Regula olim divisa est in qua draginta capita. Nam in cap. 71 Cencordiæ profertur caput quadragesimum Regulæ sancti Augustini, quoi est ultimum in endem Regulæ excusa, quæ in editione Coloniensi anni Domini 1575 dividitur in quinque et quadraginta capita, etsi in recentioribus editione coloniensi anni Domini 1575 dividitur in quinque et quadraginta capita, etsi in recentioribus editione coloniensi anni Domini 1575 dividitur in quinque et quadraginta capita, etsi in recentioribus editione coloniensi anni Domini 1575 dividitur in quinque et quadraginta capita, etsi in recentioribus editione coloniensi anni Domini 1575 dividitur in quinque et quadraginta capita, etsi in recentioribus et in pacciora.

ad usum virorum mutato genere accommodata.

Regula Cassiani, quæ hic citatur, maxime sumpta est ex libro iv, qui inscribitur de institutis remuntiantium. Quædam sumuntur etiam ex lib. 11. de nocturnis orationibus, atque etiam ex lib. 11. de vestim monachorum, nec non ex lib. 111, de diurnis orationibus, contractius quidem, quam apud Cassiaoum, descripta, exceptis duobus capitibus; quibus Regulæ

sit ex præfatis Cassiani libris. Quæ quidem verum Regulæ nomen sortiri potest, non enim in ea nar-rantur monachorum Ægypti mores et instituta, sed quid faciendum sit præcipitur. Regulæ Cassiani me-ninit sanctus Gregorius Turonensis lib. x Hist., cap. 18 : « Coenobiumque fundavit, in quo non modo Caseiani, verum etiam Basilii et reliquorum abbatum qui monastorialem vitam instituerunt, celebrantur Regulæ. . An vero Regula bic citata scripta sit a Cassisno, non adeo certum est, cum Photius, Gennadius et alii qui de operibus Cassiani scripserunt, aultam ejusmodi Regulæ mentionem faciant : nisi id forte ex loco Gregorii Turonensis citato conjicere licest. Quis suspicari poterit ejusmodi Regulam ab Eucherio Lugdunensi fuisse compositam, qui, teste Gennadio in Catalogo, c Cassiani quædam opuscula lato tensa eloquio angusto revolvens verbi tramite in une coegit volumine? > Præterea notandum est in hac Concordia Cassianum sæpe appellari sanctum : B quam appellationem reliqui, prout inveni in codice ms., neque eam in locis in quibus non erat adjeci. Nec mirum videri debet hunc appellari sanctum: fuit enim sanctus ille vir et admiratione dignus, ut satis ex ejus scriptis constat, que etsi quibusdam in locis Pelagiana fuligine aspergi quodanimodo vi-deantar, maxime collatione xiii, in qua disputat quosdam sine gratia Dei præveniente solis arbitrii liberi viribus, nonnuttos non sine ea ad Deum converti, et eo nomine a Prospero Aquitanico impugnatus sit, et a Gelasio papa inter scriptores apocryphos relatus, nunquam tamen, quoad vixit, ab Ecclesiæ communione separatus est, errore ejus multis post annis in concilio Arausicano secundo, quod anno Christi 529 habitum est, tantum condemnato, nempe can. 8. Qui sane errorem emendasset, si illum ab Ecclesia reprobari vidisset. Unde Prosper in suce Disputationis epilogo dixit : Quorum tamen, dum adhue non sunt a fraterna societate divisi, toleranda est magis intentio quam desperanda correctio. > Ac- C cedit qued in Ecclesia Massiliensi hic Cassianus tanquam sanctus quotannis solemni officio colatur 23 Julii, ut videre est in Proprio Sanctorum diœcesis Massiliensis, ubi ejus officium est duplex minus per annum. Colitur chain in parochia de Tabernis dicecesis Reiensis, ut videre est in Proprio Sanctorum ejusdem diocesis. Adnotaturque ejus solemuitas in veteri Martyrologio ms. coenobii S. Sabini in Valle Lavitania diecesis Tarkensis, nuper edito a doctissimo viro Andrea du Saussay, pastore ecclesiæ SS. Lupi et Ægidii Lutetiæ Parisiorum, ad calcem eru-ditissimi sei Martyrologii Gallicani. Ejus caput Urbanus V pontifex maximus, S. Victoris comobii Massiliensis quondam abbas, thecis argenteis jussit includi et venerari, inquit idem Proprium Sanctorum ecclesize Massiliensis. Collocatum est ad sinistrum latus altaris, caput S. Victoris ad dextrum in crypta ejus-dem monasterii. Corpus vero ejusdem Cassiani conditum est in eadem crypta, in tunulo marmoreo. D quatuor conciliorum generalium et deereta Romano-Sed plura vide in prestationibus Henrici Cuichii episcopi, et Alardi Gazzi ad Cassiani opera, et in vindiciis pro sanctitate Joannis Cassiani ejus operibus Duaci przefixis.

Regula Pauli et Stephani fere ubique in hoc Concordise codice horum duorum Patrum nomina præfert, raro alterius tantum. Qui sint isti Patres, et quando vixerint, non mihi compertum est. Hæc Regula exstat in cod. ms. bibliothecæ Floriacensis, unum et quadraginta capitula complectens, ut ex serie capitulorum Regulæ præfixa manifestum est sub boc quidem titulo: Incipiunt capitula pro quibus sunt ammonendi fratres, Pauli et Stephani. Et initio Re-

Fratres ammoniti, Pauli et Stephani.

Regula Tarnatensis, vel, ut in quibusdam codicibus legitur, Regula Tarnatensis monasterii, a quo ct quo tempore condita sit, nondum mihi exploratum

nomen non præfigitur: ita ut hæc regula compacta A est. Quidam putant Begulam esse celeberrimi illius monasterii Agaunensis, quod in Helvetiis de nomine S. Mauritii et sociorum conditum est : eo quod Tarnadæ locus, cujus meminit Antoninus Augustus in itinerario, idem sit cum Agauno horum sanctorum passione celebrato : quod quidom probabile est ; sed de eo amplius est inquirendum ; hac autem Regula Taraatensis quædam sumit a Regula sancti Augustini, ut in notis est a nobis observatum.

Regula sancti Cæsarii est magni illius Cæsarii epipiscopi Arclatensis, cujus seripta habemus et Vitam duobus libris compositam auclore Cypriano. Floruit sub Symmacho papa et Theodorico Italiæ rege. Hu-jus Regulæ meminit Fortunatus, lib. v, carm. 1, ad

sanctum Martinum Galliæ episcopum:

Atque ascita sibi servetur in urbe Genem Regula Cæsarii presulis alma pii, Qui luit autistes Arelas de sorte Lirint.

Lib. viii, carm. 1:

Regula Cæsarii linea nota tibi est. Et carm. 4 ejusdem libri:

Concipiente fidem Christi Radegundis amore Cæsarti lambit, regula quidquid habet.

Mentio fit apud sanctum Gregorium Turenensem, lib. 1x Hist., cap. 41, in epist. episcoporum ad sanctam Radegundem: « l'amen specialiter definivimus si qua, sicut dictum est, de locis sacordotaliter nostre guternationi commissis in Pictaviensi civitate vestro monasterio meruerit sociari secundum beatse menoria domni Casarii Arelatensis episcopi constituta, nulli sit ulterius discedendi licentia. Et cap. seq.: Arelatem urbem expetunt, de qua Regula sancti Cæsarii atque Cæsariæ beatæ suscepta, regis se tuitione munierunt. . Et cap. seq., in epist. sanctæ Kadegundis: Insuper congregationi per me Deo prastante collectæ Regulam sub qua sancta Cæsaria degit, quam sollicitudo beati Casarii antistitis Arclatensis ex fastitutione sanctorum Patrum convenienter collegit. adscivi. . Hanc Regulam, ut clarum est ex locis eitatis, sanctus Cæsarius sorozi suce sametse Cæsarise scripsit, cjusque sanctimonialibus. Id etiam videtur in eadeni Regula, quæ exetat exeusa : sed auetor hujus Concordiza mutato sexu cam aptavit suo proposito. Scripsit etiam sauctus Cæsarius ejusdem Regulæ recapitulationem, in qua addit novas constitutiones; sed nihil de illa citat **auctor hester.** 

Regula sancti Aureliani episonpi est illius Aure-liani episcopi Arelatensis successoris Auxanii, orjus decessor fuit sanctus Crearins, ut habetur in epistola Vigilii papæ ad episcopes Gallie: 4 Unde, quia dudum Auxanio quondam Arelatensis civitatis antistiti vicum nostrarum sollicitudinem dederamus, sed cursum vitæ præsentis implento de hac bece migra-vit : in cujus loco Aunelianus freter noster nostiur successisse. » Duas ei acrimeit epistelas Vigilius pa-pa, alteram qua ei suas vices in Gallia delegat; alteram, qua eum certum facis nihit a se centra fidem Subscripsit Aurelianensi coneilio quinto, anno Do-mini 549, sub Childeberto rege. Apud Smaragdum scribitur, ubique, Auralius : sed meadum est manifestum. Nam in epistelis et concilio citatis, et apud Trithemium, de Proprietate monachorum, cap. 5, semper scribitur Aurstianus, atque etlam in codice ms. Concordin nostru, uno aut altere loce exceptis. Ratio autem eur bunc Aurelianum hujus Regulæ faciamus auctorem, hanc est, quia Regula que in hac Concordia citatur anto nomine Aureliani episcopi majori ex parte sumpla est ex Regula sancti Cæsarli Arclatensis episcopi, etiam lindem verbis sepe tran-scriptis, quemadinodum suis locis a nobis observatum est. Scripsit autem duas Regulas sanctus Aurelianus, alteram sanctimonialibus, ut videre est apud Trithemium, lib. de Proprietate monachorum, cap. 5: Aurelianus episcopus in Regula ad moniales,

capitulo tertio, sic dicit: Nihil occulte accipiatis; sed A autem sit alter hic Fructuosus, non mihi plane concigius propinquus aut amicus aliquid in vestimento pertum est. In Chronico sancti Maximi Cæsaraugue si quis propinguns aut amicus aliquid in vestimento e aut in auro, vel aliud quodcunque dederit aut transmiserit, in potestate sit abbatissæ, , etc.; quæ verba ita citantur in hac Concordia mutato feminino genere personarum in masculinum pro more auctoris nostri. Cap. 60: (Nihil occulte accipiatis: sed si quis propinquus aut amicus aliquid in vestimento aut auro, vel aliud quodcunque dederit aut transmiserit, in potestate sit abbatis, etc. > Alteram monachis, ut planum est ex cap. 69 Concordiæ, ubi hæc habentur ex Regula sancti Aureliani episcopi : « Nullus honorem presbyterii aut diaconatus accipiat, præter abbatem. Si voluerit ordinari presbyterum et unum diaconum et subdiaconum quos ipse voluerit, ordinandi habeat potestatem; si vero Deo propitio ita profeceritis, ut aliquis ex vobis ad episcopatum petatur, ipse solus egrediatur. » Quæ quidem verba nullatenus monialibus convenire possunt.

Regula sancti Ferreoli a Trithemio capite laudato R citatur sub nomine sancti Ferreoli episcopi et martyris. Sed duos lego martyres Ferreolos, non tamen episcopos : alterum qui Vesuntione, alterum qui Viennæ passus est ; alios duos Ferreolos historiæ commemorant, episcopos quidem, sed non martyres: alterum Lemovicensem, de quo sanctus Gregorius Turonensis lib. v, cap. 28, qui subscripsit concilio Matisconensi ii sub Guntranno rege; alterum Uce-ticensem seu Uceciensem in prima Narbonensi, ne-potem et successorem sancti Firmini Uceciensis episcopi, ut habetur in ejusdem Firmini Vita ms., nullum vero episcopum et martyrem. Hujus Regulæ auctor se in prælatione episcopum nominat, et multis locis hujus Concordiæ ita appellatur. Ex his igitur duobus Ferreolis episcopis probabilius est Uceciensem hujus Regulæ esse auctorem. Stylus enim hujus Regulæ al.arum stylis præstat, sanctus vero Ferreolus Üceciensis fuit vir litteratus, qui epistolas instar Sidonii composuit, teste Gregorio Turonensi, lib. vi Hist., cap. 8. Præterea hic Ferreolus dedicat suam Regu- C lam Lucretio episcopo, qui sane nullus videtur alius esse quam Lucretius episcopus Deensis, ut suo loco dicetur. Cum enim Ucecia sit in prima Narbonensi non procul a Rhodano, nec adeo remota a Dea civitate sita in provincia Viennensi; civitas vero Lemovicum remolissima, quippe quæ jaceat in prima Aquitania; Ferreolum Uceciensem familiarem fuisse Lucretio episcopo Deensi, quam Ferreolum Lemovi-censem credibilius est. Hi autem tres episcopi eodem tempore floruerunt.

Regula sancti Isidori episcopi est Magni illius Isidori Hispalensis episcopi, quæ exstat inter ejus opera Coloniæ edita 1617. Hanc recenset inter sancti Isidori scripta sanctus Braulio episcopus Cæsaraugustanus : « Monasticæ Regulæ librum unum quem pro patriæ usu et invalidorum animis decentissime temperavit. > Non multum differt a sancti Be-

nedicti Regula.

Regula sancti Fructuosi duplex hic citatur: altera D Magni illius Fructuosi pontificis Bracarensis, quæ complectitur quinque et viginti capita, ut est in codice ma. abbatiæ Crassensis, cujus primum caput ita incipit : Post dilectionem proximi. Id satis notum est ex cap. 18 ejusdem Regulæ, in quo statuitur una Quadragesima jejunanda ante festum sanctorum Justi et Pastoris: quam sane instituit sanctus Fructuosus, quia suum monasterium dedicatum erat sub patrocinio horum sanctorum martyrum, quod ideo Compluticum appellatum est, quia dicti inartyres Com-pluti passi sunt, ut habetur in Fructuo: i Vita, quæ ex membranis exiit a Prudentio Sandovaldo episcopo Pampilonensi. Floruit anno 656. Altera Regula est cujusdam alterius Fructuosi, qui in hac Concordia a superiori distinguitur, etsi interdum hi duo Fructuosi exscriptoris incuria confundantur. Quis

stani episcopi ad annum 569, fit mentio cujusdam Fructuosi abbatis Constantinæ in agro Bracarensi; Sanctus Fructuosus Benedictinus abbas floret Constantinæ in agro Bracarensi sancti Romani, de quo supra, discipulus. > Quis sit autem hic Romanus, declarat idem Chronicon ad annum 568: « Sanctus Remanus, abbas, sancti Lupicini frater, natione Gallus, veniens ad Hispanias, aliqua monasteria condi it, moriturque in agro Aurichensi in Lusitania, oppidoque Pannoniis ejus corpus in pretio habetur et honoratur. Duod spectat ad hunc Fructuosum, juxta hoc Chronicon, videtur esse alius a sancto Fructuoso Bracarensi episcopo. Primo, quia tantun abbas dicitur; 2º, quia sanctus Fructuosus Bracarensis episcopus nunquam fuit abbas Constantine, sed Complutici in diœcesi Asturicensi, ut habent ejus Acta: qui et altero multo junior fuit, creatus episcopus Bracarensis anno 656. Sed, ne quid dissimulem, hoc Chronicon, ut inter legendum animalverti, multa continet absurda, et sancto Maxime prorsus indigna. Est enim multis erroribus naculatum a quodam nebulone, qui passim huic Chrnico multa inepta adjecit pro sua libidine, ut sunt illa quæbic de sancto Romano citata sunt. Nunquan enim hic sanctus Romanus, frater sancti Lupicini, in Hispaniam venit, neque ibi mortuus est, sed in Gallia, et in eadem regione sepultus est a fratre Lupicino in monticulo supra monasterium Condatiscense, in locis Jurensibus sub Chilperico Burgundionum rege, utvidere estapud sanctum Gregorium Tu-ronensem in Vitis Patrum, cap. 2, sub finem. Fuit tertius Fructuosus episcopus Segoviensis. Harctamen Regula, ut mihi videtur, potius tribuenda est sancio Fructuoso abbati Constanting: fere sequitur Reslam sancti Benedicti.

Regula sancti Columbani est magni illius Columbani primo Luxoviensis abbatis in Burgunda, deinde Bobiensis in Italia. Sub nomine hujus Regulz multa hic citantur ex Pœnitentiali saucti Columbani, quod exstat ms. in bibliotheca Floriacensi, et citatur a Trithemio capite supra laudato libri de Proprietate monachorum. Vitam sancti Columbani luculente scripsit Jonas; cujus etiam meminit in Vitis sancti Eustasii abhatis Luxoviensis, sanctorus Attulæ et Bertulphi abbatum Bobiensium. Mentio & etiam in Vitis sancti Galli et sancti Magnoaldi. De eo etiam agunt Fredegarius, cap. 36 Chron.; Aimoinus, lib. 111 de Gestis Franc., cap. 95, et Appendix

ad sanctum Gregorium Turonensem.

Regula Donati appellatur Regula a Donato collecta, quia ex multis Patrum Regulis conflata est maxime ex Regulis sanctorum Cæsarii, Benedicii e Columbani, ut suis locis notavi Inter plures Donates sanctitate insignes unus celebris est monachorum Pater; qui ex Africa trajiciens venit in Hispanian, ubi Sirvitanum monasterium ædificavit, diciturq prior monasticam observantiam et regulam in Bispaniam intulisse, ut scribit sanctus Hildefonsus in de Viris illustribus, cap. 4. De eo agit Joannes & clariensis in Chronico ad annum 572, et sancus Maximus Cæsaraugustanus in Chronico ad annum 575 : CSanctus Donatus, qui Regulam Eremitarus sancti Augustini locupletiorem mitioremque primusia Hispaniam invexit, et in agro Setabitano monasterium Sirvitanorum construxit: et verborum meritis e miraculis abunde nobilitatus migrat ad Dominu coliturque Kalendis Novembris. > Sed nonnulla hic videntur addititia. Nullam enim sanctus Augustines composuit Regulam Eremitarum: nec, si composuisset, eam mitiorem fecisset sanctus Donatus. Quinimo olim sancti Donati discipuli in Hispania graviter impugnabantur, eo quod austeriori vitz animum adjungerent; quod non contigisset, si sab-

· Vide Bellarmin, de Scriptoribus ecclesiasticis.

cus Donatus Regulam mitiorem in Hispaniam in- A tenentem disciplinam. > Sed puto hos Vigilios esse vexisset. Id satis patet ex Eutropii Valentini epi-scopi epistola ad Petrum episcopum, quam, cum esset abbas Sirvitanus, scripsit de districtione monachorum, in qua austeriorem monachorum vitam adversus impugnatores defendit. Quod frustra fecisset, si ejus prædecessor sanctus Donatus Regulam Eremitarum mitiorem fecisset. Hujus epistolæ mentionem facit sanctus Isidorus lib. de Viris illustrihus, cap. 45, exstatque ms. in bibliotheca Floriacensi. Præterea tanti fuit olim nominis apud omnes nationes beatus Augustinus, ut, si ejus Regulam, etsi non mitiorem, advexisset in Hispaniam sanctus Donatus, ne quidem ullus adversus eum ejusque discipulos hiscere ausus fuisset. Tandem sanctus Dona-tus non fuit Eremitarum, sed monachorum cœnohitarum Pater; ipse enim cum septuaginta monachis in Hispaniam trajecit, quibus monasterium Sirvitanum subsidio et ope Micineæ illustris feminæ ædificavit, ut docet sanctus Hildefonsus capite citato. Hæc fusius prosecutus sum, ut ostenderem quam futilibus ineptiis a nescio quo boc sancti Maximi Chronicon conspersum fuerit. Fuit alius Donatus sancti Columbani in baptismo filius, archiepiscopus Vesontionensis. Libenter hanc Regulam Donato Afro tribuerem, nisi multis annis ei sanctus Columbanus superstes fuisset, vix, dum vixit, Hispanis notus. Quare si ejusmodi Regulam sancto Donato Vesontionensi archiepiscopo addixerim, non multum abs re erit, cum ille monachus fuerit, et monasterium sub Regula sanctorum Benedicti et Columbani ædificaverit. ut habetur in fragmento Vitæ illius apud Chiffletium lib. 11 de Archiepiscopis Vesontionensibus. Regula Magistri ita appellatur in hac Concordia,

quia in ea discipulus interrogat, et magister respondet. Exstat in veteri codice ms. bibliothecæ Corbeiensis sine auctoris nomine quinque et nonaginta capita complectens, inter que omnia fere capita Regulæ sancti Benedicti recensentur. Hic Pater non raro usurpat sancti Benedicti sententias integras et C ipsamet verba, interdum ab eo dissentit, et quæ a sancto Benedicto generaliter statuta sunt, specialius ab eo sæpe ordinantur. Codex autem citatus videtur esse scriptus circa annum Domini septingentesimum primum. Nam ad calcem illius exstat catalogus Romanorum pontificum scriptus eadem manu litteris quadratis, desinitque in Joanne sexto, qui sedit anno septingentesimo primo. Hæc Regula magna cum simplicitate, servore et regularis observantiæ cura procedit. Auctor illius juxta Trithemium, lib. et cap. citatis, est Vigilius abbas et diaconus : « Vigilius quoque diaconus et abbas in capitulo 35 suæ Regulæ sic loquitur: « Si quid peculiare apud aliquem inventum fuerit, grandi eum abbas et diuturna ex-« communicatione condemnet, ut illius exemplo de- territi omnes, nullus hoc audeat imitari. > Quæ quidem verba exstant in Regula Magistri, cap. 82, ubi agitur de peculiaritate monachorum ; ita ut citatio Trithemii sit in notis arithmeticis mendosa. D Gennadius in Catalogo scribit de quodam Vigilio diacono, qui etiam monachorum Regulam compo-suit : « Vigilius diaconus composuit ex traditione Patrum monachorum Regulam, quæ in cœnobio ad profectum fratrum in conventu legitur, breviato et aperto sermone totius monasticæ perfectionis in se

distinguendos. Nam hic Gennadii Vigilius aperto et breviato sermone Regulam scripsit, at hic Magister seu Vigilius Trithemii longo, obscuro atque perplexo, cum vix Latine loqui possit. Vigilius Gennadii vixit circa annum Domini 440, ante tempora Gennadii, at Vigilius Trithemii vixit post sanctum Benedictum; nam multa a sancto Benedicto, ut dixi, emendicat, quæ a reliquo ejus sermone rudi et scabro longe discrepant. Vixisse videtur circa tempore Clodovæi secundi, Francorum regis, non multo post sanctum Gregorium Magnum, quia utitur vocabulo majoris domus, quod tunc maxime erat in usu. Gallus fuit, aut certe aliquandiu in Galiia vivit, quia phrasis illius Gallicum idiotismum sapit, et quadam vocabula habet a Gallis usitata. Suspicarer esse sanctum Benedictum Biscopium Anglum; sed amplius quærendum est.

Regula cujusdam duplex est. Quæ prior citatur, est mihi prorsus incognita quoad auctorem illinsque tempus quo scripta sit. Altera, qua secuma post illam citatur, est veluti quadam Regulæ sancti Benedicti paraphrasis. Illius auctor appellatura Trithemio, libro et cap. citatis, servus Dei. Nam ibi citat quæda n ex Regula serri Dei, quæ habentur in hac secunda Regula cujusdam, in cap. 42 Concordiæ, ut ibil'em notavimus. Hæc Regula ad usum sanctimonialium scripta est, ut liquet ex eodem Trithemio; ita ut existimem ejusmoci Regulanı nihil aliu i esse quam Regulam sancti Benedicti ad usum sanctimonialium accommodatam, etsi nostræ Concordiæ auctor pro suo more femininum genus in masculinum mu-taverit. Cum autem multi fuerint nomine servi Dei nuncepati, quis illorum hojus Regulæ scriptor fuerit non constat : videtur tamén non multo post sancti Gregorii Magni tempora vixisse. Citantur insuper capitulum unicum ex Jona abbate de Vita sanctae Burgundoforæ, unum ex divo Gregorio Nazianzeno, unum ex Cassiodoro in psalmos, quædam etiam ex divo Hieronymo, divo Augustino et Beda, et auxelam capitula Cæsariæ, de qua dicetur suo loco.

Citatur præterea capat unicum ex sancto Valerio de generibus monachorum. Hic Valerius natione fuit Hispanus, civitate Asturicensis (ut ipse scripsit in sua Vita, quam resert Prusentius Sandovaldus prima parte fundationis monasteriorum, n. 3). Appetiit monachatum in monasterio sancti Fructuosi Complutico; sed qui asdam de causis, quas non profert, a proposito deterritus secessit in montem Vergidum, in solitudinem inxta castrum sancti Perri. Varie exagitatus sæpe mutare sedes coactus est. Tandem per multas temp states viginti annis varie tentatus et vexatus conquievit in oratorio sancti Petri, ædifi-cato olim a sancio Fructuoso in solitudine V rgidi. Sed quia litteratus erat, Isidorus episcopus Asturicensis eum inde abstractum Toletum secum ducere voluit invitum ; quod tamen morte interveniente episcopi minime perfectum est. Varia opuscula composuit. Floruit circa annum Domini 675. Quod autem dicta sancti Valerii a nostro auctore citata sint hujus Valerii, ex illius verbis clarum est : • Et cum in ista ultimæ extremitatis occiduæ partis continia rara videlicet et exigua pullularent sacræ religion s crepundia. ) Quæ verba homini Hispano eoque Asturicensi plane conveniunt.

# CONCORDIA REGULARUM PATRUM.

PRÆFATIO.

BENEDICTUS ultimus abbatum, abbatibus et monachis omnibus in Deo Christo salutem.

• Dum communi. Hac epistola auctor hujus Con-PATROL. CIII.

 Dum communi utilitati consulens attentius quae rerem quomodo utilius possem cunctis prodesse, cordiæ sanctus Benedictus Anianensis alloquitur

quepi sanctorum Vitas regulasque legere Patrum. A ti rivulo cupiens ostendere nomen; sed dilectionis Quas dum sagaci intentione percurrerem, et eadem pene, quæ a sancto Benedicto prolata sunt, verba in quibusdam locis, in quibusdam vero sensum eumdem cognoscerem, occurrit animo ea qua a tepidis segnibusque monachis dici assolet. Quid cæteræ huic conferunt regulæ ? Quid ad me, a quas non oromisi, pertinet legere? et hæc quidem dicunt ignorantes beatum Benedictum b suam a cæteris assumpsisse Regulam, et veluti ex manipulis unum strenue contraxisse manipulum. Quapropter, seu propter eos qui eas habentes ignorant quibus in locis sit eorum concordia, placuit omnes ex omnibus in unum coarctari sententias quæ cum Patris Benedicti concordare noscuntur Regula, quatenus unus ex multis collectus existeret codex. Ita duntaxat ut B beati Benedicti præcederent, quibus sequentes cæteræ necti possent. Quamobrem Concordiæ Regularum hic liber sortitus est nomen. Noverint tamen omnes qui hunc lecturi sunt librum, quoniam non vanæ landis instinctu, nec arrogantiæ fastu, quasi meum post in toto orbe diffusam doctrinam in aren-

omnes monachos, maxime Occidentalis Ecclesiæ: quatuorque præstat. Primey occurrit quorumdant remissorum monachorum objectioni, qui dicturi essent nimi ad se hunc librum attinere, qui tantum In seneti Benedicti Regulam, non in alias jurassent; 2º seum propositum, totiusque operis rationem aperit, 3º causam reddit proper quam se ad hos opus accinxerit; aitque se charitatis impulsu, non wanze glorize motu opus aggressum; 4º mercedis nomine lectoris poscit orationes. nomine lectoris poscit orationes.

nibus monachis saltem Ecclesiae Occidentalis loquatar, quidamque tepidiores opponant se solam sancti Benedicti Regulam vovisse, alias, quæ in hoc ope-

affectu, animæ meæ omniumque legere cupientian salutis augmento a me esse cœptum. Qua de re testem invoco non mei solummodo, sed omnium cordium cognitorem; quoniam ipse novit me - non tumoris, sed charitatis causa hoc opus egisse. Quen totis viribus sedulo deprecor, ut, qui se daturun pro calice aque frigide mercedem promisit, mesrum saltem pro hoc exiguo opere remissionem m buat omnium peccatorum. Vos vero omnes, qui bunc audituri, lecturique estis librum, supplex exero ut dum ex vobis spiritalia sumpseritis mella, pro meis reatibus Domino non dedignemini fundere precem: quatenus, dum vobis propriis laboribes merces largietur æterna, meorum...vel · mihi veste suffragio detur remissio peccatorum. Sumite era gratanter a nobis utilem vobis contractum libellum. Signidem invictam robustis condidimus turren, eamque præclaris munivimus armis; invalidis ven multigenis ex floribus nectare assumpto lucidun depinximus favum.

Explicit præfatio.

re-continentury ignorare; planum est solam sancti Benedicti Regulam tempore kujus Concordiae auctorie, hoc est, Caroli Magni et Ludevici Pii a monachis Duclosko Oscidensalis observatana esse: aliequi epistolæ dedicatio auctorisque objectio ineptæ essente ou a febre y de doi paratros

b Suam a emteris Regulam assumptione. Nompe ab lis qui antereum vizerunt, rut a seneto Pachemia, Basilio, Cassiano, netc.: Name hice citantur : Regula quorumdam Patrum oqui : zeste sunt anneto Benedicto posteriores; ut sunt sauctus isidorus, Fructue sus uterque, sanctus Columbanus, et nonnulli alii, ut ex supra dictis clarum est.

# ITEM PRÆFATIO.

Arbiter ut mundi tenebras depelleret omnes, Sidus ab Eoo jussit consurgere; cujus-Luce peropacæ fugiunt ex orbe tenebræ, " Multigenæque simul micuere per æthera stellæ. Quas lustrare suo jussit ex lumine noctes. Ne frustra pateant oculi sine lumine nostri. Fulsit et extemplo pandens sua cornua luna. Nec mora .b. lucifugæ fugiunt per concava terræ, Expayere quidem rutilantia sidera cœli. Cæcus erat mundus, paradisi gaudia postquam

· Arbiter ut mundi. Altera præfatio est versibus conscripta, in quibus non semper servatur quantitas syllabarum. In hacante a presatione scribit qued quemadmodum Deus oreavit selem et lunum ob depellendas tenebras, sic cum homo peccatis obscuratus fuisset, misit alterum solem, nempe Christum, qui Ecclesiam illuminavit; in qua primo fulsere apostoli, tum martyres, tandem monachi et anachoretie, qui non modo virtutis aplendore, sed etiam acriptorum suorum luce nobis viam ad ceolum munierunt. Ex quorum scriptorum floribus dicit se sertum composuisse, et Regularum Concordiam appellasse, quo horum sanctorum Patrum unam fidem

Perdiderat gestans, tetras in corde tenebras, Nec oculis lucem paterat intendere clausis Luce quidem vacuus, male sanus; damone pleaus. Has tamen ut tenebras superus discinderet omnes, Fulgidus in carne patuit sol verus Eoi. Ecclesiæ splendere jubar jubet, alta polerum Ut petat, edocuit, typice quæ luna vocatur. Surgit of exipde nimium sat turba beata, ... Cœtus apostolicus reboans per compita. coundi D Verba Tonantis. Et exsurgit d post denique fulges

unamque mentem fuisse ostenderet. Tandem s ungit epilogum, quo abbates et monachos ad boj

libri lecturant the latur ; quem sequitur oratio.

Lacifuga. Sollibet which the

· Ecclesiæ. Hæc ita distinguenda sunt :

Ecclesia splendere jubar jubet, alta polorum .... Ut petat, edocuit, typice que luna vocatur.

Et luna vocabulum ad rò Esclesia est referend hoc modo, Ecclesiæ, quæ typice luna vocatur, jud splendere jubar: edocuit, ut petat alta polorum. Es hyperbaton. ........

d Post denique fulgens, etc. Martyres intelligit.

Astrigerus ordo roseo vestitus amictu: Sauguine quippe suo rutilans, quem fundere Christi Fecit amor \* sacrus. b Patuit post, millia mille Exsuperans numerum niveo qui micat amictu Ordo beatus iter gradiens quod tendit ad astra, · Ibicibus similis tempens morientia cuncta, Et deserta petens, recubans in montibus altis, Aut profunda nimis retinens confinia vallis Mortificare semet cupiens; ut scandere cœlum Posset, et angelicis junctus per sæcula Christum Conlaudare choris dulci modulamine cantans. Hic opere verbisque suis documenta salutis Demonstravit ovans cunctis, qui regna polorum Scandere quantocius satagunt. Nam multa libellis Conscripsere quidam, potius quos ordo beatus Eximios tenuit, docuit quos maxime Christus Qui pandunt iter astrigerum, qui gaudia vitæ Vocibus excelsis reboant, ut terrea linguant Mortales homines: valeant ut vivere semper. Vir Benedictus et Isidorus, Basilius exstant Eximii, quorum renitent sat dicta per orbem.

\* Sacrus. Pro sacer. Glossæ veteres : θεῖος τόπος, sacrus, sacer, locus videlicet

b Patuit post millia mille exsuperans numerum,

etc. Intelligit monachos et anachoretas.

c Ibicibus. In Concordia ms. codicis Vindocinensis legitur Obicibus. Male. Mices sunt capreæ mirandæ admodum pernicitatis. De quibus Plinius, lib. vin, cap. 53: c Sunt capreæ, sunt rupicapreæ, sunt ibices pernicitatis mirandæ, quanquam oneratæ capite vastis' cornibus; gladlorumque vaginis. In hæe se librant, ut tormento aliquo rotati in petras potissimum e monte aliquo in alium transilire quærentes atque recussu pernicius, quo libuerit, exsultant. C ut alias docuimus.

A Ex quorum documentis hos decerpere flores
Multigenos placuit, unoque scribere libro,
Florigerum veluti monachis deplugere sertum,
In quo valde rosæ rutilant, et lilia candent,
Ac violæ fulgent, redolent vernantia quæque.
Jam quidquid docuere Patres concorditer, atque
Verius ut fatear, deadem simul unus et ipsa
Verba, licet sensus dispar, non scinditur unus,
Una tenet patria, trames qua duxit et unus,
Dicimus ergo libri nomen Concordia rite.
Sumite, cœlicoli Patres, hæc munia Patrum.
Sumite hæc, monachi, monita, quæ e Regula sancta
Vos monet assidue; pavido ne corde fugaces
Avia sectetis barathri, quod tendit ad ima:
Hæc est vera via; porgit hæc pocula vitæ

B Pabula dulciflua melle, quæ dulcius exstant,
Hæc tribuit codex, tribuit sine fine heate
Vivere com Christo, dignasque promere grates.
Te, Trinitas, rogito, nobis iter este salutis,
Ut te dante tuo valeamus vivere regno.

Comparantur monachi ibicibus Juxta illud Cant. cap. 11: Similis dilectus meus capreæ hinnuloque cervorum. Sunt etiam il·ices aves streperæ et clamosæ. "16 ξ ε δος ορνίου χρακτικοῦ. Id est, ibix species avis streperæ, nude veː bum ἰδυκιίσαι; quod per metaphoram significat buccinare, docet Etymologicon vetus.

d Eadem simul unus et ipsa, etc. Id est, eadem verba, unus sensus non divisus, etsi dispar, nempe pro varietate sententiarum.

• Regula sancta. Id est, Regula sancti Benedicti. Ita appellatur a Paulo diacono, aliisque auctoribus, ut alias documus.

# INCIPIT LIBER:

# CAPUT PRIMUM.

DE CONCORDIA REGULARUM.

- § I. Ex REGULA SANCTI BENEDICTI (cap. ult.). Quod non omnis observatio justitiæ in hac sit Regula constituta.
- a Regulam autem hanc descripsimus, ut hanc observantes in monasteriis b aliquatenus, vel honestatem morum, aut initium conversationis nos demon-
- \* Regulam autem. Qnispiam fortasse quæret cur hujus Concordiæ auctor ultimum Regulæ sancti Bene ticti caput huic suæ Concordiæ præfixerit; et id quod est Regulæ epilogus, operis sui voluerit esse prælu ium. Verum, cum auctor noster Regulam sancti Benedicti cum aliorum Patrum institutis conferre in hoc opere instituerit, non abs re fuit hoc ultimum Regulæ caput huic libro præponere; in quo etiam sanctus Benedictus Regulam suam cum aliorum Patrum institutionibus monachicis contulit, ea nimirum ratione, ut cam illis postponeret; etsi illorum vestigiis, quantum maxime potucrit, institucit, quemadmodum hic auctor noster demonstrare contendit, qui et hoc præsens caput in lemmatum recensione
- stremus habere. Cæterum ad perfectionem conversationis e qui festimant, sunt doctrinæ sanctorum Patrum, quarum observatio perducat hominem ad celsitudinem perfectionis. d Quæ enim pagina, aut quis sermo divinæ auctoritatis Veteris ac Novi Testamenti non est rectissima norma vitæ humanæ?
- \* Regulam autem. Quispiam fortasse quæret cur D Concordiam Regularum appenat. Dici etiam potest: ijus Concordiæ auctor ultimum Regulæ sancti Beiticti caput buic suæ Concordiæ præfixerit; et id dictus.
  - b Aliquatenus vel honestatem morum. næc per extenuationem humilitatis gratia dicta sunt. Nam longe excellentiorem perfectionem sancti Benedicti Regula complectitur.

c Qui festinant. Subaudi, iis. Hoc modo: iis, qui festinant. Est hellenismus.

d Quæ enim pagina, etc. Hæc non dieta sunt per elevationem, seu extenuationem, sed res ita est ut verba sonant. Nemo est enim adeo ab omni judicio aversus qui sancti Benedicti Regulam divinis illis oraculis æquiparare velit.

oupi sanctorum Vitas regulasque legere Patrum. A ti rivulo cupiens ostendere nomen; sed dilectionis Quas dum sagaci intentione percurrerem, et eadem pene, quæ a sancto Benedicto prolata sunt, verba in quibusdam locis, in quibusdam vero sensum eumdem cognoscerem, occurrit animo ea qua a tepidis segnibusque monachis dici assolet. Quid cæteræ huic conferunt regulæ? Quid ad me, a quas non promisi, pertinet legere? et hæc quidem dicunt ignorantes beatum Benedictum b suam a cæteris assumpsisse Regulam, et veluti ex manipulis unum strenue contraxisse manipulum. Quapropter, seu propter eos qui eas habentes ignorant quibus in locis sit eorum concordia, placuit omnes ex omnibus in unum coarctari sententias quæ cum Patris Benedicti concordare noscuntur Regula, quatenus unus ex multis collectus existeret codex. Ita duntaxat ut B beati Benedicti præcederent, quibus sequentes cæteræ necti possent. Quamobrem Concordiæ Regularum hic liber sortitus est nomen. Noverint tamen omnes qui hunc lecturi sunt librum, quoniam non yanæ landis instinctu, nec arrogantiæ fastu, quasi meum post in toto orbe diffusam doctrinam in arenomnes monaches, maxime Occidentalis Ecclesiæ:

quatuorque præstat. Primey occurrit quorumdant remissorum monachorum objectioni, qui dicturi essent nimi ad se hunc librum attinere, qui tantum In sancti Benedicti Regulam, non in alias jurassent; 2 saum propositum, totiusque operis rationem aperit, 3 causam reddit propeer quam se ad hos opus accinxerit; aitque se chavitatis impulsu, non Tanze glorize motu opus aggressum; 4º mercedis nomine lectoris poscit orationes. nomine lectoris poscit orationes.

Quas non promisi. Cum hic anotor noster om- C nibus monachis saltem Ecclesite Occidentalis loquatur, quidamque tepidiores opponant se: solam sancti Benedicti Regulam vovisse, alias, quæ in hoc ope-

affectu, animæ meæ omniumque legere cupientian salutis augmento a me esse cœptum. Qua de re testem inyoco non mei solummodo, sed omnium cerdium cognitorem : quoniam inse novit me non tumoris, sed charitatis causa hoc opus egisse. Quen toțis viribus sedulo deprecor, ut, qui se daturun pro calice aque frigide mercedem promisit, merum saltem pre hoc exiguo opere remissionem tribuat omnium peccatorum. Vos vero omnes, qui bunc audituri, lecturique estis librum, supplex exoro ut dum ex vobis spiritalia sumpseritis mela, pro meis reatibus Domino non dedignemini fundere precem: quatenus, dum vobis propriis laboribu merces largietur æterna, meorum. vel ·mihi vesto suffragio detur remissio peccatorum. Sumite em gratanter a nobis utilem vobis contractum libellum. Signidem invictam robustis gondidimus turren, eamque præclaris munivimus armis ; invalidis ven multigenis ex floribus nectare assumpto lucidum depinximus favum.

Explicit præfatio.

re:continentur√ ignorare;:planum est solam sancti Benedicti Regulam tempore kujus Concordize auctoris, hoc'est, Uarok Magni'est Ludovici Pii a mon-chés Duclosko Oscidensziis observatano esse : aliequi epistolie dedicatio auctorisque objectio inepta essent. On a company of care a settle : b Suam a sceteris Regulam assumprisse. Nompe ab lis qui anto reum vizerunt, rut a sancto Pachumis Basilio, Cassiano, netc. Nam hic citantur Regula quorumdam Patrom oqui : setate: sunt - sancto Benedicto posteriores; ut sunt sanctus Isidorus, Fractuosus uterque, sanctus Columbanus, et nonnulli alii, ut ex supra dictis clarum est.

# ITEM PRÆFATIO.

· Arbiter ut mundi tenebras depelleret omnes, Sidus ab Eoo jussit consurgere; cujus-Luce peropacæ fugiunt ex orbe tenebræ, Multigenægue simul micuere per æthera stellæ. Quas lustrare suo jussit ex lumine noctes: Ne frustra pateant oculi sine lumine nostri. Fulsit et extemplo pandens sua cornua luna.... Nec mora .b. lucifugæ fugiunt per .concava terræ, Expayere quidem rutilantia sidera cœli. Cæcus erat mundus, paradisi gaudia postquam

· Arbiter ut mundi. Altera præfatio est versibus conscripta, in quibus non semper servatur quantitas syllabarum. In haqanta a prestatione scribit qued quemadmodum Deus-oreavit-selem et lumma ab-depellendas tenebras, sic cum homo peccatis obscuratus fuisset, misit alterum solem, nempe Christum, qui Ecclesiam illuminavit; in qua primo fulsere apostoli, tum martyres, tandem monachi et anachoretir, qui nonemodo virtutis aplendere, sed ettam acriptorum suorum luce nobis viam ad cadum munierunt. Ex quorum scriptorum floribus dicit se sertum composuisse, et Regularum Concordiam app pellasse, quo horum sanctorum Patrum unam fidem

Perdiderat gestans, tetras in corde tenebras, Nec oculis lucem paterat intendere clausis Luce quidem vacuus, male sanus; dæmone pleass. Has tamen ut tenebras superus discinderet omnes, Fulgidus in carne patuit sol verus Eoi. 💎 📜 Ecclesiæ splendere jubar jubet, alta polerum Ut petat, edocuit, typice quæ luna vocatur. Surgit et, exipde nimium sat turba beata,... Cœtus apostolicus reboans per sompita. mundi D Verba Tonantis. Et exsurgit d post denique fulgens

unamque mentem fuisse ostenderet. Tandem subjungit epilogum, quo abbates et monachos ad hujus libri lecturant horistat; quem sequitur oratio. • Lasifuga: Sedibet denebrats

· Ecclesiæ. Hæc ita distinguenda sunt :

Ecclesia splendere jubar jubet, alta polorus ... . Ut petat, edocuit, typice que luna vocatur.

Et luna vocabulum ad vò Esclesias est reference hoc modo, Ecclesiæ, quæ typice luna vocatur, ju splendere jubar : edocuit, ut petat alta polorum. Est hyperbaton. Post denique fulgens, etc. Martyres intelligit.

Astrigerus ordo roseo vestitus amictu: Sanguine quippe suo rutilans, quem fundere Christi Fecit amor a sacrus. b Patuit post, millia mille Exsuperans numerum niveo qui micat amictu Ordo beatus iter gradiens quod tendit ad astra, e lbicibus similis tempens morientia cuncta, Et deserta petens, recubans in montibus altis, Aut profunda nimis retinens confinia vallis Mortificare semet cupiens; ut scandere cœlum Posset, et angelicis junctus per secula Christum Conlaudare choris dulci modulamine cantans. Hic opere verbisque suis documenta salutis Demonstravit ovans cunctis, qui regna polorum Scandere quantocius satagunt. Nam multa libellis Conscripsere quidam, potius quos ordo beatus Eximios tenuit, docuit quos maxime Christus Qui pandunt iter astrigerum, qui gaudia vitæ Vocibus excelsis reboant, ut terrea linguant Mortales homines: valeant ut vivere semper. Vir Benedictys et Isidorus, Basilius exstant Eximii, quorum renitent sat dicta per orbem.

 Sacrus. Pro sacer. Glossæ veteres: θεῖος τόπος, sacrus, sacer, locus videlicet

b Patuit post millia mille exsuperans numerum, etc. Intelligit monachos et anachoretas.

e Ibicibus. In Concordia ms. codicis Vindocinensis legitur Obicibus. Male. Inices sunt capreze mirandie admodum pernicitatis. De quibus Plinius, lib. vivi, cap. 53: Sunt capreæ, sunt rupicapreæ, sunt ibices permicitavis mirandæ, quanquam oneratæ capite vastis cornibus; gladiorumque vaginis. In hæc se librant, ut tormento aliquo rotati in petras potissi-mum e monte aliquo in alium transilire quærentes atque recussu pernicius, quo libuerit, exsultant. > C ut alias docuimus.

- A Ex quorum documentis hos decerpere slores Multigenos placuit, unoque scribere libro, Florigerum veluti monachis depingere sertum, In quo valde rosæ rutilant, et lilia candent, Ac violæ sulgent, redolent vernantia quæque. . . Jam quidquid docuere Patres concorditer, atque Verius ut fatear, 4 eadem simul unus et ipsa Verba, licet sensus dispar, non scinditur unus, Una tenet patria, trames qua duxit et unus, Dicimus ergo libri nomen Concordia rite. Sumite, cœlicoli Patres, hæc munia Patrum. Sumite hæc, monachi, monita, quæ o Regula sancta Vos monet assidue; pavido ne corde fugaces Avia sectetis barathri, quod tendit ad ima: Hæc est vera via; porgit hæc pocula vitæ
- B Pabula dulciflua melle, quæ dulcius exstant, Hæc tribuit codex, tribuit sine fine beate Vivere com Christo, dignasque promere grates. Te, Trinitas, rogito, nobis iter esto salutis, Ut te dante tuo valeamus vivere regno.

Comparantur monachi ibicibus Juxta illud Cant. cap. 11 : Similis dilectus meus capreæ hinnuloque cervorum. Sunt etiam il ices aves strepora et clamosæ. "Ιειξ είδος δρνέου πρακτικού. Id est, ibix species avis streperæ, unde ve:bum ἰδυκνίσαι; quod per metaphoram significat buccinare, docet Etymologicon vetus.

d Eadem simul unus et ipsa, etc. Id est, eadem verba, unus sensus non divisus, etsi dispar, nempe

pro varietate sententiarum.

o Regula sancia. Id est, Regula sancti Benedicti. Ita appellatur a Paulo diacono, aliisque auctoribus, . . . . . .

# INCIPIT

## CAPUT PRIMUM.

DE CONCORDIA REGULARUM.

- § I. Ex Regula sancti Benedicti (cap. ult.). Quod non omnis observatio justitia in hac sit Regula constituta.
- a Regulam autem hanc descripsimus, ut hanc observantes in monasteriis b aliquatenus, vel honestatem morum, aut initium conversationis nos demon-
- hujus Concordiæ auctor ultimum Regulæ sancti Benedicti caput huic suæ Concordiæ præfixerit; et id quod est Regulæ epilogus, operis sui voluerit esse proclu ium. Verum, cum anctor noster Regulam sancti Benedicti cum aliorum Patrum institutis conferre in hoc opere instituerit, non abs re fuit hoc ultimum Regulæ caput huic libro præponere; in quo etiam sanctus Benedictus Regulam suam cum aliorum Patrum institutionibus monachicis contulit, ea nimirum ratione, ut cam illis postponeret; etsi illorum vestigiis, quantum maxime potuerit, in therit, quemadmodum hic auctor noster demonstrare contendit, qui et hoc præsens caput in lemmatum recensione
- stremus habere. Cæterum ad perfectionem conversationis o qui festinant, sunt doctrinæ sanctorum Patrum, quarum observatio perducat hominem ad celsitudinem perfectionis. d Quæ enim pagina, aut quis sermo divinæ auctoritatis Veteris ac Novi Testamenti non est rectissima norma vitæ humanæ?
- Regulam autem. Quispiam fortasse quæret cur D Concordiam Regularum appenat. Dici etiam potest: quia suos ad illas institutiones remittit sanctus Bene
  - b Aliquatenus vel honestatem morum. næc per extenuationem humilitatis gratia dicta sunt. Nam longe excellentiorem perfectionem sancti Benedicti Regula complectitur.

c Qui festinant. Subaudi, iis. Hoc modo: iis, qui

festinant. Est hellenismus.

d Quæ enim pagina, etc. Hæc non dieta sunt per elevationem, seu extenuationem, sed res ita est ut verba sonant. Nemo est enim adeo ab omni judicio aversus qui sancti Benedicti Regulam divinis illis oraculis æquiparare velit.

- Aut quis liber sanctorum catholicorum Patrum hoc A non resonat, ut recto cursu perveniamus ad Creatorem nostrum? b Nec non et Conlationes Patrum: sed et Regula sancti Patris nostri Basilii quid amplius sunt, nisi bene viventium et obedientium monachorum c instrumenta virtutum? d Nobis autem desidiosis et male viventibus, aut negligentibus, rubor confusionis est. Quisque ergo ad patriam cœlestem festinas, · hanc minimam inchoationis regulam descriptam adjuvante Christo perfice: et tunc demum ad majora, quæ supra commemoravimus, doctrinæ virtutumque culmina, Deo prot gente, pervenies. f Facientibus hæc regna patebunt f superna.

### § II. — Item ex eadem Regula (cap. 1).

h Tertium vero monachorum teterrimum genus R est Sarabaitarum, qui nulla Regula approbati, experientia magistri, sicut aurum fornacis, et cætera.

§ III. — Item ex eadem Regula (cap. 7).

Octavus humilitatis gradus est, si nihil agat monachus, nisi quod communis monasterii Regula, vel majorum cohortantur exempla.

§ IV. — Item in eadem Regula (cap. 18).

Dum quando legamus sanctos Patres nostros uno die hoc strenue implevisse, quod nos tepidi utinam septimana integra persolvamus.

2 Aut quis liber sanctorum catholicorum, etc. Hic textus profertur ab Ivone Carnotensi, iv parte Decreti, cap. 88. Quod attinet ad sensum illius, si spectes aliquorum sanctorum Patrum lioros, certum est C Regulam sancti Benedicti cum quorumdam Patrum scriptis posse comparari, imo illis præponi : et hæc verba quo lammodo humilitatis gratia esse dicta.

b Necnon et Conlutiones, etc. Si Collationes, instituta et vitæ sanctorum Patrum in universum specientur, dubium non est quin eis R gula sincti Benedicti cedere debeat. Certe multa videmus apud Palladium, Cassianum, Severum Sulpicium, Joan-nem Moschum, sanctum Pachomium et alios antiquos vitæ asceticæ Patres altioris perfectionis, quam ea quæ a S. P. Benedicto præscribuntur: ut sum assiduus labor, oratio continua, quotidiana jejunia, parcissimus cibus, silentium fere perpetuum, inclusio, vigiliæ longiores, brevis somnus, chameuniæ, vestis cilicina, vini carentia, crudorum et siccorum esus, et similia, quæ præcellentioris sunt perfectionis iis quæ in hac Regula statuuntur. Divus enim Benedictus cum videret paucos ad sublimem illam priscorum Patrum perfectionem posse pertingere, sancti Spiritus impulsu Regulam discretione præcipuam, D ut loquitur sanctus Gregorius, condidit, eamque veterum Patrum austeritate temperata hominum imbecillitati accommodavit. Nihilominus tamen si ad particularia Regulæ veniamus, multa sane in ea reperire est quæ veterum Patrum institutis haudquaquam inferiora sunt; ut duodecim humilitatis gradus, perfecta obedientia, etiam in his, quæ impossibilia sunt, instrumenta bonorum operum, et multa alia quæ eam pervolvendo observare licet.

e snetrumenta virtutum. Ita in mss. S. Germ. et S. Faronis et apud Ivonem. At vulgo cum Smaragdo et sancto Dunstano legitur, Exempla et instrumenta

virtutum.

d Nobis autem desidiosis. Est extenuatio humili-

tatis causa.

 Hunc minimam inchoationis Regulam. Est etiam extenuatio. Dicitur autem Regula sancti Benedicti inchoatio, quia si ad amussim observetur, facilis erit ad sublimem priscorum Patrum persectionem § V. — Item ex eadem Regula (cap. 40).

Licet legamus vinum monachorum omnino non esse: sed quia nostris temporibus id monachis persuaderi non potest, saltem vel hoc consentiamus ut non usque ad satietatem bibamus.

§ VI. — Item ex eadem Regula (cap. 48).

Si autem aut necessitas loci, aut paupertas exegerit ut ad fruges colligendas per se occupentur, non contristentur: quia vere tunc monachi sunt, si labore manuum suarum vivant, sicut et Patres nostri et apostoli.

§ VII. - Item ex eadem Regula (cap. 49).

Licet omni tempore vita monachi Quadragesima deheat observationem habere, tamen quia paucorum est ista virtus, etc.

§ VIII. — Ex Regula Isidori.

i Plura sunt præcepta vel instituta majorum quæ a sanctis Patribus sparsim prolata reperiuntur, quaque etiam nonnulli altius vel obscurius posteritati composita tradiderunt. Ad quorum exemplum nos bæc pauca vobis eligere ausi sumus, ut i sermone plebeio vel rustico quam facillime intelligatis quo ordine professionis vestræ k morem retineatis. Præterea quisquis vestrum illam universam veterum disciplinam contendit appetere, pergat, in quantum placet, et 1 arduum illum limitem atque angustum

aditus, qui patuit summis illis monachicæ vitæ coryph.eis, Mauro, Placido, Bonifacio archiepiscopo Moguntino, Anselmo Cantuariensi, Oddoni Cluniacensi: et in umeris aliis, seu martyribus, seu confessoribus, qui ab ipsa sancti Benedicti Regula auspicati, eamque studiose observantes virtutum subtimitate et excellentia anti juis illis Patribus haudquaquam inferiores fuere. Quod quidem impensius notaudum est: nec sine causa a sauc.o Benedicto scriptum.

f Facientibus hæc, e.c. Hæc clausula non exstat in cod. ms. S. Far., neque in editionibus Coloniensi, Parisiensi vetustissima, et Colmai, neque apud S. arag tum, sanctum Dunstanum, et Turrecrematam. Nihilominus exstat in Concordia ms. monasterii Sanctæ Trinitatis de Vindocino, atque in aliis niss. nostris couicibus, et in vulgatis editioni us.

8 Superna. la parvo codice ms. S. Victoris legi-

tur, alerna.

h Tertium vero monachorum teterrimum genus est. In codice ms. Floriacensi cætera hujus capituli desunt, et sequentia capitula et maxima pars prologi Regulæ sancti Benedicti usque ad hæc verba, Era gelii pergamus, quie supplevi ex Concordia ms. cod. Vindocinensis. Hic autem locus et sequentes, sumpti ex Regula sancti Benedicti proferuntur ab auctore nostro, ut repudiatis imperfectorum monachorum moribus vitam nostram ad antiquorum Patrum instituta componamus.

i Plura sunt præcepta. Hæc habentur in præfatione Regulæ excusæ sancti lsidori hispalensis episcopi,

quæ exstat inter ejus Opera.

i Ut sermone plebeio, etc. Lege ut in excusa Regula: « Usi sermone plebeio et rustico, ut quam facillime. >

k Morem retinentis. In excusa, Volum retineatis. 1 Arduum illum limitem. Limes est via, callis.

Plautus in Pœnulo.

Si male dicetis vostra gradiar limite.

Silius Italicus, lib. xv:

At si me comitare, puer, non limite duse Jam tibi decurret concessi temporis setas.

• levigato cursu incedat. Qui vero tanta jussa priorum A sanctorum ac beatissimorum Patrum Regulæ ausu explere nequiverit, b in hujus limitis disciplinam gressum ponat, neque ultra declinandum studeat: ne, dum e delicatius appetit inferiora, tam vitam quam nomen monachi perdat. Quapropter sicut illa præcepta priorum d perfectum reddunt, ac summum, ita facient ista vel ultimum : illa custodiant perfecti, ista sequantur post peccatum conversi. • Hæc igitur, o servi Dei, milites Christi, contemptores mundi, ita a vobis volumus custodiri, ut majora præcepta Patrum per omnia conservetis. Suscipite igitur inter illa et hanc commonitionem nostram humili corde custodientes quæ dicinius; libenter sumentes quæ dispensamus, quatenus et vobis de effectu sit gloria, nobis pro ipsa admonitione proveniat postulata venia.

### § IX.—Ex Regula Stephani et Pauli.

Regulæ quoque Patrum ideo a nobis assidue leguntur, ut corum sanctis exhortationibus i.. teriorem accommodantes auditum, et disciplinæ concipiamus amorem dulcissimum, et Domino per omnia adjuvante, vitæ ipsorum exempla sequamur. Propter quod festinandum, ut a nostris mentibus tepor exclu.latur inolitus. Nam et hæc quæ vonis per singula præsenti loquimur scriptura, non in suggillatione

· Levigato cursu. Id est, facili, plano, non scabroso.

b In hujus limitis disciplinam gressum ponat. In Regula excusa: In hujus limite disciplinæ gressus constituat. Hoc loco innuit sanctus Isidorus Regulain ad captum imperfectorum et infirmorum a se compositam fuisse; quod confirmatur auctoritate sancti Braulionis episcopi Cæsaraugustani, cum agit de scriptis sancti Isidori : « Monasticæ regulæ librum unum, quem pro patriæ usu et invalidorum animis decentissime temperavit. >

e Delicatius. In Regula excusa : Declinatus. Lege,

declinatius.

Persectum reddunt. In Regula excusa, Persectum monachum reddunt.

· Hæc igitur, o servi Dei. Hæc usque ad finem ca-

pitis in Regula excusa desiderantur.

1 Regulæ quoque Patrum. Hoc caput ultimum est in Regula Pauli et Stephani, ut constat ex serie lemmatum ejusdem Regulæ in cod. Flor., in qua ultimum ita habetur : Quod et Patrum Regulæ legantur assidue. Hoc tamen caput in eodem codice, quia Eltimum folium avulsum est, non exstat.

Ad vos. Lege, apud vos. Quorum. Lege, quibus.

temerario s ad vos proferenda præsumpsimus; sed ea tantum specialiter ex eorum constitutionibus vobis litteris ingerenda curavimus. Plenitudo autem sanctæ conversationis et spiritalis vitre perfecta doctrina in eorum sanctorum Patrum Regulis 110bis quotidie recitatur, h quorum et probata vita divino munere et docendi est attributa auctoritas.

### § X. — Ex libro Orsiesii.

i Hæc cuncta replicavi, ut sanctorum vitam cousiderantes non circumferamur omni vento doctrinæ: sed laboremus, et eorum conversationem nostræ vitæ propositum habeamus ut simus populus peculiaris Dei. Nec contristemus Spiritum sanctum, ia quo signati sumus in die redemptionis (Eph. 1v), nec illum exstinguamus in nobis, et prophetias contemnamus: ne forsitan volenti Spiritui sancto habitare in nobis non demus locum. Nullum alium timeamus præter Deum, qui ultor et judex est operum singulorum, et cum sancto sanctus, et cum viro innocente innocens (Psal. xvii). i Ego amantes me diligo: el qui me quærunt, invenient gaudium (Prov. vmi). Et alibi lequitur : k Si ambulaveritis contra me perversi, et ego ambulabo contra vos perversus (Levit. XXVI).

· i Hæc cuncta replicavi. Hæc videre est in libro Orsiesii edito circa finem.

i Ego amantes me diligo. Proverb. viii in versione vulgala: Ego diligentes me diligo; et qui mane vig laverint ad me, invenient me. Fere juxta textum Hebraicum. At sanctus Orsiesius locum citat juxta Interpretes Septuaginta: Έγω τους έμε φιλούντας άγα-πω: οι δε εμε ζητούντες ευρήσουσε χάρεν. Id est, ego diligentes me diligo, et me quærentes invenient gratiam. Sed aut Orsiesius, aut ejus interpres qui vertit, gaudium, legisse videtur xapar, id est gaudium, pro,

xáce, id est gratiam.

k Si ambulaveritis contra me perversi, etc. Locus habetur Levit. xxvi : Sin autem nec per hæc audieritis me, sed ambulaveritis contra me, et ego incedam adversus vos in furore contrario. In textu Græco: 'Αλλά πορεύποθε πρός με πλάγιοι, πορεύσομαι πάγω μεθ ύμων θυμφ πλαγίω id est, et ambulaveritis contra me obliqui, et ego ambulabo vobiscum furore obliquo. Apud Arnobium in psal. xvii fere juxta Orsiesii interpretem: Si vero ambulaveritis perversi, et ego pobiscum perpersus ero. Hæc autem verba et versiculus psalmi citatus nihil aliud sonant quam quod Deus bonis bonus est, id est clemens; et malis malus,

id est severus, ut fuse enarrat Arnobius.

# CAPUT II.

### PRÆFATIO S. BENEDICTI ET ALIORUM.

§ I. — PRÆFATIO REGULÆ SANCTI BENEDICTI. · Ausculta, b o fili, præcepta e magistri, et inclina

aurem cordis tui, d et admonitionem pii Patris libenter excipe, et efficaciter comple : ut e ad eum 1 per obedientiæ laborem redeas, a quo 8 per inobedientiæ desidiam recesseras.

Ad te ergo nunc meus sermo dirigitur, quisquis abrenuntians propriis voluntatibus Domino Christo vero regi militaturus, obedientiæ fortissima atque præclara arma assumis. In primis, but quidquid agendum inchoas bonum, i ab eo perfici instantissima oratione deposcas: ut qui nos in filiorum nu-

Ausculta. Ita vulgo habetur. Codex Vindocinensis habet, Obsculta. Quam lectionem defendit Smaragdus, sicut dicitur, obaudi, obtempera, obsecunda. Et certe in præfatione Regulæ Magistri scribitur: B non a se posse, sed a Domino fleri existimentes 🦇 qui me obscultas dicentem.

b O fili. Particula, O, non habetur in Regula ms. cod. S. Ebrulphi, et Vict. P.

 Magistri. Nempe Spiritus sancti, non Benedicti.
 Ita explicat Trithemius. Recte quidem; nam alienum esset ab humilitate sancti Patris Benedicti se magistrum et pium Patrem appellare, maxime cum nulla sit ei hic se laudandi necessitas. Imo ejus humilitati maxime consentaneum, ut ea que in hac Regula instituit, non sibi, sed Spiritui sancto attribuat. Eadem est explicatio Petri Damiani, opusculo 13, de Perfectione monachorum, cap. 6: Quod in ipso libri principio manifeste colligitur, si ad quem sua verba Spiritus sanctus dirigit subtiliter attendatur. Spiritum sanctum dico. Neque enim vir sanctus tantæque cultor humilitatis protinus, ut in verba prorumperet, magisterli cathedram, et præcipue pil Patris privilegium usurparet, dicens : Ausculta, o /ili, præcepta magistri, etc. > Smaragdus per magistrum C et pium patrem intelligit Christum, quod perinde est. Ruthardus ms. Ista omnia indifferenter habenda esse arbitratur.

· Let admonitionem. Hic mentio fit admonitionis et præceptorum. Nam eorum quæ in hac Regula continentur quædam sunt admonitionis, seu consilii, ut vocant, ut demisso capite ubique esse, etc., quædam præcepti, ut votorum observatio, officii divini recitatio, etc.; qua de re consule sanctum Thomam. Quodl. 1, art. 20, et 1, 2, qu. 186, art. 9, et Joannem a Turrecremata, tract. 5 et 6 in Prologum Regulæ.

git, ad Beum. Hie autem proponitur scopus Regulæ sancti Benedicti, nempe ut homo per Adze inobeuientiam lapsus, et a Deo aversus, ad eum redeat per obedientiam : ut possit pristinam illam primæ innocentiæ gratiam , quam genus humanum per Adæ prævaricationem in paradiso voluptatis amisit, recu-

1 Per obedientiæ laborem. Obedientiæ labor dicitur, quia propriæ voluntati nuntium remittere perdifficile est. Qui se vitæ asceticæ addicit; per ebe-dientiam ad Deum redire dicitur, quia oledientia est

in religione caput.

E Per inobedientiæ desidiam. Est elegans antithesis. Si labor obedientiæ est, ita et inobedientiæ desidia. Deses et piger est inobediens, qui nihil quod carni adversetur agit, sed semper suis cupicitatitus obsequelam facit.

h Ut quidquid agendum inchoas bonum, etc. Per gratiam Dei videlicet. Nam ne vel minimum bonum

A mero dignatus est computare; non debeat aliquando de malis actibus nostris contristari. Ita coin d omni tempore i de bonis suis in nobis parendum est ut non solum k iratus pater suos non aliquando film exhæredet, sed nec ut metuendus Dominus irritatus malis nostris ut nequissimos servos perpetnam imdat'ad pænam, qui eum sequi noluerunt ad glorian. Exsurgamus ergo tandem aliquando excitante por Scriptura, ac dicente: Hora est jam nos de some surgere (Rom. xiii). Et apertis oculis nostris ad dificum lumen, mattonftis" auribus audiamus divina quotidie clamans quid nos vox admoneat. Hodie i

quis sine Dei gratia inchoare potest. Quantum atem Dei gratiæ tribuat sanctus Benedictus satis be capite manifestat, cum ait: « Sed ipsa in se bou rantem in se Dominum magnificant. 2 Cumigur inchoatio boni bonum sit, et sanctus Benedicius plam dicat bona nostra esse a Deo, qui ea in 10.18 operatur, facile conficitur sanctum Beneuicium de didisse ipsam boni inchoationem a Deo manare.

Ab eo perfici instantissima oratione apaces. Instantissima, id est, ferventi et assidua; qua qui dem oratione indigemus ad Dei dona o tincua: quæ, ut magna sunt, non sine assidua oratione iatpetranda : ne facile impetrata vilescant, ut pradat monet Faustus Reiensis serm. ad monachos: Pe tite, inquit, et accipietis; quarrite, et invenietis; pu-sate, et aperietur vobis. Id est, ut petamis orando, quæramus laborando, pulsemus desiderando, pulse unus proficiendo, pulsemus perseverando: d iii spen coelestium promissorum tanto incitemur studio, lastoque inardescamus affectu, ut cum premorum dignitate desideriorum magnitudo concorel. Aon vult Deus noster Lona sua nimia invenienti facilitate vilescere. Pretiosa et concupiscibilis metto cupidum amatorem et avidum negotiatorem requiril Ergo ille tantorum munerum repromissor non vill in opere suo tepidum, despicit fastidiosum, recusi coactum, resput indevotum. Lentum enim et parim gratum quærere gratiam divini muneris maxima el injuria remuneratoris. >

i De bonis suis in nobis. Id est, per bona sui quæ sunt in nobis. Ita autem loquitur sancus la benedictus, quia bona, per que Deo parendus de serviencius est, ab ipso Deo manant, ita ut ne que dem ipsi Deo sine Deo servire possimus-

k Iratus Pater. Alias, ut irutus Pater, recle, qui

sequitur, ut Dominus.

I Tradat ad pænam. Est antitheton. In serm. 31 D. Augustini de Tempore (si modo illius sil) calen verba habentur : . Non ut nequissimos servos ferpetuam tradat ad pænam.

m Attonitis auribus. Smaragdus et Turrecrems illud, attonitis exponunt, intentis. Sed, quid amplis sonare videtur Servius in illud ni An.,

Talibus attonitus visis et voce deorum.

Attonitus, stupefactus. Proprie is attonitus dicim cui gasus vicini fulminis et sonitus tonitrum da stuporem. > Ergo et hoc loco, attonitis, est, stuf factis, per metaphoram; quemasmodum enim i qui, excusso son no, ad repentinam lucem supe attonitus, sic is qui rerum sæcularium sopori is mersus repente evigilat, ad divinum lumen obsuite

(Psal. xciii). Et item : Qui habet autés audiendi audiat, quid Spirisus aicat Ecclesiis (Apoc. 11). Et quod dicit: Venite, filit, audite me, timorem Domini doeebo vos (Psal. xxx111). Currite, dum lucem vitce habetis, ne tenebræ mortis vos comprehendant (Joan. x1): Et quærens Dominus in multitudine populi; coi hæe clamat, opërarium suum iterum dicit ! Quis:est homo qui vult vitam; et cupit videre dies bonos (Psal. xxxm)? Quod si tu audiens respondeas: Ego; dicit tibi Deus: Si vis habere veram et perpetuam vitam, prohibe linguam tuam a maio, et labia tua ne loquantur dolum; diverte a malo et fac bonum, inquire pacem, b et sequere eam. Et cum hæc feceritis, oculf mei super vos, et aures mete ad preces vestras : e et antequam me invocetis, dicam vobis: Ecce egó B adsum. Quid dulcius nobis hac voce Domini invitantis nos, fratres charissimi. Ecce pietate sua demonstrat noble Dominus viam vitæ. Buccinctis ergo fide vel observantia bonorum actuum lumbis nostris. per ducatum Evangelii pergamus itinera ejus; ut mereamur eum, qui nos vocavit in regnum suum; videre. In cujus regui tabernaculo si volumus habitare, d misi illue bonis actibus e curratur, minime pervenitur. Sed interrogemus Dominum cum Propheta, dicentes ei : Domine, quis habitabit in tabernaeulo tuo, aut quis requiescet in monte sancto tuo (Peal. xiv)? Post hanc-interrogationem, fratres, audiamus Dominum respondentem et ostendentem nobis viam ipsius taberháculi, dicentem: Qui ingreditur sine macula, et operatur justitiam. Qui loquitur veri- C tatem in corde suo, qui non egit dolum in lingua sua. Qui non secit proximo suo malum, qui opprobrium non accepit i adversus proximum suum. Qui malignum diabolum aliqua suadentem sibi cum ipsa suasione

scit. Et ita hoc vocabulum usurpavit sanctus Paulinus epist. 12, ad Severum:

Attonitis oculis nova lux aperitur....

a Et cupit videre dies bonos. Ita in Psalterio Romano, quod ubique sequitur sanctus Benedictus. Et sequere eam. Ita in Psalterio Romano.

e Et antequamme invocetie, etc. Issise Lxv: Eritque antequam clament, ego exaudiam. Sed adaptat suo

textui hunc locum sanotus Benedictus.

d Nisi illuc bonis actibus. Ut hac sententia superiori annectatur, hæc subamlienda: Sciendum est quod. Hoc modo : (In cujus regno si volumus habi-tare, sciendum est quod nisi illuc bonis actibus cur-Curratur, vulgo, currendo.

f Adversus proximum suum. Ita apud Smaragdum, ut in Psalterio Romano, juxta textum Habraicum על פרנו aal kerono. In versione communi, ad-

versus proximos suos.

8 Qui qualit verha mea, etc. Hic locus non videtur ad rem. Nam quæstio est de inani gloria fugienda. Sed notandum est hoc Matthæi capite agide hypocritis et seductoribus, qui omnia ad ostentationem et vanam gioriam referre solent, et omne quod agunt bonum, sibi arrogant, nec Deo referent acceptum, sicque non ædificant supra petram, qui est Christus; sed super arenam arrogantize et inanis giorielas : ac proinde cum ejusmodi hominum opera Christus reerchondisset, ut veros suos amatores laudaret, subjuuxit, Qui audet verba mea, et facit ea, similabo eum,

vocem efus audieritis, nolite obdurare corda vestra A sua a conspectibus cordis sui deduxit ad nihilum, et parvulos cogitatus ejus tenuit et allisit ad Christum. Qui timentes Dominum de bona observantia sua non se reddunt elatos, sed ipsa in se bona non a se posse, ired a Domino fleri existimantes operantem in so Dominum magnificant, illud com propheta dicentes: Non nobis, Domine, non nobis, sed nomini tuo da gioriam (Psai: exm): Sicut nee Paulus apostolus de prædicatione sua sibi aliquid imputavit dicens : Gratia Dei sum, id qued sum (I Cor. xv). Et iterum, qui gloriatur, in Domino gloriatur (I Cor. 1). Undo Dominus in Evangelio ait: 8 Qui dutit verba men htec, et facit ea, similabo eum viro sapienti, qui ædificavit domum suam supra petram: Venerunt flumina, flaverunt venti, et impegerunt in domum illam, et non cecidit, quia fundata est supra petram (Matth. vi);. h Hæc complens Dominus exspectat nos quotidie his suis sanctis monitis, factis respondere debere. Ideo nobis propter emendationem malorum hujus vitæ dies ad inducias relaxantur, dicente Apostolo: i An nescis, quia patientia Dei ad pænitentiam te adducit (Rom. 11). Nam pius Dominus dicit: Nolo mortem peccatoris, sed magis convertatur et vivat (Ezech. XvHI). Cum ergo interrogassemus Dominum, fratres, de habitatore tabernaculi ejus, audivimus habitandi i præceptum; sed, si compleamus habitatoris officium, erimus hæredes regni cœlorum, 🕏 ergo præparanda sunf corda et corpora nostra sanctæ præceptorum obedientiæ militatura; et quod 1 minus frabet in nobis natura possibile, rogemus Dominum, ut gratiæ suæ m juheat nobis adjuterium ministrare. Et si fugientes gehennæ pænas ad vitam volumus pervenire perpetuam, dum adhuc vacat, et in hoc corpore sumus, et hæc omnia per hanc "lucis vitam vacat implere, currendum et agendum est modo quod in

> etc. Sic sanctus Benedictus, agens de iis qui vere Deum timent, bonaque sua in ejus gratiam refundunt, nec inanis gloriolæ fumos venantur, aliis Scripturæ locis hunc Matthæi locum bene subjecit, quia ij qui omnia sua Deo referunt accepta, ædificant supra petram; ii vero qui secus faciunt, et plebeculæ gumores sectantur, super arenam ædificant.

h Hæs complens. Id est, hæc absolvens et conclu-

dens : de hoc vocabulo infra.

i An nescis quia patientia Dei, etc. In versione communi vulgata ad Rom. 11: Ignoras quiabenignitas Dei. Juxta textum Græcum, to xonoton, id est, bonitas, benignitas.

i Praceptum. Doctrinam virtutum, quæ præcipitur eis qui in Dei tabernaculo habitaturi sunt.

k Ergo pra paranda sunt corda et corpora nostra. Corda, ut prompta voluntate et parato animo; corpora ut opere obedientiam impleamus.

1 Minus. Id est non, sæpe apud Tullium. Et natura nihil habet possibile sine Dei gratia.

, m Jubeat nobis adjutorium ministrare. Ita in aliis mss. nostris, cum Smaragdo, sancto Dunstano, cum aditionibus Parisiensi vetusta et Coloniensi. Et ut sensus clarus sit, sciendum to jubeat hic sumi pro velit, ut alibi loquitur sanctus Benedictus. Si samen jusserit abbas, id est, velit. In ms. S. Far., in editions Colivæi et vulgatis legitur, ministrari.

" Lucis vitam. Ita in utroque ms. cod. S. Ger., S. Ebrul. Far., Vind., Vict. ma. Ita apud Smaragduri. et Turrecrematam. At in ms. P. Vict. apud S. Dunstanum cum vetusta editione Parisiensi, gemina Coperpetuum nobis expediat. a Constituenda est ergo A ut dicta mea et auditus tuus per considerationem mobis Dominici schola servitii, in qua institutione mihil asperum nos constituturos speramus. Sed etsi quid paululum strictius, dictante æquitatis ratione, propter emendationem vitiorum vel conversationem charitatis processerit, non illico pavore perterritus refugias viam salutis, quæ non est nisi angusto initio incipien la: processu vero conversationis et fidei, dilatato corde, inenarrabili dilectionis dulcedine curritur via mandatorum Dei, ut ab ipsius magisterio nunquam discedentes, in ejus doctrina usque ad mortem in monasterio perseverantes, passionibus Christi usque ad mortem b participemur: ut regni ejus mere vacuus vester auditus seguatur eloquium meum: descriptionem mentis ambulando in trivium cordis tui perveniant.

In quo trivio unam ignorantiæ peccatorum, pogratica mea veniens, post te relinque, et duas observantiæ præceptorum ante ingredere vias. Et, dum quærimus ad Deum ire, stemus in trivio cords nostri, et consideremus in scientiæ conspicimus. In quibus duahus viis, per quam ad Deum possumus pervenire, consideremus. Si sinistram tenemus, timemus, quia lata est, ne ipsi sinistram tenemus, timemus, quia lata est, ne ipsi sinistram tenemus, quia angusta est et ipsa est que diligentes servos ad proprium ducit Dominum. Exporte diligentes servos ad proprium ducit Dominum. Exporte diligentes servos ad proprium ducit Dominum et al considerationem mentis ambulando in trivium cordis tui perveniant.

In quo trivio unam ignorantiæ peccatorum, pogratiæ pec

### § II. — PRÆFATIO EX REGULA MAGISTRI.

O homo, primo tibi qui legis, deinde et tibi qui me B te per hanc scripturam admonet Deus, ut mode, du adhuc vivis, et tibi emendare vacat, curras, quatum potes, ne jam cum accersitus per mortem feris, ne per negligentiam percatorum inviti rapiamur accersiti per mortem. Ergo auditor qui me audis dicentem, percipe quæ tibi non per os meum, sed per hanc scripturam loquitur Deus, qui te, dum adhuc vivis, convenit de hoc, quod ei post mortem redditurus es rationem. Quia quod adhuc vivimus, ad inducias vivimus; cum nos pietas Dei exspectet quotidie emendari, et meliores vult esse nos hodie quam fuimus heri. Ergo, tu, qui me auscultas, ita intende

loniensi, et Colivæi habetur, lucis viam. Quæ quidem C lectio optima et priori præferenda. Quia cum lux hoc loco vitam significet, ineptum esset dicere, lucis vitam, id est, vitæ vitam. Legendum est ergo, viam. Et sane bæc præsens vita via est' ad vitam futuram. De qua via præclare sane sanctus Columbanus epist. 1 : ¿ Via es mortalium non vita, a peccato incipiens usque ad mortem. > Et paulo post: « Quid ergo es, humana vita? non vita, vera es enim via : sed non plena; aliis longa, aliis brevis; aliis lata, aliis angusia; aliis læta, aliis tristis; omnibus similiter fe-stinans, et irrevocabilis. Via, inquam, via es, sed nou omnibus manifesta es. Multi enim te vident, et pauci te viam esse intelligunt. Sic enim subtilis es, et sic seductrix, ut paucorum sit te scire viam; interroganda ergo es, et non credenda vita, nec vindicanda; transeunda, non habitanda misera humana vita. Nullus enim in via habitat, sed ambulat ; ut qui ambulant in via, ambulent in patria. > Hæc ille. In vulgatis editionibus legitur, lucis usuram, sed hæc D lectio nultius optimi codicis auctoritate fulcitur, et videtur esse cujusdam correctoris

Constituenda est ergo. Conclusio prologi seu

præfarionis.

b Participemur. Ita in utroque cod. ms. Germ. in editione Coloniensi, apud Smaragdum et sanctum Dunstanum. Vulgo participemus.

c Obscultas. Ita in ms. Regula ejusdem Magistri

codicis Corbeiensis.

d De hoc quod. Lege, ut in Revula ms. cod. Corb.,

De hoc de quo.

• In quo trivio unam, etc. Subaudi viam. Hæc dicit Magister ea ratione qua olim Prodicus philosophus apud Xenophontem (Lib. 11 de dictis et factis Socratis) finxit malitiam et virtutem Herculi in trivio occurrisse, hinc malitiam ei omnia voluptatum genera promisisse, illine virtutem initio quidem labures et sudores, postea vero gloriam immortalem:

mentis ambulando in trivium cordis tui perveniant, e In quo trivio unam ignorantiæ peccatorum, post dicta mea veniens, post te relinque, et duas observantiæ præceptorum ante ingredere vias. Et, dun quærimus ad Deum ire, stemus in trivio cordis nostri, et consideremus ipsas duas, quas ante nos scientiæ conspicimus. In quibus duabus viis, per quam ad Deum possumus pervenire, consideremus. Si sinistram tenemus, timemus, quia lata est, ne ipsa sit quæ ducit magis ad interitum. Si dextram onripimus, bene imus quia angusta est et ipsa est qua diligentes servos ad proprium ducit Dominum. 1Em vacuus vester auditus sequatur eloquium meum: el intellige, tu homo cujus admonemus intuitum, qui adhuc vivis, et tibi emendare vacat, curras, quatum potes, ne jam cum accersitus per mortem seris, nullam Deo in die judicii, vel in pæna æterna estesationem afferas, quod nullus te de emendation, quoad vixisti, convenerit: et cum ulterius tibi jan succurrere non potueris, in æternum te incipiat sine remedio pœnitere. Ergo amodo, qui audis, alserra, antequam de hac exeas sæculi luce. Quia si hincesieris, non huc reverteris, nisi in resurrectione: e de resurrectione, si hic modo bene egeris, ad zernam cum sanctis gloriam deputaberis. Si men hanc scripturam, quam tibi lecturus sum, factis non adimpleveris, in æternum ignem gehennæ cum ür

Lat Herculem labores et sudores amplexatum ess reluptatibus prætulisse. Sic pereleganti fictione apud Silium Italicum, lib. xv de Bello Punico, Scipioni sub umbra requiescenti et animo multa versanti ab aere delapsæ læva dextraque astant voluptas et virtus, utraque eum in suam pertrahere sententiam pro virili enitens. Sic enim ait poeta:

Has lauri residens juvenis viridante sub umbra Ædibus extremis volvebat pectore curas, Cum subito assistunt lava dextraque per auta Atlapsæ (haud paulum mortali major imago) Hinc Virtus, illine Virtuti lnimica voluptas. Altera Achamenium spirabat vertice odorem Anhrosias diffusa comas, et veste refulgasa Ostrum qua fulvo Tyrtum diffuderat auro. Fronte decor quæsitus acu: lasci aque erebra Ancipiti motu jaciebant lumina flammas. Alterius dispar habitus, frons hirta, nec unqua. Composita mutata coma: stans vultus, et ore, Incessuque viri propior: lætique pudoris Celsa humeros nivea fulgebat stamine palla, etc.

Hæc quidem ex doctrina Pythagoræ, qui hoc trina effinxerat ad similitudinem litteræ Y, quæ diversa virtutis et voluptatis viam ostendit, de qua Persa sat. 3:

Et tibi que Samios diduxit litters ramos Surgentem dextro monstravit limite callem. Ausonius, Idillio 16:

Pythagore bivium ramis patet ambiguis, r. Herricus lib. 1 de Vita sancti Germani episcopi in tissiodorensis:

Cumque iter ambivium ramosa ad compita vexit Proposuitque viam Samio præeunte bicallem.

f Ergo vacuus. In Regula ms., Ergo vacius, il est qui vacat, optime; ita etiam infra loquitur lisgister. Glossæ veteres: Vacius sunupos, il est opportunus, tempestivus.

bolo, cujus voluntatem magis secutus es, deputa- A apum religiosorum turpa collecta, dum pro meis beris. Audi ergo, et age quod est bonum et justum, per quod Deus invenitur propitius. Hæc Regula, quæ tibi ostendit, factis adimple. Quæ Regula ad perficiendum rectum Regulæ nomen accepit, sicut dicit Apostolus in Epistola sua: Secundum mensuram regulæ, quam mensus est nobis Deus mensuram pertingendi usque ad vos (II Cor. x). Nam Regula veritatis habet initium et justitiæ finem, sicut dicit Propheta: Reges eos in virga (Psal. 11). Hoc est, in timoris vigore, sicut item dicit Apostolus: Quid vultis in virga veniam ad vos, an in charitate (1 Cor. vi)? Item dicit Propheta: "Virga recta est virga regni tui, b in qua dilexisti justitiam et odisti iniquitatem (Psal. XLIV). Et iterum dicit Dominus : Visitabo in virga iniquitates corum (Psal. LXXXVIII).

### § III. — PRÆFATIO FERREOLI

· Domino sancto et cæterorum comparatione santissimo, et socio apostolorum, Christique discipulo d Lucretio o papæ Ferreolus episcopus.

f Hortatu quorumdam operante Deo, et una devotione accensus; in qua servorum Dei habitaculum ipsa sibi Divinitas collocaret, ipsi terra obtuli aliam terram conferens. Quod deputo sanctæ congregationi, hoc mei donare saluti credo, ut in unum more

· Virga recta est. Ita in Psalterio Romano.

b In qua dilexisti, etc. Ita in Regula ms. cod. Corl. et in Concordia ms. Vindocinensi, etsi non

ita legatur in Psalterio Romano.

c Domino. Hee præfatio nihil aliud est quam C epistola dedicatoria, in qua commemorat sanctus Ferreolus monasterium a se ædificatum hortatu quorumdam et regulam monachis conscriptam, quam Lucretii censuræ permittit.

d Lucretio. Quis sit hic Lucretius episcopus, non adeo exploratum est. Puto tamen hunc esse Lucretium Diensem seu Deensem quondam episcopum Viennensis provinciæ, qui subscripsit conciliis Au-relianensi iv an. 541, Parisiensi II, Lugdunensi II, per Vincentium presbyterum, et Parisiensi ıv anno 573, ita ut sedisse videatur plus quam quatuor et triginta annos. Ei mittit Regulam corrigendam sanctus Ferreolus tanquam amico, vel quia monasterium in ejus diœcesi situm erat.

e Papæ. Id est episcopo, ut ex Sidonio et multis aliis patet, honoris causa : nam papa est nomen ho-

plene peccatis orationum suarum flores offerunt. quam dulcia mihi intercessione mella conficiant. Et quoniam necesse fuit novo huic populo velut jugum novæ legis imponi, non quo eorum colla deprimerem, sed ut mentium cervices potius inclinarem; Regulam, quæ ab eis pro lege servetur, licentia a vobis tam petita quam accepta, conscripsimus. In qua si quid severitate durum, si quid remissione mollissimum judicio scientiæ adjudicaveritis, censuram manus vestræ pagina melius inde lecturis placitura, suscipiat. Ut hoc mihi magis gloriæ detur. g quod digna inventa est Regula, quam per vos correxistis, fugiendo a facie verecundiæ. h Si vero, ut credo, indicium amoris operam veram inflixerit di-B gnæ correctione litteræ, i quidquid demum inepti lectio incastigata protulerit erroris, liberum a culpa erit, cum libellum vestræ me constat subdidisse censuræ. Mihi tamen orandum est, ut in primis Deo. deinde vobis illud placeat quod scripsimus, et illis quibus hæc servanda mandamus, ut in nomine Jesu Christi obedientes in omnibus divinis præceptis, æterna ab eis præmia, et gloria sine fine bonæ tantum vitæ empta pretio vindicetur, præstante Domino et Deo nostro Jesu Christo in sæcula sæculorun. Amen.

noris, nec papa est simpliciter pater, sed  $\pi \rho \delta \epsilon$ πατέρα σεπτική φωνή, inquit Suidas, id est venerationis vox ad Patrem. Dicitur et πάπας pater et Jupiter apud Bithynos. Hac voce utitur Juvenalis sat. 6, significatque nutritium, pædagogum:

Mordeat ante aliquis, quidquid porrexerit illa, Quas poperit, timidus prægustet pocula papas.

Glossæ Isidori: Papas, pædagogus, qui sequitur studentes. Dicitur et αππα pro παπα, per metathesim apud Suidam.

1 Hortatu quorumdam, etc. Ita emendavi ex alio

<sup>8</sup> Quod digna inventa est, etc. Ita restitui quæ erant transposita. Digna, id est, bona, congrua: Virg., n Æn.,

Aut quæ digna satis fortuna revisit.

h Si vero, ut credo, indicium, etc. Ita emendavi ex alio codice.

i Quidquid demum ineptum, etc. Ita emendavi hunc locum corruptissimum.

### CAPUT III

### DE GENERIBUS MONACHORUM.

- § I. Ex Regula sancti Benedicti.
- Monachorum quatuor esse genera manisestum
- Monachorum. Quoniam, ut in unaquaque arte D sunt quidam cauponatores qui eam adulterant, et, ut aiunt, aquam miscent vino, sic in vita ascetica quidam pseudomonachi reperiuntur qui fucata quadam virtutis specie quosvis simplices et parum cau-
- De Coenobitarum, hoc est monasteriale. Vide Cassianum, coll. xvm, cap. 4, et sanctum Hieronymum in epist. ad Eustochium de custodia virginitatis.
- est. Primum b cœnobitarum, hoc est monasteriale, militans o sub Regula'vel abbate. Deinde secundum
- · Sub regula vel abbate. Ms. Vict. P., Sub regula vel sub abbate. Hæc autem conjunctim sumenda sunt, ita ut particula vel ponatur pro copulativa. Sic etiam loquitur sanctus Eulogius lib. 11, Memorialis sanctorum, cap. 4: ( Qui dudum sub Regula vel ab-bate se dediderint.) Et ita passim loquitur sanctus Benedictus et auctores in hac Concordia citati. Nec cœnobitæ Regulæ vel abbati seorsim, sed Regulæ et abbati simul subjiciuntur.

hus est anachoretarum, id est, eremitarum, ho- A rum, qui non conversionis a fervore novitio, sed J. 1 1

tos decipere solent.

Fallit enim vitium specie virtutis et umbra, Quod sit triste habitu vultuque et veste severum. (Juven., sat. 14.)

Ideo magnus ille vitæ monachicæ magister ac legislator sanctas pater Benedictus prudenter ab ipso limine veros monachos a spuriis et adulterinis discernit, ut bujus vitae studiosus sciat, quos sequi et amplecti, quos fugere et expuere debeat. Quod spectal ad nomen monachi ita glossæ veteres interpretantur : µwaxès, solitarius, singularis, monachus. Consentit Rutilius in Linerario agens de monachis Caprariæ insulæ, etsi male feriatus ille paganus eos irrideat :

Ipsi se monachos Graio cognomine dicunt : Oned soli mullo vivere teste volunt.

Aliter auctor Etymologici veteris, παρά το μόνος axti exem, id est, quod solus doleat, hoc est, solus fleat peccata sua. Sanctus Dionysius Arcopagita, hb. de Hier. Eccl., cap. 6, deducit a nomine ac-vac, id est, unitas; quod ex para Dei servitute, abdicata rerum temporalium diversitate, debeat πρός τὸ ἐν ἐνοποιεῖσθαι, καὶ πρὸς ἱεράν μόναδα συνάγισθαι, id est, cum eo quod unum est, unum sieri, et ad sacram unitatem aggregari. Ergo monachus ille est qui, quantum in se est, per Dei gratiam ad veræ monadis, quæ Deus est, similitudinem acce-dit, ac proinde recte a monade nomen sortitur. Præclare autem Deus monas appellatur, quæ, juxta Mercurium Trismegistum, cap. 4, omnium est principium, radix et origo. Quod et multis disputat Nicomachus Gerasenus in opere de Arithmeticis theologicis; qui e contra, ait dyadem, hos est, binarium esse ignorantiam atque imprudentiam, falsum, permixtionem, dissidium et mortem. Nam C recedit ab unitate et divisionem parit, quam quidem monachus cane pejus et angue odisse debet : quia in.monasterio omnia communia sunt: omnibus etiam monachis est cor unum et anima una, si modo veri monachi sunt, et divina charitate conjuncti ; imo cum Deo mente conjuncti, qui vera charitas est et unitas, ad quam tendit monachus; qui ideo a dyade discedit, quæ est simultas, dissidium, atque etiam permixtio, ut ait Nicomachus, que etiam monacho ad Dei unitatem et simplicitatem tendenti fugienda est. Quod quidem satis nos Christus docuit, cum Martham, quæ turbatur circa plurima, benigne increpans, dixit unum esse necessarium, quod quidem Dous est, vera illa monas et unitas, quam quidem cum Maria tanquam meliorem partem, omnibus, que mentem perturbant a se amandatis, omni animi contentione appetere et eligere debet monachus. Sunt et aliæ sanctæ hujus professionis πευταί, a Philone Judæo in libello Therapeutarum et sancto Dionysio capite citato, id est, ministri, qui singulari quadam ratione Deo servire debeant. Sic et olim auctore Julio Polluce lib. 1 Onomastici, cap. 1, gentilium mystæ οί θεών θεραπευταί appellati sunt. Dicuntur et philosophi a sancto Joanne Chry-sossome in dibello de Differentia regis et monachi, A D. Gregorio Nazianzeno orat. 9 et 21, et a multis aliis sanctis Patribus Græcis, quia monachi divinæ sapientiæ studiosi sunt et amatores. Quamobrem sanctus Dionysius Areopagita capite citato monachorum vitam την τελειστάτην φιλοσογίαν, id est, per feetissimam philosophiam, appellat. Dicuntur etiam doxural, id est, exercitatores, and sanctum Basilium, Maximum, Palladium et alios: quia contentiori studio et animo quam cæteri homines se in

omni virtutum genere exercere debent. Hoc nomen sumptum est a ludis gymnicis. Nam olim athletæ ROZETEL appellabantur, ut docet Julius Pollux lib. m Onomastici, cap. 5. Veri quidem athletæ monachi sunt, qui quotidie adversus cacodæmonis insultus acriter pugnant. Unde et vita monachalis dicitur άσχησις, id est, exercitatio. In concilio Gangrensi (Can. 12, 15, 17, 18), et a Palladio in processio et passim alibi, ἐνάρετος ἄσπασις, id est eximia exercitatio. Atque etiam λαυρήται dicuntur monachi cap. 3 Prati spiritalis, a voce λαύρα, id est monasterium, de qua paulo post. Appellantur et nonni. A Latinis religiosi per excellentiam. Sanctus Fer-reolus in praefatione Regulæ : « Ut in unum more apud religiosorum turba collecta, etc. Sancius Hildefonsus, lib. de Viris illustribus, cap. 5: Aliam vero epistolam ad Turibium religiosum. Hunc autem Turibium monachum fuisse constat ex Et Cassianus coll. xviit, cap. 5 : « A singularis et B Chronico sancti Maximi Casaraugustani episcopi. Salvianus, lib. 1v de Providentia : « Atque videncet laici tantummodo, non quidam etiam clericorum . saculares, non multi etiam religiosi, imo sub specie religionis vitiis sacularibus mancipati; qui scilicet post veterum flagitiorum probrosa crimina, titulo sanctitatis sibimet inscripto, non conversa-tione alii, sed professione, nomen tantum demutavere, non vitam; et summain divini cultus habitum magis quam actum existimantes, vestem tautum-medo exuere, non mentem. » Idem lib. 111 ad Ecclesiam catholicam de filies qui Deo offeruntur in monasterio a parentibus : « Sed præclaram videlicet, qui hae faciunt, rationem consilii sui re dunt dicentes: Quid opus est ut fillis jam religiosis æqua cum frattibus suis hæreditatis portio relinquatur? Et paulo post : c Dicitis : Quid opus est religiosis æquam accipere cum fratribus patrimonii portionem? . Concilium Tarraconense i, can. 1: « Si vero religiosus vel monachus in cella monasterii inclusus pœnitentiæ lamentis incumbat. > Ubi particula, rel, exposititie sumitur. Nec locus întelligi potest de cléricis, nam paulo ante in codem canone de illis actum est. Magister, cap. 83 Regulæ suæ : Per multorum religiosorum testimonia conventi ab abbate. >

Hinc religio pro vita monachica. Salvianus, lib. ni ad Ecclesiam cathol.: de agitis, ut seculi cos cultores faciatis, quibus sæculares filios antetertis. Quid est enim aliud quam religionem interdicere ? s Sanctus Ferreolus, cap. 5 Regulæ : « Si quis veniens ad religionem expetens monasterium, , etc. Sanctus Fructuosus pontifex Bracarensis, cap. 24 Regulæ: « Et multos ex his cognoscimus ob necessitatis imbecillitatem polliceri pactum, non religio-nis obtenta. > Fractuosus alter, cap. 14 Regu z: Quod non ob religionis venerit occasionem. > Servus Dei, cap. 3 Regulæ : clutus vero tantummodo qui sacram Deo voverint religionem. , etc. Tandem monachi etiam conversi appellati sunt. Salvianus. Bectatorum denominationes : nam et dicuntur θερα- D lib. 1v ad Ecclesium cathol.: ε Et licet de conversorum venerabili choro esse videaris, licet religionem vestibus simules, , etc. ld ctiam manifestum est ex Isidoro in libello quem scripsit de Conversis, id est, monachis; quod nomen postea jam satis longo usa devolutum est ad illos fratres seu monachos qui laici etiam appellantur. Mulier vero hujus vitte cultrix dicitur ἀσχήτρια, ascetria, μονάστεα, monastria. Cod. lege 45, de episcopis el claricia, etc. Authentica Justiniani, 124, et apud Manuelem Moschopulum, scheda 3, dicitur et monacha, sanctimonialis, nonna, et barbare, monalis.

· Fervere novitio. Novitius hoc loco adjective samitur, ut apud Plautum in Mostellaria:

Novitium mihi quæstum institui non malum.

a monasterii probatione diuturna, b qui didicerunt A re. Tertium vero monachorum e teterrimum genus contra diabolum multorum solatio jam docti pugnare, et bene instructi fraterna ex acie ad singularem pugnam eremi, securi jam sine consolatione alterius, sola manu vel brachio contra vitia carnis vel cogitationum, Deo auxiliante, sufficiunt pugna-

a Monasterii. Monasterii vocabulum antiquissimum; quod ab ipso nascentis. Ecclesiæ primordio in usu luit. Nam anti ui illi Esseni et Therapeutæ Alexandrini, quos sancti Patres Christianos fuisse arbitrantur, sua habuerunt monasteria, ut patet ex Philone Judzeo in libro de eorum Vita, et în libello de Vita theorotica: Έκαστῷ δέ τῶν θεραπευτῶν ἐστίν οίχημα ίερον, ο καλείτοι σεμνείου και μοναστήριου, κ.τ.λ. Singulis' therapeutis seu cultoribus est domus sacra, quod sontainm et monasterium appellatur, in quo solitarii veneranda vita mysteria peragunt: uti hae B In cod. ms. S. Germ. et apud Cassianum coll. xviii, voces pro cellulis sacris sumuntur. Ubi et nota B c. 7, legitur, Deterrimum. σεμνείον idem esse quod monasterium, ut etiam videre est apud Suidam et Moschopolum scheda. 3. Σεμνεΐου, το μοναστήριου. Habet et alias appellationes, dicitur pová in concil. Constantinop., can. 11, et apud sanctum Antiochum in lemmate epistolæ ad Eustachium. Monnchium Codicis lege Generali, de sacrosanciis ec. lesiis, etc. demeripior, noveila Justimiani 105, et apud Palladium passim, id est exercitatorium et Latine etiam usurpatur. Asceterium apud sanctum Eugenium, epist. ad Willisindum episcopum Pampilonensem. Dictur et φροντωτώρων apud D. Gregorium Nazianzei um, orat. 21, quod ibi maxime cura salutis geratur. Appellatur et λαύρα apud Joannem Moschum, cap. 3 et 4 multisque alius, et sanctum Antiochum in epist. ad Eustathium non semel. Estque proprie angustum et parvum monasterium, ut notal Suidas: Δαύρα ή στενή κατοικία των μοναχών, id est angusta monachorum domus. Indifferenter tamen sumitur pro quovis monasterio, ut notum ex C Moscho et Antiocho supra citatis. Dicitur et cella, ut infra probalitur : atque etiam cœnob.um a com-muni monachorum vita. Hanc tamen differentiam inter comobium et nionasterium Cass. coll. xviii, cap. 10, refert. Monasterium est diversorii nomen, nihil amplius quam locum, id est, monachorum ha-Litaculum significans; coenobium vero ipsius professionis qualitatem disciplinamque designat. Monasterium potest esse unius monachi habitatio, id est, cella, conobium tantum plurimorum. Antiquum sane vocabulum comobium est, notumque olim Pythagoræ et cjus sectatoribus apud Agellium, lib. 1, cap. 9: c Sed id quoque non prætereundum est quod omnes simul qui a Pythagora in cohortem il-Iam disciplinarum recepti erant, quod quisque familike pecuniæque habehant, in medium dabant : et coibatur societas inseparabilis. Tanquam illud fuerit antiquum consortium, quod in re atque verbo Romano appellabatur zonocios, id est, contubernium. Dhabetur, Experientia magistri. Quæ quidem lectio Sed locus corruptus. Nam quid re in re sibi velit : non est contemuenda. Nam sarabaitæ arguuntur, a Don video, quemadmodum nec illud quod κονόδιον appelletur verbo Romano, cum Graecum sit. Itaque hunc locum ita castigandum puto: Qued Grace atque verbo Romano appellabatur xociófico et contu-bernium. Grace quide;a xocióbico et Latine contubernium. Hujus autem communis inter Pythagoricos vitæ meminit Diogenes Laertius lib. viii in Vita Pythagore: Eal αὐτοῦ οἱ μαθηταί κατέθεντο τὰς οὐσίας sic en motovuévac. Id est, ipsius discipuli facultates in unum deponebant, communesque faciebant...

b Qui didicerunt. To qui redundat, quia autea habetur. Anachoretæ seu Eremitæ prius in cœnobio exerceri debent quam-ir solitudinem transcant, ubi nullus est vite spiritalio praceptor. Ita etiam docet Cassianus espite citato: « Secundus anachoretarum, qui prius in comobiis instituti, jamque actuali conversatione perfecti solitudinis elegere secreta. > Sanctus

the second terms of the second

est d sarabaitarum, qui nulla regula approbati. e experientia f magistra, sicut aurum fornacis, sed in plumbi natura molliti adhuc operibus servantes sæculo fidem, 8 mentiri Deo per tonsuram noscuntur. Qui h bini aut terni, aut certe singuli i sine pastore

Hieronymus in epist. ad Rusticum: c Sed ce ludo monasteriorum hojusmodi volnerunt egradi militas, quos eremi cura rudimenta non terrent, qui specimen conversationis suæ multo tempore dederint, qui omnium suerint minimi, at primi omnium serenti-> Sanctus Isidorus, lib. vi Origin. cap. 13: « Sunt qui post cœnobialem vitam deserta petunt, et soli habitant per desertum. > Idem videre est apud Cassiodorum, lib. de divinis Leccionibus, cap. 29.

<sup>e</sup> Teterrimum. Ita apud Papiam mox citandum.

d Surabaitarum. In Apologia Henrici IV, imperatoris, ubi hic locus citatur, legitur; sarnbaitarum, id est sibi viventium. Lectio quidem vix alibi reperitur, optima tamen interpretatio. Nam sarahaita sibi vivunt, semetipsos a cœnobiorum congregationibus sequestrantes, et ideo Ægyptiæ linguæ proprietate sarabaïtæ nuncupati sunt, inquit Cass. cap. citato. Unde in glossis anonymis : Sarabauw lingua Agyptiaca dicuntur renuita, qui refutant abbatem habere. Uhi, refutant, est, recusant. Recte, quia, qui renuunt abbatem habere, sibi vivunt et suo arbitrio. Be sarabaitis hunc sancti Benedicti locum profert Papias, sed mutilum et ex Regula corrigendum. In serm. 21, ad fratres in eremo, dicitur, ejusmodi homines esse hypocritas porcorum vel boum pellilms succinctos, in Ægypto, in foraminibus petrarum habitantes qui cincti funibus palmarum spinas ad calcança portantes ad cingulum ligatas undis pedibus et cruentatis ad festum Scenopegiæ Hierosolymam véniunt, et ejusmodi ficte pietatis nundinatione peeunias corradunt, ut ad sua reversi se vino et cibis ingurgitent : quæ quidem auctor hujus sermonis se a sancto Hieronymo per epistolam accepisse asserit. Sed heec esse fictitia nemo est qui non videat, maxime cum hic sermo et alii huic similes ad fratres in eremo non sint sancti Augustini (Vide Bellarmin. de Script. eccles.); nec Cassianus aliique scriptores, et banctus Hieronymus quid simile de sarabaitis scripserint; cum etiam tune non staret templum Judæorum, nec sancta sanctorum, in qua tamen ejusmo li auctor scribit solitos fuisse ingredi sarabaitas in festo scenopegia.

e Experiencia. Lege, Et experientia, ut in Regula ms. Magistri.

1 Magistra. Ita communiter et in Regula ms. Magistri. At in mss. cod. Ehrulphi S. Germ. ma., . Vict. P. cum Smaragdo et editione. Coloniensi sancto Benedicto quod sint sine pastore.

8 Mentiri Deo per tonsvram noscuntur. Per tonsuram Deo mentiuntur surabaitæ, quia non resecant superflaos appetitus, cujus resectionis signum est tonsura; et quia etiam tonsura se monachos fingunt, cum sæculi moribus vivant.

h Qui bini aut terni. Divus Hieronymus epistola citata agens de Romoboth pseudomonachis a e Hi bini aut terni, nec multo plures simul habitant.

i Sine pastore. Cassianus coll. xviii, cap; 17, de sarabaītis: Ca nobiorum nullatenus expetuut disciplinam, nec seniorum subjiciuntur arbitrio : aut eorum traditionibus instituti discunt vincere voluntates, nec ullam sanæ discretionis regulam. . Sanetus Hieronymus, epist. supra citata : c Non patiuntur se alicui esse subjectos. >

non Dominicis, sed suis inclusi ovilibus, pro lege eis A las et i rescellas, ignorant quia perdunt suas aniest desideriorum voluptas: cum quidquid putaverint vel elegerint, hoc dicunt sanctum; et quod noluerint, hoc putant non licere. Quartum genus est monachorum quod nominatur a gyrovagum, b qui tota vita sua per diversas provincias ternis aut quaternis diebus per diversarum cellas hospitantur, semper vagi, nunquam stabiles et propriis voluptatibus et gulæ illecebris servientes, et per omnia deteriores sarabaitis. c De quorum omnium horum misera conversatione melius est silere quam loqui. His ergo omissis ad coenobitarum d fortissimum genus disponendum, Domino acijuvante, veniamus.

### § II. Ex Regula Magistri De generibus monachorum.

- Monachorum quatuor esse genera manifestum B est. Primum cœnobitarum, hoc est, monasteriale, militans sub regula vel abbate. Deinde secundum genus est anachoretarum, id est eremitarum, qui non conversationis fervore novitio, sed monasterii probatione diuturna, [qui] didicerunt contra diabolum multorum solatio jam docti pugnare, et bene instructi fraterna ex acie ad singularem pugnam eremi, securi jam sine consolatione alterius, sola manu vel brachio contra vitia carnis vel cogitationum f cum Deo et spiritu s repugnare sufficiunt. Tertium vero monachorum deterrimum genus est sarabaitarum, quod melius adhuc laicum dixissem. si me propositi sancti non impediret censura. Qui nulla Regula approbati, et experientia magistra, sicut aurum fornacis, sed in plumbi natura molliti C adhuc h factis servantes sæculo fidem, mentiri De• per tonsuram noscuntur. Qui bini aut terni certe singuli sine pastore non Dominicis sed suis inclusi ovilibus, pro lege eis est desideriorum voluptas: cum quidquid putaverint vel elegerint, hoc dicunt sanctum, et quod noluerint, hoc putant non licere. Et dum in proprio arbitrio quærunt habere i cel-
- a Gyrovagum. Hujusmodi monachis plenus est mundus, qui et dicuntur circumcelliones; de quo vocabulo infra. Hi sunt pseudo-eremitre, palliata mendicabula, qui urbes et pagos obambulant, ut ventrem et marsupium impleant; quales erant olim illi Ἐρημῖται μιλανιμονοῦντις καιφαλάς κομῶντις, id est nigra veste induti, criniti; quos sexta synodus, can. 42, in monasteria aut in solitudinem amandari lubet.

b Qui tota rita sua. Codices Victorini, qui per totam vitam suam.

<sup>c</sup> De quorum omnium. Cod. S. Ebrulphi, de horum omnium.

d Fortissimum genus. Coenobitarum genus dicitur ortissimum, quia coenobitæ multorum solatio adjuti facilius diabolum vincere possunt.

 Monachorum. Initium hujus capitis sumptum est ex Regula sancti Benedicti usque ad illa verba: et dum in proprio arbitrio, ut pleraque alia ejusdem operis.

Cum Deo et Spiritu. In Regula sancti Benedicti, Deo auxiliante.

8 Repugnare. Ita in Regula ms. Magistri cod. Corb. In Regula sancti Benedicti, pugnare.

h Factis. In Regula sancti Benedicti, operibus.
i Arcellas. Arcella est arca. Glossæ veteres : Arca
et arcella, χιδωτὸς, χάυπτρα; utitur Cæsarius Arela-

mellas. Simul et ii, qui nuper conversi immoderato fervore eremum putant esse quietem : et non putantes insidiari et nocere diabolum, singularem cun eo pugnam indocti et securi invadunt, sine dubio inducti lupi faucibus occursuri. Quartum vero genes est monachorum nec nominandum, quod melius tacere quam de talibus dicere. Quod genus diciur gyrovagum, qui totam vitam suam per diversas provincias ternis aut quaternis diebus per diversorun cellas et monasteria hospitantes; cum pro hospitan adventu a diversis volunt quotidie noviter suscipi, a pro gaudio supervenientium exquisita sibi pulmetaria adparari, et animantia pullorum sibi cumu quotidiè a diversis hospitibus pro adventu culch occidi, gravare se ita diversos non credunt, conmutando quotidie hospites k pro adventu novikali sub importuna charitate diversos conantur sibi praparare diversa; et velut ab invito a diversis hosptibus exigentes præceptum Apostoli, in quo dicit Hospitalitatem sectantes (Rom. xII), per occasiones præcepti inquietos sibi pedes post viam fomentariespostulant, per occasionem itineris intestina sua latiori cœna vel prandio inquinata infinitis poculis magis quam pedes desiderant. Et post exinanitam a famélio hospite mensam et miculas ipsas panis post viam de tersas sitim suam sine verecundia hospiti ingereste, si calix his casu defuerit, rogatur hospes in ipsa ptella ut misceat. Et postquam ex utraque parte ilmietate cibi et potus percalcatiusque ad vomitum herint, totum laboriosæ viæ imputant quod gula lucavit. Et antequam novus lectus lassum a potionibis magis, vel ab escis, quam a via hospitem suscipial, laborem suæ viæ pro magno hospiti enarrants, dum mercedem repausationis largioribus pulment riis et infinitis poculis hospitem sibi cogunt 1 largire, rationem erroris sui per peregrinationem et captivitatem celando excusant. Et mox de vicinis mondis

ten., cap. 36 Regulæ: et claves de arcellis: déint et arcellula. Gregorius Turonensis, lib. x Hist., c.li, Si quis earum arcellulas scrutaretur.

1 Rescellas. In Regula ms. Magistri, receitat. Rescellae sunt panni et vestes exiles. Pelagius, iib i de Vitis Patrum, n. 76, « Pro his utor has viles reschlas. » Dicuntur et reculæ. Apuleius lib. Iv Miest fabulæ: « Quid, oro, paupertinas pannosasque module et recellulæ et recellulæ, sumunturque etiam prornamentis et supellectile. Legis Burgundionentit. 14, § 6, « Nisi forsitan quid ex matris bonis de est in recellulis et ornamentis, etc., » lib. III cellul. Caroli et Ludovici, tit. 192: « Qui reiculam celesiæ petunt a regibus. » Sunt etiam res quzible exiguæ aut parvi momenti

k Pro adventu novitatis. Id est pro adventu nom phrasis Hebraica.

1 Largire. Ita in Regula ms., pro, largiri. Sic \*\* teres aliquando locuti sunt.

Sanctus Columbanus in Monasticis

Non perdit pietas quidquid largire videtus. Idem infra dixit, ulciscere pro ulcisci:

Injuriasque tuas in fratrem ulciscere noli.

aut monasterii positione interrogant; ubi cum inde A panes tosti impleverant : cum in diversorum hospi-· levaverint, b ponant vel applicent, velut lassi et quasi quibus jam universus clausus sit mundus, et ex toto eos nec loca, nec silvæ, nec lata ipsa Ægypti eremus capiat, nec universa monasteria ad servitium Dei eos suscipiant; et eos, ut diximus, totus mundus non capiat : inde se dicunt juste errare, et ex toto locum repausationis et refrigerium animæ et integram se observationem disciplinæ nusquam posse se invenire : quasi dicant se ita multum sapientes, ut totum ipsis solis displiceat, quidquid Deo et hominibus placet. Ideoque magis eligunt ambulare, et noviter per diversos hospites mutatos, et varias refectiones; ut per occasionem sitientis viæ repropinata pocula sumant. Hoc ergo agunt, ut gulæ suæ magis quotidie peregrinari videantur quam animæ. B Et cum eis post biduum ad unum hospitem apparatus ipse in pulmentariis jam minuendo subducitur, et mane, alia die, facto, cum non ad refectionem coquendam, sed ad laborem cellulæ suæ viderint hospitem occupari, mox quæri sibi alium hospitem placet. Tunc vale festinant, quasi ab aliquo impellantur, quasi eos jam exspectent aliorum hospitum prandia præparata; et non longe ab ipso monasterio si cellam invenerint monachi repausantes dicunt se a finibus advenire Italiæ, et noviter aliquid de peregrinatione aut de captivitate, et ipsi hospiti quasi humili et inclinato capite mentientes cum proprietate longi itineris cogunt pii hospitis totam paupertatem in c cacabis et in mensa exinaniri : sine dubio et ipse hospes nudus, et a d glutonibus exinanitus C post biduum relinquendus. Et cum post triduum et ipse et cella ejus et mores et ejus displicuerit disciplina: et cum subducta eis post biduum ab eo minus exhibuerit mensa, mox et ipse reconsignare · bisacias cogitur, quam diversorum hospitum jam

a Levaverint. Supple se.

b Ponant. Id est, quiescant, cessent, ambulare videlicet. Nonnius, cap. 4, ponere, desinere. Virgilius, lib. vm :

#### Cum venti posuere.....

e In cacabis. Cacabus est olla. Varro, lib. iv de Lingua Latina: (Vas ubi cibum coquebant, ab eo cacabum appellarunt.) Sanctus Isidorus, lib. xx Orig., cap. viii: «Cacabus et cucuma a sono fervoris cognominantur; sed utrum Latinia Græcis, an Græci D esse simulat. a Latinis hæc vocabula sumpserint, incertum est. > Tarnen dubium non est quin cacabus a Gracco dedu-atur. Nam Κακάδης, apud Athenæum lib. Iv, ex Aristophane et Antiphane est χύτρα, id est olla; apud cuctorem veteris Etymologici dicitur: κακάδη σκεύος τρος έψησεν ἐπιτήδιων, id est vas aptum ad coquen-um. Vide Pollucem, lib. x, cap. 24.

d Glutonibus. Gluto est gulosus, vorax, Gall. Glou-m. Glossæ veteres Latino-Græcæ: Gluto, λίμδος. IOSSE Greco-Latinæ, λίμβος, lingurius, id est liguri->r, gulosus. Sanctus Isidorus, lib. x Originum, Glu-, a gula, id est gulosus, Glossæ Isidori, Ardalio, glu-. vorax, manduco, a nomine glutum, id est, guttur.

ædem Glossæ: guttur, guttum.

e Bisacias. Bisacia, seu potius bisaccia, est manca hinc inde ex humero pendens mendicantium uni apta. Papias. Bisaccia, sarcina, muntica. Galæ, Besace.

taliis in mensis recentes sumunt, illos servantes cogunt mucidare. Ergo postquam eis bisaciæ consignantur, mox et de pastura miser asinus revocatur, cui post recentes viæ labores misera pastura placuerat, si domino ejus hospitalis non displicuisset in biduo: et noviter f restratus, et diversis tunicis et cucullis resarcinatus, quas aut importunitas a diversis exegerat, aut inventa occasio fraudis diversos hospites nudaverat, et ut alios petant, fingunt se pannos advestiri; et vale et ipsi hospiti dicentes, adhuc non venerunt, et jam vadunt, cum ad alia jam bospitalia in animo invitantur. Cæditur, pungitur, ustulatur, 8 lordicat miser asellus, et non vadit, vapulant aures ejus, postquam clunes desecerint. Ideo perocciditur et manibus lassus impingitur : quia festinatur et satagitur, ut ad alterius monasterii prandium occurratur. Et cum pervenerint ad alterius monasterii aut monachi h regias, ita hilari clamosa voce deforis, i Benedicite, clamant : et quasi jam illum calicem in manum acceperint, quem mox ingressi monasterium pro siti sunt petitari : et intrantes regias adhuc non nuntiati et suscepti i excarricant; et quasi pro aliquo debito aut ex alicujus delegatione ibi adveniant. Ante intus bisaciæ porriguntur, quam hospes suscipitur, et non prius ad oratorium festinatur, nisi pro labore desiderandi vini per occasionem viaticæ sitis, ut tu pro charitate hospiti vinum porrigas, ab illis sic manu aqua exposcitur. Hi enim tales cum ipsi jejunia ambulando ignorant, et ad quoscunque supervenerint jejunantes, aut superventu hospitali cogunt eos jejunia frangere, aut non erubescunt sua voce hoc eis dicere, magis eos propier avaritiam jejunare, ut non velint hospitem recreare post viam. Et post vagam suæ consuetudinis gulam cogunt perseverantium jejunia violari : et nesciunt.

f Restratus. Id est, veteribus laciniis abjectis, novis et melioribus instratus.

<sup>8</sup> Lordicat. Infra eodem capite: lordicando. Lordicare est dorso incurvato incedere. Græce lopdon ύπόχυρτον, id est incurvatum, λορδός, curvatus, ligno innixus, corpore pendens, notat Suidas. Unde Gallico lourdand, qui non recte incedit, facile impingit, ineptus ad omnia. Et, lourd, id est grave, ponderosum, quia dorsum incurvat gestantis. Lordicat ergo Gyrovagus, cum incurvato dorso incedens se valde fessum

- h Regias. Regia est janua, de quo vocabulo infra.
- i Benedicite clamant. Mos fuit monachorum, ut adveniens hospes ab hospite benedictionem peteret. Vita sancti Onufrii, cap. 8 : «Appropiavi volens sciscitari si forte quispiam intus maneret, secundum consuetudinem monachorum clamare cœpi, benedictionem humillime petii. >
- i Excarricant. Supple se. Excarricare est exonerare, onus deponere. Magister, cap. 91 Regulæ : «Excarricato de se onere facultatum, > a verbo carrico, id est onero. Glossæ Arabico-Latinæ dictæ: Carrico, onero. Rufinus, lib. m de Vitis Patrum, n. 73 : Stetit ergo, et ipse tanquam peregrinus carricavit animal. » Lib. v legis Wisigothorum, tit. v, l. 2: «Sin autem nimium cædendo vel fasces carricando, aut quocunque onere, vel rercussione mortuum fuerit.a

aliquo [nesciant] aliquando loco stare, non eos aliqua ambulare compellit necessitas, sed gulæ cogit voluntas; cum securi et supervenientes alieni laboris quærunt panes comedere, et diversorum lectis peregrinis straminibus sudores suos amant abstergere. In quibus straminibus cum indigesti per crapulam cibi et potus cupiunt satisfacere somno, vel b cum quando occupationem gulosæ ambulationis psalmos aliquando neglexerint meditari, ipsorum ore respondent se lassis post viam ossibus non posse de lecto surgere, cum visi fuerint sani in mensa serotina manducare. Mox matutinorum expleto opere Dei surgunt velut gementes et lassi. Sic primo mane calefacti mero, petito panis fragmento ficti ægroti exeunt lordicando deficta infirmitate, e absconse securi, quod sanitatis gressus sint, ab ipso limine reformantes. d Nam sibi nolunt sub imperio monasterii abbatem de omnibus necessariis cogitare, vel ipsi alicubi suo viventes arbitrio facta cellula persistendo [velipsi] e sibi necessaria vitæ debuerant cogitare. Et, si nostra illis displicet vita, vel suam nobis ostendanţ formem. Unde nanquam persistentes f acti sunt quotidie ambulando mendicare, sudare, et gemere, quam uno loco stando laborare, et vivere, quotidie poviter diversorum cellas, ut humiles intrant hospites solo capite inclinati. Deinde superbi et velat ingrati post biduum migraturi, et veluti quibus diversorum vita et actus et omnium monasteriorum disciplina non placeat, eligunt magis ambulare quam sistere. Qui per diversa semper vagando ignorant apud quem tædia sua suscipiant; et, quod est ultimum, nesciunt ubi suam constituant sepulturam. Unde ergo magnum existimantes primum genus cœ-. nobitarum, cujus militia vel probatio voluntas est Dei, ad ipsorum Regulam revertamur.

Fratres, clamat nobis quotidie Dominus dicens: Convertimini ad me, et ego convertar ad vos (Zach. 1). Conversio ergo nostra ad Deum, fratres, non aliud est nisi a malis reversio, dicente Scriptura: Diverte a malo, et fuc bonum (Psal. xxxIII). A quibus autem dam avertimur, Dominum intuemur; et ille nos statim illuminans suo vultu, donans nobis adjutorium suum, mox gratiam suam petentibus tribuit, quæ-

· · · Aliquo nesciant. Ita in Regula ms., sed To nesciant redundat.

b Cum quando occupationem. Lege, cum quidam per ortupationem.

c Absconse securi quod sanitatis gressus sint, etc. Lege absconse securi quod sani sint, gressus ab ipso limine reformantes; absconse, id est apud se.

. d Nam sibi nolunt. Leg: nam, cum sibi nolunt. Ita in Regula ms., etitunc sensus clarus est.

 Vel ipsi sibi. Hæc verba, ipsi sibi, redundant, quamvis in Regula ms. reperiantur.

<sup>1</sup> Acti sunt. Ita in Regula ms. habetur, id est coacti SURL Normius Marcellus, cap. 4: Actum, coactum, territum Virgilius lib. 48:

Prodiglis acta coelestibus ossa piabunt.

8 Per Isaiam vrovhetam dabo vobis. Ita in Regula

quia, ut eis non liceat jejunare aut abstinere; aut A Domini dana concessa ipsis conveniunt, qui Dei volucrint, non suam facere voluntatem. Quia aliud nobis Dominus in spiritu imperat, aliud caro cogit in anima : et quis a quo víctus fuerit, ipsius servus est. Ecclesia sua namque Dominus secundum Trinitatis nomen tres gradus doctrinæ constituit, primum prophetarum, apostolorum secundum, doctorum tertium; sub quorum imperio vel doctrina Christi regerentur ecclesiæ, vel scholæ, ut pastorum vice sanctis ovilibus divinas oves et cludant et documt, dicente Domino per 8 Isaiam prophetam : Dais vobis pastores secundum cor meum, et pascent ros pascentes cum disciplina. Ipso Domino dicente: Simon Joannis, pasce oves meas (Joan. xv). Decema servare ea auæ mandari vobis : et ecce eao vobisca succos desiderantes monasteria ipsa aut cellas false B sum usque ad consummationem sæculi (Matth. xxvin). kleoque omnes quibus adhuc iusipientia mater est expedit sub unius esse potestate majoris, ut doctoris arbitrio ambulantes iter voluntatis proprise discust nescire. Per doctorem enim nobis imperat Dominus. Quia sicut dixit superius, cum ipsis doctoribus est semper omnibus diebus usque ad consummationem sæculi; sine dubio non aliud, nisi nos ædificaturus per eos, dicente ipso Domino discipulis suis doctoribus nostris : Qui vos audit, me audit ; qui res spernit, me spernit (Matth. x). Ergo si quæ a doctori bus audivimus, et facimus non jam quae volumes exercemus; ut in die judicii nibil habeat in pobis quod secum diabolus vindicet in gehennan, h quando in nobis egit Dominus quod i judicaret ad C gloriam.

### § III. — Ex Regula sancti Basilii episcopi.

Quia ostendit nobis sermo tuus periculosus esse cum his qui mandata Dei contemnunt vitam dicere, nunc discere cupimus si oporteat eum qui ab hujuscemodi consortiis discesserit, remotum esse & solum, an veto cum fratribus ejusdem propositi & ejusdem animi vitam sociare.

In multis utile esse video, vitam, communem cucere cum his qui ejusdem voluntatis sunt atque propositi. Primo quod etiam ad usus corporales vicinque ministerium unusquisque nostrum solus sai non sufficit, et ideo pro his que ad ministerium viz nostræ necessaria sund k invicem opera nostra egerentibus ostendit, pulsantibus patefacit. Hæc tria D mus. Sicut enim 1 hominis pes in alio quidem sus ms. Hic locus non exstat apud Isaiam, sed reperint

Jeremiæ m, de quo infra. h Quando. Id ost siquidem Servius in vi Ancid Quando, si quidem; nam conjunctio est, non edve-

bium.

i Judicaret. Cod. Vind., vindicaret, satis rects. Quia ostendit. Ikve habentur apud sanc. um Bsilium, interrog. 7 Regularum fusius disputatarum. at apud Rufinum interpretem, cap. 4, cujus interpretatione utitar auctor noster in hoc libro. Hec at tem sancti Basil.i caput profertur, quia sanctes Pr ter Benedictus comobitarum genus fortissimum : pellat. Passim autem quædam lineæ hic et in Rota cuito desiderantur, que habentur in textu Gra.

k Invicem. In Rufino edito additur, hamines. 1 Hominis pes. To hominis non reperitur apud R\* finum nec in textu Græco.

adjumento conterorum membrorum a nec sufficere suis viribus potest; ita etiam vita solitaria. mihi pati nidetur, cum, neque : quod ei inest utile, esse; neque quod deest, aliquid possit acquiri. Præter hoc autem pec ratio quidem charitatis unumquemque permittit, quod suum est, quærere, dicente Apostolo : Charitas non quærit quæ sua sunt (I Cor. x111). Deinde sed nec culpas quidem suas unusquisque ac vitia dignoscit; cum, qui arguat, nemo sit : et facile hujusmodi homini accidere potest illud quod scriptum est : Væ soli, quia si ceciderit, nemo est alius, qui erigut sum (Eccl. 1y). Sed et mandata a pluribus quidem facilius adimplentur; ab uno vero, dum unum videtur impleri, aliud impeditur. Ut puta quomodo solus quis i visitabit infirmum, aut quomodo suscipiet peregripum? Si vero omnes corpus sumus. Christi, singuli autem alterutrum membra per consonantiam, velut in unius corporis compagem in Spiritu sancto aptari et conjungi debemus ad invicem. Quod si unusquisgue nostrum solitariam eligat vitam, scilicet non ab aliqua cauga, vel ratione, que Deo sit placita, vel quod ad communem coterorum pertineat dispensationem, sed propriæ voluntati et passioni satisfaciens : anomodo possumus discissi, et divisi adimplere, et integram, assignare membrorum ad se invicem consonantiam? Iste enim talis neone cum gaudentibus gaudet, neque cum flentibus flet e quoniam quidem separatus, ac. divisus a cæteris, neque cognoscere quidem necessitates poterit proximorum. Tum deinde nec sufficere potest unus ad suscipienda omnia dona Spiritus sancti : quia secundum uniuscujusque mensuram fidei, et donorum spiritalium distributio celebratur, ut id quod per partes unicuique distributum est, rursum tanquam membra ad ædificationem unius corporis coeat et conspiret : Alii enim datur sormo sapientiæ, alii serme scientiæ, alii fides, edii.prophetia, alii gratia sanitatum, etc. (I Cor. 11). Quæ singula utique non tam pro se unusquisque quam pro aliis suscipit ab Spiritu sancto. Et ideo necesse est uniuscujusque gratiam, quam susceperit a Spiritu Dei, in commune prodesse. Accidit ergo ut is qui remotus vivit, et separatus unam quamcunque suscipiet gratiam, et hanc ipsam inutilem ... faciat, dum nihil per eam operatur, sed effodit eam D in semetipso: quod cujus et quanti sit periculi nostis omnes qui legitis Evangelium. Si autem cæteris communicat gratiam, et ea ipsa perfruitur proprie quam ipse suscepit, et multiplicatur in eo dum communicatur et cæteris, et ipse nihilominus perfruitur gratia reliquorum. Habet autem et alia quam plurima bona communis vita ista sanctorum, quæ

 Nec sufficere suis viribus potest. In textu Græco : dditur: πρός διαμονών, id est, ad dinturnum tempus, quod quemadmodum hic, sic apud Rufinum desideratur.

b Sed et interdum périculo proxima est, etc. Quæ hic dicuntur de vitæ solitariæ professoribus, tantum de his qui illotis, ut aiunt, manibus et in nulla cœnobii palæstra antea exercitati ad hanc vitam accedunt, intelligenda sunt.

 Solve Dimity Conviribus utitur, in alio vero indiget alienis, et sine A non est nunc possibile omnia dinumerare. Interim. ut diximus, ad conservanda saneti Spiritus dona commodior est multo quam si degamus in solitudine. Sed adversus insidias ininici, quæ extrinsecus inferuntur, multo cantior est et utilior societas plurimorum; ut facilius suscitetur e somno si quis forta obdormierit sommum illorum qui ducit ad mortem. Sed et delinquenti delictum suum facilius apparebit, cum a pluribus vel arguitur, vel-notatur, secundum quod et Apostolus ait : Sufficitei qui et ejusmodi est, objurgatio hac, quæ fit a pluribus (I Cor. 11). Sed in oratione non parvum emolumentum e pluribus nascitur cum consensu et; unitate orantibus, ut ex multorum personis per gratiam, quæ in nobis est, Deo gratize referantur. b Sed et interdum periculo proxima est vita solitaria. Primo quidem illi periculo subjacet, quod certe gravissimum est, in quo ipse sibi places, et neminem habens qui possit opus ipsius arobare, o videbitur sibi ad summam perfectionem venisse. Tum deinde sine ullo exercitio degens, neque quid sibi vitii abundet, neque quid virtutis desit, agnoscit. Neque discretionem habere poterit in opezum qualitate, pro eo quod operandi materia omnis exclusa sit. In quo enim humilitatem suam probabit, neminem habens cui se humilem debeat exhibere? Ad patientiam vero quomodo seipsum exercebit, nullum habens qui videatur ejus voluntatibus obyiare? Si quis autem dicat sufficere sibi Scripturæ doctrinamet apostolica præcepta ad emendationem morum vitamque formandam, simile mihi aliquid videtur iis qui semper fabrile artificium discunt, nunquam tamen fabri faciunt opus; vel his qui instructorum artem semper docentur, nunquam tamen ædificandæ domus operam dabunt. Ecce enim et Dominus non existimavit sufficere sibi solam verbi doctrinam, sed et opere ipso voluit nobis tradere humilitatis exempla, cum præcinctus linteo lavit pedes discipulorum suorum. Tu ergo cujus pedes lavabis? quem curabis officiis? cujus inferior aut ultimus eris, cum solus vivas? Sed et illud quod dicitur bonum et jucundum habitare fratres in unum (Psal. CXXII), quod unguento pontificali de capite in harbam descendenti Spiritus sanctus comparavit, quemodo. in solitaria habitatione complebitur? Studium namque est quoddam et apostolica præcepta ad, emendationem morum vitamque formandam, in quo per virtutis exercitium proficitur, in quo meditatio divingrum mandatorum effulget amplius et clarescit... Hæc communis inter se unanimorum fratrum habitatio habet m se.illam similitudinem et exemplum, quod in Actibus apostolorum refert de sanctis Scriptura

> ° Videbitur sibi ad summam perfectionem venisse: Quod unicum est ulterioris progressus in virtute intpedimentum. Quod praedare notat Seneca lib. de Tranquillitate animi : « Puto multos potuisso ad sapicatiam pervenire, nisi putassem se pervenisse, nisi quaxiam in se dissimulassem, quadam aportis sculis transilissent. Non est enim quod nos magis aliena judices adulatione perire quam nostra.

divina dicens : Quia omnes credentes erant in unum, A quod elegerit, sanctum sibi hoc putet. Hos tales ubi et habebant omnia communia (Act. 11).

### § IV. — DICTA SANCTI HIERONYMI.

· Monachus vivat in monasterio sub unius disciplina Patris, consortioque multorum: ut b ab alio discat humilitatem, ab alio patientiam; unus eum silentium, alter doceat mansuetudinem. Non faciat quod vult, comedat quod jubetur, habeat quantum acceperit, operis sui pensum persolvat, subjiciatur cui non vult, lassus ad stratum veniat ambulansque dormitet, nec demum expleto somno, surgere compellatur; passus injuriam taceat; præpositum monasterii timeat ut dominum, diligat ut parentem; credat sibi hoc esse salutare quidquid ille præceperit; nec de majoris sententia judicet, cujus officii est obedire et implere quæ jussa sunt, dicente Moyse : Audi, Israel, et tace (Deut. xxvII). Quidam profitentur se renuntiare sæculum vestimentis et vocis professione, qui nihil de pristina conversatione mutautes, res familiares magis augent quam minuunt. Eadem ministeria servorum, idem apparatus convivii, et inter turbas et examina ministrorum nomina sibi vindicant solitarii. Plerique monachi c artibus et negotiationibus pristinis carere non possunt. Plerique non victum et vestitum, quod Apostolus præcipit, sed majora, quam sæculi homines, emolumenta sectantes, sub religionis titulo exercent injusta commercia, et plenis sacculis moriuntur divites, qui quasi pauperes vixerant.

### § V. — Ex REGULA SANCTI FRUCTUOSI EPISCOPI C (cap. 1).

d Solent enim nonnulli ob metum gehennæ in suis sibi domibus monasteria componere, et cum uxoribus, filiis, et servis atque vicinis cum sacramenti conditione in unum se copulare, et in suis sibi, ut diximus, villis ex nomine martyrum ecclesias consecrare, et eas falso nomine monasteria nuncupare. Nos tamen hæc non dicimus monasteria; sed animarum perditionem et Ecclesiæ subversionem. Inde surrexit hæresis et schisma, et grandis per monasteria controversia; et inde dicta hæresis, eo quod unusquisque, suo quod placuerit arbitrio, eligat; et

 Monachus. Hæc sumpta sunt ex epistola ad Rusticum de forma vivendi. Citantur ab auctore nostro monachos, de quibus agit sanctus Pater Benedictus.

Ab alio discat humilitatem. De hac re infra. · Artibus et negotiationibus pristinis. Monachis, qui omnes suas cogitationes et studia ad Deum convertere debent, turpe est rursus negotiorum sæcularium mæandris intricari. Quod docet sanctus Dionysius Areopagita, Eccl. Hier. cap. 6, cum ait multa quæ sæcularibus permittuntur monachis prohiberi, quæ sunt, ut explicat Georgius Pachymeres in para-phrasi, γάμος, και τὸ στρατείαις και εμπορίαις ομιλείν, και ἐτέροις, ἐν οῖς ὁ λαικός οὐ κατακρίνεται, id est, nu-ptiæ, in bello et negotiatione versari, et aliis rebus, ob quas laicus non condemnatur. Quod sane prohibuit concil. Chalcedonense, can. 4.

d Solent enim. Hæc non exstant in Regula ms. sancti Fructuosi Bracarencis episcopi ms. cod. Crassensis, sed sunt alterius Fructuosi, non episcopi, sed abbatis. Hujusmodi autem vitæ monasticæ caupona-

repereritis, non monachos, sed hypocritas et hæreticos esse credatis. Et hoc optamus, et hoc omnino sanctitatem vestram quæsumus cum talibus nullam conversationem jubemus habeatis, neque imitemini. eos. Et quia suo arbitrio vivunt, nulli seniorum volunt esse subjecti. Et nihil de propria substantia pauperibus erogant, sed adhuc aliena, quasi pauperes, rapere festinant, ut cum uxoribus et filis • plus quam in sæculo erant lucra conquirant. Et hæc faciendo de perditione animarum non curant, ut nos animarum, sed corporum plusquam sæculares homines emolumenta habeant, et pro suis pignoribus more luporum doleant, et de die in diem non retre acta peccata plangant, sed cum scandalis semper B studio rapacitatis anhelant, et non de pœna futura cogitant, sed unde uxores et filios pascant, acrius anxiantur. Et cum ipsis vicinis, cum quibus prius se juramentis ligaverant, pro hoc tepefacti cum grand jurgio et discrimine se ab invicem separant : et res suas, quas ante per charitatem expendendas communiter miscuerant, non jam simpliciter, sed cum exprobratione unus alteri raptat. Quod si alieni ex illis imbecillitas apparuerit, propinquos, quos in sæculo reliquerunt, cum gladiis et fustibus et minis adjutores adducunt. Et qualiter hæc disrumpant, in prima dudum conversatione excogitant. Et ' vulgares et ignari cum sint, talem abbatem sibi præsse desiderant, ut ubi se voluerint convertere, s quasi cum benedictione suas voluntates faciant, et quidquid eis placuerit dicere, dicant. Et alios more instigationis dijudicant, et h servos Christi dente canine dilaniant. Et hoc agunt ut semper cum secularibus et hujus modi principibus commune consortium habeant, et amatores mundi cum mundo diligant, qualiter immundi cum mundo pereant. i Tali [se] sape exemplo taliter alios vivere invitant. De talibus Dominus in Evangelio ait : Cavete a falsis fratribus qui veniunt ad vos in vestibus ovium, intrinsecus auten sunt lupi rapaces. A fructibus corum cognoscetis est, quia non potest arbor mala fructus bonos facer (Matth. vii). In fructu operationem dixit, in folis

tores haud dissimiles sunt iis de quibus agit synodus Constantinopolitana prima et secunda, qui suis prein vitæ cœnobiticæ commendationem, et ob pseudo- D sessionibus monasterii nomen imponebant, se es Deo consecrare profitentes, sacratarum rerum cominium usurpabant, easque pro libidine tractabant, tandemque vendebant. Quam rei monasticæ caupo-nationem in posterum fleri prohibet dicta synodus.

· Plus quam in sæculo erant. Lege, plus quam cum in sæculo erant. Ita in cod. Vindocinensi.

! Vulgares. Glossæ veteres : Vulgaris, mocris, λιώδης, χυδαΐος, id est, communis, plebeius, grega-

8 Quasi cum benedictione. Quia olim monachi nihil sine abbatis benedictione agebant, de qua re infra.

h Servos Dei dente canino. Fructuosus abbas, cap-2 : « Cum episcopis sæcularibus et principibus terra vel populorum communem regulam servant, et Antichristi discipuli contra ecclesiam latrant.

i Tali se sæpe. Tò se redundat.

verbun. Et ut eos in opere cognoscatis, verba illo- A in commune viventium ad instar sanctorum illorum rum pensare potestis, quia cupiditatis face succensi non possunt Christi pauperibus adæquari. Christi vero pauperes hanc habent consuetudinem, nihil in hoc mundo cupiunt habere, ut possint Deum et proximum perfecte diligere. Et qualiter supra dictos lupos possint evadere per Dominum cognoverunt dicentem: Ecce mitto vos sicut oves in medio luporum; non portetis sacculum neque peram (Matth. x). Proinde Christi servus, qui cupit verus esse discipulus, a nudam crucem ascendat nudus, ut mortuus sit sæculo, Christo vivat crucifixo. Et postquam deposuerit corporis sarcinam, et hostem viderit trucidatum, tunc se putet devicisse mundum, et cum sanctis martyribus æqviparasse triumphum.

# CHORUM.

b Unde autem ad monachos studium o defert paupertatis, vel quis hujus conversationis exstiterit auctor, cujus isti habitum imitantur; quantum enim, inquam, attinet ad auctoritatem veterum, hujus propositi principes Elias et discipulus ejus Elisæus fuerunt, sive filii prophetarum, qui habitabant in solitudine, urbibusque relictis faciebant sibi casulas prope fluenta Jordanis. Hujus etiam propositi in Evangelio Baptista Joannes auctor exstitit, qui eremi solitudinem incoluit locusta et agresti melle nutritus. Jam deinde progrediens conversationis hujus nobilissimus princeps Paulus, inde Antonius, Hilarion, Macarius, cæterique Patres, quorum exemplis per universum mundum adolevit sancta institutio mona- C chorum. Sex autem sunt genera monachorum, tria optima et præcipua, reliqua vero deterrima, atque omnimodis notanda. Primus est cœnobitarum, id est,

Nudam crucem, etc. D. Hieronymus, epist. ad Paulinum : « Et nudam crucem nudus sequens expeditior et levior scandis scalam Jacob. >

b Unde autem. Hoc caput habetur apud sanctum Isidorum lib. 11 de Officiis ecclesiasticis, cap. 15.

c Defert. Apud sanctum Isidorum legitur, defluxerit, recle.

d In sancta communione vite. Apud sanctum Isidorum: in sancta communi vita.

Qui eis per intervalla, etc. Eremitis olim victus suppeditabatur a cœnobiis e quibus discesserant. Severus Sulpitius dialogo 1: transgressis ad eremum abbatis illius ordinatione panis et quilibet cibus alius administratur.

1 Tertium genus est anachoretarum. Hic distinguit D inter eremitas et anachoretas. Sed anachoretæ sunt in triplici differentia. Primo pro eremitis sumuntur, ut videre est in Regula sancti Benedicti, cap. 1. Secundo pro his monachis qui post cœnobiticam pa-læstram includebantur in cellis, iique duplices. Nam quidam infra septa monasterii in cellis includebantur, ut patet ex Justiniani novella 5 : « Nisi quidam illorum in contemplatione et perfectione degentes vitam remotam habeant in hospitio, quos vocare anachoretas, idest discedentes, et hesychastas, idest quiescentes, consueverunt, etc. Ubi hospitium sumitur pro cella. Ibi enim agitur de iis qui in monasteriis includuntur. Id etiam planum est ex can. 41 sex tæ synodi, quæ aitejusmodi inclusos ἀναχωρητικήν παιδοτριδείσθαι διαγωγών, id est anachoreticam exer-zere vitam. Quidam vero extra septa monasterii in-zlusi crant, de quibus hoc capite agit sanctus Isido-

qui temporibus Apostolorum in Hierosolymis vendita ac distributa omnia sua dabant indigentibus qui habitabant d in sancta communione vitæ, non dicentes aliquid proprium, sed erant illis omnia communia, et anima et cor unum (Act. 1v). Horum institutione monasteria sumpserunt principium. Secundum genus est eremitarum, qui procul ab hominibus recedentes deserta loca et vastas solitudines sequi atque habitare perhibentur, ad imitationem scilicet Eliæ et Joannis Baptistæ, qui eremi secessus penetrarunt. Hi quippe incredibili conversationis desiderio, mundo contempto, sola solitudine delectantur, herbis tantum arescentibus aut pane solo vel aqua contenti, quod his per certa intervalla temporum defertur. § VI. - DICTA SANCTI ISIDORI DE GENERIBUS MONA- B Sicque secretissimi penitus ab omni hominum conspectu, remoti divino tantum colloquio perfruuntur. cui puris mentibus inhæserunt, et propter cujus amorem non solum mundum, sed etiam hominum consortia reliquerunt. f Tertium genus est anachoretarum, qui jam cœnobiali conversatione perfecti. includent semetipsos in cellulis procul ab hominum conspectu remoti, nulli ad se præbentes ingressum, sed sola contemplatione Dei viventes. 5 Quartum genus est, qui sibi anachoretarum imagine blandiun tur. Ipsi, ut ait Cassianus, in primordii sui fervore quodam brevi cœnobii perfectionem videntur expetere : sed continuo tepefacti, dum pristinos mores et vitia resecare contemnunt, nec jugum humili tatis ac patientiæ diutius sustinere contenti sunt: subdique seniorum imperio dedignantes separatas expetunt cellas et solitarie sedere desiderant, ut a nemine lacessiti, mansueti et humiles æstimentur. Quæ institutio, imo tepor, eos quos semel infece-

> rus. Tertio dicuntur anachoretæ 11 qui sine tecto per solitudinem errantes nullo certo loco consistebant. de quibus Severus Sulpitius, dialogo primo : « Habitant (inquit) illi plerique in eremo sine ullis ta-bernaculis, quos anachoretas vocant. Vivunt herbarum radicibus, nullo unquam certo loco consistunt, ne ab hominibus frequenientur. > Id innuit Cassia-nus, coll. xviii, cap. 6, cum ait : < Ad imitationem quoque Eliæ et Elizæi, atque illorum de quibus Apostolus, circuierunt in melotis, in pellibus caprinis, etc. >

E Quartum genus, etc. Hæc sumuntur ex Cassiano. coll. xviii, cap. 8, cujus etiam verba proferuntur. Agitur de quibusdam qui sibi anachoretarum nomine blandientes, in primordiis conversionis tepefacti. necultra valentes ferre seniorum jugum, se in cellis includunt, ad id etiam humanæ laudis applausucompulsi. Quorum stultitiæ ut remedium adhibeatur, concilii Toletani vii, cap. 5, cautum est, ne quis prius includatur, quam multos annos in militia canobitica exercitatus fuerit, adhibito etiam episcopi et abbatis consensu, ut habetur in concilio Francofordiensi, can. 15; et sextæ synodi can. 41, statuj-tur ut qui hujusmodi vitam appetunt, quadriennio probentur : nempe, ut prius ingrediantur monasterium, et per triennium ejusmodi vitam seclusam exerceant abbati monasterii subditi; quo evoluto, ab episcopo interrogentur, qui corum voluntatem, an firma sit, exploret; qua perspecta e cella exeant, et anno integro maneant in monasterio, ut eorum propositum plenius tentetur : quibus ita perfectis, si modo certa sit eorum voluntas, includebantur.

Hoc enim modo pon solum non abscindentur, yerum etiam interius convalescunt, dum a pemine provocati, ut quoddam lethale et intestinum virus, quod quantum amplius celatum fuerit, tantum profundius serpens insanabilem morbum generat ægrotanti. Pro reverentia enim cellæ nullus jam vitia solitarii audet arguere, que ille ignorari maluit milius quam curari.

· Quintum genus est circillionum. Hæc fere excerpta sunt ex divo Augustino, lib. de opere monachi, cap. 28. Quid sint circilliones, exponent Glosses Isidori: Circilliones falsi anuchorete: Eædem Glossæ: Circellio monachus per cellas vagans: Augustinus. De quibus ipse sanctus Augustinus in psalmum CAXXII: ( Quid sibi vult nomen circellionum? Sed non, inquiunt, vocamur circelliones. Forte corrupto sono nominis eos appellamus. Nam circumcelliones dicti sunt, qui circum cellas vagantur. > De qua voce Papias; « Circumcelliones dicuntur, qui sub habitu monachorum usquequaque vagantur. . Idem : « Circumcelliones genus monachorum vagantium, dicti quod circum cellas vagentur. i Sunt et alir circumcelliones hæretici qui, ut martyres haberentur, seipsos perimebant, atque etiam obvios passim Christianos: de quibus sanctus Augustinus in ps. LxxxII, epist. 48, 61, et multis aliis locis: et Philastrius, lib. de hærestbus; meminit collatio tertia

Carthaginensis. h Alii membra martyrum, etc. Exsecrabilis illa hypocritarum nundinatio, cujus beneficio æruscatores illi multam stipem cogebant. Hanc attribuit circellionibus sanctus Augustinus, lib. de opere monachi, cap. 28. Similem licitationem exercebat falsus quidam eremita Desiderius nomine, qui Parisiis ilm cum cruco sacra loca obambulans in sacculo restabat radices diversarum herbarum, dentes talparum, ossa murium, ungues et adipes ursinos, qui- C Cum ex so, de reliquits et vanerations sanciorum. bus tanquam sacris reliquiis a plebe occurrente venerationem exhiberi volebat, ut refert sanctus Gre- Fimbrise enim sunt quædam texturæ quæ assuebangorius Turonensis, lib. 1x Hist. Rodulphus Glaber, lib. 1v Hist., c. 3, narrat de simili temporis sui balatrone circumforaneo qui ossibus mortuorum, quæ e sepulcris eruebat, eis varia prophetarum, mar-tyrum et confessorum nomina imponens, superstitiosos homines passim decipiebat, emunctia corum marsupiis. Hinc nata est quorumdam superstițio, ut falsas reliquias falsosque sanctos colerent. Qualis fult olim mulier quædam Carthagine, Lucilla nomine, quæ obscuri et nondum vindicati cujusdam martyris obsequio ita addicta erat, ut antequam sanctam Eucharistiam sumeret, illius caput veneraretur, eoque nomine a Caciliano archidiacono correpta, ob idque furore incensa a communione Ecclesiæ discessit, suaque auctoritate atque opibus Donatistarum partes multum adjuvit, ut refert Optatus Milevitanus cap. 8, qui latronis cujusdam aram, qui ab indocta et imperita multitudine pro martyre colebatur, sub-movit. Sanctus Gregorius papa, lib. 111, epist. 30, improbat quosdam Græcos qui Romæ ossa mortuorum effodientes, ea pro reliquiis sanctis in suam pa-triam asportabant. Fuit etiam olim Romanæ plebeculæ superstitio, ut Dalmaticam, quæ corpus papæ mortuum, dum efferretur, involvebat, scinderet, et partes pro reliquiis servaret, quod idem Gregorius, lib. 1v, epist. 44, fleri prohibuit. Guillelmus Neubrigensis, lib. v Hist., cap. 20 et 21, narrat de quodam Guillelmo Lundoniensi, qui a stolida plebecula martyr habitus est. lile enim divitum nummis inhians, seditiosis concionibus multitudinem commovebat, seque pauperum salvatorem nominabat: jamuue multa ferramenta ad infringendas locupletum ædes circulator ille paraverat, dum captus de

rit, ad perfectionem nunquam permittit accedere. A · Quintum genus est circelligaum, qui aub habitu monachorum usquequaque vagantur, venalem circumferentes hypocrisin, dischmennics morineias; nusquam missi, quaquam fixi, quaquam staptes, nusquam sedentes. Alii, guz pon viderunt, confidgunt, opiniones suas habentes are Dec. h Alii membra martyrum (si tamen martyrum) a yenditant. d Alii fimbrias et phylacteria sua magnificant, gloriam

> sententia regii senatus equis prius distractus de patibulari trabe pendere jussus est. Post cujus med-tem quidam sacerdos catenam qua trifurcifer ille et sesquilavernio in carcere vinctus (nerat, cuidam ex febre laboranti supposuit, eumque inde sanatum im-pudenti mendacio p lam divulgavit. Statim, ut est cæça et præcaps vulgi devotio, patibulum, in que pependerat impostor ille, a loca revulsum pocte sullatum est; solumque ipsum, ubi defixum fuerat, a fatuis undique concurrentibus, at reliquias sibi anferrent, abrasum est. Naumo quædam Rumeseiensis in Anglia complii queudam recens defunctum pro sancto colere coperant; quod cum rescivisset su-ctus Anselmus Cantuariensis antistes per epistol.m (Lib. 111, ep. 151) cas ejusmodi superstitione probibuit. Contigit etiam tempore Alexandri tertii, ut quidam vino madidus ac temulentus, cum petulartius baccharetur occisus, pro martyre coieretur. Olim stultum vulgus quibusdem insomnits et nocturnis visionibus delusum, ficta martyrum mooumenta venerabatur. Quod prohibitum fuit in concilio v Car-thaginensi, can. 5 (De reliq. et venet. sanct.). Sic etiam a quibus lam stolidioribus martyribus hæreticis honor exhibitus est. Quad pastes vetitum fuit in

> concilio Laodiceno, cau. 34,
>
> c Venditant. Vendere reliquias martyrum prohibetur. Codicis leg. 3, de sacrosanctis ecclesiis, etc.:
>
> Nemo martyres distrahat, nemo marterur, et cap.

tur a Phariszis et Scribis quatuor arigifis amiculi, co tempore quo se ab uxoribus abatinabani, ad castimoniæ ostentationem, ut nemo tangeret sanctificatos, ut scribit sanctus Epiphanius lib. 1 de lieres.,

tom. I, cap. 15.

• Et phylacteria. Phylacteria annt quadam notz ex purpura, quas Scribæ et Pharissei palliis suis ostentationis causa apponebant, ut refert sanctus Epiphanius capite citato. Uhi, etsi tantum de Beribis loquatur, tamen capite sequenti ait Pharismos Scribarum indumentis uti solitos. Sunt et tabulse parvæ. seu chartæ, in quibus Decalogus scriptus erat, quas Scribæ et Pharisæi memorialis causa in fronte gestabant. Divus Hieronymus in cap. xxiii Matth. : Pictaciola illa decalogi phylacteria vocabant. Rabb מפיל, Tephilin. Sunt etiam quædam amuleta seu lib. I contra Parmenianum. Nota est illa historia D conservatoria, que magi ad morbos curandos seu saneti Martini, apud Severum Sulpitium in ejus Vita, averruncandos, aut ad aliquem casum declinandum averruncandos, aut ad aliquem casum declinandum mulierculis dabant collo appendenda, aut brachiis alliganda, ut docet sanctus Epiphanius cap. 15 ii.ri citati. Glossæ veteres: φυλακτήρων, servatorium, amolimentum, amuletum, prævia. Glossæ Isidori. Phylacteria Carmina, id est incantamenta, juxu illud Virgilii in Pharmaceutria :

### Carmina vel cœlo possunt deducere lunam,

Demonum inventum in seductionem ethnicorum. Meminit Beda lib. rv Hist. Angl., cap. 27: « Aliqui etiam tempore mortalitatis neglectis fidei sacramestis quibus erant imbuti, ad erratica idololatriae medicamina concurrebant: quasi missam a Deo conditore plagam per incantationes vel phylacteria vel alia quælibet dæmoniacæ artis arcana cohibere valerent. > Et sexta synodus, cap. 41. Hinc capiendus Tertullianus in Scorpiaco: e Nescio quid magia cirlior habeatur tonsa sanctitas quam comata, ut videlicet qui cos viderit, antiquos illos, quos legimus, cogitet Samuelem, Eliam, et cæteros. Alii honores, quos non acceperunt, habere se protestantur. Alii parentes et consanguineos in illa regione se audisse, videre et ad eos pergere mentiuntur. Et omnes petunt, omnes exigunt aut sumptum lucrosæ egestatis, aut simulatæ pretium sanctitatis. Cum interea ubicunque in factis suis malis ac verbis deprehensi fuerint, vel quomodo innotuerint, sub generali nomine monachorum propositum blasphematur. Sextum genus est monachorum ipsum deterrimum atque neglectum, quod per Ananiam et Saphiram in exordio Ecclesiæ pullulavit, et apostoli Petri severitate succisum est; quique ab eo quod semetipsos a cœ- B nobiali disciplina sequestrant suasque liberi appetunt voluntates Ægyptiorum lingua sarabaltæ, sive . renuitæ nuncupati sunt. Construunt sibi cellulas easque falso nomine monasteria nuncupant. Libérique ab imperio seniorum, arbitrio suo vivunt, certatim in operibus laborantes, non ut indigentibus distribuant, sed ut acquirant pecunias quas recondant. Et sicut ait de ipsis Hieronymus, quasi ars sit saucta, non vita, quidquid vendiderint, chariaris est pretii. Revera, ut idem dicit, solont certare jejuniis,

cumligat. 1 Varia autem suere hac phylacteria, seu ligatura, ut nervi, ossa, radices in corio inclusae, ut notat Tatianus Assyrius oratione contra gentiles, pag. 172 editionis Parisiensis. Alii ursos circumducebant per urbes et oppida, et in eorum capite totoque corpore tincturas appendebant, dabantque passim ex pilis eorum cum tincturis tanquam phylacteria ad morbos et sascinos oculorum autoliendos, ut docet Theodorus Balsamo in canopem citatum sexte synodi. Additque præsectum quemdam suisse synodiae condemnatum, quod deprehensus esset habere croupa, id est, indumentum infantis recens nati a muliere acceptum ados occludendum iis qui in equi dicere conarentur. Hoc autem croupam nithi est aliud quam pellicula quædam capitis instar pileoli, cum qua quidam nascuntur, quam olim ad vocati in sinu gestantes ad eloquentiam conferre credebant, ut resert Lampridius in Antonino Diadumeno; c Solent deinde pueri pileo naturali insigniri, quod oblent deinde pueri pileo naturali insigniri, quod ob-stetrices rapiunt, et advocatis credulis vendunt, si quidem causidici hoc juvari dicuntur. Litteræ solutoriæ sunt etiam phylacteria, quas qui apud se gerebant se nulle pacto vinciri posse credebant. Ut videre est apud Bedam lib. 1v Hist. Angl., cap. 22: D · Quarum celebratione factum est, quod dixi, ut nullus eum possit vincire. Interea comes, qui eum tenebat, mirari et interrogare cœpit, quare ligari non posset: an vero litteras solutorias, de quibus fabulæ ferunt, apud se haberet. i Muc etiam speciat effigies Alexandri Magni, quam qui apud se gestabant, vel in anuniù, vel in dextrocherits, et in omni ormamentorum genere, se in omni actu juvari crede-bant, ut acribit Trebellius Pollie in Quieto impera-tore. Tandem apud Christianos phylacteria sunt sacræ reliquiæ, ut sanctæ orucis, martyrum, etc., in auro vel argento, seu crystallo, aut quavis alia ma-teria celatæ. Sanctus Gregorius papa, lib. x11, epist. 6: « Excellentissimo autem filio nostro Adulowaldo regi transmittere phylacteria curavimus, id est, crucem cum ligno crucis Domini et lectionem Evangelii theca persica inclusam. > Helgaldus Floriacensis momachus in Vita Roberti regis : « Unde nimirum suos

captantes ab hominibus. Alii criniti incedunt, ne vi- A et rem secreti, victoriæ faciunt. Apud hos affectata sunt omnia, fluxæ manicæ, caligæ follicantes, vestis grossior, crebra suspiria, visitatio virginum, detractio clericorum : et quando dies festus venerit, satiantur ad vomitum.

### § VII. — DICTA SANCTI VALERII DE GENEBE MONA-CHORUM.

b Hinc subsistit septimum genus monachorum nuper adjectum pejus prioribus. Bum olim secundum superiorem seriem de primo exerdio ædificationis Ecclesiæ tantus inardesceret • candor desiderii regni cœlorum atque timor Domini corda perterreret populorum; ut non solum per cœnobialium crebras atque juges congregationes innumerus et infinitus exercitus multiplicaretur monachorum, verum etiam diversa eremi deserta copiosius contegerentur perfectorum d ergastulis anachoretarum, et cum in ista e ultimæ extremitatis occiduæ partis confinia rara videlicet et exigua pullularent sacræ religionis crepundia, a paucis electis et perfectis viris in desertis locis rara ope Domini constructa sunt monasteria: ex quibus multas animas Redemptor explatas fece peccaminum suscepit in regna cœlestia. Et quia discedente et ad finem extremante mundi tempore refrigescit charitas, acereșcit apvissima iniquitas, et inexplebilis voraxque exardeselt mundana

a quibus juramentum recipiebat, volens justificari quemadmodum seipsum, fecerat pnum phylacterium holocrystallinum in gyro auro puro ornatum absque alicujus sancti pignorum inclusione, super quod ju-rabant primates hac pia fraude nescii. Acia sancti Guillelmi Gellouensis: « Miserat illis ab Hierosolymis per Zachariam magni propositi magnique testimonii sacerdotem, perque duos monachos Hierosolymitanos magna religionis, nec parvæ auctoritatis fliud Dominicæ crucis venerabile cunctis mortalibus phylacterium adorandum gemmarum splendoribus et auro purissimo, quantum potuit ars humana, fecentissime ornatum.

lissime ornatum. 
Sive renuitæ. To tive sumitur ex positis. Nam to renuitæ Latinum est, non Ægyptlacum. Et ita Latini sarabaitarum nomen exposuerunt. Smaragdus in cap. I Regulæ sancti Benedicti: i Sarahaitæ autem interpretantur renuitæ, eo quod majorum exempla vel virtutem sequi renuant. Sanctus Odo abbas Cluniacensis, collatione iii: « Nos miseri non sumus monachi, ut falso nominamur; sed sarabaitæ, id est renuitæ, qui jugum regularis disciplinæ renuimus. I Glossæ anonymæ: Sarabaitæ lingua Ægyptiaca; in Latina dicuntur renuitæ, qui refutant abbaca; in Latina dicuntur renuitæ, qui resutani abba-tem habere. Unde glossæ mss. in Regulam sancti Benedicti, quæ Parisiis exstant in bibliotheca S. Vi-

etoris: Sarabattarum, qui refutant, vel renuunt.

b Hine subsistit. Non hie citatur integrum caput sancti Valerii, sed ultima pars cujusdam capitis de genere monachorum, in qua septimum genus addit, corum qui ex famulițio et servitio monasterii, inviti tondebantur ab abbatibus, paucis tunc ad conversionem accedentibus; corumque mores pessimos describit, invehiturque in eorum præpositos.

• Candor desiderii. id est, ardor desiderii.

d Ergastutis. Metaphorice vocat cellas anachoretarum ergastula, ubi illi laboriosam vitam agunt, quemadmodum fossores in ergastulis.

· Ultimæ extremitatis occiduæ partis. Id est, Hispanke ex qua oriundus est hic sanctus Valerius, ut supra dictum est.

num atrocitas, in [quibus] sacratissimis locis paucissimi tandem reperiuntur electi viri, qui de toto corde convertantur ad Dominum. Et ne ipsa monasteria desolata desertaque remaneant, tolluntur ex familiis sibi pertinentibus a subulci de diversisque gregibus b dorseni atque de possessionibus parvuli qui pro officio supplendo inviti tondentur, et nutriuntur per monasteria, atque salso nomine monachi nuncupantur. Qui dum nec pridem foris in activa vita mundanis studiis, sive servitiis vel operibus excocti eruditique patescunt; nec postea in monasteriis citra electionem Domini non ultronee, sed inviti sanctæ religioni sociati concipiunt in corde timoris Domini compunctionem aut desideria regni cœlestis; non obedientiæ humilitate, aut sinceræ B charitatis dilectione fundantur, sed crescunt typo superbiæ turgidi, fastu elationis inflati, cupiditati philargyriæque fomiti d insatiabiliter mersi, voracitati • gastrimargiæ et temulentiæ inexplebiliter dediti atque atrocissimæ invidiæ flamma succensi, ut

cupiditas, atque infestior invidens invalescit dæmo- A si viderint aliquos toto corde convertentes et Domino fideliter servientes bonaque opera et Deo placita exercentes : cum de ipsis monasteriis originales servi existant juris sui ea debita et sibi pertinentia defendere contendentes, insurgant superbientes invidiæ atra obscuritate cæcati f et adversus opus assumunt justum sævissimæ crudelitatis odium, atque diversis publicis et clandestinis insidiis impedire nitentes. Considerate, obsecro, quantum hos punitura sunt mala sua, 8 quos etiam bona puniunt aliena. Et quis ei poterit subvenire, h qui se sibi exhibet invidendo carnificem? Aut unde sibi parabit salutem, qui de salute bonorum contrahit male utendo perniciem? Cum autem in arcem superbiæ atrociter sublimantur, interitum primæ perditionis incurrunt. Scriptum est enim : Quoniam quem dirus superbiæ infecerit spiritus, similem eum effecit diabolo : el quem similem fecerit vilio, simili eum sine fine cruciandum tradet exitio. Insuper hypocrisi falsæ religionis ita captantur, ut in conspectantium obtutibus sæcularium protendant falsum sacræ religionis

a Subulci. Glossæ veteres : Subulcus συοδοσκός,

Χοιροδοσχός, id est, qui porcos pascit.

b Dorseni. Glossæ Isidori: Dorsennus persona parasitorum. Et sane Dorsennus quidam parasitus introducitur apud Plautum. Hoc tamen loco dorseni

videntur case pueri opiliones, seu pastores. · Philargyriæ. Philargyria, inquit Cassianus, lib. viii, cap. 1, est pecuniarum amor, de qua toto illo capite sapienter disputat. Dicitur et φιλοχρηματία, quod idem sonat. Appellatur a sancto Antiocho, homil. 8, νόσημα διενόν και δλέθριον, id est morbus C

gravis et lethalis.

d Insatiabiliter mersi. Avaritia insatiabilis est. Sanctus Isidorus Pelusiota, lib. v, ep. 55, Η τὸ προστιθέμενον ΰλη και ὑπέκκαυμα τῆς του πλείονος ορέξιως γίνεται. Πάντοτε γαρ διχομένη ουδίποτε πλη-ρούται. Οίσι δέ τις πολυχίφαλος ύδρα μυρίοις στόμασι την τροφήν γαστρί τη απορίστω παραπίμπουσα, etc., id est, cui id quod adjicitur est materia et fomes cupiditatis multo plura possidendi; undique enim rapiens nunquam expletur. Tanquam multorum capitum hydra, quæ per mille ora cibum in alvum in-explebilem demittens, tanto plus eum appetit, quasi nihil antea acceperit. Et præclare sane Antiochus monachus, homil. citata, ωσπερ ήθάλασσα οὐκ ἐμπιπλάται δεχομένη πλύθος ποταμών, ούτως ἐπιθυμία φιλάργυρου οὐ πληροῦται χρημάτων, id est, quemad-modum mare ob multitudinem fluviorum quos recipit, non impletur, sic avari cupiditas nullis divitiis satiatur.

· Gastrimargiæ. Gastrimargia, juxta Cassianum, lib. v, cap. 3, est gulæ concupiscentia, et juxta sanctum Isidorum Pelusiotam, lib. 1, epist. 384,  $\pi \rho l$ γαστέρα μανία, id est, ventris rabies et insania. Cui suffragatur sanctus Dorotheus doctrina 15, qui deducit, παρά το μαργαίνειν, ο έστι μαίνεσθαι, τήν γαστέρα, id est ab eo quod venter insaniat. Et γαστέμαργος apud Suidam απληστος, id est, insatiabilis. Dicitur etiam ἀδδιφαγία, πολυφαγία, id est voracitas, edacitas immoderata apud Athenæum libro x, et λαιμαργία apud eumdem ibidem, et λαίστας είδοπιμη συστάς sen νοπείος Closes νείσπος μαργος, ciborum gurges, seu vorator. Glossæ veteres λαιμαργος, glutto. Moschopulus, scheda 3, λαίμαργος πολυφάτος μετά συντόνου ἐπιθυμίας, id est, multivorus cum vehementi cupiditate. Distinguit tamen sanctus Dorotheus doctrina citata inter læmargiam et gast imargiam. Nam læmargia est insana gutturis voluptas, παρά το μαργαίνειν τον λαιμόν, id est ab eo

quod guttur insaniat; estque immoderatus saporis affectus; cum quis opiparas epulas et cupedias immoderate appetit, quales fuerunt Philoxenus Leucadius Euryxidis silius et Melanthius decoctores, qui ut diutius cibos saperent, hic avis oblongi colli, ille gruis collum optavit, atque alter Philaxenus dithyramborum poeta Cytherius, qui ob eamdem causam collum tricubitale appetiit, ut docet Athenæus lib. 1. Gastrimargia vero non tam ciborum saporem et lautitias, quam abundantiam et ingluviem exquiri:. Læmargia igitur plus saporis delectatione, quam eduliorum ingurgitatione trahitur : licet tandem gustus titillatione victa, ut usu venire solet, in ga-strimargiam degeneret, quemadmodum docet san-ctus Dorotheus doctr. citata. Exempla gastrimargiæ vide apud Athenæum, lib. 1x, et Ælianum lib. 1 de varia Hist., cap. 26 et seq.

t Et adversus opus assumant justum. Hæc sunt transposita et ita legenda: Et adversus opus justum assumant sævissimæ crudelitatis odium.

8 Quos etiam bona puniunt aliena. Nam ex alieno bono contabescit invidus. Sanctus Gregorius, lib. v Moral., cap. 34 : c Livor alieni boni suum punit auctorem; nam unde bonus proficit, inde invidus contabescit. > Ovidius 11 Metam., in descriptione invi-

Sed videt ingratos intabescitque videndo Successus hominum, carpitque et carpitur una.

Sanctus Cyprianus, tractatu de zelo et livore: D c Qualis vero est animæ tinea, etc., illustrium prosperitate torqueri, aliorum gloriam facere suam pœnam. > Sanctus Prosper, lib. 111 de Vita contemplativa, cap. 5. c Invidus alienum bonum suum facit invidendo supplicium. > Unde Apollinaris, lib. 1, epist. 4: « de cujus culmine datur amicis lætitis, lividis pœna.

h Qui se sibi exhibet invidendo carnificem. Sanctus Gregorius supra : « Livor alieni boni suum punit auctorem. > Præclare admodum quidam poeta apad sanctum Isidorum in fine libri de Differentiis :

Justius invidis nihil est, quæ protinus ipsum Auctorem rodit, excruciatque animum. Ovidius, libro citato:

.... carpitque et carpitur una, Suppliciamque saum est.... Et sanctus Cyprianus tractatu citato ait invidos pe-

ctori admovere carnifices.

habitum : ut etiam ac si desperantes de bono merito A tem generat : ita ut cor ejus magis magisque invel vacuum adipiscantur sanctitatis vocabulum. Atque in supra dictorum auditum multiplicant diversas crebrasque series officiorum, et in sublimi arte attollunt canentes melodia vocum, a atque crebris genuflexionibus protrahentes copiam orationum, et quotidianis diurnis atque nocturnis temporibus torporem desidiosum otiumque implicant somnolentum, ut scribitur, Habentes religionis signum, non religionis meritum: hippocentauro similes, nec equi, nec hominis facta discretio, uti superius dictum est, adversus fidelissimos Dei servos dolosa et iniqua machinantur odia, atque impiissimæ atrocitatis persecutionem incutiunt: et quos noverint esse latrones homicidas, maleficos, adulteros, atque cætera diabolicæ infanda crudelitatis opera exercentes, eos B summi amoris affectione, ex totoque corde charitatis connexione amplectuntur. Hinc procul dubio aperta ratio manifestat quia, despecto Deo, diabolo obediunt et servi sideles existunt, cujus satellites amant, amplectuntur et diligunt : et Domino, cujus sidissimos servos persequuntur et odiunt, inimici, b refugæ, odibiles, et exteri flunt : qui dixit : quod fecistis uni ea his minimis meis, mihi fecistis (Matth. xv). Iterum scriptum est : ille Dominum odit et contemnit qui non solum non timet Deum, sed gratis odit timentes Deum. Rectores vero eorum, et si se existiment se graviter ante Deum esse culpabiles, sed quia erga gregem sibi creditum negligentes, et mala non prohibentes existunt, non solum propter propria delicta, sed pro subditorum flagitiis dupliciter condemnabuntur. Hinc David deprecans orat. Ab occultis meis munda me, et ab alienis parce servo tuo (Psal. xviii). Quicunque ex senioribus c causam delinquentis adornat, majorem ei insolentiæ fomi-

Atque crebris genuflexionibus. De genuflexionibus monachorum infra dicetur.

b Refugæ. Refuga substantivum hoc loco est desertor, apostata. Glossæ veteres ἀποστασία, ἀποστατης, resuga. Tertullianus, de Habitu muliebri, cap. 5: ( De ignominiis in honores metalli refuga mulatur. . Poemate 1 contra Marcionem:

Terribilis refuga attribuit fera munera mortis.

Postquam fracta fides refugis spirantibus hostis, etc. Et infra :

Affixit ligno refugarum immane tropæum.

Refuga, qui aliquid refugit. Flodoardus lib. 1 Hist., ap. 24 : c Humanæ laudis et mundanæ retributionis refuga. , Alias adjectivum est, ut, refuga cæsaries, apud Sidonium lib. 1 epist. 2, id est, in occipitium durari faciat : et contumaciam delinquentis differendo non discutit, nec humiliari eum sinit, d nec dissimulanter quæ permittit de satisfactione et venia cogitare, sed idem denuo iterare, quoniam Scriptura nempe testatur, Quod omne peccatum quod remissus indisciplinatusque admiserit frater, ad negligentem protinus revertatur seniorem; et propter se et pro illo duplam redditurus est rationem. Recte nam. que censetur : ut cum quo participat errorem, æternam retributionis cum eo sortiatur ultionem, quia:

Ipse jubere nefas, ipse perhibetur amare, Qui prohibere valet, nec prohibere volet.

Horum et similium prævaricatricem clandestinæ simulationis perniciem simul cum publica mundanæ delinquentiæ facinorum contagione debet fideliter juxta sibi creditum supernæ veritatis divini imperii vicem et gloriosum terrenæ potestatis principium severitas justissimæ censuræ et zizaniorum ac tribulorum de agro cordium delinquentium pessimam suffocationem falcifera emendationis succisione radicitus exstirpare, atque vomere justitiæ et rastro veritatis excolere, ut novalem fructum fidei et sanctitatis creatori suo valeat procreare. Hæc exigua verba de exsecranda hypocrisis nequitia dixisse sufficiat. Nam de gravioribus flagitiis delictorum disserere non est meum. Illius semper sententiæ recordabor: Posui ori meo custodiam, dum consistit peccator adversum me (Psal. xxxviii). Ut non loquatur os meum opera hominum (Psal. xvi). Ille justus judex, qui est mentium testis et occultorum cognitor, ipse est et erit bonis bonorum in sempiterna gloria retributor, et malorum secundum merita singulorum veracissimus ultor.

reflexa.

o Causam delinquentis adornat. Causa hoc loco est defensio, excusatio. Terentius in Hecyra, act. IV,

Etsi tibi causa est de hac re:

Ubi Donatus: c Causam more suo pro defensione posuit. > Et in Phormione:

Justam illam causam, facilem, vincibilem, optimam. Donatus: causam pro defensione posuit. Causam ergo adornare est defensionem parare, instruere, D quasdam rationes ad delictum excusandum vel extenuandum proferre.

d Nec dissimulanter quæ permittit. Lege, nec dissimulando, et τὸ quæ expunge, quia redundat. Ut hæc ita connectantur : Nec humiliari eum sinit : nec dissimulando, permittit de satisfactione et venia (sup.

eum) cogitare.

# CAPUT IV.

### · DE ORDINANDO ABBATE.

### 6 I. - Ex Regula sancti Benedicti.

b In abbatis ordinatione illa semper consideretur ratio, ut hic constituatur e quem sibi omnis concors congregatio secundum timorem Dei, d sive etiam pars, quamvis parva, congregationis saniore consilio elegerit. Vitæ autem merito et sapientiæ doctrina eligatur qui ordinandlis est, etiamsi ultimus fuerit in ordine congregationis. Quod si etiam omnis cougregatió vitils suis (quod quidem absit) consentientem personam pari consilio elegerit; et vitia ipsa in notitia episcopi ad eultis diœcesim pertinet locus ipse,

 De ordinando abbate. In omnihus regulis sive editis, sive mss. quas viderim, hoc caput est sexa-gesimum quartum ordine.

esimum quartum ordine.

• Vel ad abbates. sta apud Smaragdum la col.

• In abbates brainatione. stac usque ad fila verba, B mss. Ebrul. et Vict. P. deest præpositio ad. la ms. mstituant dispensatorem, extant Dist. 61, can. In Vict., vel abbatibus aut Christianis vicinit. constituant dispensatorem, extant Dist. 61; can. In ordinatione. Ubi quædam variant maxime cum legitur, ro præpositi, pro, abbatis; et infra, præpositos, pro, abbates. Bed næe mutatio facta videtur ex industria. Quare non video cur huic canoni præligatur

palea. c Quem sibi omnis concors elegerit. Fuit antiqua Ecclesiæ consuetudo, lit monachi sibl suum ahba-

tem eligant. Id præscribunt antiquorum Patrum regulæ, et ecclesiasticæ civilesque sanctiones. Vide titulum sextum De Electione et electi potestate; con-cilium Lateranense sub Gregorlo Magno, ubl etiam præcipitur, ut abbas de ipsa bongregatione eligatur, si in ea idoneus quispiam repertus sucrit. Cod. l. 46. De sacrosanctis ecclesiis. Justiniani Novellam 5, cap. 10; llb. i Capitularis Caroli et Ludovici impérato-rum, titulo 8. Et praxis videtir in epistola mona-chorum Laubiensium ad Rothardum Gameracensem et Notkerum Leodiensem episcopos apud Baldricum C lib. 1 Chron. Cameracensis, cap. 105. ( In cujus electione noveritis non deesse nostram unanimita-tem secundum nostrae Regalae instituitionem : quae præcipit, vel omnino concordém in hoe fleri congregationem, vel saniori consilio etiam, quamvis mini-

mam partem. > d Sive ejiam pars, quampis parva, congregationis, etc. Parval Id est minor, hellenismus, positivus pro comparativo. Et sane in epistola Hincmari ad Rotrudem electam monasteril Sanctæ Crucls, seu Sanctæ Radegundis Piotaviis apud Fledoardum, lib. in Hist. Ecci. Rem.; cap. 27, tegitur, 73 minor. t Pro qua rex proceperat Frotario archiepiscopo, et Erardo atque Angenoldo ad præfatum monasterium pergere, et electionem regularem ibi facere; et si cuncta concors congregation vel paran quamvis minor, tamen mellor Rotrudem elegerit; constitueretur in ordine abbatises: . Idem autem Hincmarus in epist. ad Richildem reginam apud Flodoardum eodem capite D mentionem facit hujus capitis de ordinando abbate : · Monens ut legat capitula regulæ beati Benedicti de ordinatione abhatis vel abbatissæ, et inveniet quam graviter pro hac ordinatione in Spiritum sanctum, quo ipsa regula est promulgata, peccaverit. > Monachi Laubienses in epistola citata dixerunt, minima; e vel saniori consilio, etiam quamvis minimam partem. > Sed non citaverunt ex codice. Hunc sancti Benedicti locum respicit illud de electione, can. ecclesiast. • Ut is collatione adhibita eligatur, in quem oinnes, vel major vel sanior pars consentit; subaudi, quamvis parva. Hoc statuit sanctus Pater Benedictus

A • vel ad abbates i hut Christianes vicines claruerint; prohibeant pravorum prævalere consensum, sed domui Dei dignum constituant dispensatorem: seientes pro hoc se recepturos mercedem bonam. si illud " caste et zelo Dei faciant, sicut e diverso peccatum, si negligant. Ordinatus adtem dibias cogitet semper quale onus suscepit, h et cui teddiums est rationem villicationis sute; sciotque sibi oporter prodesse magis quam praesse. Opories ergo em esse dectum i lege divina, i ut sciat, et sit unde proferat nova et vetera; castum, sobrium, misencordem; et semper k superexaltet misericordia judi-

ut pravorum factionibus fenestram ad licentiampracludat.

Aut Christianos vicinos. Non tanquam jus ha tes in monachos, sed qui sint episcopis et abhaibes aut suasores, aut adjutores, ut nova electio rata la beatur. Quamvis enim hæc omnia sub eodem verbo dicantur, sunt tanten secundum personarum qualitatem intelligenda:

6 Caste. Id est sine corruptela, et muneris paptione. Cicero, Orat. pro lege Manilia: « Et meus labor in privatorum periculis caste integreque vers tus. . Nonlus Marcellus; cap. 4 : « Casum a furis et rapinis abstinens. > Varro Andabatis. ( Nec ma-

nus visco tenaci tinxeral viri casta. )

Le cul reddicurus est rationem villicationis sub. Iri canone Theodori archiepiscopi Cantuariessis ad hunc locum fit allusio : « Fac cam semper ago-scere, quia tibi redditura est rationem villicauonis

sure. )

1 Lege divina. Id est, sacra Scriptura et reran è-

vinarum scientia, ut infra fusius.

1 Ut sciat et sit unité. Ita in unique bol. ib. S. Germ. et apud Rutharduih fils. recie, nam phrasis, sit unde, est fathiliaris sancto Benedicto. Velgo, " sciat et sic unde, etc.

2 Superexaltet mitericordia judicio. Ita Smara At sanctus Dunstanus, editio Coloniensis, vetis parsiensis cum vulgatis: Superexultantem misericordina judicio. In canone Theodori Anglorum episcopi, i antiquo ordine Romano: Superexaltet miserior diam judicio. Sed lege cum Turrecremata: Superexaltet misericordia judicium. Nain sanctiis lato perexaltet misericordia judicium. Nain sanctiis lato bus, cap. 11, unde hæc verba sumuntur, scribi. Superexaltat autem misericordia judicium, id est, ul in textu Grzeco habetur; κατακανχάται ίλιος κρίσικος hade tst, gloristar misericordia udversus judicium, tihide, superexaltes misericordia judicium, esi, κ exaltet misericordia judicium. Judicium boc hard ingulia desaltura. loco pro justitia ponitur, et sæpe in sacra Scriptura. Hæc virtus digna rectore monasterii, quia digua Deo, cujus miserationes super omnia opera ejus. Digus principe, ut bene monet Cassiodorus lib. I Variarini epist. 9 : « Benigni principis est ad clementia conmodum transire terminos æquitatis : quando sola est misericordia, cui omnes virtutes honorabilite cedere non recusant. Hanc maxime sectatus es sanctus Odilo abbas Cluniacensis, qui etiam se co nomine arguentibus respondebat, quod si damuali dus foret, se malle ob clementiam, quam ob seren tatem damnari, ut refert beatus Petrus Damiani in ejus Vita. Quinimo non descendit in Tartarum mise

cio, ut idem ipse consequatur. . Oderit vitia, dili- A et cum charitate ea amputet, ut viderit cuique expegat fratres. In ipsa autem correptione prudenter agat, et b ne quid nimis : c ne, dum nimis eradere cupit æruginem, frangatur vas. d Suamque fragilitatem semper suspectus sit: memineritque e calamum quassatum non esse conterendum. In quibus non dicimus ut permittat nutriri vitia, sed prudenter

ricordía, dul Christus misoricordiam polhcitas est. Quod innuit sauctus Ambrosius in obitu Theodosii: c Bonum est misericors homo, qui dam aliis subvenit, sibi consulit, et in alieno remedio vulnera sua curat. 5

· Oderit vitia, diligat fratres. Hæc hominis omni perturbatione vacui virtus et perfectio est. Idem præclare Monet sancius Augustinus serm. 1, 7. ( Quando autem judicas, dilige homines, oderis vitium. Noli propier hominem diligere vitium, nec propier vitium odisse hominem. Homo proximus est tuus, vitium sinimleum proximo tuo. Tunc amas amicum, si oderis qued nocet amico. > Prosper Aquitanieus, Epi-

Divinum in nullo figmentum despiciatur, Sota filalis studită addită non placeant. Idem Epigraiti. 25.

Legem spernentes bdit cum legis amator, Non howines odit, sed reprobat quod agunt.

Et Epigram, 65.

Recta volena animus, sapiéns et ameter honesti Quosdam odio dignos judicat esse suo. Nee tamén hos toto depellit fædere, guartis . Naturam errantem dividere a vitie; Sie generi indulgeus proprio, ut peccata recidi Optet, et tit damnet criminia; non homines.

Sanctus Gregorius papa lib. xx, epist. 8 : « In qua videlicet correctione hunc esse ordinem noveris yt personas diligas, vitia persequaris. Sanctus Eutropersonas onigas, vina persequaris. Sauctus Eutropius Valentinus episcopus in epist. ms. de districtionnionachorum: « Sed Dominus in Evangelio sic dicit: Omnis qui irascitur, fratri suo, reus erit judicio.
Et hoc qualiter intelligatur, adverte. Ille in hoc dicto
tenetur obnoxius, qui non vitio quod in homine malum, sed naturæ ipsi humanæ, quam utique Deus
bonam condidit, irasci voluerit, et prærogare stimulum. Ila se gerebat erga subditos sanctus Fulgentius Ruspensis episcopus, qui, ut in ejus Actis labe-tur: Cdiens vilia, et diligens homines tandiu seve-rus apparebat, quandiu disciplinæ spiritalis severitas exigehat.

b Ne quid nimia, Hac est discretionis et prudentiæ regula. Hujus sententiæ meminit Terentius in Andria.

Nami id arbitror Apprime in vita esse utile, ui ne quid nimis. Ausonius in ludo septem Sapientum.

Ausonius in ludo septem Sapientum.

Dixisse ex isto loco

Afer poeta videtur, ilt ne quid nimis.

Per Afram poetam intelligit Terentium. Meminit et sanctus Isidorus Pelusiota lib. v, epist. 73 : Εξ. μέν των ἐπτα βουλλουμένων, σορών παρηνεσε, μπδέν άγαν, id est, ilnus e septem Sapientihus hortahatur : Ne quid nimis. Et epist. 528 : Σορώ δι άπορε είπα τὴν ὁ μπδέν άγαν ὁ δὶ μέτρον ἄριστον ; id est, duo viri sapientes dixerunt : alter, ne quid nimis; alter, modus optimus. Idem répetit epist. 413. Sapctus Leander de Institutione virginum, cap. 15 : « Unde vera est illa sententia philosophorum : Ne quid nimis. » Hanc sententiam tribuit Soloni Diogenes mis. ) Hanc sententiam tribuit Soloni Diogenes
Laertius lib. i, in ejus Vita. Hæc autem regulæ
verba usque ad illa, ut diximus. Et studeat plus
amari, etc., citantur in conc. Duziac. 11.

Ne, dum nimis eradere, etc. Idem alia similitu-dine præclare docet sanctus Gregorius epist. citata: Sic enim vulnus debes abscindere, ut non possis ulcerare, quod sanum est : ne, si plusquam res exidire, ut diximus. f Et studeat plus amari, quam timeri. Non sit turbulentus et h anxius; non sit i nimius et obstinatus; non sit i zelotypus et nimis suspiciosus : quia nunquem requiescit. la ipsis imperiis suis providus et consideratus; et k sive secundum Deum, sive secundum sæculum sit opera quam

git ferrum impresseris, noceas cui prodesse lestinas.» d Snamque fragilitatem semper suspectus sit. Ut possit alienze fragilitati compati. Unde przeclare admodum sanctus Ambrosius de obitu Theodosii : Agnoscit se hominem esse, qui novit ignoscere. >

• Calamum quassatum den conterendum. Isaiæ xlii; et citatur a Matthæo, cap. xii, dictum de Christo, quem antistites monasteriorum debent imitari. Calamus quassatus, ut notat sanctus Basilius interr. 291, Regul. brev., is est qui nondum omni fastu vacuus non adeo sincere mandatum exsequitur : qui non ldeb conterendus est, et severius increpandus, sed benigne ferendus, ut sanari pousit. Quid sit arundo, seu calamus, belle exponit Eusebius Galli-canus, homilia in hæc verba: « Arundini quoque, id est, carici, que à veitto movetur, peccatrix et in-fidelis anima comparatur, et pote levis, mobilis, inquieta, infirma, fragilis, infecunda velut inutilium numerositate foliorum, plena superfluis, vacua ne-cessariis inquis gratifis cessariis, inanis gratiis, nodosa peccatis, ad omnia blandientia obnoxia, et facile cujuslibet injuriæ commotione cassanda, inconstans radicibus, a foris ni-tida vanitatibus, intus cava virtutibus. Quam nulla extrinsecus utilitas vestit, nulla intrinsecus fidei medulla corroborat. Quam, sicut carices, quæ finvios amant, ita inmodi hujus præterfluentia, et celeri decursu peritura delectant. > Postea concludit invicem alterius commodis laborandum, et Hivicem labores atque onera esse portanda. Unide sanctus Hieronymus atinc locum Matthæi explicans sapienter dicit: ( Qui peccatori non porrigit manum, nec portat onus fratris sui, iste calamum quassatum confringit.

1 Et student plus amari, quam timeri. Aic locus habetur in supra citata epistola monachorum Laubiensium. Emndem sententiam profert regula Tarnatensis unp. 25 : Plus amari appetat, quam timeri.

Prætlare Corippus lib. 1v.

Corrector iniqui Censilvan gravitate gervis, meiloque vigere Terribilis, mitique magis pictate tremendus.

B Non sit turbulentus, etc. Hæc sancti Benedicti verba ita præclare modificantur et explicantur in libello supplici monachorum Fuldensium ad Carolum Magnum: « Fieretque non turbulentus vultu, non auxius animo, non nimius in judicio, non obstinatus in consilio.

h Anxius. Ut contingere solet pusillanimis, meticulosis et scrupulosis, qui ad quamlibet, vel levem, difficultatem, trepidare solent, atque etiam ardelionibus, qui omnia lacere volunt, quos profecto ne-cesse est nimia anxietate sapius lancinari, cum

sæpe negotiorum molė obruantur.

i Nimius. Hoc loco est molestus, importunus. Magister in regula ms., cap. 9: Ne aut nimius ei appareat, aut improbus. Nam improbus, út infra dicetur, est importunus. Proprie nimius, est modum in rebus agendis excedens. Unde adverbium, nimie, id est, immoderate, apud Julium Capitolinum in Cordinis. Gordianis : Moribus ita moderatus, ut nihil possis dicere, quod ille aut cupide, aut immodeste, aut nimie secerit.

i Non zelotypus. Metaphora ducta cet a maritis, qui de uxoribus illiqui, simpiri sempér suspicantur: quales sunt ii, qui scrupulosius monachorum suorum actiones rimantur, et observant.

k Sive secundum Deum, etc. Lege, ut apud san-

tionem sancti Jacob dicentis: Si greges meos plus in ambulando fecero laborare, morientur cuncti una die (Gen. xxxIII). Hæc ergo et alia testimonia discretionis, matris virtutum, sumens, sic temperet omnia aut sit et fortes quod cupiant, et insirmi non refugiant; et præcipue ut præsentem regulam in omnibus b conservet. Et dum bene ministraverit, audiat a Domino quod servus bonus, qui crogavit triticum conservis suis in tempore suo: Amen dico vobis, ait, super omnia bona sua constituet eum (Matth. xxiv).

§II. — Ex Regula sancti Fructuosi episcopi (cap. 20).

· Abbas vel præpositus d e propriis semper cœnobii monachis eligatur: vir sanctus, discretus, gravis, castus, charus, humilis, mansuetus et do- R ctus. Qui divinis experimentatus [est] documentis omnibus perfectis rebus bene fuerit eruditus. Qui in abstinentia præcellat, in doctrina refulgeat, · exquisitas epulas mensæ lautioris consuetudinemque contemnat, vini nimii perceptionem respuat, cunctis in commune fratribus, ut pater proprius piissimusque provideat. Quem nec ira subita immoderate dejiciat, nec mœror ac pusillanimitas frangat, nec libido corrumpat. Qui et in patientia discretionem et cum ira exhibeat lenitatem. Quique sic egentibus aut pauperibus pareat, ut ministrum se, non prælatum tantum Christi visceribus recognoscat.

ctum Dunstanum, Smaragdum, et in vulgatis : Sive secundum Deum, sive secundum sæculum sint. Opera, quæ injungit discernat, et temperet. Ita ut verbum C substantivum, sint, referatur ad to imperia. Undo Smaragdus: « Imperia secundum sæculum sunt, quæ ad corpus spectant, ut sunt arare, metere : se-

cundum Deum, quæ ad animam, ut orare, jejunare. >

\*\* Ut sit et fortes quod cupiant, etc. In cod. ms. Ebrul.: Et sortes sit quod cupiant; sed vocabula sunt transposita. In Vict. et S. Germ. legitur, sint, male. In vulgatis, apud Smaragdum et sanctum Dunstanum, habetur sint, et qui pro quod; non ita recte. Sed locus corruptus est apud Smaragdum. Nam in Commentario ait : « Sic enim cum discretione, quæ est mater virtutum, monachorum opus est temperandum, ut sit, id est, tale opus, et fortes quod cupiant; subauditur, agere, vel implere. Recte admodum. In hanc lectionem conspirat Arnoldus abbas Lubecensis lib. IV Chron. Slavorum, c. 13, agens de Regula sancti Benedicti : « Ibi enim est quod fortes cupiant et insirmi non resugiant. > Idem sensus habetur in canone Theodori supra citato: « Ut fortes habeant quod cupiant [Sup. agere] et insirmi non resugiant. » His consentit editio Colinæi, quæ est veluti quædam hujus loci paraphrasis: « Ut sit, quod fortes agere cupiant, et infirmi, quod non refugiant. >

b Conservet. Ita vulgo habetur. Et ad abbatem hoc verbum refertur: et ita explicat Smaragdus. Sed in utroque ms. cod. S. Germ. et Vict. legitur : Conservent : quæ lectio satis mihi arridet, quia sequentia melius cohærent antecedentibus, hoc modo: Sic temperet omnia, ut sit et fortes quod cupiant, etc., et præcipue, ut præsentem regulam in omnibus con-

 Abbas. Hæc habentur in R. ms. sancti Fructuosi episcopi Bracarensis, Cod. Crassensis eodem capite 20; et reseruntur in libello qui inscribitur: Centum et quatuordecim sententiæ Patrum de officio rectorum ecclesiæ, Coloniæ edito, anno Domini 1531.

injungit, discernat et temperet, considerans discre- A Cujusque tanta debet sermonis et vitæ consonantia esse, ut id, quod docet verbis, confirmet operibus sedulis. Et bis acuto præcedens gladio quidquid alios informat verbo, jugi ipse gerat studio: ut nec sermonem operatio destruat, nec e contra operationem bonam sermo inconveniens frangat. sed sint sibi cuncta ita in f Patre convenientia. sicut chordarum concordia in lyra vel cithara, quæ tunc dulcifluum ex se sonum repercussæ reddunt cum artificis pulsante manu temperato æquitatis ordine, et non confusæ inæqualitatis præcipitatione feriuntur.

§ III. — Ex Regula alterius Fructuosi (cap. 3).

Primum prævidendus est abbas vitæ sanctæ institutione duratus, 5 non conversatione novellus, sed qui per diuturnum tempus in monasterio sub abbate desudans inter multos est comprobatus; h et non habet hæreditatem in sæculo, sed in toto Israel absque sorte in terra repromissionis est Levita verus. In tantum, ut omnem i causandi usum radicitus a suo corde depellat : et si i fas fuerit, per nullam occasionem in judicio cum hominibus contendat. Sed, si quis eum incitaverit, et tunicam tulerit, k qualiter contendat, ad vocem continuo Dominicam et pallium relinquat. Si certe aliquis insecutor monasterii accesserit, et aliquid auferre conatus fuerit, et per vim tollere voluerit, uni de laicis causam in-

4 Ex propriis conobii monachis. Abbas eligendus est ex ipsa congregatione comobii. Ita statuit sanctas Gregorius Magnus in concilio Lateranensi: Defuncto vero abbate cujusquam congregationis, non extraneus (eligatur) nisi de propria congregatione, quem sibi propria voluntate concors fratrum societas elegerit. > Et lib. 1 Capitularis Caroli et Ludovici impp. tit. 86.

 Exquisitas epulas mensæ lautioris consuetudinemque contemnat. In præfato libello Centum et quatuordecim sententiarum legitur : c Exquisitas epulas in mensa lautiores consuetudine contemnat, male. Consuetudo hoc loco est victus, qua de re

infra.

1 Patre. Leg., pace.

5 Non conversatione novellus. Quia is qui vix monasterii leges didicit, nondumque omnia vilia mortificationis falce resecuit atque etiam artis spiritalis ignarus, vix poterit alios regere. Quod sane maxime cavendum est; ne etiam in superbiam elatus, in judicium, id est damnationem incidat diaboli, quia existimabit monasterium indiguisse sua sapientia et auxilio, et se cito ad eam perfectionem, quæ in prælato requiritur, gradum fecisse.

phorice dicuntur. Id est, non appetit hujus szeculi bona. h Et non habet hæreditatem in sæculo. Hæc meta-

i Causandi usum. Causari est litigare, causam agere, contendere judicio. Papias: Caussari, caussas agere, vel reprehendere, calumniari, inculpare. Sanctus Hieronymus in caput primum Abacuc: ( Causatur adversus Deum propheta. 1 disputat. lib. 11 legis Longobardorum, tit. 52, l. 1: « Si quis causam alterius agere aut causari præsumpserit. • Lib. 11 Capitul. Caroli et Lud. impp., tit. 34 : « Si inventus fuerit aliquis, qui non habeat justitiam causandi aut reclamandi. >

Fas fuerit. Id est, si fleri possit.

L Qualiter contendat. Id est, ita ut inde ad contendendum irritetur.

commendat, et sama mala non reprobat. Qui res monasterii absque peccato a judicet et quærat. Et, si usus jurandi est, hoc faciat b sine juramento et pæna: et non tantum pro rerum lucris, sed ut persecutorem humilem et mansuetum ad veniam postulandam reducat. Quod si persecutor in sua perseveraverit contumacia, et plus lucra dilexerit quam animam, statim e causator cum eo contendere dimittatur. d Abbas vero absque ullo usu causandi, et eraso rancore stomachi, simpliciter in monasterio cum suis

Judicet. Lege, vindicet.

b Sine juramento et pæna. Lege, Sine juramenti pæna. Pæna est dissicultas. Jonas in Vita sanctæ Burgundosoræ: « Cumque mater monasterii sæpe anxia quæreret quæ pænæ foret occasio, ut nulla- R tenus veritatem valerent exprimere.

c Causator. Id est, litigator, qui judicio contendit. Legis Salicæ tit. 6: c Cum causa discussa fuerit inter duos causatores. > Lib. 111 Capitul. Car. et Lud. Impp., tit. 10: (Et non soli accusatori liceat testes eligere absente suo causatore. » In Glossis Isidori: Causarius, litis umator; eædem Glossæ:

Causarius, reus.

d Abbas vero absque usu ullo causandi. Laudanda sane constitutio. Neque etiam placuit sancto Gregorio magno ut abbas per se litiget, ut videre est li-bro n Regesti, cap. 42, ad Joannem abbatem : « Non frequenter foras egrediaris : in causis istis procuratorem institue : et tu ad lectionem atque orationem vaca. > Notent abbates et rectores monasteriorum. Turpe est sane videre abbatem per fora voli-tantem, qui in litigiorum mæandris misere conse-

· Videte. Hæc habentur in Regula ms. cod. Corb. eodem cap. 93, cujus hoc est initium : Ideoque judicio C Dei, etc. Ut autem hæc intelligantur, notandum est ex cap. 92 et 94 ejusdem Regulæ quod hic Magister non vult abbatem eligi a fratribus, propter ambitus, rixas et jurgia; sed statuit ut abbas eum quem magis idoneum judicaverit designet oculo, et cum se videt lethali morbo corripi, convocatis fratribus, eum quem antea apud se designaverat, eis patefaciat, et accersito loci illius episcopo, nominatus frater ab

eo ordinetur.

1 Præsul. Adhibetur episcopus territorii in quo situm est monasterium, qui abbatem electum benedicat atque ordinet, juxta antiquum morem, quo abbates ab episcopis benedicuntur et ordinantur, ut videre est in antiquo ordine Romano, et statuitur Codicis lege 46, de episcopis et clericis, etc. Novella Justiniani 123, cap. 34, et lib. 1v Basilicorum. Idem videre est apud sanctum Gregorium Magnum, lib. 1x, epist. 42, et can. 14 synodi vii : « Lectori auτησυμένω έπετέθη χειροθεσια παρ επισκόπου, id est, Si ipsi abbati ab episcopo manus est imposita. » Abbatissæ etiam ab epi-copis ordinantur, ut videre est in antiquo ordine Romano, apud sanctum Gregoriu, lib. vi, epist. 12: Quam tamen (abbatissam) si digna hoc monasterio judicata fuerit, ejusdem loci episcopus ordinet. Et lib. viii, epist. 43. Id etiam constat ex epistola sanctæ Radegundis apud sanctum Gregorium Turonensem, lib. 1x Hist., cap. 42: ( Quam (abbatissam Agnetem) beatissimi Germani prasentibus suis fratribus benedictio conse-cravit. 1 Intelligit sanctum Germanum episcopum Parisiensem. De abbatum dignitate vide Chassa-næum, parte iv Catalogi gloriæ mundi, considera-tione 31 et seq.

S Clericatus officii. Clericatus officium nibil aliud est quam clerici, qui præsto sunt episcopo, eique

jungat, et ipsi sidelissimo Christiano, quem bona vita A monachis vivat, et nullam cum sæcularibus causandi licentiam habeat.

§ IV. — Ex Regula Magistri (cap. 93).

· Videte, fratres, ne quis banc ordinationem animo malo suscipiat, et Christum contemnat, cujus vicem in monasterio vobis iste acturus est. Post hæc statim oratione ab omnibus facta, accersitus statim f præsul Ecclesiæ ipsius territorii vel testimonio ejus 6 clericatus officii mutato, h episcopi manu nomine ejus in abbatis honorem i in diptyco post nomen prioris ejus, jam i missa altaris in ora-

operam suam in re ecclesiastica administranda commodant : ut in jure civili officium dicitur certus hominum numerus, qui judici jus dicenti assistunt. Cod. 1. 6, de Sententiis et interlocutionibus, etc. : Cum sententiam præsidis irritam esse dicis, quod non publice, sed in secreto loco officio ejus non præsente sententiam suam dixit. > Edicti Theodorici regis cap. 4, 10 et 55, apud Optatum Milevitanum, lib. vi adversus Parmenianum: Per judicia sæcularia et leges publicas divinæ legis instrumenta exsecutione officiorum a plurimis eripienda esse dixistis. In collatione Carthaginiensi n. 201 cujus loco Felix episcopus subscripserit, officium aperte de-monstret. ) Officium etiam milites sunt aulici. Corippus lib. 111 de laudibus Justini minoris:

Omnis sacrorum vis adfuit officiorum,

Et infra:

Officia stratos jussu monituque jubentis Erexere viros....

Et lib. rv:

Dona Calendarom, quorum est ea cura, parabant Officia, et turmis implent felicibus aulam.

h Episcopi manu ejus in abbatis honorem. Locus corruptus, qui ita restitui potest : Episcopi manu nomen ejus abbatis, qui in honorem ordinatur, post no-

men prioris ejus scribatur. i In diptyco. Glossæ Isidori : Diptycha tabellæ, quas serimus. Δίπτυχον, seu, δελτίον δίπτυχον, adjective, est tabella duas plicas habens dicta ab Atheniensibus γραμματείον δίθυρον, id est liber habens duas valvas. Nam illi valvas, seu θύρας appellant, quas alii plicas. Dicitur, et τρίπτυχον, id est, tabella habens tres plicas: et πολύπτυχου, id est, tabella habens plures plicas, ut scribit Julius Pollux lib. iv Onomastici, cap. 2. Quod etiam Latine usurpatum est: apud Cassiodorum, lib. v Var., epist. 4: c Ut omnibus a te sollicite atque æquabili indagatione compertis polyptycis jubeantur ascribi; et Marculphum, formula 3 : c Et in polyptyco publico censitus non est. > Dicuntur et diptycha sacra libri iu quibus scribebantur nomina defunctorum pontificum tem manuum impositionem licet in proprio monaste- D orthodoxorum, quorum in sacra Liturgia flebat com-rio etiam soli unicuique abbati facere, εἰ εὐτῷ τῷ memoratio : qua de re agit sanctus Maximus Cæsaraugustanus episcopus in Chron., æra 650, mentionem facit Georgius episcopus Alexandrinus in Vita sancti Joannis Chrysostomi, concilium Constantinopolitanum sub Agapeto et Menna, actione 5 (Photius, n. 96), et multi alii. Seorsum etiam in illis scribebantur nomina pontificum viventium orthodoxorum, ut notum est ex concilio Chalcedonensi, actione 11. Horum diptychorum mentio fit in Liturgia sancti Joan. Chrysostomi : 'Ο διάχονος θυμία χύρωθεν την άγίαν τράπεζαν, και τὰ δίπτυχα, id est, Diaconus per circuitum incensat sanctam mensam et diptycha. Ubi interpres non ita recte vertit, corporale. Consule Onomasticon doctissimi viri Heriberti Rosweidi societatis Jesu.

i Missa altaris. Appellat missam altaris, ut distinguat a missa quæ dicitur conclusio seu collecta.

torio a a clerico recitetur, ipso oblationem fratrum A gestis coelorum quod suscepisti in terris. Et post hæc recitante. Si tamen abbas adhuc defunctus non fuerit, et adhuc deletus a vivis non fuerit, tunc post nomen majoris. b Nam postquam defuncti nomen inter quiescentes migraverit, novi nomen in capite scribatur. Mox ergo celebrantes in oratorio missas, cum explicuerint, præsente, ut diximus, pontifice, vel cuncto ordine clericatus officii, data ei a priore pace, vel subsequente congregatione, tradat ei in manum hanc Regulam, simul, et petitas claves a cellerario de c inticis monasterii et brevem rerum universarum ferramentorumque et codicum, vel universarum inchilium, et collata bingulurum • 160 stamenta omnia ante pontificem assignentur. Nam dicat ei cui dat Regulam hanc, præsente pontifice vel universo clero ejus : Accipe, frater, Legem Dei B hanc regulam, in qua observantibus eternam provideas ritam, negligentibus sempiternum proponas judicium. Hic anima vincit, aut perit; hic vita aut amittitur, that tenetur. Hic pendet istarum, quas conspicis, animarum a te Dei exactio. 1 De hoc breve gregis istius in judicio Domini post me tu facturus es rationem. Memento, frater, memento, quia plus cui creditur, plus ab eo exigitur : et esto jam sollicitus, et noli esse securus de lupi voracibus faucibus 6 diabolicas insidias gregi tuo futuras, h sed et vulneribus animarum vel ruinis culparum, quibus artibus vel monitionibus ad salutem animas valeas instaurare. Esto jam, quantum potes, vigilans et sollicitus, quia usque hodie fuisti securus. Hæc cum compleverit, Regulam istam tenenti in manu C iterato dicat abbas: Ingredere in oratorium Domini, et sta in loce mee cam congregatione jam tua. Alliget i summus sacerdos orationibus suis in

A clerico. Id est, presbytero. Nomen generale

pro speciali.

b Nam postquam defuncti nomen, etc. Id est, cum
nomen abbatis defuncti in eam partem seu paginam diptychi in qua nomina defunctorum abbatum scribuntur, relatum fuerit; id est, cum abbas mor-

tuus fuerit.

tuus suerit.

c Inticis. Întice, id est, enthece, ut diptycum, pro diptychum; eptatycum, pro heptateuchum. Enthèca à Græco, sour, répositorium, cella, in qua substantia domus, seu monasterii reconditur. Cassianus, sib. 1v de liistitutis renuntiantium, cap. 14: Cumque totam enthecam cœnobii suam credat esse substantiam. > Sanctus Augustinus, serm. 1, de vita D lam quam accepit, et dunt com imponit, dicat. clericorum: (Enthecam nobis habere non licet.)

1 Quod et retro. Ita in Regula ms. Nihilomaines rè clericorum : «Enthecam nobis habere non licet. » Novella Justiniani 128 : « Cum omnibus qui in ea invenientur, agricolis et peculiis corum, et enthecis,

et fructibus. ?

d Breyem. De hac voce infra dicetur.

Testamenta. Testamenta sunt instrumenta seu charize donationum et acquisitionum. Lex Ripuariorum, tit. 59, § 1 : « Si quis aliquid alteri vendiderit, et emptor testamentum venditionis accipere volue-rit, > etc. Marculphus, formula 101 : « Sub libertatis testamento solemniter. Et hoc sensu multa testamenta abhatum intelligenda sunt, quorum fit mentio in historiis et multis sanctorum Vitis.

De hoe breve gregis. Ita loquitur, quia ibi erat breve seu matricula, in qua monachorum nomina

scripta erant.

Diabolicas insidias. In Regula ms. Vel diabolicas insidias. Sed lege, vel diabolicis insidiis gregi tuo

dicta tradat ei pallium suum : quo accepto, qui acceperit i osculetur manum dantis. Et cum acceperit. mox ingressus cum sacerdote novus abbas cum congregatione jam sua in oratorium et stans in loco prioris, postquam sacerdos pro eo orationem fuderit, statim vadat novus abbas ad altare: et ponat super eum Regulam, k et dum eam ponit quam ac cepit, dicat retro omnis congregatio una cum ipso hunc versum : Confirma hoc, Deus, quod operatus es in nobis. Cum gloria et cantilena. Quæ cum prædixerit, mox clara voce prosternens se in orationem pavimento expetat pro se ofare sacerdotem : I fquo i el retro stans congregatio similiter pavimento alhæreat; et = surgentes post completam orationem, a deculetur genua sacerdotis, et érigatur ei ad pacem. Deinde omni officio ejus pacem contradat, deinde præpositis vel buni congregationi : et se exeat disciplina; tradens claves man sua cellerario. Mbx vadens et ofationem cum bmittbus complens sine sacerdote jam ipse petita benedictione in cathedra sedeat prædecessoris, primo præpositi. deinde omnés ejus genità véculentur. Mox surgens vadat ad jacentem priorem, et osculetur genua ejus, portigatur ad pacem ei. Post acceptam pacem quosdam prior dicat omnibus: frattes, et pro tne orate, ut orationes animarum vestrarum transactus una cum mea possim in die judicii ante Dominum discussorem mitegras exponere et fideliter ethnignare: et quomodo vos constabilivit Dominus in terris, et meos bene exitus suscipere dignetur in co lis. Unde si post hoe forte melioratus ipse abbas defunctus non fuerit, omnem licentiam vel potestatem, of the nationemque vel honorem pristinum o disciplina

fulunis.

h Sed et vulneribus. Lege : sed et de vulneribus.

Summus sacerdos. Id est, episcopus.

i Osculetur, qui accepit, manum dantis. Veteres olim manus osculabantur in signum honoris et tenerationis. Sanctus Hieronymus in Vita sancti Hilsrionis: c Et benedicentes Deum sancti deosculati sunt manus. > Idem in Vita sancti Pauli eremita: Osculatis ejus oculis manibusque. Et epist. ad Asellam : Osculabantur mihi manas quidam, et ere viperco detrahebant. >

k Et dum cam ponit; quam accepit. Hece sunt transposita, et sic legenda : Et ponat super illud Regu-

quod videtur redundare.

m Surgentes. Ita in Regula ms. Nominativus absolutus pro ablativo. Quod scepe occurrit in hoc asctore, a quo non adeo exaciain Latinitatem quae-

n Osculetur genua sacerdotis. In signum reverentiæ et submissionis olim subditi superiorum genus osculabantur, quod etlam paulo post videter. Jam ipse (Abbas) petita benedictione in cathedra seclesi pradecessoris; et venientes primo prapositi, deinde omnes ejus genua osculentur. Apud sanctum Gregorium Turonensem in Vitis Patrum, cast. 6: « At ego cum trepidatione consurgens oscalatus sum sanola ejus genua. 🤉

O Disciplinæ. Vocabulum, disciplina, videtar re-

dundare.

766

ipse religia : Il Meriso, del Bons de hoc îpsum A piendi vel vitia fratrum summiandi vel sucommunireddidit vitahi. Nichthque sibi abvitet ordinatus ex illa hora disque ill allelm verie mortis de honore constituto vindicet. Et tuit et certus advenurit dies mortis, qui jam sub presentia sacerdotis pridem exstitit ordinatus, sine dubio ipse succedat. Ita tamen si casus superbiæ vel elationis ejus non deposuerit merita. Ergo cum nihil illo vivo sibi usurpaverit de honore, [sed] hoc tota mentis intentione assumat, et diligenti observatione custodiat : ut non jam de bonore designato reddatur elatus, sed in melius magis acta sua de præceptis Dei in Regula constitutis quotidie de se coram Deo et fratribus, vel omnibus hominibus præbeat. Et plus se ex tunc in verbis et factis ipso habitu humiliet, quam antea pro ipsius humilitatis gratia fuerat incurvatus, ut omnes æsti- B ment eum humiliorem et viliorem omnibus [magis] post designationem honoris effectum quam ante: ut quasi profectus merito in se Domini impleat sententiam digentis : Qui vult inter vos esse b fortior, sil vestet allimus; et qui se humiliaverit, merito exaltetur (Metth. xx). Tamen propter honorem quem sacerdos erationibus constituerat : et manu sua post abbatis prioris, cum infirmaretur, in diptyco monasterii nomen scripscrat : et suo honorabilius prior et verus ebbas indicio elegerat; et quod ante non licebet per regulam pro oratione sacerdotali et ipsius abbatis electione, et magis propter additam et augmentatam in eo humilitatem secundarius jam judicetur. Quod nomen non suo judicio ipse præsumpsit, sed perfectæ observantiæ merita in ed ele- C gerunt. d Nam regula ideo vetat constitui secundarios propter elationem et shperbiam. Nam istum per actum bonæ observantiæ, vel filminin hamilitatem et Dous elegit, et ablias concessit, et sacerdos ordinavit : sed constitui adhuc vita prioris reddita tion permisit. Unde ex illa the • quasi jam spiritalis Cæsar designatus secus abhatem sedeat; alium chorum psallentium contra abbatem teneat in oratorio; post illum talicem ad mensam accipiat, post ipsum în omhibus habeatur : et ubicunque abbas ambulaverit, ipse locum pro se susci-

Ergo cum nifit, etc. Longt et perplexi hufus circuitus sensus est. Si elecus hihil altero addibe rivente sibi arrogaverit, sed se humilidrem exhipuerit, propiet honorem ab episcopo sibi traditum, D leinceps habeatur secundarius, id est secundus post abbatem in potestate.

b Fortior. Id est major, superior. Id postulat extus evangelicus Matth. xx, Marc. x, Luc. xxn. it certe aliquanus fortior significat to major. Lip. Capitularis Caroli et Ludovici imperatorum, tlt. 36 : Comités fortiores fibrant de argento aut va-quem donent fil elécmossia. 6 Et paulo post : Fortiores comites uncias tres, minores denarios rottores comites unclas tres, minores denarios iginta. Lib. iti legis Longobardorom, tit. 11, 1, 1; Sive etiam nonnulli fortiores vassi comituiti. egula sancti Benedicti, cap. 14; Et quia minus eniunt tres psalmi, ideo dividendi sunt, qui in nuero suprascripto fortiores inventuntur, id est marres, Sed hic locus special ad quantitatem.

\*\*Cultimus.\*\* Apud Matthæum et Marcum legitur, inister.\*\*

a Nam Reguld vetat ordinari iecundarios. Secon-

candi licentiam habeat attributam. Quod si excommunicatus satisfacere ci consuete noluerit, reservata culpa ejus abbati; ipse vero usque ad adventum in reatu excommunicationis permaneat. Omnia ista ex delegatione ambulantis exerceat, et in omnibus absentis agat vices abbatis: Sed hoc insum non suo judicto sibi defendens, sed juscu prioris et veri abbatis : eum ei per præceptum permittitur, tunc licentiam habeat aliquid ordinare aut in hoc honore credat se posse consistere. Nam omni hora omnibus îndicans se esse æqualem, et magis, si vult esse perfectus, et digne vult, ad quid deputatus est, pervenire, humiliando se universis fratribus suis, magis se omnibus inferiorem adjudicet, et viliorem se universis ultimo cordis credat affectu. Quia tales novit Domi. nus exaltare, dicente Scriptura: Qui se humiliat, exaltabitur (Luc. 1v). Nam hoc cavere semper ipse frater debet, ne aliquando de proviso honore cordis elationem assumat, et in aliquam prorumpens superbiam in aliqua parte aut humilitatis aut præcepti divini corruens Regulam, sicut prins, observabat, minus aliquid modo adimpleat, jam designato honore securus. Et mox sciat pro certo quia cum abbas frequenter in aliquas culpas, quem elegerat, non in majus proficientem, sed per negligentiam magis deterioratum eum aspexerit, et monitus ab abbate non emendaverit se; et nomen ejus deleat, quamvis sacerdos rogatus ab abbate, de diptyco: et ipse in suum rediens numerum judicetur negligentibus coequalis : excommunicationi consuetæ subjaceat, qui culpas non vitat, quia per negligentiam perdidit, quod intervenerat; et recipiat quod admiserat. Et postquam fuerit inferiori redditus merito, a latere jam disjungatur abbatis. Et ez illa jam die ab abbate alius frater de omnibus jam oculo et animo quæratur superior negligenti : Qui et ipse electus absconse quotidie, tempore mortis suæ manu sua eum apertius indicet juste et merito omnibus præponendum in ordinatione primatus. Et reprobi isti, qui per negligentiam de summo honoris culmine cadunt, audiant Apostolum dicentem: Bene curre-

magister prohihet sano abbase fieri. Quasi jum spiritulis Casar designatus. Is qui in socium ab imperatore asciscebatur ei successurus Cæsar appellabatur, ut volgo notum ex historicis, qui de gestis imperatorum scripserunt : sic iste secundarius ita vrdinatus mortuo abbati successurus

darius hie appellatur is qui declaratos ab abbate moribundo el successurus est. Quod cap. 92 Regulæ

est veinti Cæsar spiritalis.

In aliquas culpat. Supple incidentem, vel quid

simile.

Duamois sacerdos rogatus ab abbate. Ita in coil. Vind. In Regula ms. legitur: Quivis sacerdos, etc., ita ut sensus sit delendum esse nomen istius secundaril á quovis sacerdote quem abbas rogaverit. Sed tion video ravionem cur ipse abbas non possit delere nomen secundarii. Quod si delendum sit a sacerdote. saffe fifth it untovis, sed ab illo qui acripserat. Itaque legendum puto : Quamvis sacerdos rogatus ab abbate scripseriti ut sensus sit nomen secondarii superbi délendum esse de diptycho etsi prius a sacerdote Kilipidia Merik

batis, ques vos impedivit? Satanas, qui electos depo- A omnes ex corde amplectens, nullum conversum nit. Et antequam deletus reprobus flat, et in negligentiam convertatur, audiat quid eum quotidie conveniat Scriptura dicens: Tene quod habes, ne alter accipiat coronam tuam (Apoc. 111). Et qui audierit, et non observaverit, sibi imputet cum ceciderit. Quia a Domino superbi et negligentes et indigni ideo deponuntur, ut digne observantes præceptum Dei, ut humiles, exaltentur : quia apud judicem justum Dominum non est personarum acceptio. Nec vult aliquid præstare indignis, cum solos justos bonos et sanctos novit diligere, et ipsis solis de præsentis vitæ honore et de perpetuæ coronæ retributione sit debitor.

## § V. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 3).

b Abbas interea eligendus est e institutione sanctæ vitæ duratus atque inspectus, patientiæ et humilitatis expertus, quique etiam et per exercitium vitam laboriosam toleravit, ac transcendens ætatem adolescentiæ d juventutem seu senectutem tetigerit. Cui et majores non dedignentur parere, obedientes ei e tam pro ætate, quam etiam pro morum probitate. Iste se imitandum in cunctis operum exemplis exhibebit. f Neque imperare illi cuiquam licebit quod ipse non fecerit. Singulos autem hortamentis mutuis excitabit, alloquens cunctos, exhortans, vel ædificans in eis si quid eorum vitæ pro uniuscujusque gradu prodesse perspexerit. Circa omnes servans justitiam, contra nullum livore odii inardescens.

a Ne alter. Apocalypsis 111, ubi legitur in edi- C neophytus non sit, sed, ut ait sanctus Isidores, in one yulgata, ut nemo. tione vulgata, ut nemo.

b Abbas. Hæc reperiuntur in Regula sancti Isidori

excusa, cap. 2.

e Institutione sanctæ vitæ duratus. Ita sanctus Fructuosus supra: Vitæ sanctæ institutione duratus, id est, qui multos annos constanter in sancta observantia perseveraverit. Quod etiam habetur Codicis lege 46 de Episc. et Clericis, etc. Ubi agitur de electione abbatis: c Sed quem utique et vita optima et mores honesti commendant; και ή περί τον ἄσκησιν συντονία: id est, circa exercitationem, seu vitam monachicam constantia, et commune reliquorum monachorum complementum, aut maxima pars idoneum

ad hoc putaverit.

d Juventutem seu senectutem tetigerit. Ita in Concordia Vindocinensi. In Regula excusa legitur juventute sua senectutem tetigerit. Sed hæc manant a correctore, qui locum non intelligens, dum corrigere voluit, corrupit. Ilæc enim verba nullum sen- D sum efficient. Itaque constanter retinenda lectio nostrorum codicum mss. Nec ineptum est aliquem institui abbatem in juventute, si juventus proprie sumatur : quæ juxta eumdem Isidorum lib. 11 Orig., cap. 2, ab anno vigesimo octavo, quo desinit adolescentia, producitur usque ad annum quinquagesimum: « Tertia, inquit, adolescentia ad gignendum adulta, quæ porrigitur usque ad vigesimum octavum annum. Quarta juventus firmissima omnium ætatum finiens in quinquagesimo anno. » Vel juxta Censorinum libello de Natali die, cap. 14, a trigesimo anno usque ad quadragesimum quintum. « Secundo, inquit, ad tricesimum annum adolescentes ab adolescendo sic nominatos; in tertio gradu, qui erant usque quinque et quadraginta annos juvenes appellatos, eo quod rempublicam in re militari possent juvare. > Et certe intra hoc annorum spatium poterit quispiam muneri abbatiali idoneus inveniri, modo

despiciens, paratus etiam quorumdam infirmitatibus 6 compatiendi misericordiam Apostolum sequens: Facti sumus parvuli in medio restrum, tanquam si nutrix h foveat pullos suos (I Thess. 11).

§ VI. - Ex REGULA SANCTI BASILII (cap. 12).

Interrog. 1 Si licet alicui dicere ex proprio sensu, quod sibi videtur bonum absque testimonio 1 Scripturarum, Domino nostro Jesu Christo dicente de Spiritu sancto : Non enim loquetur a se, sed quecunque audierit, hæc loquetur (Joan. xv1). De seipso autem : Non potest filius a se sucere quidquem (Joan. v). Et iterum ; Ego a me ipso non sum loculus; ui qui me misit Pater, ipse mihi dedit mandatum. Qui dicam, aut quid loquar et scio, quia mandatum eju vita æterna est. Sicat dixit mihi Pater, ita lopu (Ioan. x11). - Resp. Quis potest in tantum temeritatis progredi, ut audeat a se quidquam vel loqui, vel cogitare? Imo vero sciendum est, quia omas duce itineris indigemus Spiritu sancto, ut ipse nos in viam dirigat veritatis et in cogitatione et in verbis et in actibus. Cæcus est enim et in tenehris degit omnis qui est absque sole justitiæ, qui est Dominos noster Jesus Christus; cujus mandatis relat radiis quibusdam illuminamur : Mandatum enim, inquit, Domini lucidum illuminans oculos (Psal. xvIII). Qui ergo in omnibus negotiis, quæ inter nos versaniar, vel verbis, quædam quidem per mandatum Dei it divinis Scripturis distinguuntur, quædam vero reti-

e Tam pro ætate. Recte: quia adolescentior senioribus esset despectui. In Regula excusa legitur: Non

tam pro ætate; male.

1 Neque imperare illi cuiquam, etc. Recte et if posite : quia quod nunquam quis sustalit pondu. quam grave illud sit, ignorat. Phariszeorum est in ponere onera gravia, et nolle ea minimo digito le lere. Aliud est ferre pondus et æstus religionis, d molam versare monasticam; aliud suz volantui obsequelam facere suisque affectibus lencinsi ldem plane docet sanctus Cæsarius Arelateass's epist. ad Oratoriam. . Prius cauta consideratus perpensa, ut quod ore promis, factis imples. quod aliis prædicas, operibus præbeas: scilet i in tuis humeris atque cervicibus prius senias, ira gravibus aut levibus oneribus colla sororus et stes. ) Quod servabat sanctus Erminoldus ibis Prufeningensis et martyr, ut habetur in cjus fü lib. 1, cap. 3 : « Hic itaque fidelis servus et protes subjectis tamen non tam præesse studui, prodesse, nibil subditis faciendum injungens,

ipse exempli causa non primitus pertulisset.

6 Compatiendi misericordiam. In Regula erosi legitur : compati misericordia; recte. Legi enz potest : compati ; misericordiam apostoli sequent

h Foveat pullos suos. Ita in regula excusa, tamen in vulgata versione : Foveat filios suos in textu Greco: Θάλπη τὰ ἰαυτοῦ τέτνα: quod sonat. Itaque apud sanctum Isidorum legendum post Foveat parvulos suos.

i Si licet, etc. Hæc habentur apud sancium bisilium, interrogatione prima Regularum brenta et apud Rusinum interpretem, cap. 14.

Scripturarum. In textu Græco additur, horn ores, id est, a Deo inspiratarum; quod vocabil hic desideratur, quemadmodum apud Rufinam.

centur; de nis quinem, que scripta sunt, nulla pror- A sed que ædificant proximos, agere debemus; non sus licentia permittitur cuiquam vel admittere quod prohibitum est, vel omittere quod præceptum est: cum ipse Dominus ita præceperit dicens: Et custodi verbum hoc, quod ego tibi mando hodie: non adjicies ad illud, neque auferes ab eo (Exod. xxxiv; Deut. XII). Sed et terribilis inest exspectatio judicii, et ignis zelus, qui consumpturus est adversarios et eos qui ausi sunt tale aliquid operari. De his vero quæ scripta reticuit, regulam nobis posuit Apostolus dicens: Omnia licent, sed non omnia expediunt. Nemo quod suum est quærat, sed quod alterius (I Cor. VI, x). A Itaque omnimode non quæ nobis licita sunt,

\* Itaque omnimode, etc. Ita apud Rusinum. Aliter in textu Græco: "Ωστε παντί λόγω ἐπάναγκες ή τῷ θεῷ ὑποτάσσεσθαι κατ' ἐντολήν αὐτοῦ, id est, Β

nobis placere, sed proximis ad ædificationem. Scriptum est enim : Subjecti invicem in timore Christi (Eph. v). Sed rursus Dominus ait : Qui vult in vobis major esse, fiat omnium novissimus et omnium servus (Matth. x). Quod utique qui implere vult, sine dubio proprias amputat voluptates secundum imitationem ipsius Domini dicentis: Descendi de cœlo, non ut faciam voluntatem meam, sed voluntatem ejus qui misit me, Patris (Joan. xvi). Et iterum præcepit dicens: Si quis te angariaverit mille passus, vade cum illo alia duo (Matth. v).

Quocirca omni ratione necesse est Deo subjici propter mandatum ejus.

## CAPUT V.

## QUALIS DEBET ESSE ABBAS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

a Abbas qui præesse dignus est monasterio, semper meminere debet quod dicitur, et nomen majoris factis implere. Christi enim vices agere in monasterio creditur quando ipsius vocatur prænomine, dicente Apostolo: Accepistis spiritum adop.ionis filiorum, in quo clamamus, Abba pater (Rom. VIII). Ideoque abbas b nihil contra præceptum Domini, quod absit, debet aut constituere, vel jubere : sed jussio ejus, vel doctrina e fermentum divinæ justitiæ in C discipulorum mentibus conspergatur. Memor semper abbas quia d doctrinæ suæ et discipulorum obedientiæ, utrarumque rerum in tremendo judicio Dei facienda erit discussio. Sciatque abbas culpæ pastoris incumbere quidquid in ovibus paterfamilias • utilitatis minus potuerit invenire. f Tantum g ite-

· Abbas, etc. Hujus capitis et præcedentis hæc mentio fit in concilio Trosleiano, cap. 3: « In ipso ingressu sanctæ Regulæ legitur de eligendo abbate, et qualis esse debeat. > Ex quo patet caput de ordinando abbate olim primum fuisse Regulæ sancti Benedicti.

b Nihil contra præceptum Domini, etc. In Canone sancti Theodori Anglorum apostoli, de ordinatione abbatissæ: Quatenus tua gratia præventa nihil contra tuum præceptum faciat, doceat, constituat,

vel jubeat. > Fermentum justitiæ divinæ. Non fermentum Pharisæorum, quod inflet ad vanitatem, sed fermentum Christi, quod pusillos discipulorum animos extollat, et excitet ad grandia operanda atque ferenda propter Deum.

d Doctrina. Si apta fuerit ad lucrandas animas earunique fervorem augendum et conservandum. Non sufficit enim pastori multa et præclara docere, sed hene et apposite ad animarum salutem.

· Utilitatis minus invenerit. Nota. Non tantum de gregis detrimento, sed etiam de minori illius profetu abbas rationem redditurus est, eoque nomine plectendus, non secus ac opilio, cui juste paterfamiias irascitur non tantum si videat oves suas interisse, vel saltem morbidas, sed etiam si macras et

f Tantum iterum liber erit, ut si, etc. Ita apud tuthardum, ita in cod. mss. Vind. S. Faronis, S.

rum erit liber, ut si inquieto vel inobedienti gregi pastoris fuerit omnis diligentia attributa, et morbidis earum actibus universa fuerit cura exhibita, pastor earum in judicio Domini absolutus dicat cum Propheta Domino: Justitiam tuam non abscondi in corde meo, veritalem tuam et salutare tuum dixi (Psal. xxxix): ipsi autem contemnentes spreverunt me. Et tunc demum inobedientibus curæ suæ ovibus h pœna sit eis prævalens ipsa mors. Ergo cum aliquis suscipit nomen abbatis, duplici debet doctrina suis præesse discipulis; id est, omnia bona et sancta factis amplius, quam verbis ostendat. Ut capacibus discipulis mandata Domini verbis proponat; duris vero et simplicioribus factis suis divina præcepta demonstret. Omnia vero quæ discipulis docuerit esse contraria, i in suis factis indicet non agenda:

Germani utroque, et in editione Coloniensi. At in Regula ms. Magistri, apud Trithemium et Smarag-dum, Tantumdem iterum erit liber, ut si. In Vict. p., tandem. In vulgatis deest particula ut; et ante tò pastor pingitur punctum, ita ut nullus ex tota hac periodo sensus elici possit. In editione Colinzi ita legitur : c Tantummodo apud Deum liber erit, si (postquam inquieto et inobedienti gregi pastoralis omnis diligentia fuerit attributa, et morbidis carum actibus universa cura exhibita) pastor ipse in ju-D dicio Domini absolutus dicat, > etc, Clarus est sensus et plausibilis. Itaque legendum puto hoc modo! Tantum iterum liber erit si (ut inquieto, vel inobedienti gregi pastoris fuerit omnis diligentia attributa, et morbidis earum actibus universa cura exhibita) pastor earum in judicio Domini absolutus dicat, etc. Et particula ut hoc loco est cum vel postquam, ut

sæpe apud classicos auctores.

8 Iterum. Nempe in judicio, cum antea in vita liber fuerit evadendo negligentis pastoris supplicium

temporaneum.

h Pæna sit eis. Est phrasis Hebraica, per quam redundat sæpe pronomen is, ut : cujus participatio

ejus in idipsum. i In suis factis. In Canone Theodori archiepiscopi Cantuariensis legitur, in operibus suis. In epistola monachorum Laubiensium ad eprscopos Rothardum Cameracensem et Notkerum Leodiensem, in suis actibus (Baldricus, l. 1 Chron., cap. 105

no allis prodicans inse reprobus inveniatur (I Cor. A nibus charitas, una probagur d in omnibus secun-12): ne quando illi dicat Bens peccanti: Quare tu enarras justilias meas, et assumis testamentum meum per es tuum : tu vere ediati disciplinam, et projecisti a sermones mess post to (Psel. XLIX). 4 Et qui in fratris tui oculo festucam vidabas, in tuo trabem non vidisti (Matth. VII). Non ah eo persona in monasterio discernatur, non unus plus alio amotur, nisi quem in bonis actibus, aut obedientia invenerit meliorem. Non præpenatur ingenuus e ex servitio convertenti, nisi alia rationahilis causa existat. Ouod si ita ratione dictante abbati visum fuerit, et de cujuslibet ordine id faciat : sin alias, propria teneant loca, Quia sive servus, sive liber, omnes in Christo unum sumus, et sub uno Doming quia non est apud Doum personarum acceptio (Ram. 11): sed solummodo in hac parte apud ipsum discernimur, si meliores [ab] aliis in operibus bonis et humiles inveniamur. Ergo æqualis sit ab eo om-

· Sermones meos post te. Ita in Psalterio Romano. b Et qui in featris tui oculo. Horatius, sat. 3, lib. 1, yerş. 24 :

Stultus et improbus hic amor est, dignusque notari, Cum tua pervideas oculis mala lippus inunctis, Cur in amicorum vitis tam cernis acutum Quam aut aquila, aut serpens Epidaurius?...

Ex servitiq convertenti. Huc reserri potest id quod scribit sanctus Leander, cap. 12 de Institutione Virginum : ( Quas tibi facit, vel fecerit ancillas fides. Ubi pariser consulitur dominæ et ancillæ, ibi non eligitur domina, et reprobatur ancilla. Nec omittam præclare illud dictum a sancto Ambrosio, epist. 55: « Apud Dominum enim servitus et libertas æqua lance penduntur, cum nulla sit major dignitas quam servire Dec. > Quod non sint contemneudi servi, plura vide apud Macronium, lib. 1 Saturnal., cap. 11, et apud Agellium, lib. 11, cap. 18.

d In omnibus secundum merita disciplina. Disciplina hoc loco est correctio, quæ adhibenda est pro-

ut quisque meruerit.

• In doctrina, etc. Hic locus citatur in concilio

butio, elegans tigura, eum omnia simul accumulantur, ut postea debito ordine distribuantur; quad rite pressat sanctus Benedictus cum subjungit: c Indisciplinates et inquietos debet durius arguere, obedientes autem et mites et patientes, ut in melius proficiant obsecrare : contemnentes autem et nogligentes ut increpet et carripiat, admonemus, de Ubi etiam notandum est quam apposite hic sancti Pauli locus a sancto Demedicto expositus sit.

8 Miscens temporibus tempora. Tempora, id est, occasiones. Miscet temporibus tempora monasterii rector, cum, prudenter arrepta occasione, modo arguit, modo obsecrat, modo increpat, modo terret, modo blanditur. Omnia ergo cum temporis occasione

facienda.

Fine Patris, etc. Declarat amplius quomodo est miscenda severitas lenitati. Cujus doctrinam tanquam sub ejus Regula enutritus saactus Grego-

dum merita dispiplina, the doctrina pamque sua abbas apostolicam debet illam semper formam servare, in qua dieit; ! Argue, physcra, increpa (II Tim. 1v); id eat, s miscens temporibus tempora, terroribus blandimenta; dirum magistri, h pium patris ostendat affectum, i Indisciplinates et inquietos debet durius arguere, abedientes autem et mites, et patientes, ut in malius proficiant obsecrare; negligentes et contempentes, ut increpet et corripiat, i ammonemus. \ Neque dissimulet peccata delinquertium, sed mex, ut comerint oriri, radicitus ex, ut prævalet, amputet, menor periculi lieli sacerdotis de Silo (I Reg. 11). Et honestiores quidem, atque intelligibiliores animos prima vel secunda admonitione æqualem servitutis militiam bajulamus (I Cor. xn): p verbis corripiat; improbos autem et duros, ac saperbos, vel inobedientes verberum vel corporis castigatione in ipso initio peccati coerceat : sciens scriptum: 1 Stultus verbis non corrigitur (Prot. AVIII). Et iterum : " Percute filium tuum virga, a rius Magnus mirifice illustrat parte 11 Curæ pastoralis, cap. 6: ( Gurandum quippe ou ut rector subrais, cap. b: t the sample of the textor subditis et matrem pietatis, et natrem exhibe at discipling. > Et paulo post exponens illud Psalmistz: Virga tua et baculus tuus. « Virga enim percutimur, et baculo sustentamur : si est erga districtia virgz, quæ feriat, sit et consolatio baculi, quæ sustentet. Sit itaque amor, sed non emolliens; sit rigor, sed non exasperans; sit pietas, sed non amplius quam avnadiat narcans ut. dum sa in aroa regionisis intione Virginum: (Quas unitadis, paristo virginitatis exulce-res, sed pro parilitate professionis honores. Quæ tecum Christo virginitatis stipendiis militat, paristecum libertate exsultet. Nec sic vos provocamus Cadhumilitatem, ut illas superbia erigamus: quas dum tu accipia ut serores, gratius illæ tibi sint famulæ, præheantque obsequium, non servitute addimulæ, præheantque obsequium, non servitute expediat parcens; ut, dum se in arce regiminis juse gerebat sanctus Maximus eniscopus Reienais, qui. ut iu ejus Actis habetur : « Metuendus severitaie. benignitate venerandus, auctoritatem humilitatis mansuetudine superabat. 1
1 Indisciplinatos, etc. Præclare sanctus Gregor...

lib. 1x, epist. 8: ( Boni te dulcem, pravi senti--

correctorem. >

i Ammonemus pro admonemus. Ita passim serilitur in hoc Concordiæ codice ms, ut in Victoria ulroque et S. Germ. Ha scripserunt veleres, ul s-cet Papyrianus apud Cassiodorum lib. de Orthegrphia: Ad, præpositio interdum retinet d litter-Trosleiano, cap. 5, tom. III Conc. Galliæ.

1 Argue, obsecra, etc. Est merismus sen distri- D amminiculum. > Et Beda, lib. de Orthograph... Ad, euphonize causa in sequentem mutabitur, it afficio, affluo, allido, ammoneo, anneo. a lisauhique banc scripturam retinemus.

Neque dissimulet peccata. Demissi est animi atque angusti pectoris dissimulare peccata delinquestium, nec illa corrigere : qualis fuit Claudius imprator, qui socordi lenitate universum imperior labefactavit : qui etsi bonus esset, tamen, ut de es

canit Ausonius (In Cæsaribus Tetrast. 6);

Non faciendo nocens, sed patiendo foit.

Sic stolidus abbas, qui sibi barbam velli, ut aiunt, a subditis patitur, licet probus, nocens tamen est, est. faciendo peccata, sed patiendo.

Stultus verbis non corrigitur. Prov. xviii : Stuite non recipit verba prudentias. Sed sanctus Benedicus videtur potius protulisse sensum quam verba.

m Percute filium tuum virga, etc. Prev. xxus.

liberabis animam ejus a morte (Prov. xxin). • Me- A mum quærite regnum Dei, et justitiam ejus, et hæc minere debet semper abbas quod est, meminere quod dicitur; et scire, quia cui plus committitur, plus ab eo exigitur. > Sciatgue quam difficilem et arduam rem suscepit, regere animas, et multorum servire moribus : et o alium quidem blandimentis. alium vero increpationibus, alium suasionibus. Et secundum uniuscujusque qualitatem vel intelligentiam se omnibus conformet, ut non solum detrimenta gregis sibi commissi pon patiatur, verum in augmentatione boni gregis gaudeat. Ante omnia ne, dissimulans aut parvipendens salutem animarum sibi commissarum, d plus gerat sollicitudinem de rebus transitoriis et terrenis, atque caducis; sed semper cogitet quia apimas suscepit regendas, de quibus rationem redditurus est. • Et, ne causetur p de minore substantia, meminerit scriptum ; Pri-

Hoc etiam loco protulit potlus sanctus Benedictus sensum quam verba. Nam ita habetur hic locus : Noli suhtrakera a puero disciplinum. Si enim percusseris sum virga, non marietur. Tu virga perculies eum, et quimam qius ab injerno liberahis. Meminere pro meminisse. Ita apud Keronem

discipulum sancti Othmari in exposițione Alamannica vocabulorum Regulæ saneti Benedicti, apud Smaragdum et sanctum Dunstanum et in ms. S. Ka-

ronis.

b Sciatque quam difficilem. Præclare sane. Nam ut sapienter ait sanctus Gregorius, lib. 1 Curæ pastoralis, cag. 1; c Ars est artium regimen animarum. . Quarum tanta est varietas, ut plus dissideant inter se moribus, ingeniis, propensionibus, studiis et affectibus, quam hominum ora et vultus linea- C

Alium quidem blandimentis, etc. Subaudi ver-

bum regere.

4 Plus getat sallicitudinem, etc. Ita in mas. cod. Vind., S. Ehrul, et S. Germ. min. Ita apud Sma-ragdum. In vulgatis: Non plus gerat, etc. Sed hanc negationem superfluam esse arbitror, quia antea scriptum est, Ne dissimulane : Nimia autem rerum temporalium in prielatis cura quantum mali pariat pastoralis, cap. 7: 4 Sicque fit ut dum urgeri se mundanis tumultibus gaudent (rectores) interna, quæ alios docera delinerant, ignorent. Unde subjectorum quoque procul dubio vita torpesit; quia, que mundanis cui accidente delinerant. cum proficere spiritualiter sibi appetit, in exemplo ejus qui prælatus est, quasi in obstaculo itineris, offendit. Languente enim capite incassum membra vigent; et in exploratione hostium frustra exercitus sequitur, si ab ipso duce itineris erratur. Nulla subditorum mentes exhortatio sublevat, corumque culpas increpatio nulla castigat. 1 Sed quomodo circa hæc se gerere debeat prælatus, optime docet epistola monachorum Laubiensium ad episcopos Rothardum Cameracensem et Notkerum Leodiensem, cujus locum subjiciam, quia mirifice sancti Benedicti doctrinam illustrat. . Nobiscum provideatis abbatem qui hoc sit qued dicatur, id est, ut et corporibus paterno affectu necessariam curam impendat, et animarum salutem pastoris vigilantia non negligat : sicque interiorum cusam in exteriorum occupatione non mimuens, et exteriorum providentiam in interiorum sollicitudine non relinquens : ne aut exterioribus deditus ab intimis corruat, aut solum interioribus occupatus qua foris debet, proximis non impendat. Duod facile praestabit, si hoc sancti Gregorii consi-fium cap. citato seguatur: « Sæcularia itaque negotia aliquando ex compassione toleranda sunt, nunquam vero ex amore requirenda: ne, cum mentem

omnia adjicientur vobis (Matth. v1). Et iterum : f Nihil doest timentibus eum (Psal. xxxIII). 8 Sciatque quia qui suscepit animas regendas, præparet se ad rationem reddendam: het quantum sub cura sua fratrum se habere scierit numerum, agnoscat pro certo, quia in die judieli Ipsarum omnium animarum est redditurus Domino rationem, sine dubio addita et suæ animæ: et ita timens semper futuram discussionem pastoris de creditis ovibus, cum de alienis i ratiociniis cavet, redditur de suis sollicitus; et cum de monitiopique suis emendatiogem aliis suhministrat, ipsa afficitur a vitiis eman-

§ II.— Ex Regula sancti Magarii (cop. 5). i Debetis, qui præestis, Patres, tales vos exbibare k ut sit Apostolus : Estete forme esquentions

diligentis aggravant, hanc suo victam pondere ad ima de cœlestibus immergant. > Recte, quia id quod ex amore suscipitor, agra relinquitur. His autom ex amore secularia amplectitur, qui seu per agrea seu per plateaa civitatum volitare delectatur.

+ E1, ne causetur de minori forte substanțio. Causari hoc loco est excusationem et desensionem afferre. Ulpianus, ff. l. 2, § si non proptes, si quis cautionibus, etc. . Neque iteram permittendum est ei, si quid sit, quod ei imputotur causari tempestatem, vel vim fluminis.: Tertullianns, lib. de Fuga in persecutione : « Ne, ut nune facis, de caraje quidem infirmitate causeris, de spiritus autem firmitate dis-simules. : Rufinus, lib. 11 de Vitis Patram : c Es cum causaretur non inveniri navigium. . Hino causatio, prætextus, defansio, excuestio. Tertullienus, lib. de Corona militis : « Cæterum subvertit omnem şuhstantlam sacramenti causatio hujosmodi. > Idem, lib. de Exhortatione ad eastitatem. « Seio quibus causationibus coloremus insatiabilem carnis capiditatem. > liæc autem verba : Et, ne causetur de mimeri forte substantia, incipiunt periodum, et jungenda cum sequentibus: Meminerit scriptum, etc.

Nihil deest timentibus eum. Ita in Panterio Ro-

mano.

5 Sciatque quia qui suscepit animas regendas, praparet as. Ita in Regula ms. Magistri, in ms. cod. Vind., in vetusta editione Parisiensi, ubi tamen has hetur, susceperit, in cod. mss. S. Faronis, utroque S. Germ.; recte. In Parisiensi recentiore editione ! Scialque, quia suscepit animas regendas, es psæparat se. Ferenda utique lectio. Apud sunctum Dunstsnum et Smaragdum: Scialque qui suscipit animus regen-das, præparet se. Videtur deesse particula, quiu. Lege ergo, ut in nostra Concordia, Scialque quia qui suscepil animas regendus, præparet se. kisique ellipsis, qua interdum utitur sanctus Benedictus, ut supra, et alibi infra, et subaudi, necesse est. Quasi dicat, Necesse est ut preparet se

h Et quantum sub cura sua, etc. In Canone Theo-

dori Anglorum episcopi, de ordinatione abuştissæ: Et quantas sub cura sua animas habuerit, ipsas sine dubio ante sedem majestatis spæ sit latura.

Ratiociniis. Ratiocinium est ratio qua redditur. Cod. L. Actuarii, De erogatione militaris annone. Cujus ratiocinia pertractant. Et lib. vin Codicis exstat titulus 13, de Ratiociniis operum publicorum.

i Debetis. Hac caput exstat in god. ins. Floriacensis cœnobii, in Regula quæ appellatur Serapionis, Macarii, Paphnutii, alterius Macarii, etc., et edita est Roma cum operibus Cassiani.

Lut Apostolus ait: Estote. Locus citatur non prent

est in Apostolo, sed textui auctoris accommodetur.

(I Thess. 1). Hoc est, a pro qualitate quæ mysticæ A titiam episcopi deseratur : quod si ab episcopo corpietatis et veritatis siunt, animas ad cœlestia de terrenis erigere, dicente Apostolo · Argue, increpa, obsecra cum omni patientia et doctrina (II Tim. IV). Et alio loco inquit: Quid vultis, in virga veniam ad vos, an in Spiritu mansuetudinis? (I Cor. IV.) Decernendum est ab illo qui præest qualiter circa singulos debeat pietatis officium monstrare, æquitatem b tenere [debet] non immemor Domini dicentis: In qua mensura mensi sueritis, remetietur vobis (Matth. VII).

## § III. - Ex regula Patrum (cap. 11).

- c. Abbati vero nulli liceat d sibi quidquam proprie vindicare, cum omnia, Deo propitio, in illius maneant potestate. • Si quis vero, quod in regula f junioribus prohibetur, sibi aliquid s ex successione p parentum, seu quolibet modo, vel donato retinere præsumpserit, et non omnia in commune posuerit, a fratribus arguatur; si in vitio perstiterit, ad no-
- a Pro qualitate quæ mysticæ, etc. Pronomen quæ transpositum, et subaudiendum demonstrativum, corum, et ita locus construendus, ut sensus elici possil. Pro qualitate mysticæ vietalis et veritatis eorum, quæ fiunt, etc.

  b Tenere debet. το aebet redundat.

· Abba i rero nulli liceat, etc. Hoc capitulum reperitur in tertia Regula cod. Flor. supra citati, cujus initium est: Cum in nomine Domini una cum fratribus.

- d Sibi quidquam proprie vindicare. Hic notandum est abbates et prælatos monasteriorum non esse dominos bonorum quæ sunt in monasteriis, sed administratores duntaxat, ut habetur cap. Fraternit. De donat., etc., ac proinde debere illa tantum in eos ( usus distribuere, ad quos ordinata sunt et destinata, ut recte docet Navarrus in cap. Nultam, 18, qu. 3, n. 6. Quod si ea in usus profunos ac inutiles, ac contra Regulam atque instituta suæ religionis profundant, peccant mortaliter, et sunt proprietarii, ut docet Rodericus tom. III, de Regul., qu. 29, art. 10.
  - · Si quis. Abbas videlicet.

1 Junioribus. Id est, inserioribus, subditis.

<sup>5</sup> Ex successione parentum. Quod olim poterant monachi parentum hereditatem adire, infra dicetur.

h Illud quoque. Hæc invenire est in eadem Regula ms. cod. Flor.

i Aut pro negligentia arguendi sunt. Si nimirum tardius ad mensam accedant, aut ibi quidpiam quod minus deceat monachum faciant.

i Aut spiritali debent sermone imbuere. Cum nimirum prior de lectura aliquid dicit quod sit ad ædificationem, ut infra habetur in Regula sancti Benedicti.

Quapropter, o duces. Hæc habentur in editis Or-D siesii.

1 Apud quos inveniuntur, K sive I, etc. In libro Orsiesii edito hæc corrupta sunt. In codice Vindocinensi ita leguntur: Et apud quos inveniuntur charitas sive justitia, sive æquitas, sive amor. Sed hæc lectio manat a quodam correctore, qui divinare voluit quid sibi vellent hujusmodi litteræ quarum sensus pendet ex Vita sancti Pachomii, cujus sanctus Orsiesius fuit discipulus, apud Palladium cap. de Tabennesiotis; Sozomenum lib. 111 Hist. Eccl., cap. 13, et Nicephorum Callistum, lib. 1x Hist. Eccl., cap. 14, qui dicunt monachos sancti Pachomii olim in quatuor et viginti classes seu domos fuisse divisos, et singulis earum nomen unius ex quatuor et viginti litteris Græcis suisse impositum nempe alpha, beta, etc., convenienter moribus monachorum, qui per ejusmodi classes essent divisi; ita ut simpliciorum

reptus, nec sic emendaverit, deponatur.

#### § 1V. - Item ejusdem (cap. 11).

h Illud quoque statuimus ut abbates omni tempore cum fratribus reficiant : quia eo tempore quo fratres i aut pro negligentia arguere, i aut spiritali debent sermone imbuere, absque certa necessitate se removere non debent.

## § V. Ex libro Orsiesii ad monachos.

Le Quapropter, o duces et præpositi monasteriorum ac domorum, quibus crediti sunt homines, et 1 apud quos inveniuntur K, sive I, sive E, sive A (nt in commune dicam), quihus crediti sunt homines singuli cum turmis suis exspectantes Salvatoris acventum; ut in conspectu illius ornatum armis exercitum præparetis; m ne refrigeretis eos in carnalibus, et spiritalia non tribuatis alimenta: aut rursum doceatis spiritalia, et in carnalibus affligatis.

classi nomen imponeretur 1, morosiorum classi §, vel ζ, etc. Fuit hæc olim consuetudo, ut quibusdam hominibus nomen alicujus ex quatuor et viginti litteris imponeretur ob diversa eorum studia et m*ore*s, atque etiam corporis deformitates. Nam Valerius Crassus tribunus militum sub Tiberio Bota est appellatus, eo quod herba, quam Latini betam vo-cant, libenter vesceretur. Orpyllis Cyzicenum scortum Γάμμα appellabatur. Antenor, qui Cretensium historiam scripsit, Δέλτα cognominatus est, quod bunus esset, nam Cretenses bonum δέλτου dicunt. Apollonius, temporibus regis Philopa oris astronomia clarus, Epikov appellatus est a figura E, quam luna in suo cursu describit, in quo ille multum studii contulerat. Satyrus, Aristarchi familiaris, Zata est nuncupatus ab investigandi rerum causas stadio : nam ζητώ est investigo. Æsopus ab Idmone hero Θήτα est appellatus : nam θήτες Græcis servi dicuntur. Pythagoras, qui numeros omnes descripsit a tertia littera Γόμμα est appellatus. Cypseli, Corinthiorum tyranni mater, quod peditus vilga esset et clauda, λαμέδα a Pythio Apolline appella a est. Hæc habet Ptolemæus Hephæstion lib. v novz Hist., in Bibliotheca Photii, n. 190. Idem de matre Cypseli referent tielladius in Chrestomathia, aped Photium, n. 279, et Herodotus lib. v. apud quos te-men male legitur λαεδα, pro λάμεδα. Ptolemæns Bephæstion et Helladius nescio quid de Moyse nugar-tur, cum aiunt illum appellatum fuisse "Alpe, a pemine ἄλρος, id est, vitiligo, quod corpus vitiligies distinctum haberet. Fabula nata videtur ex eo quod Moyses manum a Deo in sinum mittere jussus em inde lepra maculatam retulerit. Eratosthenes bire dictus est, quod summis proximus in omni discipinarum genere secundas teneret, ut scribit Hesychics Illustris libello de Philosophis: Nec Christus Dominus hujusmodi a litteris appellationem repudiavit Nam Apocalyps. 1 se ipse nominat "Alpee et 'Quize. Est enim ipse prima rerum creatarum causa, el finis ultimus ad quem ipsæ referuntur. Sed de bis satis. Cum igitur sanctus Orsiesius scribit. Aprel quos inveniuntur K, sire I, etc., id est, vos prepositi domorum seu classium monasterii, in qui 🛎 sunt discipuli seu monachi, quorum ingenia, et mores sub hujusmodi elementorum figuris designantur, etc.

m Ne refrigeretis eos, etc. Sensus istorum est. Ne ita suppeditetis temporalia discipulis vestris, ut pe ritualia sul trahatis; nec ita spiritalia subministreus. ut temporalia subducatis : sed utraque pro necessitate conserte.

in escis videlicet et vestitu : sed et spiritales et car- A consentias, et alterum premas, et alterum subleves. nales cibos pariter tribuite; et nullam detis eis occasionem negligentiæ. Aut quæ est ista justitia, ut fratres affligamus labore, et ipsi vacemus otio? aut imponamus eis jugum quod ipsi ferre non possumus? Legimus enim in Evangelio: In qua mensura mensi sucritis, remetietur vobis (Matth. VII). Unde et laborem et refrigerium cum ipsis habeamus communia: nec discipulos servos putemus, et illorum tribulatio sit nostra lætitia : ne evangelicus nos cum Pharisæis sermo corripiat: Væ vobis legis peritis, qui ligatis onera importabilia, et imponitis ea super humeros hominum, et ipsi ne digito quidem audetia attingere (Luc. x1). Sicut aliqui attendentes semetpsos, ut viventes juxta mandatum Dei sibi loquanur et dicant : Quid mihi est cum aliis? ego vero ut R quod in te peccavit. serviam Deo et ejus mandata implere possim, non ad me pertinet quid alii faciant? Hos Ezechiel corripit dicens (C. xxxiv): • O pastores Israel, nunquid pascunt semetipsos pastores? nonne oves pascunt? ecce lac comedebatis, et lanis operiebamini. Quod pingue est immolastis et quod infirmum non confortastis; et quod confractum est, non ligastis, > quod errabat, non reduxistis; quod perieral, non requisistis, e quod forte erat, fecistis labore deficere, et dispersistis oves meas. Propterea ipse Dominus ad judicium veniet cum senioribus et principibus suis, complebitur illud in nobis. Exactores vestri deprædantur vos, et qui repetunt, errare vos faciunt. Qui magis audire debemus: Beata terra, cujus rex à filius ingenui, et principes fundentur (Eccl. x). Ideo, o homo, usque ad unam animam, quæ tibi credita est, monere non cesses, et docere quæ sancta sunt, et teipsum bonorum operum præbere exemplum: et cavere quam maxime ne alterum oderis; sed cunctis exhibeas æqualitatem : ne forte, quem tu diligis, Deus oderit; et quem tu odisti, Deus diligat. Nulli erranti pro amicitia

• O Pastores Israel, In versione communi: Væ pastoribus Israel, qui pascebant semetipsos. Nonne greges a pastoribus vascuntur? Sed idem est sen-SUS.

b Quod errabat. Ita in textu Græco: τὸ πλανώμε-

vov. In versione Vulgata, quod abjectum est.

e Quod forte erat fecistis labore deficere. Juxta textum Græcum: καὶ τὸ ἰσχυρὸν κατειργάσασθε μό-χθω, id est, et forte afflixistis labore. In versione Vulgata: Sed cum austeritate imperabatis eis, et cum potentia.

d Filius ingenui. Ut in textu Græco: viòs idevoi-

Dov. In versione Vulgata, nobilis.

Sedeas in locis humilioribus. Respicit ad articuum 128 Regulæ sancti Pachomii : « Præpositus non mebrietur: nec sedeat in humilioribus locis juxta asa monasterii. Intelligit cellarium, a quo præositos arcet.

Pater noster. Intelligit sanctum Pachomium, cu-

as discipulus fuit sanctus Orsiesius.

Be præpositis domorum. Præpositi domorum sunt qui præsunt ædibus, seu classibus, in quas divium erat monasterium sancti Pachomii, ut supra ctum est.

b De principibus monasteriorum. Principes monabriorum sunt abbates; ita appellantur in Regula

et pereat labor tuus : \* non sedeas in locis humilioribus, in quibus ' Pater noster præcipit penitus non sedendum. Caveant præpositi domorum, ne forsitan quilibet unus e fratribus injuriam præposito fecerit et iratus ille discernat et dicat : Quid causæ habeo ad hominem contemptorem? faciat quod vult, ad me non pertinet. O homo, quid hæc loqueris? intellige quo furore supereris, et quod odium occupaverit cor tuum, ut magis tuo vitio quam tuo peccato frater pereat, cui debes ignoscere, et eum suscipere pænitentem, ut possis illud Evangelii dicere: Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. Si ergo vis ut Deus tua peccata dimittat, et tu dimitte fratri tuo quidquid illud est

## § VI. - Item ipsius.

Ex quibus omnibus discimus quod oporteat nes stare ante tribunal Christi, et de singulis non solum operibus, sed et cogitationibus judicari : et post rationem vitæ nostræ etiam pro aliis qui nobis crediti sunt reddituros esse similiter rationem. Et hoc non solum <sup>5</sup> de præpositis domorum audiendum est, sed et h de principibus monasteriorum, et de singulis fratribus qui reputantur in plebem, quod omnes invicem debent onera sua portare, ut adimpleant legem Christi (Gal. vi)

## § VII. — Item ejusdem.

Vos ergo monasteriorum principes, estote solliciti tui in tempore comedunt in fortitudine, et non con- C et adhibete omnem curam profratribus cum justitia et timore Dei. Ne abutamini potestate in superbia, sed i exemplum præbete vos canctis, et subdito gregi, sicut et Dominus noster in omnibus se exemplum præbuit. Qui posuit quasi oves familias, ut misereamini gregi vobis credito, et memineritis apostolicæ sententiæ, in qua ait: i Nikil subtraxi, ut non annuntiarem vobis k voluntatem Dei. Et iterum ; Non

> sancti Pachomii, cui addictus erat sanctus Orsiesius. Art. 8 : « Vel monasterii principe disputante. » Dicuntur et Patres monasteriorum in eadem Regula, art. 18 : « Nuntiabit Patri monasterii.» Art. 33 : « Nisi

Pater monasterii præceperit. >

i Exemplum vos præbete. Nihil est tam efficax ad subditorum salutem promovendam, quam prælatorum exemplum: τὰ ὑδείγματα μᾶλλον ἐνεργέστερα εἰσί, id est, exempla sunt (dictis) efficaciora, inquit sanctus Dorotheus, doct. 17. Quod bene monebat Chære-mon apud Cassianum Coll. 11, cap. 4: « Nunquam erit efficax instruentis auctoritas, nisi eam effectu peris sui cordi affixerit audientis. > Et Cassiodorus lib. 1 Variarum, epist. 4: « Facilis recti persuasor est innocuus judex, sub cujus prædicabili conversatione pudet mores probabiles non habere. > Et lib. vi, epist. 2: « Prima æquitas est, a se præsules inchoare. > Prælatus docens et non facieus est cymbalum tinniens, et crotalus crepitans. His accedat, quod præsul non audet in aliis corrigere id in quo se novit delinquere: « Suos actus nullus damnat in altero, > ait Cassiodorus epist. citata.

i Nihil subtraxi. In versione Vulgata, ut in textu Græco: Nihil subtraxerim vobis utilium.

k Voluntatem. In textu Græco: βουλήν, id est, consilium, ut est in versione Vulgata.

cendo vos publice (Act. x). Videte quanta viscera misericordiæ fuerint in homine Dei, qui non solum sollicitus est pro omnibus ecclesiis, sed languet cum languentibus, et omnium sustinet passiones. Caveamus ne per nostram negligentiam aliquis scandalizetur et corruat, et obliviscamur verborum Domini Salvatoris qui in Evangelio loquitur : Pater, quos dedistimihi, non perdidi ex eis aliquem (Joan. xvII). Nullam animam contemnamus, b ne quisquam per nostram duritiam pereat. Si enim aliquis propter nos mortuus fuerit, anima nostra pro illius anima tenebitur in reatu. Quod quidem et c Pater noster indesinenter nobis solebat inculcare, et monebat, ne impleretur in nobis illud eloquium: Singuli opprimunt proximum suum. Et iterum : Si invicem mor- B bis sanctæ memoriæ 6 Pater noster solebat ingeren. delis et devoratis, videte ne invicem consumamini (Gal. v). Ex quo apparet, quod, qui alterius servat animam, custos animæ suæ sit. Sed et vos, d qui secundi estis monasteriis, primos vos exhibete virtutibus, ne quis vitio vestro pereat; ne incurratis in illud opprobrium, in quo incurrit ille qui comedit et bibit cum ebriis, et non dedit in tempore suo conservis cibaria (Matth. xxiv).

§ VIII. — Item ejusdem.

Et vos, Patres, nolite provocare ad iracundiam filios vestros; sed enutrite eos in disciplina et admonitione : et scitote, quod cui plus datum est, plus quæritur ab eo; et cui plus creditum est, amplius exigitur (Ephes. vi; Coloss. III). Nec tantum ea consideretis quæ vobis prosint; sed et illa quæ proxi- C

· Deprecando. In textu Græco : μετὰ δακρύων νουθετών, id est, cum lacrymis monens, ut in ver-

sione communi.

b Ne quis per nostram duritiam peregt. Quam perniciosa sit nimia rectorum sævitia ex subjecto patebit exemplo. Quondam prope Salizburgum in monasterio sanctæ Ersatrudis quædam erat abbatissa nomine Wiradis, severa nimia in sanctimoniales. Huic erat frater sanctissimus nomine Mazalinus, abbas monasterii sancti Petri, non procul ab eadem urbe. Accidit igitur ut quædam sanctimonialis mo-nasterii sanctæ Erentridis concepto fœtu alvum duceret. Imminente partu misera illa hinc ignominiam, hinc verberum atrocitatem metuens in sacel-lum sancti Viti se contulit, oravitque ut tantis miseriis levaretur. Post orationem obdormivit, sed expergefacta nihil consolationis retulit. Desperata fætum diabolo in æternam damnationem transcri- D psit. Tum vir Dei Mazalinus in cella orans vidit dæmones lætos admedum coram se transcuntes. Quid rerum esset, eos interrogavit. Illi grande negotium esse responderunt. Præcepit vir Dei, ut eo peracto ad se quamprimum redirent. Euntes illi puerum natum repererunt, et subito raptum ad sanctum Mazalinum tulerunt, ei rem gestam narrantes. Eos per Deum sanctus abbas adjuravit, ut puerum sibi traderent. Qui parere coacti, infante in cellam viri Dei projecto, abierunt. Surgens sanctus Mazalinus cum puero ante auroram ad sororem abbatissam venit, puerum dedit; et re gesta ex ordine narrata eam ob sæviliam severius adhibuit, puerumque baptizari jussit.

c Pater noster. Sanctus Pachomius.

d Qui secundi estis monasteriis. Id est, præpositi monasteriorum, secundi post abbates. Quia in hoc libro Orsiesii mentio fit superiorum diversi generis,

cessavi a deprecando una miquemque vestrum, et do- A mis; et impleatur inivobis Scriptura dicens: Quique sequimini unusquisque utilitatem domus sua (Agg. 1). § IX. — Item ejusdem.

> Sæpius dicam, et eadem repetam. • Cavete, ne álios diligatis, et alios oderitis; ne hunc sustenteis. et illum neglegatis : et cassus inveniatur labor vester, et omnis sudor pereat; et quando exieritis de corpore, et de mundi hujus turbine liberati portun vos putaveritis quietis intrare, tunc inveniatis intestitiæ naufragia; et in qua mensura mensi estis remetiatur vobis ab eo qui personas in judicio non accipit. Si quid mortale aut aliquid turpitudinis a negligentiam præpositorum in domibus commissum fuerit, f post illorum propria supplicia, praposius quoque reus tenebitur et criminis. Quod sempern-

> > § X. - Item ejusdem.

Vos igitur qui estis h principes monasteriorum, a quos aliqua re videritis indigere, et esse in angusta constitutos, nolite eos negligere, scientes quod reldituri estis rationem pro omni grege, super quen vos Spiritus sanctus constituit inspicere et i pascere Ecclesiam Dei, quam acquisivit i proprio sanguine (Act. xx). Propterea nos qui fortiores sumus, debemus infirmitates invalidorum k portare, et non nobismetipsis placere, sed proximo in 1 bonum ad zailcationem (Rom. xv). Nam Christus non sibi placuit, sed sicut scriptum est : Opprobria exprobranium tibi ceciderunt super me (Psal. ixviii).

§ XI. — Ex Epistola sancti Casabil Cum vero annuntiandum verbum Dei te fratri-

notandum est plura monasteria à sancto Pachomio, cujus fuit Orsiesius discipulus, ædificata frisse, qua in multas classes seu domos distincta erant, et domus in cellas. Itaque in singulis monasteriis hi erant superiores: primo princeps monasterii, qui et abbas; post eum præpositus, qui appellatur secundos monasterii; deinde erant singuiarum domorum, su classium præpositi, et post eos secundi singularm domorum, ut videre est in eodem Orsiesii libro Secundua in monasterio, id est præpositus appellaus a Zacharia papa in Dialogis δευτεράριος, 2, διύπικ

id est, secundus. · Cavete ne alios diligatis, etc. Idem sancins Orsiesius supra, . No alterum ames, et alterum oderis,

sed cunctis exhibeas æqualitatem.

Post illorum. Qui peccaverunt videlicel.
Pater noster. Sanctus Pachomius.

h Principes monasteriorum. Id est abbates, al de pra notatum est.
i Pascere. Ita in textu Græco: ποιμαίνειν. In τα-

sione communi: regere. i Proprio sanguine.. Ut in textu Graco: lia αίματος. In versione communi: Sanguine suo.

k Portare. Ut in textu Græco : βαστάζει. 10 τσsione communi, sustinere.

<sup>1</sup> In bonum. In excuso Orsiesii libro: In bono; male. In textu Græco: εἰς ἀγαθόν, ut in versione communi.

- Cum vero. Hoc fragmentum est epistolæ sancu Cæsarii episcopi Arelatensis ad Oratoriam abbalisam, quod etiam habetur in Constili Aquisgranensis lib. 11 de institutions sanctimonialium, cap. 7, licel fusius, quamvis multa hic habeantur, quæ non et stant in citato condili libro. Auctor autem nositi pro more suo femininum genus in masculinum pu-

bus affectaveris, seu pro utilitate animarum, tenore- A sibilitas exstat, æquo moderámine disponas, parique que regulæ constituendo necessitas incubuerit a altercandi, prius cauta consideratione perpensa, ut quod ore promis, factis impleas, ut quod aliis prædicas, operibus præbeas : scilicet ut in tuis humeris atque cervicibus prius sentias, utrum gravibus aut levibus operibus colla fratrum onustes; verbi gratia, si jejunium super quotidianum, vel abstinentiam bextra consuctudinem, nec non, ut assolet, plus solito in synaxi psalmos placuerit decantare. Primus in ecclesia inveniaris, et postremus exeas; primus suscipias laborem, posterior solvás; et in quotidiano corporis alimento atque communi cibo par sis his cum quibus pari in mensa uteris c consensu; iisdem denique et tu quibus fratres ferculorum saporibus delectare; et æqualia vobis cibaria potionesque com- B munes exhibeant discoferi vel pincernæ. Primatumque tuum, quem prior ad mensam tenes, primus ad virtutem parcimoniævindices, ut abstinentiam, quam lingua prædicat, proximæ fauces vel vicinus sentiat stomachus. Ne forte subditi audientes tacitis cogitationibus dicant. d O quam pulchre nobis abstinentiam prædicat plenus venter, et e contentos nos jubet esse vilissimis cibis ac poculis, accuratis cibis poculisque refertum guttur et eructans. Illa enim de abstinentia prædicatio acceptabilis est, quam lurida jejuniis ora decantant. Et in his omnibus hoc noveris convenire, at angusti callis itinera, per quæ socios ammones f gradi, prior ipse gradiaris. Omnia quæ agenda sunt ante factis impleas, ut postmodum ductilis tuba ex percussione perducta rectius C erumpas in voce propter illud Dominicum: Quicunque, inquit, scandalizaverit unum de pusillis istis, qui in me credunt, et reliqua (Matth. xviii). Inter cætera cum magna tibi cautela custodiendum est, ut omnes in monasterio, quorum gubernacula tuisæqualiter imposuisti cervicibus, diligas: ne unum plus minusve ames; 5 sed cuncta quæ sunt, in quo pos-

Altercandi. Altercari hoc loco non est piloveixery, id est, contendere, sed disserere, ratiocinari. Glossæ veteres · Altercatur, διαλέγεται, id est, disserit,

ratiocinatur.

b Extra consuctudinem. Ita in cod. Vind., sed videtur deesse verbum, præcipere, aut quid simile ut sensus ita procedat: Prius sentias utrum gravibus aut levibus oneribus colla fratrum onustes; verbi gratia, si jejunium super quotidianum, vel abstinentiam D in monasterio. Vel certe bæc verba, quæ sunt, redunextra consuctudinem præcipere: nec non, ut assolet, plus solito in synaxi psalmos placuerit decantare. Primus in ecclesia inveniaris.

· Consensu. Lege, consessu, ut in capite concilii

€itato.

d O quant pulchre nobis abstinentiam prædicat. Recte: nam, ut ait Juvenalis sat. 1:

## Probitas laudatur, et alget.

acile est saturo ventre sobrietatem laudare: • Pleus venter facile de jejuniis disputat, inquit sanctus fieronymus, epist. ad Paulinum.

e Et contentos non jubet esse. His satis quadrat

cus Juvenalis, sat. 5:

Aspice quam longo distendat pectore lancem Quæ fertur domino squilla, et quibus undique sæpta Asparagis : qua despiciat convivia cauda Dum venit excelsis manibus sublata ministri.

moderatione dispenses, ac parem els charitalem impertias : et non quibuslibet per privatum amorem, sed cuncus secundum merita singulorum, que sunt necessaria, largiaris. Non qui tibi vultu intuituque placuerit, h non quem tibi ad oculum cognoveris, vel a cujus blandiori fueris obseguio delinitus, sed quem amor Christi, et religiosior commendaverit vita, i præponas.

\$ XII. - Ex Regula SANCTI ISIDORI (cap. 2).

i Abbas citra languoris necessitatem cibos in conspectu pariter cum fratribus sumat : neque cultius quam ea quæ in commune consistunt, præparari sibi quidpiam expetat. Sicque siat ut, dum præsens est, omnia diligenter administrentur; et dum communia sunt, salubriter et cum charitate sumantur. Acqualia quippe erunt mensarum omnium fercula similfimisque alimentis cuncti reficiendi sunt fra-

§ XIII. Ex Regula sancti Frutuosi episcopi (cap. 20), Abbas vel præpositus divinis semper officiis et vigiliis intersint et prius ipsi agant, quod alios do-

§ XIV. — Ex Regula Ferreoli (cap. 37).

1 Ut abbatem cunctis quibus præest monachis strenuitas quidem, sed mansuetudo et potius vita commendet : ita ut illum sanctum magis timeant quam severum et plus [in] metuant quod meritis est primus quam quod honore primarius. m Habeat enim in correptione modum et in familiaritate temperamentum; eritque in cunctis ita moribus dispensatus, ut et blandimento vocet et terrore castiget, faciens se ab omnibus, eo quod vitia oderit, plus amari. Tota enim ejus conversatio erit quasi positum fundamentum ut in eo superædificetur quisquis imitatione illius optat bonis Deo meritis proximare. n Nullus ab ipso erit potestate, sed ratione damnandus; nec tamen ita illi quisquam familiaris, ut cæ-

Sed tibi dimidio constrictus cammaros ovo Ponitur exigua feralis coma patella. Ipse Venafrano piscem perfundit : at is, qui Pallidus affertur misero tibi caulis, olebit Laternam. Illud enim vestris datur alveolis, quod Canna Micipearum prora subvexit acuta.

Gradi. In citato concilio legitur: Gradiendum. <sup>8</sup> Sed cuncta, quæ sunt. Deesse videntur hæc verba: dant.

h Non quem tibi ad oculum. Ita in concilio citato. Sed in ms. nostro cod. obliteratum apparet verbum,

Servire: quod sane restituendum.

Præponas. Addidi hoc verbum ex præfato con-

i Abbas. Hæc habentur in regula sancti Isidori excusa cap. 9. Quod autem debeat abbas cum fratribus reficere, fusius infra disputabitur.

k Simillimisque alimentis, etc. Quidam tamen Patres aliter censuerunt delicate in mundo enutritis aliquid indulgentes, de quo infra.

1 Ut abbatem. Videtur deesse verbum, oportet, vel

quid simile.

m Habeat in correptione modum. Nam correptio sanare debet, non vulnerare. Vide supra.

nullus ab ipso erit potestate, sed ratione damnandue. Ex his manifestum est non oportere abbatem

teris plus præsumat; neque ita offensus, ut ad ve- A res Israel : • Nunquid semetipsos pascunt pastores niam expleta contritione non redeat. Convenit namque illi omnes timere, qui timetur ab omnibus, totoque studio atque industria providere, ne aliquis ex his quos regendos propria cura suscepit, adverso quolibet casu discedat de numero. Et ideo plurimis medicamentis necesse est illum subvenire monachorum languoribus, et ægritudinibus mentium remedium curæ spiritalis inferre. Hoc est, si superbum viderit, jugi exhortatione humilitatis porrigat potionem; si iracundum, patientiæ illi afferat unguentum; si mendacium sectantem, veritatis ministret antidotum: beati in hoc ipso Apostoli monitis excitatus, qui dicit: Attende tibi et doctrinæ, insta in illis. Hoc enim faciens et teipsum salvum facies, et eos qui te audiunt (I Tim. IV). Et iterum ad Timo-B theum: Formam habe sanorum verborum, quæ a me audisti in fide et dilectione in Christo Jesu (Il Tim. 1). Et iterum : Tu vero vigila, in omnibus labora, opus fac evangelistæ, ministerium tuum imple (II Tim. 14). Similiter et beatus Petrus scribens : Seniores qui in vobis sunt obsecro consenior, et testis Christi passionum, et ejus quæ incipiet revelari a gloriæ socius, pascite qui in vobis est gregem Dei (I Petr. v). Et addidit: Neque quasi dominantes in clero, b sed forma estote gregt, ut cum apparuerit princeps pastorum, o percipiatis d illam floridam et immarcessibilem gloriæ coronam (Ibid.). Jeremias quoque sanctissimus in persona Domini ait: Dabo vobis pastores secundum cor meum, et pascent vos scientia et doctrina (Jer. 111). Et iterum : Hæc dicit Adonai Dominus ad pasto- C neat.

uti libera et absoluta potestate, sed omnia ratione metiri, ut monet sanctus Benedictus, cap. 74: « Qui abbas non conturbet gregem sibi commissum, nec quasi libera utens potestate injuste disponat aliquid. > Et sanctus Orsiesius: ( Ne abutamini potestate in superbia. > Et Ezechielis cap. xxxiv malis pastoribus exprobratur : Sed cum austeritate imperabatis et cum polentia. Et præclare sane Theodóricus rex apud Cassiodorum lib. 1 Var. ep. 12 : « Et quanquam potestati nostræ, Deo favente, subjaceat omne quod volumus, voluntatem tamen nostram de ratione metimur; ut illud magis æstimemus elegisse, quod cunctos dignum est approbare. Ita se gerebat sanctus Fulgentius episcopus Ruspensis, qui (ut in ejus Actis habetur) nullis cum typho dominationis sæcularis, quamvis parvulis, imperabat. ) Sit ergo abbas, ut de Nerva imperatore scribit Ausonius,

#### Princeps nomine, mente parens.

Paterna mansuetudine imperet, non regio super-

· Gloriæ socius. In versione communi : Gloriæ communicator. In textu Græco δόξης κοινωνός, id est, gloriæ particeps; ita ut, communicator, sumatur intransitive, ut aliquando verbum communico. Itaque, socius, hoc loco nihil aliud est quam particeps.

b Sed forma estote gregis. In editione Vulgata, ut in textu Græco: Sed forma fucti gregis.

c Ut percipiatis. In editione Vulgata: Et percipie-

sis, ut in textu Græco.

d Illam floridam et. Hæc verba non sunt in Epistola Petri. Itaque puto hos textus citatos fuisse ex memoria, non ex codice.

 Nunquid semetipsos pascunt pastores? Ita in Septuaginta: Μή βόσχουσιν οἱ ποιμένις έαυτοὺς;

1 Ob hoc. In communi versione: Propterea.

(Ezech. xxxiv)? Et adjungit : f Ob hoc, pastores, audite verbum Domini. Hæc dicit <sup>5</sup> Adonai Dominus : Ecce ego ipse ad pastores, et requiram b oves meas i de manibus eorum (Ibid.). Dominus vero idem in Evangelio i Petrum apostolorum principem, si se amaret, interrogans, adjungit : Pasce oves meas (Joan. xxi). Manifestum est ergo, frater, quisquis præesse videris monachis, magnum tibi per honorem onus impositum, ita ut, cum dignitate sis primus, desudes omnium pondere sarcinatus. Propter quod recti itineris curre semitam quæ ad cœlum perducit, et ire ostende gregi inoffensum callem, et sanctitatis k cum quoque passibus antecede. Atque ita stude, ut non erret quicunque te ducem gradibus imitationis insequitur: ut videaris apostolicæ monita sententiæ complesse, quæ habet : Exemplum esto fidelium in verbo, in conversatione, in charitate, in fide, in castitate (I Tim. 14). Et iterum : Sollicite cura teipsum probabilem exhibere Deo operarium inconsusibilem, recte tractantem verbum veritatis (II Tim. 11). Hunc itaque tibi, abbas, 1 titulum, ut prætermissum te sermone regulæ non doleas, sicque unum te ex congregatione cognoscas, quasi peculiarius annotamus: monentes, seu coram Deo obsecrantes, ut = hac omnia ferventi studio, etiam a cætera propter exemplum, quæ reliquis sunt dicta, custodias.

#### § XV. — Ex Regula sancti Aureliani episcopi (cap. 33).

- Sanctus abbas extra eongregationem non ma-
  - 8 Adonai. Ut in textu Hebraico.

h Oves meas. Ut in textu Græco: τὰ πρόδατά μου. De manibus corum. Ita in textu Graco: tx vi

χειρών αὐτών.

i Petrum si se amet interrogans, etc. Non priss constituitur pastor universalis Ecclesize Petrus, quam se Dominum amare ter profiteatur : quia Christus, cui ovilis sui cura magna est, illius regimen ei commisit, qui Deum præ cæteris apostolis amaret, ut recte docet sanctus Eulogius episcopus Alexandrinus lib. 111 contra Novatianos: Ο γάρ του φιλτρω πολλώ πρός του δισπότηυ αιαπτόμενου έφεστών τω ποιμνίω, την όσην περί τα λογικά πρόδατα, δεάθετο παρίστησιν αναμφιδόλως. διά την αύταν αίτίαν τρίπο έρωτα, την πολλήν περί τα λογικά πρόδατα ἐπιμέλεικο ένδειχνύμενος, id est, præponens gregi eum, qui maximo amore in Dominum inflammatus erat, amorem D quem in oves habebat exhibuit, et proper camdem causam tertio interrogat, multam circa rationales oves curam ostendens.

k Eum quoque. Lege: Eumque.

1 Titulum. Titulus hoc loco sumitur pro capite aut 1 Titulum. capitulo alicujus libri.

m Hæc omnia. Quæ in hoc titulo, seu capite scripta sunt.

n Cætera. In regula constituta.

o Sanctus abbas. Hac brevi quidem sententia, sed utili, præcipitur abbati, ut maneat in monasterio, et ægre illo exeat: ut possit nimirum omnibus exercitiis una cum fratribus interesse, eos sua præsentia urgere, et exemplo stimulare, corumque culpas observare, et prudenter corrigere. Quod si stricte observetur, nescio quid salubrius ad salutem animarum, et ad disciplinæ regularis conservationem præstantius inveniri potest. Nihil æque domum auget ac ditat ut domini præsentia, quemadmodum

§ XVI. Item ex eadem Regula (cap. 42). Sancto abbati non liceat aliquid de facultatibus monasterii donare aut vendere, nec aliquid contra regulæ instituta agere. Quod si facere tentaverit a secundum consilium et sine consensu fratrum, b et nostro permisso, non ei acquiescatis, et hoc sieri nulla ratione permittite: quia causam se ante Deum noverit esse acturum.

#### § XVII. — Item ipse (cap. 48).

· Sanctus abbas, nisi d inæqualitate faciente, extra congregationem non reficiat.

#### § XVIII. — Ex Regula Fructuosi (cap. 9).

· Abbates per monasteria tota mentis intentione cum setu et cordis contritione, f tulta laboris aut itineris occasione, cum omni monachorum congre- B revertantur m supplacitati. gatione horas canonicas celebrare debent. Et ubi eis 5 properandi fuerit necessitas, et horarum cognoverint metas, continuo humi prostrati indulgentias a Domino supplices petant, et suis horis peculiaribus h id est, secunda, tertia, quarta, quinta, sexta,

docet Aristoteles in Œconomico: Persica sunt, inquit, instituta, ut paterfamilias ipse omnia statuat, omnia invisat : id quod et Dion de tyranno Dionysio clicebat. Nullus enim sic aliena curat ut sua. Debet igitur eniti ut omnia quæ potest, ipse curet. Huc pertinet quod Perses quidam et Libys argute simul et sacete dixit. Rogatus ille quid opimum pinguemque faceret equum: Oculus domini, inquit. Libys autem cum ex en quæreretur, quod stercoris genus optimum putaret: Domini vestigia, respondit. Quod si hec de domo et familia dicuntur, multo magis de monasterio dicenda sunt, cum familiæ administratio C humanas tantum divitias, monasterii regimen cœleste spectet. Superior est sui monasterii sol, quo absente omnia tenebrescunt.

 Secundum consilium. Lege, sine consilio.
 Et nostro permisso. Lege, et nostro permissu. Sanctus Aurelianus episcopus prohibet abbati aliquid vendere sine sua licentia. Nam abbates nihil vendere aut alienare possunt de bonis monasterii injussu episcopi, ut cautum est concilii Agathensis can. 56. Idem habetur in concilio Aurelianensi, 111, can. 23.

e Sanctus abbas. Hæc sunt emendicata ex regula sancti Cæsarii Arelatensis episcopi cap. 39 : « Abbatissa nisi inæqualitate aliqua, aut infirmitate, aut occupatione, extra congregationem penitus non re-

ficiatur. >

d Inæqualitate. Inæqualitas morbum signisicat, ut in Actis sancti Eugendi: « Cum enim ultra sexagenariam ætatem sex sere mensibus prædictus Pater næqualitate corporea laboraret. In concilio Car- D haginiensi IV, can. 49: « Clericus qui absque cor-coris inæqualitate vigiliis deest, stipendiis privatus x communicetur. ) Et in loco citato sancti Cæsarii:

Abbatissa nisi inæqualitate aliqua aut infirmiate, etc. Sic Græce ἀνωμαλία, id est, inæqualitas, ro morbo sumitur. Synodus Laodicena, can. 40: αρεπτός εί μύ δι' άνωμαλίαν άπολιμπάνοιτο, id est, -zeterquam si propter ægritudinem non veniat.

· Abbates. Hoc caput est alterius Fructuosi, non im exstat in Regula ms. cod. Crass. In eo sane zeclara documenta continentur, et abbatibus maxi-

re necessaria.

f Tulta. Id est sublata, a tollo, cujus præteritum

f Amphirrone, act. 2: tiquum, tetuli. Plautus in Amphitryone, act. 2: : culum tetuli tibi; et alibi passim : quia antiqui dibant, fulo, ut notat Priscianus lib. x: A fulo oque, quod veteribus in usu fuit, tetuli, diceoque, quod veteribus in usu fuit, tetali, dic 126. Supinum tamen se nunquam legisse dicit.

A septima, octava, nona, decima, undecima orare non pigeant; qualiter septem et octo Salomonis congruant dicto: i Da partem septem, nec non et octo (Eccl. x1, 2): ut per septiformis gratiæ Spiritum, et octo beatitudines, i ac resurrectionis diem liberis gradibus per scalam Jacob Christo sibi desuper innitente quindecim gradibus cœli conscendere valeant regionem.

Secundo, ut per capita mensium abbates de uno confinio uno è se copulentur loco, et mensuales litanias strenue celebrent; et pro animabus sibi subditis auxilium Domini implorent : quia de ipsis in tremendo judicio cum grandi discussione sperent se Deo rationem reddere.

Tertio qualiter quotidie vivere debeant, ibi disponant; et tanquam 1 a saionibus comprehensi ad cellas

Quarto retro acta sanctorum Patrum per n scripturas sciscitantes revolvant, ut ab ipsis quid facere debeant agnoscant. Et intus ac foris, ante ac retro, plenam mentem oculis habeant: ne, quod absit, in aliquam hæresim devolvantur, ac pereant. Pro hoc

<sup>5</sup> Properandi suerit necessitas. Id est, propere eundi aliquo videlicet extra monasterium.

h Id est, secunda, tertia, etc. Hic tantum ponuntur decem horæ canonicæ; cum tamen ex sequentibus intelligere detur ab hoc Fructuoso statui quindecim: ita ut hic videantur omitti prima, duodecima, initium noctis, seu completorium, nocturnæ vigiliæ, et matutinæ laudes. Sed exprimit tantum horas, quæ in via recitabantur : quia monachi ante

primam non egrediebantur.

i Da partem septem. Partem, in singulari, ut in textu Hebraico הלק, chelec, id est, partem. Et in

Græco: δὸς μερίδα τοῖς ἐπτὰ, id est, da partem septem. In versione Vulgata: Da partes septem.

i Ac resurrectionis diem. Lege, ad resurrectionis diem. Nam, cum hic sint tantum quindecim horse canonicæ, quæ referunt septem dona Spiritus sancti et octo beatitudines, non potest illo numero comprehendi dies resurrectionis. Sed sensus est quod per illos veluti quindecim gradus in die resurrectionis ad cœlum ascenditur.

k Se copulentur. Est deponens. Plautus in Aulularia: copulantur dexteras.

<sup>1</sup> A saionibus. Saio est lictor, carnifex, exactor. Glossæ Arabico-Latinæ dictæ: Saio, pænator, tortor. Eædem glossæ: Pænator, tortor, saio. Sanctus Isidorus lib. x Orig.: Sagio (Lege, Saio), ab exigendo. Sed puto esse vocabulum Gothicum; cujus sæpe mentio in legibus Wisigothorum ut lib. i, tit. 1, 1. 17: Nullus in territorio non sibi commisso, vel illo, ubi judicandi potestatem nullam habet, quemquam præsumat vel per jussionem, aut saionem distringere. > Et multis aliis locis. In concilio Emeritensi, can. 8: « Diœcesim sibi debitam ordinante metropolitano cum suis fratribus per suum saionem recipiat. > Crebra etiam mentio fit apud Cassiodorum, et maxime lib xII, epist. 3, ubi ejus officium describitur.

m Supplacitati. Id est, citati, in judicium vocati: nam placitum est conventus, in quo lites disceptantur, de quo infra. Est autem hic metaphora : quod nempe ipsi abbates congregati peractis comitiis ita festinanter debeant ad cellas, id est, monasteria sua redire, ac si a saionibus seu lictoribus citati es-

<sup>2</sup> Scripturas. Scripturæ hoc loco non sumuntur pro utroque Testamento.

ergo semper in communi concilio fratrum a æqua A principatu fratrum indignus est, verum etiam a holance tanguam in penso persistant, ut præterita recordando, et futura prævidendo, bet præsentia recordando hæresum non patiantur stimulos.

Quinto, ut cum fratribus advenientibus, hospitibus et peregrinis in una mensa communiter vivant: quia de ipsis Dominus ait: Hospes eram, et collegistis me (Matth. xxy).

Sexto talem sibi consuctudinem debent facere, ut ompem e cupiditiam et avaritiam a se radicitus arceant. Si hoc malum non esset, idolorum servitutem eam Apostolus non dixisset (Gal. 11). Et per hoc virus monachi mentem cognoscimus sauciari. Et a nullo vitio penitus unquam potest liber esse, qui talis consuetudinis vinculo fuerit obligatus, et in Dei et proximi dilectione nunquam erit firmatus. Quia B hoc, quod in sæculo concupiscimus, sine dubio proximis invidemus. Unde et Patres sancti Spiritu sancto repleti, ut possent Deum et proximum perfecte diligere, studuerunt in hoc mundo nihil habere. Et quia sine aliquo esse non possumus, ipsum debemus habere, quod nos non pigeat cum necesse fuerit egenti proximo reddere, et a charitate Dei et dilectione proximi nunquam animum relaxare. Cujus videlicet fortitudo charitatis vera sanctæ Ecclesiæ voce laudatur, cum per Canticorum Canticum dicitur: Valida est ut mors dilectio (Cant. viii). Virtuti enim mortis dilectio comparatur, quia sine dubio mentem, quam semel cœperit, a dilectione mundi funditus occidit. Tales ergo debent esse abbates, ut possint Deum et proximum diligere : oculos lassos a C concupiscentia hujus sæculi mala habentes, quales in paradiso habuit Adam ante transgressum.

#### § XIX. — Ex Regula cujusdam.

Si quis ex senioribus, sive is qui abbas nuncupatur, voluptuosus existat, et ebriosus et dives, qui huic sæculo conformatur, hoc est, d in curribus et in equis de loco ad locum discurrat, hic non solum

\* Æqua lance tanquam in penso persistant. Hæc nihil aliud sonant, quam quod abbates accipere personas minime debent, sed esse tanquam lances in penso, seu libratione, quæ si justæ sunt, in alteram partem nec tantillum declinant. Idem dicit de lege Leo imperator Novella 21.

b Et præsentia recordando. Hæc videntur redun-

dare.

c Cupiditiam. Id est, cupiditatem.

d In curribus et in equis. De hoc sumptu equestri in abbatibus refrenando vide bullas Gregorii IX, et Nicolai IV. Hac in re singularis modestia eluxit beati Joannis Marre monachi sanctæ Mariæ de Simora, ordinis sancti Benedicti vicarii generalis, abbatis Clupiacensis, et tandem episcopi Condomensis. Is cum esset episcopus sex tantum alebat equos : duobus equitabat, reliquis quatuor ad convehenda ligna et lapides pro instaurandis suæ diœcesis eccle-siis, novisque ædificandis utebatur. Hic beatus vir obiit anno 1521, miraculis in vita et post mortem clarus.

e Homicida animarum. Quia malo exemplo animas necat juxta sanctum Augustinum, lib. de Pa-storibus, c. 4: Tamen (pastor) qui in conspectu populi male vivit, quantum in illo est, illum a quo attenditur, occidit.

! Et alius monasterio ejus præesse constituatur.

micida animarum judicandus est: f et alius ministerio ejus præesse constituatur. 8 Sin vero non potuerint monachi, h ab illo exeant, et ille i excommunicetur. Şin vero pœniteat, subdat se sub manibus senioris et servituti subjiciat, donec probaveritis qui præest. Monachos in curribus et in equis discurrere præter infirmos, debiles et claudos non permittimus. Si autem hoc fecerint, 1 alieni sint ah unitate fratrum.

#### § XX. — Ex Regula Orientalium.

k Oportet abbatem irreprehensibilem esse, patientem [1 jejunium,] płum, humilem : ut doctoriset patris locum impleat, seipsum in m formam præbens bonorum operum, ad cujus ordinationem omnes fratres respiciant, nihil sine consilio et auctoritate ipsius facientes. Qui sustinens necessitatem monasterii, de omnibus quæ in monasterio sunt libere judicabit, nullius personam accipiens, nec ulli gratiam præstans: sed unumquemque secundum merita quotidianæ conversationis in veritate judicans admoneat, hortetur, castiget, condemnet : " vel suscipiat, si ita utile videtur. Venientes ad monasterium vel ejiciat, si ita necessitas fuerit, male habitantes.

§ XXI. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 15).

Int. Quid sentire de se debet is qui præest, in quibus præcipit, vec imperat? - Resp. Apud Deum quidem sicut minister Christi et dispensator mysteriorum Dei (I Cor. IV); timens ne præter voluntatem Dei, vel præter quod in sanctis Scripturis evidenter præcipitur, vel dicat aliquid, vel imperet : et inveniatur tanquam falsus testis Dei, et sacrilegus : vel introducens aliquid alienum a doctrina Domini: vel certe subrelinquens et præteriens aliquid eorum, quæ Deo placita sunt. Ad fratres auten esse debet tanquam si nutrix foveat parvulos suos. Paratus autem secundum quod unicuique expedit, communicare cum eis non solum Evangelium Dei.

Abbas in hujusmodi luxum profusus, ac proincæteris vitiis contaminatus abdicandus est, nempe ab episcopo et vicinis abbatibus; ut habetur 18. qu. 2, cap. Si quis, ex concilio Triburiensi. Autiqua Regula Patrum, cap. 21, abbatem peculiaritati, boc est, proprietati studentem deponi præcepit ab scopo.

g Sin vero non potuerint monachi. Videntur deesse D heec verba: Eum deponers, vel quid simise.

h Ab illo exeant. Nempe ad aliud monasterium.

i Excommunicetur. Ab episcopo.

i Alieni sint ab unitate fratrum. Id est . excommenicentur.

L Oportet abbatem. Imitatur divum Paulum, Epist. I ad Timotheum, cap. 111.

1 Jejunium. Puto hanc vocem redundare.

m Formam. Ex Epist. ad Titum, cop. 11. In Vagata editione habetur, exemplum. In textu Graco: τύπου , id est, formam : prout in hae interpretational regulæ Orientalis habetur.

n Vel suscipiat, etc. Hæc sunt ita jungenda ca-hac interpunctione: Vel suscipiat, si ita utile ria tur, venientes ad monasterium; vel ejiciat, si ita = cessitas suerit, male habitantes. Id est, vel suscit. ... ad monachatum eos qui volunt converti, vel eji... malos et incorrigibiles monachos.

sed etiam animam suam, memor præcepti Domini A ore laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemando pobis, at dilegatis invicem, sicut dilegatis vos. Majorem hac charitatem nemo habet, quam ut ponat quis animam suam pro amicis suis (Joan. xv, 13).

A ore laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis, omnium desideriis imitahilis exemunatium laudabilis exemunatium laudabi

## § XXII. — Item ejusdem (cap. 13).

Int. \*Quali affectu vel quali sensu oportet increpare eum, qui increpat? — Resp. Ad Deum quidem tali mente esse debet, qualem indicat beatus David dicens: b Vidi non servantes pactum, et tabescebam: quoniam eloquia tua non custodierunt (Psal. cxvin). Ad eos autem quos increpat, hunc debet affectum servare, quem pater et medicus e erga ægrotantem filium servat, et tunc maxime, cum qualitas d curæ tristior videtur et gravior.

#### § XXIII. — Item ejusdem (cap. 24).

Int. • Quali affectu quis debet suscipere correptionem?—Resp. Sicutæger filius patris et medici de vita sua solliciti: qui etiamsi f offeratur aliquid asperum ad curandum filium, scit f [itaque] filius, quod nec pater in aliquo negligere potest de salute filii, nec medicus falli.

## & XXIV .- Ex Regula Cujusdam (cap. 1).

Abbas, monasterii non tam genere quam sapientia nobilis esse debet: ut qui sermonem ad erudiendas animas justa eruditione lucubrat, propriis actibus non contradicat. Plus etenim h subjugati prælatorum actuum formam imitantur, quam doctrinæ illatæ aures accommodant. Debet enim sacris eloquiis opera nectere sacra, ut qui ejus imitatur do-Cetrinam ex voce, imitetur cultum ex opere. Ne, si in aliquo voci opus contradixerit, fructus vocis non obtineat effectum. Sic ergo sit et voce ornatus et opere, ut et opus voci, et vox consentiat operi. Sit continentiæ et castitatis flore comptus, et omnium

- Quali affectu. Exstat apud sanctum Basilium interrog. 99 Regulæ brev. et apud Rufinum, cap. 23.
- b Vidi non servantes pactum. Ita in psalterio Romano. Apud Rufinum : Vidi prævaricantes, ut in editione Vulgata.
- c Erga ægrotantem filium servat. Ita apud Rufinum. In textu Græco additur μετά συμπαθείας και εὖπλαγχνίας, id est, cum compassione et misericordia.
- d Curæ. Cara hoc loco est curatio. Nam curatio proprie medicorum: cura reliquorum, ait Denatus in Terentii Andrian.
- Quali affectu. Reperitur apud sanctum Basilium interr. 158 Regolæ br., et apud Rufinum cap. 25; sed potius reddit sensum, quam verba, maxime sub finem capituli.

1 Offeratur. Apud Rufinum legitur, offerat, rec-

<sup>8</sup> Itaque. Videtur redundare hæc particula.

h Subjugati. Id est, monachi subditi.
i Præstus. Supple, sit, id est, præsto sit et præ-

- Præstus. Supple, sit, id est, præsto sit et præsens. Glossarium vetus: Præstos habeat, id est, præsentes. Lex Salica tit. 47, § 2: « Et testes suos, qui ad placita fuerunt secum præstos habeat. »
  - Fessas. Id est, segnes, desides.
  - k Scientia. Id est, discretione.
  - Bonitatem, etc. Notanda sane explicatio huius

plo. Sit charitatis benevolentia ornatus, et omnium fidelium lætificet corda : erga peregrinorum et hospitum sollicitudinem i præstus, erga infirmantium curam sollicitus, erga inopum et ægrotorum juvamen opulentus. Sic delinquentium ignaviam corrigat, ut ad cultum religionis lascivas et i fessas mentes reducat. Sic misericorditer bonitatis dona distribuat, quatenus ex nimia bonitate, facinorum Tomenta non nutriat. Sit ergo bonus bonis per meritum, sit malis malus per flagellum. Quod mediante \* scientia agendum est, juxta psalmistæ orationem dicentis: P Bonitatem et disciplinam et scientiam doce me, "Domine (Psal. cxvIII). In utroque enim abbati cavendum est, ne aut nimia bonitaté in sub-B jectorum cordibus vitia nutriat, aut nimia disciplinæ austeritate, quæ leni increpatione sananda fuerant, rigida correptione diripiantur. Incautis etenim sic blanda persuasione subveniat, ut eorum saniei antidoti quodammodo medendo curam infundat; sanis vero moribus ea hortando præbeat, ut quæ agere cœperunt, meliorando usque ad finem perducant. Nihil etenim prodest coepisse, si in bono opere, quod cœperant, non studeant perseverare. Habeat ergo tot animos pater, quot in suo regimine filios: ut juxta omnium mores, omnium noverit vitia coercere. Tuta sit in omnes prudentia, ut nec pietas disciplinæ, nec disciplina pietati locum tollat. Agat omnium curam; ut de omnium profectu mercedis recipiat lucrum; ut ex corruptione præsentis vitæ quandoque ereptus, tantum laboris recipiat præmium, quantis ad vincendum inimicum præsidiis præbuit supplementum.

## § XXV. - Ex Regula sancti Isidori (cap. 19).

Abbati vel monacho monasterii servum non li-

versiculi. Nam per bonitatem intelligit clementiam et lenitatem; per disciplinam, severitatem; et per scientiam, discretionem. Ita ut David a Deo petat. ut populum suum regat cum lenitate, et severitate, adhibita tamen discretione. Nam discretionis sale tum severitas, tum clementia condiendæ sunt, ne, dum rector clemens videri appetit, remittat omnino habenas regulari observantiæ; et dum vitia coercere cupit, fortius adducendo frenum monachos potius irritet quam emendet. Quod reprehendit in Urbico abbate sanctus Gregorius papa lib. 1x, epist. 42: « Unde vehementer ingemisco, quia aliter esse mo-nasterium vestrum quam putabam invenio. Quod ex nulla alia re evenire valuit, nisi quia tua dilectio in regimine suo inordinata est, nec cum gra-vitate aliquid valet disponere : sed modo studet peccantibus leniter blandiri, modo inordinate extra modum nimie irasci. > Sed hoc est stultorum in-genium, ut nullum valeant animi sui affectibus modum statuere; sed statim in vitium oppositum cadant, si velint ab aliquo declinare, juxta illud Horatii (Sat. 2):

Dum vitant stulti vitia, in contraria currunt.

m Domine. τὸ Domine, translatum est ex superiore versu.

n Abbati. Hæc habentur in Regula sancti Isidori excusa eodem capite 19, quæ nulla puto alia ratione huc referri, nisi quia in his aliqua fit abbatis mentio.

bet, libertatem rei alienæ dare non debet. Nam sicut et sæculi leges sanxerunt : Non potest alienari possessio, nisi a proprio domino. Omne quod in monasterium in nummo ingreditur, sub testimonio seniorum accipiendum. Eadem pecunia in tribus partibus dividenda est: quarum erit una pro infirmis et senibus, et pro aliquo coemendo in diebus san-

· Liberum facere. Duplex fuit olim libertas seu manumissio: una regia, altera ecclesiastica. Regia fiehat domini consensu coram rege excussione nummi (Cod. Theod. lib. v, tit. 7). Ecclesiastica insti-tuta a Constantino Magno fiebat in ecclesia ante cornu altaris coram presbyteris, comitibus, baronibus, nobilihus et omni populo tam a laicis quam ecclesiasticis, sive illi servi sacris initiandi essent, gretain, id est, sacrista, custos sacrarii. Appellatur sive non. Marculphus formula 91 : « Servum juris B et receptorium. Sidonius lib. v., epist. 4 : « Et mei nomine ill. ingenuum esse præcipio, et in sacrosancta ecclesia sancti ill. sub præsentia sacerdotum ibidem consistentium ante cornua altaris ab omni vinculo servitutis absolvo. > Et form. 97: « Quia fratrum testimonio, inter quos nutritus es, dignus ad sacerdotalem honorem suscipiendum prædicaris, censeo te atque statuo ante sacri altaris cornu, in conspectu sacerdotum et cleri et populi astantis, a præsenti die et deinceps ab omni jugo servitutis humanæ absolutum fore, civemque Ro-manum appellari. Idem videre est in charta Engiltrudæ et in petitorio sancti Ennodii. Porro mamumittere servum abbati prohibetur in conciliis

Agath., can. 56, et Epaon., can. 8.

b Custos sacrarii. Is est quem sacristam modo appellamus. De quo infra. Quid sit sacrarium explicant glossæ veteres : Sacrarium, ἡρῶον, θυσιαστόριον, id est, heroum, seu herois alicujus temoium ναϊσκάριον, id est, parvulum templum. Pro altari sumitur D. ad legem Juliam lege ult. Hoc sancti Isidori capite sumitur pro loco in quo sacra reconduntur, ut apud Ulpianum D. lege 4, De divisione rerum et qualitate. Sacer locus est locus consecratus: sacrarium est locus, in quo sacra reponuntur: quod etiam in ædificio privato esse potest. > Græcis σχευοφυλάχων apud Theodorum Balsamonem in Nomocanouem Photii tit. 2, cap. 2, textu 3, quia in eo sacra vasa reponuntur. Dicitur et διακονικόν

cebit a facere liberum. Qui enim nibil proprium ha- A ctis cultius ad victum fraternum; alia pro egenis; tertia pro vestimentis fratrum et puerorum, vel quibusve ad necessitatem monasterii coemendis. Quas tres partes b custos sacrarii suscipiat, ac præcipiente abbate sub testimonio præpositi vel seniorum de singulis partibus pro suis nocessariis causis expendat.

in conc. Laodiceno, can. 2.. Latinis secretarium in conc. Agathensi, can. 66: « Quoniam non opor-tet insacratos ministros licentiam habere in secretarium (quod Græci diaconicon vocant) ingredi, et contingère vasa dominica. Hujus vocis mentio st a sancto Gregorio lib. 1v Regesti, cap. 54. Unde vox Gallica secretain, vel, ut alii pronuntiant, enuntiatum est progredi episcopum de receptorio. Ad faciendum sacrum videlicet, ut ibi describitur. Atque etiam salutatorium in concil. Matisconensi 1, can. 2: Nec intra salutatorium aut oratorium ingredi permittantur præcipue Judæi. » Ita appellatur, quod episcopus ante missarum celebrationem ibi sederet, et salutationes fidelium exciperet, qui secret, et santatoures tuenum exciperet, qua se ejus orationibus commendabant, aut et aliquid negotii communicabant. Quod videre est apud sanctum Gregorium lib. 1v, ep. 98 : « Quo (pallio) non aliter uti memineris, nisi in propria tua civitate, dimissis jam filis ecclesiæ, procedens a salutatorio ed commissorum colombie edebanda etc. rio ad sacra missarum solemnia celebranda, etc. > Et ep. 54 ejusdem libri : « In secretario vero secundum morem pristinum susceptis ac dimissis ecclesize filiis, induere vestra fraternitas pallium de-beat, atque ad necessaria solemnia ita proficisci. Quod etiam faciebant presbyteri, aliquando in alio salutatorio seu secretario. Sulpicius Severus lib. u plum, altare. Eædem glossæ: Sacrarium leροθήκη, id est, locus in quo sacra reconduntur. Item: Sacra-C Dial., cap. 1: « Cum quidem in alio secretario presbyteri sederent, vel salutationibus vacantes, vel audiendis negotiis occupati. > Fuit etiam sanctimonialibus suum salutatorium ; Gallice, le partoir. Sanctus Cæsarius in Recapitulatione regulæ, cap. 8 : Quæcunque ad conversionem venerit, in salutatorio ci frequentius regula relegatur. In sacrario seu salutatorio sacerdos sacris vestibus missas celebraturus induebatur; quibus completis ibidem exuebatur : ut videre est ex locis Sidonii et Gregorii supra, citatis.

## CAPUT VI.

## DE ADHIBENDIS AD CONSILIUM FRATRIBUS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti. Quoties aliqua præcipua agenda sunt in monasterio, convocet abbas omnem congregationem, et dicat ipse, a unde agitur : et b audiens consilium fra-

 Unde agitur. Id est, de quo agitur. Hæc phrasis familiaris est sancto Patri Benedicto: ut supra cap. 2: Ut sit unde promat nova et vetera. Id est, ut sit id, seu aliquid, ex quo promat nova et vetera.

Audiens consilium fratrum tractet apud se. Sanum quidem præceptum, modo is sit abbas, qualem eum sanctus Benedictus supra depinxit. Quod ut perficiat, solum Dei honorem spectet consilium petens: nec huic potius quam isti opinioni adhæreat, ea interim pendente, dum auditis fratrum sententiis, quænam præstare videatur, judicaverit. Quod recte monet sanctus Dorotheus, doct. 7, cum ait : « Nihil decretum et præfixum in mente, vel sensu habeat. )

D trum tractet apud se; et quod utilms judicaverit, faciat. Ideo autem omnes ad consilium vocari diximus, e quia sæpe juniori Dominus revelat quei melius est. Sic autem dent fratres consilium cum

Nam si antequam consilium inire velit, aliquam animo agglutinatam habet opinionem, nullo unquan fratrum consilio, quamvis salubri, ab ea deduci poterit.

· Quia sape juniori Dominus revelat quod melius est. Hujus rei habetur exemplum apud sanctum Cyprianum, epist. 10: (Per nocturnas enim visiones, per dies quoque impletur apud nos Spiritu sancto puerorum innocens ætas, quæ in exstasi videt oculis et audit, et loquitur ea quæ nos Dominus monere et instruere dignatur. Duod sane mirandum est, cum tunc temporis tot insignes essent prælati in Africa. inter quos eminebat sancus Cyprianus; quibus ta-

procaciter defendere quid eis visum fuerit. Et magis in abbatis pendeat arbitrio, ut quod salubrius judicaverit, ei cuncti obediant. Sed sicut a discipulos convenit obedire magistro, ita et ipsum provide, et juste condecet cuncta disponere. In omnibus igitur omnes magistram sequantur regulam, neque ab ea temere b declinetur a quoquam. Nullus in monasterio proprii sequatur cordis voluntatem. Neque præsumat quisquam cum abbate suo proterve intus et foris monasterium contendere. Quod si præsumpserit, regulari disciplinæ subjaceat. Ipse tamen abbas cum timore Dei et observatione regulæ omnia faciat sciens se procul dubio de omnibus judiciis suis æquissimo judici Deo rationem redditurum. Si qua vero minora agenda sunt in mona- B sterio, seniorum tantum utatur consilio: sicut scriptum est : c Omnia fac cum consilio, et post factum non pænitebis (Eccle. XXXII).

### § II. — Ex Regula sancti Pachomii (cap. 8).

d Si inventus fuerit unus e fratribus aliquid per contentionem agens. Vel contradicens majoris imperio, increpabitur juxta mensuram peccati sui.

## § III. — Item ipsius.

e Igitur qui animo uno esse concupiscunt, et vivere i mente communi disposuerunt, consiliis ma-

men postpositis, sanctus Spiritus pueris revelabat quæ agenda et futura essent : ut discant pastores humilitatem, cujus beneficio ad dona Spiritus sancti, paratiores.

a Discipulos. Ita legunt codices Victorini. Ita habetur apud Smaragdum et Turrecrematam. Recte. Apud sanctum Dunstanum, discipulis. In vulgatis

editionibus, singulis, non ita recte.

b Declinetur. Ita in omnibus cod. nostris ms.; ita apud Keronem discipulum sancti Othmari abbatis in expositione Alamanica vocabulorum regulæ sancti Benedicti, sauctum Dunstanum, Smaragdum, Trittemium. Ita etiam habetur apud Flodoardum, lib. 111 Hist. Eccl. Rem., cap. 25, ubi agit de epist. Hincmari ad Fulcramnum præpositum cænobii Corbeiensis. Qualiter in hac electione eis sit agendum sezundum doctrinam heati Benedicti, ut in omnibus nagistram sequantur regulam, nec temere ab ea de-linetur a quoquam. Et in Additione 1 Capitulais Ludovici imp. tit. ult : c ln omnibus igitur omnes nagistram sequantur regulam, neque ab ea temere leclinetur a quoquam. Quare illud devietur, quod ulgo habetur, explodendum est.

c Omnia sac cum consilio. In versione communi, ine consilio nihil sacias, ut in textu Hebraico et iræco. Notanda sententia, cui simile est illud Me-

andri effatum in Gnomicis:

### Βουλών δε παντός πράγματος προλάμδανε.

l est, ante omne negotium consilium cape. Cui sae parebat beatus Ægila abbas Fuldensis, de quo æc refert Candidus monachus in ejus Vita. « Auebat libenter fratrum consilium. Sciebat enim riptum: Omnia fac cum consilio. Atque ideo non sublimiorem, nec prudentiorem cæteris æstima-t. Neque etiam inani tumore jactabat se consolaone alterius non indigere. Attamen si quandoque inus prudens in aliquibus errabat, hoc magis alioım minus prudentium introductione, quam propria ventione concepit. > O virum admirabilem, qui us ex alieno judicio sapiebat quam suo. In multis

omni humilitatis subjectione; et non præsumant A jorum inserviant]: quid ex consiliis processerit Patrum, id faciant.

## § IV. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 67).

Interrog. 8 Si quis non contentus quotidie sibi aliquid injungi de his quæ pro mandato Dei incidunt. sed artificium vult discere, quali vitio ægrotat? aut si oportet ei acquiesci? - Resp. Iste talis, et præsumptor est, et sibi placens et insidelis, qui non timet sententiam Domini dicentis: Estote parati, quia, qua hora non putatis, filius hominis veniet (Matth. xxrv). Si enim quotidie exspectat quis Dominum. sollicitus est et trepidus, quomodo præsentem diem non transeat otiosus, et nihil amplius quærit. Si autem imperatur ei artificium discere, obedientia sua habeat lucrum, h et in hoc placeat Deo i et non in eo quod sibi placet, assumat judicium.

## § V. — Item ejusdem (cap. 68).

Interrog. i Si quis industrius sit et promptus ad implenda mandata; agat autem, non quod ei injungitur, sed quod ipse vult, quam mercedem habebit? Resp. Merces illius illa ipsa est quod sibi placet. Cum autem Apostolus dicat : Unusquisque vestrum proximo suo placeat in bono ad ædificationem (Rom. xv). Et ut amplius inclinaret et constringeret audientes addit dicens: Quia ipse Christus non sibi placuit (Ibid.). Scire debet unusquisque periculum suum

libenter aliis cedimus; sed, ut ait poeta,

Qui velit ingenio cedere, nullus erit. d Si inventus fuerit, etc. Habetur in Regula sancti qui maxime prælatis allabitur, suscipienda sint C Pachomii excusa, art. 118. Citatur a nostro auctore ob illa sancti Benedicti verba: Neque præsumat quisquam cum abbate suo, etc. Fugienda est autem contentio non solum cum superiore suo, sed cum quacunque alia persona. Et si quid difficile occurrit, non per contentionem, sed per ea quæ lex spiritalis mandat, nempe per patientiam, precationem et spem dissolvendum erit, ut præclare monet sanctus Mar-cus Eremita capitulo 10 Legis spiritalis. De con-tentione fugienda vide homiliam 56 sancti Antiochi;

Ivonem. part. xIII Decreti, et Burchardum lib. x.

• Igitur. Hoc caput non habetur in Regula sancti Pachomii excusa, quemadmodum et quædam alia quæ hic ex eadem Regula citantur. Unde signum est eam sancti Pachomii Regulam, quam excusam ha-

bemus, non esse integram.

<sup>†</sup> Mente communi. Id est, corde unanimi.

<sup>§</sup> Si quis non contentus. Reperire est apud sanctum Basilium, interr. 117 Regul. brev., et apud Rufinum, cap. 42. Citatur autem ab auctore nostro ob illa sancti Benedicti: Nullus in monasterio proprii sequatur cordis voluntatem.

h Et in hoc placeat Deo. Hæc non sunt apud Rusinum.

i Et non in eo quod sibi placet, assumat judicium. In textu Græco: Καὶ μὰ ἐν τῆ ὑπερθέσει τὸ κρίμα, id est, Et non in procrastinatione judicium. Sed Rusinus legisse videtur εν τη ανταρεσκεία, etc., id est, in sibi complacentia. Quod sane propius accedit ad mentem sancti Basilii. Nam hoc loco sanctus Basilius vult monachum, si ei injungatur aliquam artem ediscere, facere lucrum ex obedientia, non vero ex sibi complacentia, nempe ex propria voluntate ar-tem eligendo, Dei judicium seu condemnationem incurrere.

i Si quis industrius. Habetur apud sanctum Basilium, interr. 118 Reg. br., et apud Rufinum, cap. citato. Affertur autem ab auctore nostro propter

rationem ultima interrogatione dictam.

inobediens a invenitur

## § VI. — Item ejusdem (cap. 81).

Interrog. b Si omnino volenti litteras discere, vel lectioni vacare, indulgendum est? - Resp. Apostolo dicente: Ut non quæ vultis, ea faciatis (Gal: v). In omni negotio sua voluntate permittere unumquemque agere perniciosum est : sed oportet illud suscipere quod ab his qui præsunt injungitur : etiamsi contra voluntatem sit ejus cui injungitur, • secundum Domini exemplum dicentis: Pater, non mea voluntas, sed tua flat (Luc. XXII).

# § VII. — Ex Regula sancti Aureliani (cap. 23).

d Artificium vero discendum, aut quamlibet operam faciendam, non pro suo libito eligant, sed in B arbitrio abbatis erit, quod utile prospexerit imperandum.

## § VIU. — Ex Regula Orientali.

· Si inventus suerit unus e fratribus aliquid per contentionem agens, vel contradicens majoris imperio, increpabitur juxta mensuram peccati sui.

## § IX. - Ex REGULA PATRUM (cap. 1).

f Ante omnia habentes charitatem, humilitatem, patientiam, mansuetudinem, vel cætera quæ docet Apostolus (Col. 11); ita ut nemo quidquam suum vindicet; sed sicut scriptum est in Actibus apostolo-

a Invenitur. Ita apud Rufinum. In textu Græco:

λίγχεται, id est convincitur.

b Si omnino volenti. Invenire est apud sanctum Basilium, interr. 96 Reg. brev., et apud Rufinum, cap. 46. Profertur autem ab auctore nostro propter rationem supra dictam. Pro, Si omnino, apud Rufinum legitur: Si hoc'alicui: În textu Græco, si παντί, îd est, Si omni. Atque hic ita legendum puto, non, Si omnino.

c Secundum exemplum Domini dicentis : Pater, etc. Ita apud Rufinum, quæ in textu Græco non reperiuntur, sed ista : Το δέ έγκ) ημα ἀπιστίας τούτω άρμόζει, τοῦ Ευρίου εἴποντος Γίνεσθε ετοιμοι ὅτι ἡ ὥρα οὐ δοχεῖτε, ὁ υἰος τοῦ ἀνθρώπου ἔρχεται ˙id est, huic autem incredulitatis crimen convenit, dicente Domino: Sed estote parati, qua hora non putatis, filius hominis venit. Sed cum hæc verba ad rem non faciant, puto textum sancti Basilii Græcum fuisse corruptum, cum illa conveniant interrogationi 117.

d Artificium. Hoc capitulum hic citatur ob eamdem causam quam de superioribus sancti Basilii ca- D Pauli et Stephani in dicto cod. Ftor. 1. pitulis diximus. Quod tamen, videtur sumptum ex Regula sancti Cæsarii, cap. 6: c Nemo sibi aliquid operis, vel artificii pro suo libito eligat faciendum: sed in arbitrio senioris erit, quod utile prospexerit imperandum. Idem statuit Tetradius, cap. 7 Regulæ: « Operam, non quam unusquisque voluerit, sed quæ eis ordinata fuerit, faciant. > Quæ quidem sapienter instituta sunt, ut monachus discat suam frangere voluntatem, quod in vita monachica præcipuum est.

 Si inventus fuerit. Hæc sunt prorsus eadem verba supra hoc capite citata ex Regula sancti Pachomii. Et certe multa hic citantur ex Regula Orientali, quæ

sumpta sunt ex Regula sancti Pachomii.

f Ante omnia. Hæc habentur in secunda Regula Patrum cod. Flot. cujus initium est : Cum resideremus in unum in nomine Domini. Exstant etiam in veteri cod. ms. cœnobii Corbeiensis in Gallia, ubi

esse in eo quod vult sibi placere, aimul enim et A rum, habeant omnia communia (Act. 17). E Ille vero qui præpositus est, Dei judicium et ordinationem sacerdotis in omnibus timere, diligere et obaudire secundum veritatem debet. Quia si quis illum h putat [se] spernere, Deum spernit, sicut scriptum est: Qui vos audit, me audit; qui vos spernit, me spernit; et qui me spernit, spernit eum qui me misit (Luc. 1'. Ita ut sine ipsius voluntate nullus frater quidquam agat, neque accipiat ab aliquo aliquid, neque det, nec usquam prorsus recedat i sine verbo.

## § X. — Ex Regula Pauli et Stephani (cap. 2 et 5).

i Seniores junioribus affectum paternum impendant. Et cum k imperandi necessarium fuerit, 1 non tumenti animositate, et clamosis vocibus, sed fidocialiter tranquilla simplicitate et auctoritate bonz vitæ, ad peragendam communem utilitatem, quæ fuerint opportuna, injungant. m Juniores senioribus sincera subjectione obediant, nec tumenti cervice in quocunque respondeant, aut fastidienti animo, et negligenti aure imperantibus obedire detrectent: sed unanimiter et concorditer, tam in spiritali opere quam in terreno omnes fideli intentione occurrant.

## § XI. — Ex Regula cujusdam Patris.

n Nullo alio vitio diabolus monacnum perdit, ac trahit ad mortem, quam cum eum neglectis seno-

eadem Regula habetur. 5 Ille vero qui præpositus. Id est, qui secundus est a sacerdote; quem isti Patres faciunt veluti abbatem, cui debeat subjacere præpositus.

h Putat se. To se redundat:

i Sine verbo. Id est, sine jussu, licentia seu permissione, ut in Evangelio: In verbo tuo laxabo rete. In eadem significatione Patres Græci nomen, λήςς, id est verbum, usurparunt, ut videre est apud Paladium, cap. de Tabennesiotis: Εξελθούσα μία κο τέρα των παρθένων λόγω tauris. id est egressa junier virginum sui ipsius verbo, id est, sine permissa.

i Seniores. Hæc habentur in Regula ms. Paul et

Stephani cod. Floriac., cujus duo hic junguntur ca-

pita, primum et secundum.

k Imperandi. Lege, imperare.

l Non tumenti animositate. Notanda dectrina: nam aliud est imperium abbatum, aliud regum. Nam reges gentium dominantur corum, etc. Vide supra. m Juniores. Hic incipit secondam caput Regain

n Nullo alio vitio. Hoc capitulum exstat collat. "
Cassiani, cap. 11. Idem docet sancius Dorotheus. doct. 1 : c Ego profecto, inquit, casum ullum sina monachis contigisse nescio, præter hunc, nespe quia judicio et sensui cordis sui facile credunt, atque obtemperant. Aiunt nonnulli: Propter hoc cadit monachus; alii: Propter illud: ego vero, ut modo div. casum alium evenisse cuipiam nescio; nisi qui proprio judicio et cordi suo credit. Itaque, cum videris quempiam cecidisse, scito nullam aliam potirem esse causam, quam quod cordi suo credicit, et seipsum instruere voluit. Hac ille. Qui seipsum erudit monachus, diaboli discipulus est. Casus nonnullorum monachorum, qui plus æquo suo judicio tribuerunt, vide apud Palladium in Hist. Lausiaca. capitibus de Valente, Herone, et Ptolemæo; et apul Cassianum, coli. 11, cap. 5.

rum consiliis suo indicio e desensionique b con- A Interroga patrem tuum et annuntiabit tibi; majores spexerit confidere.

§ XII. — Ex Regula sancti Columbani (cap. 9).

- · Maxima pars Regulæ monachorum mortificatio est: quibus nimirum per Scripturam præcipitur: Sine concilio nihil facias (Eccli. xxxII). Ergo, si nihil sine consilio faciendum, totum per consilium est interrogandum. Unde etiam per Moysem præcipitur:
- · Defensionique. Lege, definitionique, ut apud

b Conspexerit. Lege, persuaserit, ut apud Cassia-

· Maxima. Habetur in cod ms. Flor. et in editione Parisiensi eodem capite. Sed in editione Insulæ apud Goldastum (Parte i Paræn. veterum), dbl capita Regulæ sancti Columbani in plura alia dividuntur, capite 14. Proprii autem judicii et arbitrii abdicatio summa mortificatio est, quæ præcipue monachos de-

. . . . . .

tuos, et dicent tibi (Deut. xxxII). Sed, licet duris dura videatur hæc disciplina, ut scilicet homo de ore pendeat alterius, certis tamen Deum timentibus d dulcis et secura invenietur, si ex integro et non ex parte conservetur. Quia nihil dulcius est conscientiæ securitate, nihil securius est o animæ impunitate. quam nullus sibi ipsi per se potest tradere, quia proprie f aliquorum est examinis.

cet; ac proinde maxima pars Regulæ monachorum mortificatio est.

d Dulcius. Ita in Reg. ms. cod. Flor. et apud Goldastum. In editione Parisiensi: incertius, male.

o Animæ impunitate. Impunitas animæ est, cum nullis maleficiorum stimulis pungitur, maxime quia illi qui prælati judicio innititur, errata non imputan-B tur, nisi ea evidenter legi Dei adversentur.

Aliquorum. Ita in Regula ms. cod. Flor. In edi-

tione Insulæ apud Goldastum, atiorum, rectius.

## CAPUT VII.

## a QUÆ SUNT INSTRUMENTA BONORUM OPERUM.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti. b Inprimis Dominum Deum diligere ex toto corde,

· Quæ sunt instrumenta bonorum operum. Hæc instrumenta sumpta sunt ex epistola prima sancti Clementis papæ ad Jacobum fratrem Domini (si modo illius sit, aut saltem ad hunc Jacobum missa) sub finem; in qua bæc instrumenta reperiuntur, paucis tamen exceptis et ordine mutato in multis. Hæc sanctus Clemens se a sancto Petro hausisse profitetur. Horum imitium ita habetur. Quotidiana enim illius (*Petri*) prædicatio inter cætera diurna mandata hæc erat. Quam in ejus exemplum etiam tibi, fra-C ter charissime, significare curavi. Bonorum, inquit, operum, inter cætera, semina ac negotia sunt, quantum unusquisque sapit et potest, etc. Quædam etiam referuntur in antiquo Ordine Romano ex Canone Theodori Anglorum episcopi, in ordinatione abbatissæ.

Hæc eadem instrumenta, sed a sancto Benedicto emendicata, ejus tamen nomine suppresso, refert Theodulphus episc. Aurelianensis in suo Capitulari, c. 21 : CLibuit nobis, inquit, huic nostro Capitulari inserere sententiam cujusdam Patris de instrumentis bonorum operum, in qua magna brevitate quid agi quidve vitari debeat, continetur. In primis Dominum tuum diligere ex toto corde, etc. Referentur etiam a Magistro cap. 3 Regulæ suæ etiam a sancto Benedicto sumpta, quibusdam tamen aliis instrumentis insertis. Quæ quidem a nostro auctore citata mon sunt, ne fere eadem res repeteretur. Horum initium ita se habet: Quæ hæc est ars sancta? Pri- D diligenter quotidie animæ sordes eluere; ne sua nemo credere et confiteri, et timere Deum Patrem, et gligentia et socordia in eum animi stuporem veniant, Filium, et Spiritum sanctum, unum Deum in trinitate, et trinum in unitate, etc. Sed in ipso hujus capitis limine non minima occurrit difficultas, cur ipsamet bona opera, quæ hic recensentur, instrumenta bonorum operum, seu, ut loquitur sanctus Petrus, semina appellentur, cum nihil sit sui ipsius instrumentum aut semen. Verum dicendum est hic per ejusmodi bona opera intelligi perfectionis acquirendæ certam methodum, seu ut loquitur sanctus Pater Benedictus in fine hujus capitis, artem spiritalem, ad quam illa omnia quæ hic commemoran-tur, viam muniunt, ac proinde recte illius instrumenta ac semina appellantur. Huic sententiæ suffra-Batur Magister, qui in titulo capitis citati hæc bona

e tota anima, tota virtute. Deinde proximum tanquam seipsum. d Deinde non occidere. Non adulterari.

non appellat instrumenta bonorum operum, sed artem sanctam, cum ait: ( Quæ est ars sancta, quam docere debet abbas discipulos in monasterio?)

b In primis. In vulgatis et in ms. cod. S. Faronis, apud Smaragdum, et S. Dunstanum hæc verba præponuntur: Primum instrumentum. In ms. cod. S. Ebrulphi post to in primis additur, oportet.

Tota anima. Apud Ruthardum ms. legitur, tota mente. In epist. sancti Clementis, totis intimis cordis visceribus, tantum. In canone Theodori: Ex totis vi-

ribus suis diligere.

d Deinde non occidere. Mirabitur quispiam cur monachis, quorum professio est perfectionis studium, tam dira crimina prohibeantur. Sed quamvis rata hæc sint in monasteriis, non tamen abs re est illa prohibuisse: ut suæ recordentur fragilitatis monachi; nec se ob statum religiosum jam perfectionem attigisse existiment seque ultra peccati metas pervenisse, nec posse amplius cadere: cogitentque angelos in barathrum e cœlo ob superbiam esse detrusos, Adam in paradiso peccasso, Judam unum e collegio apostolorum Dominum vendidisse et omni spe salutis abjecta sibi taqueo fauces obstrinxisse. Quamobrem cum timore et tremore salutem suam in mo-nasterio operentur : humilitati acquirendæ in primis haud segniter incumbant, ad eamque in omnibus vitæ asceticæ procellis ac tempestatibus tanquam ad columnam Rhegiam velocius adnatent : curentque ut tandem (quod Deus avertat) gravia illa scelera perpetrent: quæ sane olim a prodigatis quibusdam monachis admissa fuisse liquido constat. Nam (ut de cæteris taceam criminibus) SS. abbates Ermenoldus, Bercharius, Abbo, Gerardus a parricidis monachis culeo et simia dignis impie tracidati sunt. Recordabatur, qui scripsit hæc, sanctus Pater Benedictus, sibi a sceleratis monachis vinum veneno mixtum fuisse propinatum. Hlud igitar sacræ Scripturæ ad memoriam revocent: In terra sanctorum impie gessit, et non videbit gloriam Dei. Et illud : Dilectus in domo mea male operatus est. Non locus, sed boni mores sanctum faciunt.

Non facere furtum. Non concupiscere. Non falsum A bulatione subvenire. L Dolentem consolari. 1 A szetestimonium dicere. . Honorare omnes homines. Et quod sibi quis sieri non vult, b alii ne faciat. e Abnegare semetipsum sibi, d ut sequatur Christum. • Corpus castigare. f Delicias non amplecti. 8 Jejunium amare. Pauperes recreare. Nudum vestire. h Insirmum visitare. i Mortuum sepelire. i In tribu-

a Honorare omnes homines. Hoc instrumentum non exstat in Regula ms. Magistri; sed loco illius istud:

Honorare pairem el matrem.

b Alii ne faciat. In Capitulari Theodulphi legitur, alteri ne faciat. Apud S. Dunstanum, seu in Regula sancti Benedicti a S. Dunstano correcta: Et quod sibi non vult, alii ne faciat. Sed puto a chalcographo omissum fuisse yerbum, fieri. Hoc autem legis naturalis effatum est, quod olim Alexandro Severo imperatori maxime placuit, ut ex his Lampridii verbis alicujus possessionem deflexisset, pro qualitate loci aut fustibus subjiciebatur in conspectu ejus, aut virgis, aut condemnationi. Aut, si hæc omnia trans-iret dignitas hominis, gravissimis contumeliis; cum diceret: Vis hoc in tuo agro fieri, quod alteri facis? Clamabatque sæpius quod a quibusdam sive Judæis, sive Christianis audierat et tenebat, idque per præconem, cum aliquem emendaret, dici jubebat: Quod tibi fieri non vis, alteri ne feceris. Quam sententiam usque adeo dilexit, ut in palatio et in

publicis operibus præscribi juberet. 

• Abnegare semetipsum sibi. Luc. 1x, ubi non est pronomen sibi in vulgata editione, quemadmodum nec in Regula Magistri. Est tamen in epist. S. Clementis, in Capitulari Theodulphi et in cod. N. mss. atque etiam in editis quos viderim; ita etiam legit S. Ambrosius in epist. ad Constantium. Illud sibi idem est quod, apud se, in sua conscientia, non coram hominibus. Et hiec phrasis est sancto Benedicto fa-C miliaris, ut cap. 7 Regulæ: Dicens sibi cum propheta. Et cap. 52: Ut frater qui sorte sibi peculia-riter vult orare. Et paulo post: Sed si alter vult sibi forte secretius orare. Qui loci, quid sit illud, sibi, satis explicant. Abnegare igitur semetipsum sibi est renuntiare suis affectibus et desideriis vitiosis in sua conscientia et coram Deo, non coram hominibus; conversionis suæ suorumque operum se ac solum Deum arbitrum seu testem quærere, non homines.

d Ut sequatur Christum. In epistola S. Clementis: Ut Jesum Christum Dominum nostrum sequatur. S.

Benedictus contraxit.

 Corpus castigare. In epistola S. Clementis: Corpus custodire. Sed puto locum S. Clementis esse corruptum, et legendum castigare, In Regula Magistri adduntur hæc verba, pro anima, hoc modo: Corpus pro anima castigare.

1 Delicias non amplecti. In epistola S. Clementis: Vanas et caducas non amplecti delicias. In Regula D Magistri: delicias fugire, pro, fugere. In Theodori canone: delicias non appetere.

5 Jojunium amare. In dicta epistola: jejunium et vigilias sanctas amare. Dicit vigilias sanctas, ut distinguat eas a profanis vigiliis paganorum atque etiam hæreticorum.

h Infirmum visitare In epist. S. Clementis additur

Sitientes potare.

i Mortuum sepelire. In epist. S. Clementis: mortuos sepelire, in plurali videlicet, quemadmodum in duobus præcedentibus et subsequentibus, additurque: Et diligenter eorum exsequias peragere, pro eisque orare, et eleemosynas dare.

i In tribulatione subvenire. In Canone Theodori:

tribulatis subvenire.

La Dolentem consolari. In Regula Magistri hoc instrumentum hæc duo subsequuntur: mutuum dare. Indigenti donare. Quæ in nullo alio codice reperire potui.

culi actibus se facere alienum. Nihil amori Christi præponere. m Iram non perficere. Iracundiæ tempus non reservare. Dolum in corde non tenere. " Falsam pacem non dare. Charitatem non derelinquere. • Non jurare, p ne forte perjuret. 9 Veritatem ex corde, et ore proferre. Malum pro malo non reddere. Injuriam

1 A sæculi actibus se facere alienum. In epist. S. Clementis: Et a malis actibus se alienum facere. Sed S. Benedictus recte mutavit hoc vocabulum, quia loquitur monachis, at S. Clemens omnibus Christianis. Non enim monachis sufficit se a malis actibus alienos facere, sed etiam a sæculi actibus, etiamsi aliqui boni sint, aut saltem indifferentes, ut sunt mercaturam exercere, negotiari, militare, causas agere et similia quæ haud decent monachos, ut decet S. Dionysius Areopagites; ut sunt etiam alia in ejus Vita manifestum est: « Si quis de via ad B sæculi opera vana et futilia, ut jocari, choreis et lusibus indulgere, lautius epulari, pretiosa veste de-lectari, et similia, a quibus monachi penitus abhorrere debent.

m Iram non perficere. Recte: nam ad iram perfectam quidam gradus sunt, ut notat S. Dorotheus, doctr. 8. Primus est ταραχή, id est perturbatio, que est motus seu conflictatio cogitationum, que cor excitant illudque animosum et audax reddunt. Secundus, θυμός, id est furor, sanguinis fervor circa cor accensus, ut ait S. Basilius, vocaturque ξυχοία, id est acuta bilis; quam potes exstinguere, ante-quam flat ὀργά, id est ira perfecta, et tertius iræ gradus: cum veluti multis lignis aggestis magnum incendium excitatur, et complures prunæ inardescunt. Et hac ratione est iram perficere; quod vetat sanctus Pater Benedictus hoc loco. Quartus gradus est μνησικακία, quam ad verbum injurize recordationem dixeris. At S. Basilius in Regulis brevibus, interrogatione 55, rem aliter exponit. Nam juxta illum opph est tantum in affectu, buros in motu, in quo a S. Dorotheo discrepat; sed questio de nomine est. Apud sanctum Basilium sequitur παροξυσμός vehementior furoris motus, et παιρία COBfirmatio perturbationis acrior; quam Cassianus lib. viii de spiritu iræ appellat amaritudinem tristitiæ. Saluberrimum autem iracundiæ sedandæ remedium est resectio voluptatum, ut monebat senior quidam monachus; ille enim hæc dicere solebat: Ob hanc causam illecebras amputo, ut materiam præcidam iracundiæ; etenim hanc novi pro voluptatibus perpetuo decertare, tranquillum mentis mese statum, intelligentiæ vim auferre, ut refert Socrates lib. IV

ut refert idem Socrates loco citato. n Pacem falsam non dare. In Regula ms. Magistri : De conscientia pacem falsam non dare. Uhi sequentur hæc tria instrumenta : Fratri fidem servare. Non amare detrahere. Promissum complere, et uon decipere: quorum duo alibi non reperies. Nam illud: Non amare detrahere, paulo post exprimitur a S. Benedicto sub illis verbis: non detractorem.

Hist. eccl., cap. 18. Charitate etiam exardescentes animæ partes sanari dicebat Serapion Thruitensis,

O Non jurare; ne forte perjuret. Regula Magistri: non amare jurare. S. Ambrosius in exhortatione ad virginitatem : Non jurandum facile, quia plerumque multi casus accidunt, ut non possimus implere quod juraverimus. Qui autem non jurat, utique non pejerat ; qui autem jurat, aliquando necesse est incidat in perjurium: quia omnis homo mendax. Noh ergo jurare, ne incipias pejerare. >
P Ne forte perjuret. In epist. S. Clementis : ne

forte perjurium (quod absit) stat.

q Veritatem ex corde et ore proserre. Ita apud Ruthardum et alibi etiam vulgo habetur. In epist. S. Clementis deest præpositio ex, cujus loco in Capitulari Theodulphi est particula copulativa et.

micos diligere. b Maledicentes se non c remaledicere, sed magis benedicere. Persecutionem propter justitiam sustinere. Non esse superbum. Non vinolentum. Non multum edacem. Non somnolentum. Non pigrum. d Non murmuriosum. o Non detractorem. ! Spem suam Deo committere. 8 Bonum aliquid in se cum viderit, Deo h applicet, non sibi.

· Inimicos diligere. In Regula Magistri: inimicos plusquam amicos diligere.

b Maledicentes se non remaledicere. In Regula Mag., Maledicentes se non solum non remaledicere.

Remaledicere. Ita vulgo habetur, quemadmodum

et in Regula Magistri: sed apud S. Clementem, Ru-

thardum, at Theodulphum, maledicere.

d Non murmuriosum. Optima lectio. Ita apud Keapud Trithemium, in utroque cod. ms. S. Germani et in editione Coloniensi: a nomine murmurium, id est, murmur. Quod vocabulum non semel in hac Concordia occurrit: a quo, murmuriosus: quod reperitur in glossis quæ vulgo inscribuntur nomine S. Benedicti abbatis Floriacensis, Murmuriosus, yoyγυσος lege, γογγυστάς, id est murmurator. Quemad-modum in eisdem glossis habetur, Memoriosus, μνήμων, id est memor. Quare illud, murmurosum, quod vulgo habetur, excutiendum est. Apud S. Clementem legitur: non murmuratorem.

• Non detractorem. In epist. S. Clementis: Nec detractorem : quia qui detrahit non se [lege, non solum] sed alios etiam occidit. In Regula Magistri hoc instrumentum non exstat hoc quidem loco, sed superius habetur, non amare detrahere, quod perinde

f Spem suam Deo committere. In epist. S. Cle-

mentis: Et totam spem Deo semper committere.

8 Bonum aliquid in se cum viderit, etc. Præclare C S. Augustinus serm. 7 de verbis Domini secundum Matthæum « Quid tu juste credis? te sine Deo non posse servare justitiam ipsius? ergo totum reputa quod justus es pietati (*Dei videlicet*). Quod autem peccator es, tuze iniquitati attribue. Esto accusator tuus, et ille erit indultor tuus. Omne enim crimen, facinus, vel peccatum nostræ est negligentiæ et omnis virtus et sanctitas Dei est indulgentiæ. Bonum aliquid. Ita vulgo habetur. Apud Turrecrematam, Bonum aliquod. In epist. S. Clementis, boni aliquid, et est vera et germana lectio.

h Applicet. In epist. S. Clementis legitur, Appli-

care, id est attribuere. In Regula ms. Magistri hoc instrumentum ita habetur : Bonum aliquid in se cum

viderit, a Deo factum magis quam a se existimet. i Malum vero a se semper factum sciat, et sibi reputet. Ita vulgo scriptum habetur. In epist. S. Clementis, Et malum a se sactum cognoscat, et sibi imputet. In Regula Magistri, Malum a se sactum judi- D cet, et sibi et diabolo imputet. Cui hæc instrumenta subsequuntur: Desideria sua a Deo perfici adoptare. Substantiam suam non in solo labore manuum suarum, sed plus a Deo sperare. Ubi, adoptare, est vehementer optare; ut ab, amare, adamare.

j Diem judicii timere. Elegantem judicii descri-tionem vide apud Tertullianum lib. de Spectaculis, n fine; et Eusebium Gallicanum, homil. 4, ad mo-

achos.

k Vitam æternam omni concupiscentia spiritali deiderare. Ita vulgo habetur. In Regula Magistri: 'itam æternam et Hierusalem sanctam desiderare. a epist. S. Clementis vocabulum spiritali desiderair, forte a quodam correctore expunctum. Omni rgo spiritali concupiscentia vitam æternam desidere est puro Dei amore, et ad majorem Dei gloriam . Du ob privatam utilitatem æternam felicitatem ex-tere. Et hic appetitus perfectus est, qui monachum

non facere : sed et factam patienter sufferre. a Ini. A i Malum vero a se factum sciat, et sibi reputet. i Diem judicii timere. Gehennam expavescere. k Vitam æternam omni concupiscentia spiritali desiderare. 1 Mortem quotidie ante oculos suspectam habere. Actus vitæ suæ omni hora custodire. ¤ In omni loco Deum se respicere pro certo scire. Cogitationes malas cordi suo advenientes mox ad Christum allidere, n et seniori spiritali patefacere. o Os suum a

maxime decet. Sed ut ardentius a nobis appetatur, illius excellentia hic subjicienda, primo ex S. Prospero lib. 1 de Vita contemplativa, cap. 2: « Ergo futura vita creditur beate sempiterna, et sempiterne beata. Ubi est certa securitas et secura tranquillitas, et tranquilla jucunditas ; felix æternitas, æterna felicitas; ubi est amor perfectus, et nullus timor; dies æternus, alacer motus, et unus omnium spiritus ronem. Ita etiam habetur in Regul. ms. Magistri, B de contemplatione Dei sui, et de sua cum illo permansione securus; ubi ipsa civitas, quæ est angelo-rum sanctorum et hominum congregatio beata, meritis fulgentibus micat, et æterna salus exuberat, veritas regnat; ubi nec fallit quisque, ne fallitur; unde nullus ejicitur beatus, quo nullus miser admittitur. Deinde ex S. Columbano, epistola 2 : « Beata familia, quæ in altis habitat, ubi senex non gemit, neque infans vagit; ubi laudes Domini nulla vox retinet; ubi non esuritur, ubi nunquam sititur; ubi cibo superno plebs cœlestis pascitur; ubi nemo mo-ritur, quia nemo nascitur; ubi aula regiæ cœlestis pascitur, in qua male resonans nulla vox audita est; ubi vita viridis veraque futura est, quam nec mortis, nec mœroris, metus consumpturus est. Læti letho transacto lætum regem videbunt, cum regnante regnabunt, cum gaudente gaudehunt. Tunc dolor, tunc tædium, tunc labor delebitur. Tunc Rex regum, rex mundi a mundis videbitur. > Sed varie a variis Patribus hæc beata vita descripta, maxime a Cassiodoro, lib. de Anima, cap. 19, cujus locum non refero, quia prolixior est; quem vide, quia nescio quid jucundius animæ spiritali legi potest.

1 Mortem quotidie ante oculos suspectam habere.

Hoc instrumentum non exstat apud S. Clementem. Mors ante oculos suspecta habenda est, quia cum certa sit, incerta tamen et perfida est : cum absens putatur, præsens est; cum remota, propinqua; in-cogitanti repentina advenit; præmatura venit; subsidet in insidiis, incautos aggreditur non præmedi-tata irrumpit, invitos trahit. Suspecta ergo habenda est, ne nos imparatos corripiat, quia mors pecca-torum pessima, quæ ad perpetuum ducit suppli-cium, et ut ait S. Prosper Aquitanicus, epigr. 5:

Ille igitur finis malus est, quem pœna sequetur, Et qui perpetui porta doloris erit.

At contra sanctorum mors pretiosa in conspectu Domini, quæ perpetuum ducit ad gaudium. Et, si liceat mihi in Prosperi versibus ludere, dicam :

Ille igitur finis bonus est, quem palma sequetur, Et qui perpetuæ porta salutis erit.

In omni loco Deum se respicere pro certo scire. In epist. S. Clementis: In omni loco Deum respicere, firmiter scire. Sed incuria typographi intercidit pronomen se, quod habetur in capitulari Theodulphi, et in omnibus nostris cod., tam editis quam mss.; habetur etiam in Regula Magistri, hoc modo: In quovis loco a Deo se respici pro certo scire. Ex quibus omnibus hic S. Clementis locus castigandus est.

n Et seniori spiritali patefacere. Hæc instrumenti pars abest a Regula Magistri. In epistola S. Clemen-tis habetur hoc modo. Et sacerdotibus Domini manifestare. Sed sanctus Benedictus quædam mutavit, ut sententiam disciplinæ claustrali accommodaret.

Os suum a malo, vel pravo eloquio custodire. In epistola S. Ciementis: Os suum a multo vel pravo eloquio custodire.

non amare. b Verba vana, aut risui apta non loqui. c Risum multum aut excussum non amare. d Lectiones sanctas libenter audire. e Orationi frequenter incumbere. f Mala sua præterita cum lacrymis vel gemitu quotidie in oratione Deo confiteri : de ipsis malis de cætero emendare. Desideria carnis non perficere. <sup>8</sup> Propriam voluntatem odire. <sup>h</sup> Præceptis abbatis in omnibus obedire, etiamsi ipse aliter, quod absit, agat i memores illius Dominici præcepti: Quæ dicunt sacite : quæ autem faciunt, sacere nolite (Matth. xxiii).

Non velle dici sanctum, antequam sit; i sed prius

a Multum loqui non amare. Multiloquium jactura est monacho, , inquit S. Ephræm parænesi 46. In epist. S. Clementis additur: Sed custodire labia sua, B nomen memor regere accusativum æque ac genitine dolum aut malum loquantur.

b Verba vana, aut risui apta non loqui. In epist. S. Clementis: Verba vana, aut mendacia non loqui:

quia os, quod mentitur, occidit animam.

e Risum multum, aut excussum non amare. Hoc instrumentum non exstat in epist. S. Clementis. Mentio fit in Vita S. Odonis abbatis Cluniacensis, lib. 2: « Locutio vere sua præ nimio gaudio ridere nos cogebat. Sed ille habenas moderationis manu tenens, mox capitulum Regulæ nobis apponebat di-cens: Risum multum aut excussum non amare.

d Lectiones sanctas libenter audire. In epist. S. Clementis: Verba divina libenter audire.

· Orationi frequenter incumbere. In epist. S. Clementis: Prædicationi et orationi ac lectioni frequenter incumbere: et eleemosynas veras facere. Recte autem monachis frequentius orationi incumbere cœlum. Unde recte docct S. Anastasius Sinaita in sermone de sacra Synaxi: Η γάρ προσεδρεία και σχολή τῆς προσευχᾶς, και τῶν θείων ηραφῶν μήτυρ ὑπάρχει πασῶν τοιν ἀρετῶν' διὰ μέν γαρ τῆς προσευχᾶς πὰν ἀιτημα και δώρημα περὰ θεοῦ κομιζόμεθα: id est, Assiduitas in oratione et in sacræ Scripturæ lectione mater est virtutum omnium: per orationem enim omnem petitionem et donum a Deo reportamus. Monachus mundo mortuus cœlo per orationem vivit excellentissima sane vita, qua per orationem cum Deo conjunctus est, qui in eo vivit, non jam ipse : ita ut cum Apostolo dicat : Vivo ego, jam non ego. sed vivit in me Christus.

t Mala sua præterita, etc. Hoc instrumentum non est in epistola S. Clementis. Illud vero eisdem verbis hahet S. Eligius episcopus Noviomensis, ho-D

mil. 9.

8 Voluntatem propriam odire. Odire, pro odisse: sed de hac re inferius. In epistola S. Clementis legitur: Sed propriam frangere voluntatem. Illos veros esse monachos præclare dicebat S. Fulgentius Ruspensis episcopus qui mortificatis voluntatibus suis parati essent nihil velle, nihil nolle, sed abbatis tan-

tummodo consilia vel præcepta servare.

h Præceptis abbatis in omnibus obedire. In Capitulari Theodulphi: Præceptis sacerdotis et præceptoris, etc. In epist. S. Clementis: Eorum præceptis in omnibus obedire, etc., intelligit episcopos, de quibus paulo ante loquitur. Sed sanctus Benedictus mutavit vocabulum S. Clementis, et Theodulphus S. Benedicti. Ille ut suis monachis, hic ut subditis suis sententiam aptaret.

i Memores illius Dominici præcepti. In Capitulari Theodulphi: Memores illud Dominicum præceptum;

malo vel pravo eloquio custodire. A Multum loqui A esse quod verius dicatur. Præcepta Dei factis quo tidie adimplere. k Castitatem amare. 1 Nullum odire. m Zelum non habere. Invidiam non exercere. Contentionem non amare. Elationem fugere. Seniores venerari. Juniores diligere. n In Christi amore pro inimicis o orare. P Cum discordantibus ante solis occasum in pacem redire. 9 Et de Dei misericordia nunquam desperare. Ecce hæc sunt instrumenta artis spiritalis, quæ cum fuerint a nobis die noctuque incessabiliter adimpleta, et in die judicil reconsignata, illa merces nobis a Domino recompensabitur, quam ipse promisit, quod oculus non vidit, nec auris audivit, quæ præparavit Deus his qui dif-

> recte satis, ut cap. 31, de Cellerario, in ms. Concerdiæ: Memor semper illud apostolicum: potest eni

vum juxta syntaxim sui verbi.

j Sed prius esse quod verius dicatur. Ita in Regula Magistri, in Capitulari Theodulphi, apud Ruthardum, Trithemium, S. Dunstanum, in cod. mss. S. Faronis, Vict. p. et in utroque S. Germani; que quiden lectio optima est: ut prædicatio illa sanctitatis nos sit causa finalis quæ nos moveat ad sanctimoniam acquirendam, sed tantum consequentia ad illam: nam fama et nomen ex sanctimonia oriuntur. Unde Ruthardus ait: ( Sed si forte sine voluntate sua fuerit dictum, verius dicatur. ) Vulgo, ut in epist. S. Clementis legitur, st verius dicatur, Quam lectionem, qui admittere volet, dicat, necesse est, particulam ut hoc loco non significare causam finalem (ineptum enim esset, si quis famæ sibi comparandæ gratia sanctus esse vellet), sed tantum consequentiam eventus, quemadmodum sæpe in Evangelio occarrit, Amaseæ episcopus în homilia in illud Evangelii: C supt vestimentorum control me sacenderunt in templum: Εὐχὴ τῆς ζωῆς πρὸς οὐρανὸν id est, Oratio vitæ nostræ auxilium, conversatio cum Deo, oblivio terrenorum, via ad column Linda rette dest. S Asterius at ut Scriptura impleretur dicens: Partiti supt vestimentorum christi partitio, et sors in cius vestem contigere, quia hoc a Davide prædictum est, et ut cius prophetia vera caset, tanquam illa esset causa finalis ob quam bac facta sunt; quinimo ideo prædicta sunt, quia contingere debebant.

k Castitatem, etc. In epistola S. Clementis legi-

tur : charitatem , male.

1 Nullum odire. Odire, pro, odisse, ut paulo ante: voluntatem propriam odire. S. Valerianus, orat. de bono disciplinæ: odio colloquium mulieris. In epist S. Clementis legitur : Nullum adio habere : qui odit fratrem suum, homicida est. In Canone Thes-

dori legitur : neminem odisse.

m Zelum non habere. Recte hoc instrumentum distinguitur a sequenti, nempe, invidiam non exercere. Nam ita habetur in cod. Vindocinensi, in epistola S. Clementis, et in Regula Magistri. Vulgo tamen, ut in Capitulari Theodulphi, ex his duobus unum conflatur: Zelum et unuidiam non habere. Et in Canone Theodori, ubi sic legitur: Zelum injustum et invidiam non habere, Ruthardus addit inimicities non exercere. Quod certe vix alibi repereris. Zelas autem hoc loco pro zelo malo sumitur, de qua

n In Christi amore, etc.. In epist. S., Clementis kgitur in Christi nomise, ut in can. Theodori. Hee in-strumentum non exstat in Regula Magistri.

Orare. In Can. Theodori, Exorere.

P Cum discordante. Ita apud Keronem. In epist. S. Clementis, legitur. Cum discordantibus, etc., et vulgo. In Regula Magistri habetur: Ante selis occasum cum inimicis redire in gratiem. Uni et hoc in-strumentum additur: Omnibus bonis ex toto corde

a Et de Dei misericordia nunquam desperare. In Regula Magistri: et de Deo nunquam desperare.

operemur, claustra sunt monasterii et stabilitas in congregatione.

## § II. — Ex Regula sancti Macarii.

 Milites ergo Christi sic taliter suos debent componere gressus, charitatem in se perfectissimam continentes Deum ex tota anima diligere, et ex tota mente, et ex toto corde, et ex tota virtute sua, invicem inter se persectissimam sectantes obedientiam. Pacifici, mites, moderati; non superbi, non injuriosi, non susurrones, non irrisores, non verbosi, non præsumptuosi, non sibi placentes, sed Deo, cui militant, Christo. Non blasphemiam sectantes, nec dicere quidquam præter quod bonum est. Ad obseguium non pigri, ad orationem parati, B in humilitate perfecti, in obedientia b præcincti, in vigiliis instantes, in jejunio hilares. Nullus se [ab] alio justiorem arbitretur; e sed unusquisque omnibus se inferiorem contemnat. Qui se exaltat, humiliabitur; et qui se humiliat, exaltabitur. Præceptum senioris est, ut salutem suscipias; non murmurando ullam operam facias; non responsionem contra præceptum usurpes, non te extollas, aut magnifices utilem operam aliquam fecisse. Non acquirendo aliquid lucri congaudeas, aut in damno contristeris. Non te familiaritas aliqua sæcularis trahat, sed tota dilectio tua in cellula demoretur. d Cellam ut paradisum habeas. Fratres tuos spiritales ut æternos confidas habere parentes. Præpositum monasterii timeas ut dominum, diligas ut parentem. Similiter quoque et omnes oportet diligere fratres, cum quibus etiam te confidas o videre gloriam Christi. Non oderis laboriosam operam, otium quoque ne sectaveris, in vigiliis confectus, in opere justo affectus, ambulans quasi dormitans, lassus ad stratum tuum venias: cum Christo requiescere credas. <sup>f</sup> Cursumque monasterii super omnia diligas.

Milites Christi, etc. Hæc non exstant in Regula Scrapionis, Macariii et aliorum cod. Flor. Quædam, maxime eirca finem, habentur in epist. S. Hieronymi ad Rusticum de forma vivendi.

b Præcincti. Id est, prompti.

c Sed unusquisque, etc. Lege, Sed unusquisque se

tanquam omnibus inferiorem contemnat.

d Cellam ut paradisum habeas. Consule S. Hieronymum, S. Dorotheum, S. Antiochum, Severum D Sulpitium, Cassianum, Palladium, Joannem Mo-schum, et cæteros, qui de vita ascetica, ejusque cultoribus scripserunt, et videbis, quantum sit e re monastica custodia cellæ.

Videre. Pro, Visurum. Ut sæpe occurrit.

f Cursum monasterii. Cursus est pensum divini officii, quod quotidie excurritur, et persolvitur a mo-

nachis. De quo infra.

<sup>8</sup> Quid est maledicus, etc. Habetur apud S. Basiium, interr. 24 Regulæ brev. et apud Rufinum, cap. 3, ubi ita etiam legitur. At in textu Græco τί ίστι οιδορία; id est, quid est maledictum? quibus verbis esponsio convenit : Omnis sermo, etc. Hæc autem Basilii capita citantur ob hæc sancti Benedicti erba: non detractorem.

h Maledicus est. Lege, maledictum est, ut in Græco.

κδορία.

i Quid est detractio. Exstat apud S. Basilium in-

gunt eum. Officina vero ubi hæc omnja diligenter A Qui vero sæpius orare voluerit, uberiorem inveniet misericordiam Christi.

§ III. — Ex Regulá sancti Basilii (cap. 41).

Interrog. 8 Quid est maledicus, id est λοίδορος. -Resp. Omnis sermo qui ob hoc profertur ut infamet aliquem, deroget vel male commendet, h maledicus est, etiamsi non videatur esse injuriosus. Et hoc manisestum est ex sententia Evangelii, cum dicit de Judzeis: Quia maledixerunt eum dicentes: Tu sis ex discipulis ejus (Joan. 1x).

§ IV. - Item ejusdem (cap. 42).

. Interrog. i Quid est detractio vel derogatio? -Resp. Duas opinor esse causas, in quibus licet alicui dicere et retractare aliena mala : i si quando consilium habere necesse est cum cæteris, qui in hoc ipsum videntur assumi, quomodo corrigatur is qui peccavit, vel male aliquid egit. Et rursum si quando necesse est prævenire aliquem et commonere ne forte incurrat in consortium alicujus mali, dum eum putat esse bonum : quia Apostolus dicit : Nolite commisceri cum hujusmodi (II Thess. 111). L Item in Salomone: Noli manere cum homine iracundo, ne forte vias ejus discas et sumas laqueum animæ tuæ (Prov. xxII). Quod et ipsum Apostolum fecisse invenimus per hoc quod scribit ad Timotheum dicens : Alexander ærarius multa mala mihi ostendit; quem tu quoque devita: valde enim restitit nostris sermonibus (II Tim. 1v). Præter hujusmodi autem necessitates quicunque dicit aliquid adversus aliquem, ut vel deroget ei vel obtrectet, istud est detrahere, etiamsi vera esse videantur quæ dicit.

#### § V. — Item ejusdem (cap. 43).

Interrog. 1 Qui detrahit fratri, audit detrahentem, et patitur, quid dignus est? — Resp. Excommunicari debet. Detrahentem, inquit, occulte adversus proximum suum, hunc persequebar (Ps. c). Et alibi dictum est: "Noli libenter audire detrahentem, ne forte eradiceris (Prov. xx).

terr. seq. et apud Ruf. eod. cap.

1 Si quando consilium, etc. Videndum est ta-men si is quicum inis consilium de alieno peccato emendando, sit vir prudens, ut ejusmodi peccatum alteri non sit patefacturus. Et ita hic Basilii locus est explicandus. De detractione plura vide apud Tole-

tum, lib. v, cap. 63 et seq., Angelum et alios.

k Item in Salomone. In textu Græco nulla mentio fit Salomonis, sed tantum producitur finis hujus sententiæ, mutata secunda persona in tertiam: Μά ποτε λάδη βρόχους τῆ ἐαυτοῦ ψυχῆ, id est, Ne quando quis capiat laqueos animæ suæ. Locum textui suo accom-

modat.

1 Qui detrahit fratri. Invenire est apud S. Basilium, interr. 26 Regularum brevium, et apud Rusi-

nam, cap. 34.

m Noli libenter audire detrahentem. Ita apud Rusinum. Et ad verbum redditur textus sacræ Scripturæ, prout a S. Basilio profertur, qui est hujusmodi : Μή ήδεως ακουε καταλαλούντος, etc.; id est, Ne libenter audias detractorem. Aliter tamen Prov. cap. xx, versu 13 ubi hic locus exstat, legitur in versione Septuag. Interpretum, Μα άγαπᾶ καταλαλείν ίνα μιλ Εμρθής, id est, Noli diligere detrahere, ne eradiceris. In textu Hebraico אל-תחב שנה, al theheb schana, id est, noli diligere somnum, ut in versione communi. Sed si mutatis punctis legas שנה schone, efficies דשׁ

## § VI. — Item ejusdem (cap. 44).

Interrog. • Quod si de eo, qui præest, detraxerit, quomodo eum observabimus? — Resp. Et in hoc manifestum est judicium iracundiæ Dei, quæ facta est super Mariam, dum detraxit de Moyse : et peccatum ejus, nec ipso quidem Moyse orante, inultum Deus esse permisit (Num. x11).

## § VII. — Item ejusdem (cap. 61).

Interrog. b Quomodo intelligitur superbus, vel quomodo curatur. — Resp. Intelligitur quidem ex eo quod ea semper quæ eminentiora sunt quærit. Curatur autem, si credat sententiæ ejus quæ dixit : Deus superbis resistit (Jac. 1v). Illud sane sciendum est quod quomodo quis timeat damnationem superbiæ, impossibile est curare hoc vitium, nisi abstrahat se, et secedat ab omnibus occasionibus elationis. Sicut B impossibile exstingui linguam alicujus, vel gentis loquelam, vel artificium aliquod, nisi quis omni genere se penitus abstrahat non solum ab agendo, vel loquendo [vel movendo], sed etiam audiendo eos qui loquuntur, vel videndo eos qui agunt id quod oblivisci cupit. Et hoc observandum est de omnibus vitiis.

## § VIII. — Item ejusdem (cap. 90).

Interrog. · Quomodo oportet jejunare, cum necessarium jejunium injungitur, si aliquando quod religio deposcit explendum tanquam ex necessitate, an voluntarie? — Resp. Domino dicente : Beati qui esuriunt et sitiunt justitiam (Matth. v), omne quod ad religionem pertinet, nisi ex proposito et religione flat, periculum generat. Debet ergo jejunio sociari C devotio. Quia autem necessarium sit jejunium in talibus quibusque causis, d et maxime cum desideramus aliquid impetrare de Domino, etiam sanctus Apostelus docet, qui inter cæteras suas virtutes addidit • etiam hoc dicens: Quia in jejuniis i frequenter (II Cor. x1).

#### § IX. — Item ejusdem (cap. 138).

Interrog. 8 Quomodo possumus timere judicia Dei. - Resp. Naturaliter exspectatio omnis mali timorem incutit. Ita namque etiam bestias timemus et principes, scientes imminere ab eis aliquid quod ad vitæ exitium pertinet. Si ergo credamus quia veræ sunt

detractorem. Quemadmodum cap. xxiv, Prov. : Et cum detractoribus ne miscearis, ubi in textu Hebræo D legitur מארכים, Schonim, id est, detractores.

a Interrog. 27 Reg. brev.; Rufin. cap. 2.

b Interrog. 35 Reg. brev.; Ruf. c. 40.

<sup>e</sup> Quomodo jejunare. Reperitur apud S. Basilium, interr. 130 Regul. brev. et apud Rushnum, cap. 50.

Hoc caput citatur ob hæc verba: Jejunium amare. d Et maxime cum desideramus, etc. Ita apud Rusi-

num, sed non exstant in textu Græco. · Hoc etiam dicens. Ita apud Rufinum. In textu Græco additur,  $\pi \rho \delta \epsilon$  διδασκαλίαν ψμετέραν, id est, ad mostram instructionem.

Frequenter. Hoc vocabulum non invenitur apud Rufinum.

5 Interrog. 209 Reg. brev.; Rufinus, cap. 72.

Monachis autem, etc. Hæc habentur in Regula excusa S. Isidori, cap. 3.

i Nihtlque in quantulumcunque. Dele tò nihilque in quod redundat, et lege, ut in Regula excusa nec

A comminationes futuri judicii et recordemur terribile illud futuri examinis tribunal, timebimus judicia Dei.

§ X. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 4).

h Monachis autem summopere studendum est ut apostolicam vitam tenentes, sicut in unum constituti esse noscuntur, ita cor unum habeant in Deo, nihil sibi proprium vindicantes, i [nihilque in] quantulumcunque amorem rei privatæ gerentes; sed juxta exemplum apostolicum omnia communia habentes, in præceptis Christi permanendo proficiant, i Patri bonorem debitum reverentes, erga seniores obedientiam, erga æquales incitamentum virtutum, erga minores exempli boni ministerium conservabunt. Nemo cæteris se judicet meliorem, sed inferiorem omnibus deputans tanta humilitate clarescat, quante plus cæteris culmine virtutum coruscat. Abstineat etiam a furore et detractione, parcat monachus linguæ. k Indecenter quoque vel 1 notabiliter non incedat. Philargyriæ contagium ut lethiferam pesten abhorreat, a turpibus verbis vel otiosis linguan avertat, atque indesinenter cor mundum lahiaque exhibeat. Affectus quoque animi turpes ab intentione cogitationis abstergat, seque per compunctionem cordis in studio sancto meditationis exerceat. Torporem somni atque pigritiæ fugiat, vigiliisque et orationibus sine intermissione intendat. Gulæ concuniscentiam deprimat, atque abstinentiæ virtutibus semetipsum pro studio domandarum libidinum affigat, domans jejuniis carnem, quantum valetudo corporis sinit. Livore quoque invidiæ de fraternis profectibus nequaquam tabescat; sed quietus atque pacificus per amorem fraternæ dilectionis de cunctorum gaudeat meritis. Iracundiæ perturbationem a se rejiciens, et patienter omnia sustinens, nulla tristitia, nullo temporali mœrore affectus, sed contra omnia adversa interiori gaudio fretus, ipsam postremo vanze gloria laudem procul a se abjiciat, ut dum his institutis radiat, merito nomen suæ professionis retineat.

§ XI. — Ex Regula sancti Isidori ( cap. 24 ).

m Transcuntibus de hac luce fratribus, antequas sepeliantur, pro dimittendis eorum peccatis 🤊 sacrificium offeratur. Corpora fratrum uno sepelienda sunt loco, ut quos viventes charitatis tenuit unitas,

quamiulumcunque.

i Patri honorem debitum reverentes. Loge : Petrem honore debito reverentes. In Regula excusa leptur : Patri honorem debitum referentes.

k Indecenter quoque, etc. Monachus incedere ecbet juxta id quod præcipit S. Fructuosus archiepiscopus Bracarensis, cap. 8 Regulæ suæ : « Definitum est ut ... in gressu nullos strepitus, neque salus amplos tensis passibus facerent : nec alibi dum pergunt, aspicerent, nisi ante vestigia sua. »

1 Notabiliter. Id est, superbe et fastuose.

m Transeuntibus de hac luce fratribus, etc. Hec habentur in Regula excusa sancti Isidori codem cap., quæ hic citantur ob illa sancti Benedicti verba: mortuum sepelire.

n Sacrificium offeratur. Antiquus suit Ecclesiæ mee pro defunctis sacrificium offerre, de quo agit sanctus Augustinus, lib. de Cura pro mortuis habenda. cap. 1, et in epistola de octo quæstionibus ad Dulcitium, qu. 2. Mentio fit apud Cassianum, coll. 11. defunctorum a altera die post Pentecosten sacrisicium Deo offeratur, ut beatæ vitæ participes facti purgatiores corpora sua in die resurrectionis recipiant. Hæc igitur, o servi Dei, milites Christi, contemptores mundi, ita vobis custodienda volumus, ut majorum præcepta [ b patrum ] per omnia conservetis. Suscipite igitur inter illa et hanc admonitionem nostram, humili corde custodientes quæ dicimus, libenter sumentes quæ dispensamus: quatenus vobis de effectu operis sit gloria, et nobis pro ipsa admonitione postulata proveniat venia. Deus

cap. 5: ( Ab iis qui ejus compatiebantur exitio, vix a presbytero abbate Paphnutio potuit obtineri ut non inter biothanatos reputatus etiam memoria et oblatione pausantium judicaretur indignus. > Et in B concilio Bracarensi 1, cap. 24; Aurelianensi 11, can. 14; Vasensi 1, can. 2; Vasensi 11, can. 3, et aliis auctoribus infra citandis. Sanctus Isidorus tantum unius diei, quo in exsequiis defunctorum salutaris offertur hostia, meminit; quæ tamen offerebatur etiam quibusdam aliis diebus ab ipsius defuncti ohitu. Alcuinus, lib. de divinis Officiis, cap. 5; Amalarius Fortunatus, lib. rv de ecclesiasticis Offic., cap. 42, mentionem faciunt tertii, septimi et trigesimi dierum, quos adhuc observat sancta Romana Ecclesia. Sed olim mos iste varius fuit. Nam tempore sancti Ambrosii alii tertium diem et trigesimum observabant, alii septimum et quadragesimum, ut videre est in ejus oratione de Theodosii obntu: · Ejus ergo principis conclamavimus obitum, et nunc quadragesimum celebramus assistente sacris altaribus Honorio principe; quia sicut sanctus Joseph patri suo Jacob quadraginta diebus huma-tionis officia detulit, ita et hic Theodosio patri suo justa persolvit. Et quia alii tertium diem et trigesimum, alii septimum et quadragesimum observare consueverunt, quid doceat lectio, consideremus. > Ita in vetustis editionibus; nam in quibusdam recentioribus corrupte legitur : alii tertium diem, alii trigesimum, alii septimum, alii quadragesimum observare consueverunt. Dierum tertii et quadragesimi observationem commemorat Palladius in Lausiaca, capite de Eulogio : καὶ συνίδη τοῦ μέν μακαρίου Εὐλογίου τα τεσσαρακοστά επιτελείσθαι, του δέ λελωβημένου το σώμα τὰ τρίτα παρά τῆς ἀδελφότητος id est : Et accidit ut celebraretur a fraternitate beati Eulogii quadragesimus dies, mutilati vero corpore dies tertius. Ecce ut veteres illi monachi Ægyptii dies tertium et quadragesimum celebrabant. An alium addiderint, etsi id non pateat ex Palladio, est tamen simile vero eos addidisse nonum. Nam olim in Orientali Ecclesia agebantur tres hi dies pro mortuis tertius, nonus et quadragesimus. Constitutiones apostolicæ: Ἐπιπλείσθω τρίτα των κεκοιμημένων, etc., id est, tertius defunctorum dies flat cum psalmis, lectionibus et precibus propter eum qui tertio die a mortuis resurrexit; dies nonus, in memoriam eorum qui superstites sunt, et eorum qui defuncti sunt; dies quadragesimus, juxta antiquam formam. Ubi male ver-Litur: exsequiæ vero desunctorum fiant tertio die. Justimianus Novella 133, cap. 3 : « Sed neque aliquam excogitent occasionem aut vim ad monasteria muliebria ingrediendi, aut mulieres viris deputata occasione horum, quæ circa funus aguntur (quas utique memorias vocant ) et tertiam et nonam convenientes diem, et dum quadraginta compleantur. > Idem docet Eustratius presbyter magnæ Ecclesiæ, tractatu 3, de defunctorum animis (*Photius in Bibl. n.* 171); ipse enim scribit tertiam, nonam et quadragesimam dies agi cum precibus et eleemosynis in memoriam defunctorum; tertiam, ob Christi resurrectionem, quæ tertia die contigit; nonam, quia post octo dies suæ

morientes unus locus amplectatur. Pro spiritibus A autem omnipotens custodiat vos in omnibus bonis: et quomodo cœpit sic confirmet gratiam suam in vobis. Amen.

- § XII. Ex Regula bancti Pachomii (cap. 127).
- e Si frater dormierit, d omnis eum fraternitas prosequatur. • Nemo remaneat absque majoris imperio, f nec psallat, nisi ei jussum fuerit; nec post alterum psalmum jungat alterum sine præpositi vo-
- § XIII. Ex Regula sancti Ferreoli (cap. 23).
  - g Ut jurandi consuetudo ad integrum, si sieri po-

resurrectionis suis discipulis denuo apparuit, quadragesimam post resurrectionem die ad cœlum ascendit. Nec his adversatur sanctus Augustinus, cum ita ait sub finem Quæstionum super Genesim : « Et fecit luctum patri suo septem dies. Nescio utrum inveniatur alicui sanctorum celebratum esse luctum novem dies, quod apud Latinos novemdial appellant. Unde mihi videntur ab hac consuetudine prohibendi, si qui Christianorum istum in mortuis suis numerum observant, qui magis est in gentilium consuetudine. > Nam aliud est loqui de nono die, aliud de novem diebus. Novem dies non celebrabant Christiani, sed nonum diem duntaxat. Novemdialis meminerunt glossæ veteres: Novemdial, ἔννατα ἐπὶ νεχοοῦ ἀγόμενα, quos dies etiam Athenienses έννατα appellabant, ut docet Julius Pollux lib. μι Onomast.,

cap. 19.

Altera die post Pentecosten, etc. Mos olim fuit in monasteriis multis ut anniversariæ preces et missæ stato die pro defunctis fratribus agerentur. Id instituit beatus Ægll abbas Fuldensis in suo monasterio, die sancti Ignatii martyris ad hanc memoriam deputato, ut scribit Candidus monachus Fuldensis in ejus Vita. Sanctus Hugo abbas Cluniacensis idem scatuit fieri quotannis feria 5, post octavas Pentecostes in om-nibus monasteriis sibi subditis, ut videre est in charta quadam de quibusdam illius decretis ( Bibl.

Clun. in S. Hugone).

Patrum. Lege potius, ut in Regula excusa.

Si frater dormierit, etc. Hoc caput videre est in Regula sancti Pachomii excusa, art. 71.

d Omnis eum fraternitas prosequatur. Id est, omnes fratres ejus lunus prosequantur.

· Nemo remuneat. Ex art. seq. santi Pachomii, in quo ita habetur: « Nemo exeat foras, nemo loquatur; nemo remaneat excepto majoris imperio. >

1 Nec psallat. Ex art. 73 ejusdein Regulæ, sed paulo aliter: « Nemo ante psallat, nisi et jussum fuerit , nec completo psalmo alterum sine præpositi

jussione audeat jungere. >

<sup>8</sup> Ut jurandi consuetudo, etc. Perfectionis Christianæ studiosis, ut sunt monachi, ab omni jurejurando cavendum est. Quod præclare docet sanctus Leander, lib. de Inst. virgin. . cap. 19: « Nunquam jurare, sed semper verum dicere pari observa studio. Nam sicut carnalibus pro terrore fraudis jurare permissum est; sic prohibita sunt spiritualibus, etiam dum bene conscii sunt sacramenta. Sit, inquit, sermo vester, est est, non non. Quod autem, plus est, a malo est. Cave itaque jurare in bono, quia de malo est. Propterea dicitur esse a malo, co quod jurandi necessitas ex insideli sit conscientia. Ejus enim hominis jurandi extorquetur necessitas, cujus fides manet in dubio. > Cum autem monachorum fides neutiquam vacillare debeat, non opus est eis juramento, quo dictorum suorum veritas confirmetur. Bona conscientia non indiget juramento; tantus est in ea veritatis amor ut quidquid dicit, juratum putet. Recte olim Solon, teste Laertio lib. 1, dicebat : καλοκαγαθίαν όρχου πιστοτίραν έχε, id est. Probitatem juramento fideliorem cense (S. Hieron.,

test, de monachorum interlocutione tollatur : ut, A etsi secundum humanam fragilitatem minus forsitan possunt mendacii cavere peccatum, possint saltem damnandum vitare perjurium. Quos rogo simul atque commoneo ut studeant in usum habere verba sacra, ne unquam necessaria sint sacramenta. Quam enim hujus vitli debeant omnes vitare flagitium, beato apostolo monente, didicimus. Nolite jurare noque per cœlum, neque per terram, neque aliud quodcunque juramentum. Sit autem verbum vestrum, Est est, Non non; ut non sub judicio decidatie (Luc. v). Et illud similiter divinæ Scripturæ: Vir multum jurans replebitur iniquitate, et non discedet de domo illius plaga ( Eccli. xxIII ). His namque magnis atque evidentissimis documentis etiam lectio Evangelii, que maxima est plenitudo, similiter atte-B statur, dicente Domino ad discipulos: Audistis quia dictum est antiquis : Non perjurabis, reddes autem Domine juramenta tua. Ego autem dico vobis non jurare omnino: neque per cælum, quia thronus Dei est; neque per terram, quia scabellum pedum ejus est; neque per Hierosolymam, quia civitas est magni regis; neque per caput tuum juraveris, quia non potes unum capillum album facere, aut nigrum. Sit autem sermo vester, Est est, Non non (Matth. v). Sufficiat ergo nos propria inserenda monita a exemplie doculese vitanda.

## & XIV. - Ex Regula Aureliani (cap. 9).

b Non juretis, quia Dominus dixit : O Nolite jurare (Matth. v). Et alia Scriptura ; Vir multum jurans im- C plebitur iniquitate, nec discedet de domo ejus plaga (Eccli. xxin).

epist. ad Gelantiam ). Quamobrem IIb. 11 legis Longobardorum, tit. 47, prohibetur episcopis, presbyteris, clericis, monachis et sanctimonialibus, jurare etiam in judicium citatis, dilatata lege Marciani imperatoris, quæ tantum complectitur clericos Constanti-nopolitanos, ut habetur Cod. l. 25. De episcopis et clericis, etc. Quare in citata lege Longobardorum male legitur, Marco pro Marciano, et Marci pro Marciani. Juramentum etiam probibetur monachis prima add, Capit. Lud. imp., titul. 43.

· Exemplis. Id est, auctoritatibus.

b Non juretis. Idem statuitur in Regula Teridii D seu Tetradii, cap. 4: ( Non jurent, quia Dominus dixit: Nolite jurare; sed sit sermo vester, Est est, Non non. >

 Notite jurare, profert sensum, non verba.
 Non maledicatis. E dem habet Tetradius, cap. 6 Regulæ suæ : « Non maledicant, quia scriptum est : Neque maledici regnum Dei possidebuni. 1 Idem etiam statuit Cæsarius, cap. 2 Regulæ: Juramentum et maledictum velut venenum diaboli fugere et vitare contendat. >

· Mentiri, etc. Circa mendacium hæc statuit Tetradius in Reg. monach. cap. 5 : « Mentiri qui inventus fuerit legitimam disciplinam accipiat, quia os quod mentitur occidit animam, et : perdes eos qui lo-

quuntur mendacium. ) f Eos qui loquuntur. Juxta textum Hebraicum. In

versione communi, omnes.

Si non dimiseritis, etc. Hæc citantur ex memo-

§ XV. - Item ojusdom (cap. 10).

d Non maledicatis, quia scriptum est: Maledia regnum Dei non possidebunt (I Cor. vi).

& XVI. -- Item ejusdem (cap. 11).

· Mentiri omnino non liceat, quia os quod mentitu, accidit animam (Sap. 1). Et illud : pardes f cos qui loquuntur mendacium (Psal. v).

& XVII. - Item ejusdem (cap. 12).

Iracundiam nullus usque ad aliam diem protrahen præsumat. Quod si, ut babet humana fragilitas, sermo durior inter fratres ortus fuerit, invicem sibi veniam petere et debita relaxare debebant propter Domini mandatum, ubi dicit : Si recordatus fueru quia frater twus habet aliquid adversus te, reliment munus tuum ante altare, et vade prius reconciliai fratri tuo, et tunc veniens offeres munus tuum (Math. v). Et: 8 Si non dimiseritis hominibus peccata corum, nec Pater vester colestis dimittet vobis peccate vestra (Natth. VI). Uem: L Si septies in die pecemrit in to, et conversus dixerit : Pæntet me, dimitte illi (Luc. xvII). Et ; Non dico tibi usque septies ed usque sentuagies septies (Matth. XVIII). Et alia Seriptura : Ira enim viri justitiam Dei non operatur (Jac. 1). Et Apostolus : Sal non occidat super iracundiam vestram (Eph. 17). Quod si, quod Deus avertat, diabolo instigante, ita suerit quis furore repletus, ut ista mandata pertinaci corde contemnat, et unus de illis qui discordantes sunt, prævenerit alium veniam ei petens; si ille cui petit non dimisrit, i legitimam disolplinam accipiat, ut ad charitaten se corrigat. Quod si ambo despexerint, pariter a communione i vel eibo suspendanter, dence invicem sibi recencilientur.

§ XVIII. — Încipiunt gesta a beato Augustino, QUANDO SIBI SUCCESSOREM ELEGIT.

k Gloriosissimo Theodosio duodesies et k Valenti-

ria, non ex codice.

Si septies in die, etc. Hæc citantur ex memerie i Legitimam disciplinam accipiat. Disciplina et verberum supplicium. Lib. u legis Longoharderun, tit. 13, l. 3 : c Ancilla vero pro ipea illicita pers tione accipiat talem disciplinam a domino in prasentia servi, ut alia aucilla boo facere nem press-mat. > Legis Boiorum tit, 9, cap. 4, § 3, apud Mar-culphum, formula 175. In Regula S. Camarii cap. 24 : c Justum est ut legitimam disciplinam accipiant; , et paulo post : « disciplinam tamen i præsentia congregationia accipiant; et im Repu Tetrardii supra, cap. v.

1 Vel cibo suspendantur. Particula vel m pulative. Suspendi a cibo est jejunio multari, monachi excommunicati cum cateris fratribus reficiebant, sed aliquot boris tardius, nec e

cibis, ut patet ex multis hujus Concordin locis.

k Gloriosissimo Theodosia, etc. Haca nom ens in Concordia Floriacenai, sed supplevi ex Vind pensi: quo tamen spectent non video, nisi dica esse transposita et spectare ad caput de ordina abhate, aut certe referri ad instrumentum, Co tionem non amare. Hæc autem Acta habentur inter epistolas sancti Augustini post centesimam m Hic Theodosius junior est, qui fuit Arcadii th et duodecies consul cum Valentiniane tertio itera consule, ut notum est ex chronico Cassiedori.

1 Valentiniano. Is est Valentinianus tertius, Ti dosii consobrinus, filius Constantii, quem Monories =

niano Augusto iterum consule, cum Augustinus epi- A scopum, quem vivus designaverat episcopus corum. scopus una cum Regiliano et Martiniano coepiscopis auis consedisset a in ecclesia Pacia Iponiensium b regionum, præsentibus Saturnino, c Leporio, d Barnaba, Fortunatiano, Rustico, • Lazaro et f Eraclio presbyteris, astanti clero et frequenti populo, Augustinus episcopus dixit: Quod hesterno die promisi charitati vestræ propter quod volui frequentius convenire, et video frequentius convenisse, mora omni postposita, hoc agendum est. Si enim aliud velim loqui, in illud <sup>8</sup> suspensi sumus. Audistis. omnes in hac vita mortales sumus, et dies vitæ nostræ ultimus omni homini est semper incertus. Verum tamen in infantia speratur pueritia, in pueritia speratur adolescentia, in adolescentia speratur juventus, tur senectus. Utrum contingat, incertum est. Senectus autem aliam ætatem quam speret, non habet. Incertum est enim ipsa senectus quandiu sit homini: illud tamen certum est nullam remanere ætatem quæ possit succedere senectuti. Quia voluit Deus, ad istam civitatem cum vigore ætatis adveni : sed tamen juvenis fui et senui. Scio per obitum episcoporum per contentiosos, ambitiosos aut seditiosos solere Ecclesias perturbari; et, quod sæpe sum expertus et dolui, debeo, quantum ad me attinet, ne comtingat, huic prospicere civitati. Sicut novit charitas vestra, in Milevitana Ecclesia modo sui. Petierunt enim me fratres, et maxime servi Dei, qui ibi sunt, ut venirem. Quia post obitum beatæ memoriæ fratris coepiscopi mei b Severi, nonstulla ibi perturba- C tio timebatur. Veni, et quomodo voluit, i Deus adjuvit nos per suam misericordiam. Acceperant epi-

consortem imperii assumpserat, et Placidiæ amitæ Theodosii filius, qui cum triginta annos imperas-set, a Trasila Ætii milite confossus interiit. De quo vide Idacium in Chron., Cassiodorum, Olympio-dorum, Paulum Warnefridum et alios.

a In ecclesia Pacis. Ita appellabatur ecclesia Hipponis civitatis, ut notum est ex concilio Africano, anno Christi 395, ubi ita legitur : Hippone, in se-

cretario basilicæ Pacis.

b Regionum. Lege Regiorum. Nam haec urbs dicitur Hippo Regius, ut notum est ex Mela, lib. 1, et aliis.

c Leporio. Is est Leporius presbyter, de quo san-etus Augustinus, serm. 11 de Vita et Moribus clericorum : c Presbyterum Leporium, quamvis sæculi natalibus, et apud suos honestissimo loco natum, p tamen jam Deo servientem, cunctis que habebat relictis, inopem suscepi. Alius est a Leporio monacho et presbytero Gallo, qui in Pelagii hæresim lapsus in Africam trajecit; ubi ab Aurelio Carthaginiensi, sancto Augustino et aliis Africa episcopis susceptus et sanatus, edito emendationis libello, ab eisdem in Gallias remissus est. De quo Gennadius in Catalogo, cap. 59, et Facundus Hiermianensis, lib. 1 de tribus Capitulis.

d Barnaba. Is est Barnabas de quo sanctus Aunetinus serm. citato : « Dixi aliquid suum non habere presbyteros cohabitatores meos : inter quos est

et presbyter Barnabas, > etc.

Lazaro. Is est Lazarus diaconus cujus meminit sanctus Augustinus codem serm., qui postea presbyter ordinatus est.

Eraclio. Is est qui hic designatur episcopus Hipponensis, de quo sanctus Angustinus serm. citato: ubi, quemadmodum et in his gestis excusis, male'

Hoc enim eis cum innotuisset, voluntatem i præcedentis episcopi sui libenter amplexi sunt. Minus tamen aliquid factum erat. Unde nonnulli contristabantur, quia frater Beverus eredidit posse sufficere, ut successorem suum apud clericos designaret : ad populum inde non est locutus. Et erat inde aliquorum nonnulla tristitia. Quid plura? Deo placuit, fugata est tristitia, gaudium successit, ordinatus est episcopus quem præcedens episcopus designaverat. Ergo, ne aliquid de me quæratur voluntatis meæ, quam credo Dei esse, in omnium vestrum notitiam k profero. Presbyterum Eraclium mihi successoren volo. A populo acclamatum est Deo laudes, Chri sto laudes. Dictum est vicies tercies. Exaudi, Chriin juventate speratur gravitas, in gravitate spera- B ste, Augustino vitam. Dictum est sexies vicies. Te Patrem, te episcopum. Dictum est ecties. Cumque reticeretur, Augustinus episcopus dixit, Non est opus me de laudibus ejus aliquid dicere; faveo sapientiæ, parco verecundia.

## § XIX. — Ex doctrina sancti Orsibsii.

1 Non irascamur invicem. Etiamsi ira nos vicerit, <sup>m</sup> non peccamus irati solis occubitum pœnitentia prævenientes (Eph. 1v). Meminerimus esse præceptum quoties peccanti in nos ignoscere debemus, et munus nostrum relinquere ante altare, quod nequaquam suscipitur, nisi fuerit reconciliatione placabile (Luc. vII); ut possimus dicere : Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris (Luc. x1). Et Apostolus dicit : Si quis habet adversus aliquem n querimoniam, sicut et · Christus P donavit nobis, 4 sic facite (Col. 111).

appellatur Eradius. Nam hujusmodi nomen vix in usu fuit antiquis, Heraclius usltatissimum. Error manavit ex commissura litterarum, e et l, ex ena exsurgit littera d. Apponenda est tamen aspiratio, quæ sæpe in codicibus mes. desideratur.

8 Suspensi sumus. Audietis. In editis : Suspensi

minus audistis. Rectius.

h Severi. De quo serm. cit. : « Subdiaconus est eum sancto fratre meo et coepiscope Severo in Eeclesia Milevitana. >

Dominus adjuvit nos. In editis: Dominus adjuvit nos pro misericordia sua, ut cum pace episcopum acciperent.

i Præcedentis. In excusis additur, et decedentis.

k Profero. In editis, persero.

1 Non irascamur. Heec habentur in editis circa finem. Proferuntur ab auctors nostre eb illa sancti Benedicti: Cum discordante ante solis occaaum, etc.

m Non peccamus irati. Nempe contra preceptum Aposteli, si pœnitentia ducti solis occabitem prævenimus. Hic locus caute legendus est, num fra potest esse peccatum, etiamsi quis ante solis occasum reconcilietur.

a Querimoniam. In Vulgata versione, querelam. · Christus. Ut in textu Græco: In versiene Vulgata,

P Donavit nobis. Ita in cod. Vind., juxta textum Grocum, exaperard quer quod idem sonat. At in editione Vulgata, donavit vobio, quemadinodum et iv ad Eph. in eadem versione: Condonavit vobis. Ubi in textu Græco: ἐχαρίσατό ἡων id est, condonavit nobis.

4 Sic facite. Ita in cod. Vind. et in editis Orsiesii. At

## § XX. — Ex regula Magistri (cap. 4).

Interrogatio discipuli. a Quæ sunt ferramenta spiritalia, cum quibus operari possumus artem divinam? - Resp. Dei per magistrum. Quæ sides, spes, charitas, gaudium, mansuetudo, humilitas, obedientia, taciturnitas, præ omnibus castitas corporum, conscientia simplex, abstinentia, simplicitas, benignitas, bonitas, misericordia: præ omnibus pietas, temperantia, vigilantia, sobrietas, justitia, æquitas, veritas, dilectio, mensura, modus, et perseverantia usque in finem.

## § XXI — Item ejusdem (cap. 5).

Interrogatio discipuli. Quæ est materies vel causa malorum quæ in fornace timoris Dei excoqui debet, vel quæ est ærugo vel sorditatio vitiorum quam de nobis debet lima justitiæ mundare? — Resp. Dei per B divinæ artis diligenti custodia perseverando openi magistrum. Cavenda in nobis vitia hæc sunt. Primo

in versione vulgata, sic et vos, quemadmodum in textu Græco: ούτω καὶ ὑμεῖς, quod idem sonat.

· Que ferramenta. Ferramentum est instrumentum proprie ferreum. Glossæ veteres: Ferramenta, έργολεία σιδηρά, id est, instrumenta ferrea.

A superbia, deinde inobeaientia, maitiloquium, falsitat avaritia, cupiditas, zęlus, invidia, iniquitas, odium. inimicitia, ira, contentio, fornicatio, ebrietas, voracitas, murmurium, impietas, injustitia, pigritia, furtum, detractio, scurrilitas, levitas, immundita, vaniloquium, risus multus, vel excussus, subsanatio, concupiscentia, dolus, ambitio, vacatio. Hz omnia non sunt a Deo, sed opera sunt diaboli, que in die judicii a Deo meritum suum perpetui knis abennam merentur.

## § XXII. — Item ejusdem (cap. 6).

Interrogatio discipuli. b Quod est officium diving atis, vel operatio spiritalium ferramentorum?—km. Dei per magistrum. Officina vero monasterium es, in qua ferramenta cordis in corporis clusur 🕬 potest.

b Quod est officium. Lege, quæ est officina. la in Regula ms. cod Corb. Id etiam postulat responsio magistri, officina vero. Et hic sancti Benedici le cus : Officina, ubi hæc omnia diligenter opentur, etc.

## CAPUT VIII.

#### DE OBEDIENTIA.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

a Primus humilitatis gradus est obedientia sine mora. Hæc convenit his qui nihil sibi b a Christo charius caliquid d existimant propter servitium sanctum quod professi sunt, seu propter metum gehennæ, vel gloriam vitæ æternæ, mox ut aliquid

 Primus humilitatis gradus. Obedientia hic statuitur primus humilitatis gradus, quæ tamen cap. 7 in tertio gradu collocatur, timor vero in primo. Verum obedientia non est primus humilitatis gradus ordine, sed utilitate potior, quam ita commendat Smaragdus, cap. 13 Diadematis monachorum: · Obedientia salus est omnium sidelium, obedientia genitrix est omnium virtutum, obedientia regni cœlorum inventrix [Al., janitrix] est, cœlum aperiens, hominem de terra elevans, obedientia cohabitatrix est angelorum, obedientia sanctorum omnium cibus est : ex hac enim ablactati sunt et per hanc ad perfectionem venerunt. ) lpsa est primus humilitatis gradus quæ, ut ait S. Antiochus homil. 39, humilitatem parit, proxime quidem, nam timor remote. Ipsa etiam obedientia, ut idem testatur, charitatem

gignit, quæ est præcipuus humilitatis effectus.

\*\*A Christo charius. Ita in cod. Vind. et S. Germ.

ma.; ita apud Magistrum, cap. 7, tum hic, tum in cod. ms. Corb.; vulgo tamen deest præpositio a.

· Aliquid. Est pleonasmus; nam satis erat dixisse

ro nihil.
d Existimant. Ita vulgo habetur. Lege, existiman-

tes, ut in editione Colinæi, et in Regula Magistri hic citata. In cod. Corb. legitur, extimantes, quod perinde est. Et ita participium cohæret particulæ mox, ct sensus clarus est.

e Propter servitium sanctum. Id est, propter vitam religiosam. Tria hic ponit sanctus Benedictus quæ nos ad obedientiam moveant, servitium sanctum, gehennam ignis et gloriam vitæ æternæ, nulla gloriæ Dei facta mentione. Sed ea in servitio sancto

C imperatum a majore fuerit, f ac si divinitas imperretur, moram pati nesciunt in faciendo; de quiles Dominus dicit : 8 Obauditu oris obedivit miln (Piel. xvii). Et item dicit doctoribus: Qui vos audit, uc audit (Matth. x). h Ergo hi tales relinquentes statis quæ sua sunt, et voluntatem propriam deserentes,

continetur. Nullum est enim servitium sanctus. nulla religiosa vita, quæ non puram Dei gloria tanquam omnium suarum actionum Cynosura spectet.

1 Ac si divinitus imperetur. Rectori monsten tanquam Deo parendum est; nam, ut ait Compre lib. 11 de laudibus **J**ustini minoris :

#### ... Deus est in corde regentum

Ea erat olim summa militum obedientia, si 🗗 peratori tanquam Deo obedirent ac famularente: ut notat Vegetius lib. 11 de Re militari, ca ? Nam imperatori, cum Augusti nomen tanquam præsenti ac corporali Deo fidelis diff standa devotio, et impendendus pervigil familia Deo enim vel privatus vel militans servit, cun liter eum diligit qui Deo regnat auctore.

8 Obauditu auris. Ita in Psalterio Romano. h Ergo hi tales, etc. Est hyperbaton. Nam M strema hæc hujus periodi verba : quibus sa riss eternam gradiendi amor incumbit, referen ad entre de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania del compania de la compania del compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania de la compania del compania de la compania de la compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del compania del ad superiora, ergo hi tales, hoc modo : Ergo hi tela quibus ad vilam æternam gradiendi amor income relinquentes statim quæ sua sunt. Vel dicendum th hic esse duos hellenismos, primum, cum anlection pronomen demonstrativum subticetur; quod po raro occurrit in Regula sancti Benedicti; secunda cum dativus jungitur verbo passivo loci abiai cum præpositione a, vel ab. Si igitur ita constrata seneus arit elementa de la Si igitur ita constrata de la con sensus erit clarus : Ambæ, res communiter clinit ! plicantur, id est, expediuntur ab eis quibus ad ris æternam gradiendi amor incumbit,

persectum relinquentes, vicino obedientiæ pede ju- cupient quia per obedientiam Abraham placuit Deo bentis vocem factis sequentur: et veluti uno momento · prædicta magistri jussio, et perfecta discipuli opera in velocitate timoris Dei dambæ res e communiter citius f explicantur, quibus ad vitam æternam gradiendi amor incumbit. Ideo angustam viam arripiunt. Unde Dominus dicit: Angusta via est quæ ducit ad vitam (Matth. vn). 5 Ut non suo arbitrio viventes, vel desideriis suis et voluptatibus obedientes, sed ambulantes alieno judicio et imperio, in conobiis abbatem sibi præesse desiderant. Sine dubio hi tales illam Domini h imitantur sententiam, qua dicit: Non veni sacere voluntatem meam, sed ejus qui misit me (Joan. v). Sed hæc ipsa obedientia tunc acceptabilis erit Deo et dulcis hominibus, si quod jubetur, B non trepide, non tarde, non tepide, aut i cum murmurio, vel cum responso nolentis efficiatur. Quia otedientia quæ majoribus præbetur, Deo exhibetur. Ipse enim dixit : Qui vos audit, me audit (Matth. x). Et cum bono animo a discipulis præberi oportet, quia: Hilarem datorem diligit Deus (II Cor. 1x). Nam cum malo animo si obediat discipulus, et non solum ore, sed etiam in corde si murmuraverit, etiamsi impleat jüssionem, tamen acceptum jam non erit Deo, qui cor [ejus] respicit murmurantis. Et pro tali facto nullam consequitur gratiam. Imo pænam murmurantium incurrit, si non cum satisfactione emendaverit.

#### § II. — Ex Regula Patrum (cap. 4).

Volumus ergo unum præesse seniorem super C omnes fratres, nec ab ejus consilio vel imperio quidquam sinistrum declinare; sed sicut imperio Domini omni lætitia obedire, dicente Apostolo ad Hebræos: 1 Obedite præpositis vestris, quia ipsi vigilant pro vobis (Hebr. x111). Et Dominus dixit: k Nolo sacrificium, sed obedientiam. Considerandum

\* Exoccupatis. Uno verbo, id est, evacuatis, ait Ruthardus ms. in hoc caput Regulæ.

b Mentibus. Leg. manibus, ut vulgo habetur.
c Prædicta. Id est, ante dicta imperata: nam dicere est imperare; Dic, ut sedeant hi duo filii mei.
Matth. xx. In regula ms. Magistri cod. Corb. legitur, Prædicata, id est annuntiata, manifestata.

d Ambæ res. Est pleonasmus. Sic supra cap. 2: Quia doctrinæ suæ, vel discipulorum obedientiæ utrarumque rerum, etc., majoris explicationis gratia.

· Communiter. Id est, simul. Caius Gracchus pro lege Papyria apud Sosipatrum Charisium, lib. 11:

Qui et vobis et reip. et sibi communiter prospicial. >

f Explicantur. Explicare est exercere, docet Nonnius cap. 4. Est etiam expedire, absolvere apud

Tullium.

<sup>8</sup> Ut non suo arbitrio. Ut, hoc loco pro, sicut, hoc modo: Ideo angustam viam arripiunt, sicut desiderant abbatem sibi præesse.

h Imitantur. Id est, sequuntur.
i Cum murmurio. Recta lectio, quæ etiam habetur in codicibus mss. Vict. p., Vind. et Ebrul.; in Regula Magistri, tum hic, tum in cod. Corb., atque etiam apud Keronem, discipulum S. Othmari, in Expositione Alamannica vocabulorum Regulæ S. Benedicti; Smaragdum et Trithemium: quo vocabulo sæpe utuntur Patres in hac Concordia citati. Unde adjectivum murmuriosus, de quo supra.

mox a exoccupatis b mentibus, et quod agebant im- A est quoque ab his qui se tali opere unanimes esse et Dei amicus appellatus est; per obedientiam ipsi apostoli meruerunt testes Domino in tribubus et populis esse. Ipse quoque Dominus Deus noster de supernis ad inferiora descendens ait: Non veni facere voluntatem meam, sed ejus qui me misit (Joan. vi). His ergo tantis virtutibus firmata obedientia magnopere, magno studio teneatur.

8 III. - Ex Regula sancti Columbani (cap. 1).

1 Primo omnium docemur Deum diligere ex toto corde, et tota mente, et ex totis viribus; et proximum tanquam nosmetipsos. m Deinde ad primum verbum senioris omnes ad obediendum audientes surgere oportet. Quia obedientia Deo exhibetur. dicente Domino nostro Jesu Christo: Qui vos audit, me audit (Matth. x). Si quis igitur verbum audiens non statim surrexerit, inobediens judicandus est; qui autem contradixerit, contumaciæ crimen incurrit. Et ideo non solum inobedientiæ reus est, sed etiam contradictionis aditum multis aperiens, multorum destructor æstimandus est. Si quis vero murmuraverit, et ipse tanquam non ex voto obediens, inobediens putandus est. Idcirco opus ejus abjiciatur, donec illius bona voluntas cognoscatur. Obedientia autem usque ad quem finem definitur? Usque au mortem certe præcepta est. Quia Christus usque ad mortem obedivit Patri pro nobis, cum ipse nobis per Apostolum insinuat dicens : Hoe sentite in vobis, quod et in Christo Jesu: qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo : sed semetipsum exinanivit formam servi accipiens, o et specie inventus ut homo. Humiliavit semetipoum factus P obediens Patri usque ad mortem, mortem autem crucis (Phil. 11). Nihil itaque recusandum est obedientibus veris Christi discipulis, quamvis durum et arduum sit; sed q cum

i Obedite, etc. Ad Hebr. xIII; sensum potius pro-

tulit quam verba.

k Nolo sacrificium. Matth. 1x : Discite quid est, misericordiam volo, non sacrificium. Ex Osee sexto capite. Sed neque hæc verba in tota Scriptura reperire est prout ab hoc Patre citantur. Videtur respicere ad hunc locum I Reg. xv: Melior est obedientia quam victimæ; sed ne quidem ipsa verba protulit, sed sensum.

1 Primo omnium, etc. Ex S. Benedicto, cap. 4.

In editione Insulæ legitur, primum.

<sup>m</sup> Deinde ad primum. In Regula ms. cod. Flor. et in editione Insulæ apud Goldastum legitur, Deinde opera, quæ verba hac interpunctione a sequentibus disjunguntur: Deinde opera. Ad primum verbum se-nioris, etc. Quæ quidem innuunt post dilectionem Dei et proximi sequi bona opera, nempe obedientiam, et alia quæ in hac Regula explicantur.

<sup>n</sup> Verbum. Id est, mandatum, juxta illud: In

verbo tuo laxabo rete.

 Et specie. Ita apud Goldastum; in versione communi, Et habitu.

. P Obediens patri. Ita in Regula ms. cod. Flor., in cod. Vindocinensi, et apud Goldastum; non est tamen vo Patri apud Apostolum, sed addidit S. Columbanus explicationis gratia.

9 Cum fervore, cum la titia. Sumpsit ex S. Renedicto. Hilaris et læta debet esse obedientia, quam ideo ita definit S. Antiochus, homil. 39: Transoi non fuerit obedientia, non erit acceptabilis Deo, qui ait: Et a qui non accipit crucem suam et sequitur me, non est me dignus (Luc. xiv). Et ideo dicit de digno discipulo: Ut ubi ego sum, b ibi sit minister meus (Joan. x1).

### & IV. - Ex eadem Regula (cap. 9).

· Hoe namque defendit a timore judicii, quod jam examinavit judicis ceusura, cui alieni ponderis imponitur moles, et totum portat quod suscipit. d Majus enim, ut scriptum est, periculum judicantis quam eius qui judicatur. • Quicunque itaque semper interrogaverit, f si servaverit, nunquam errabit. Quia si alterius erraverit responsio, fides credentis et labor obedientis non errabunt, neque mercede interrogantis carebunt. <sup>5</sup> Nam si per se aliquid discus- B serit, qui debuit interrogare, in hoc ipso arguitur peccasse, quod judicare præsumpserit, qui debuit interrogare seniorem. h Etsi rectum fuerit, pravum deputabitur, dum per hoc a recto declinavit. Quia nibil audet per se judicare, cujus officium est tantum obedire. Cum hæc igitur ita sint, cavenda ubique est superba monachis libertas, ac vera humilitas discenda sine murmuratione et hæsitatione obedientibus, i quo juxta Domini verbum jugum Christl suave, et onus ejus leve sentiant. Alioquin donec Christi humilitatem discant, suavitatem jugi ejus et oneris illius levitatem non sentient.

## § V. --- Ex Regula sancti Ferreoli (cap. 1).

Primum ut monachus, quem proprie manet mul- C tas in se virtutes ædificare, obedientiæ in se collocet fundamentum, ut compleat illa que beatus Apostolus nos ammonet, cum præcipit dicens: Obedite præpositis vestris, et subjacete eis : ipsi enim pervigi-

ούν έστιν άδιάχριτος πειθώ ίνα τις το προσταχέν άλυπος iπιτιλή id est, obedientia est persuasio sine discussione, ut quis quod jussum est, sine tristitia perficiat, juxta illud Ecclesiastici (Cap. xxxv) : In omni dato hilarem fac vultum tuum, et in exsultationem sanctifica decimas tuas. Et paulo post: Noli offerre munera prava, non enim suscipiel illa. Munus pravum est obedientia invita et cum murmuratione

a Qui non accipit. Ita in Regula ms. cod. Flor. in editione Insulæ apud Goldastum. In versione communi, qui non bajulat. In texta Græco βαστάζει,

quod idem sonat.

b Ibi sit et minister meus. Joan. x11, ûbl in ver-sione communi, illic et minister meus erit; citavit

locum ex memoria, non ex codice.

e Hoc namque defendit, etc. Habetur in cod. Flor. et in editione Parisiensi codem cap. et apud Goldastum, cap. 14, quia ibi Regula S. Columbani in plura capita dividitur quam in aliis libris editis seu inss.

d Majus enim, ut scriptum est. Hoc testimonium habetur in Sententiis Sixti, sententia 174.

Ouicunque interroguverit. Nempe seniorem.

Si servaverit. Senioris seu abbatis responsa vi delicet. Notanda S. Columbani doctrina, quæ obe-

dientibus tantam securitatem suppeditat.

<sup>5</sup> Nam si per se aliquid discusserit. Debet esse simplex et fidelis obedientia sine ulla discussione et curiositate. Est enim πειθώ άδιάκριτος, id est persuasio sine discretione et discussione, inquit S. Antiochus, hom. 59. Hac una ratione primos generis humanı parentes diabolus circumvenit, dum eis au-

fervore, cum lætitia arripiendum est. Quia si talis A lant quasi rationem pro animabus vestris redditurk Ut cum gaudio hoc faciant non gementes. Hoc enin non expedit vobis (Hebr. xin).

#### § VI. — Ex Regula cujusdam Patris.

Si quis ad vocem i compulsoris, sive invitantis ad aliud quodcunque, non statim surrexerit, hic inabediens reus est. Petat veniam a Deo et iterare non præsumat. Quoniam oportet unumquemque ad propriam vocem invitantis assurgere, 1 velut carbo ignia ardentis descendisset super eum. Si auten obedientia hæc non suerit quam diximus, mortu est, et non acceptabilis apud Deum. Omne auten quod non est ex fide, peccatum est (Rom. xrv). Cun gaudio semper operandum est, et nihil cum tristiti faciendum, et semper dicendum: = Gaudete in Domino, justi, et semper decet collaudatio (Psal. xxxII). Et iterum Apostolus dicit: Gaudete in Domino umper, et iterum dico gaudete (Ephes. IV). Si auten triste aliquid oblatum fuerit a nobis in Dei donis, non erit acceptabile apud Deum.

## & VII. - Ex Regula Magistri

Interrogatio discipuli de obedientia, qualis esse deba. Responsio Dei per magistrum, n Primus humilitatis gradus est obedientia sine mora. Sed bæc forma paucis convenit et perfectis, his qui nibil a Christo charius aliquid æstimantes, propter servitium sanctum quod professi sunt, vel propter metum gehennæ; vel divitias vitæ æternæ, mox aliquid imperatum a majore viderint, moram pati nesciunt in sequendo. De quibus Dominus dieit: Obandita auris obaudivit mihi (Psal. xvII). Item dicit doctoribus: Qui vos audit, me qudit (Matth. x). Ergo hi tales relinquentes statim quæ sua sunt, et voluntatem propriam descreptes, mox exoccupatis manibus, et

ctor fuit ut Del mandatum quadam euriositate disenterent; dicebat enim ille veterator: Cur pracepit vobis Deus, etc. (Gen. 111). Videant igitur ili mandatorum discussores qualem parentem et auctorem habeant.

h Et si rectum fuerit. Nempe id quod suo arbitrioqui. i Quo juxta verbum Domini, etc. Id etiam deet Euseb:us Gallicanus, homil. 2 ad monaches, rd juxta alies, 3: «Sciendum est quod quante b liores et obedientiores sucrimus, tanto super see levius et dulcius jugum Domini sentiemus. > Hase suavitatem et levitatem jugi et oneris Christi expertus est S. Dorotheus perfecte hujus obedientie benesicio incredibili ketitia in animo perfusus: 🗪 tamen sine scrupulo, cum scriptum sit quei per multas tribulationes oporteat nos introire in regu coolorum; ac proinde consuluit per epistelam abb tem Joannem discipulum Barsanuphii, qui responsa eum qui se totum dedidit obedientise, hac sais indolentia et tranquillitato frui , ideoque sibil ess quod vereatur, ut ipse Dorotheus refert doctr. 1.
1 Compulsoris. Compulsor ille est qui heram ope

ris Dei significat, de quo infra.

Linobediens. Leg. inobedientia, ut in cod. Vini. 1 Velut carbo. Lege, Velut si carbo, ut in col Vindocinensi.

m Gaudete in Domine, justi. Ut in Prelicrie Bemano, sed verbis transpositis. Catera citantus & memoria.

Primus humilitatis gradus, etc. Habetur in Berula ms. Mag. cod. Corb. Multa hic a sancto Bes dicto sunt emendicata.

dientiæ pede jubentis vocem factis sequentur : et veluti uno momento prædicta magistri jussio, perfecta discipuli opera in velocitate timoris Dei ambæ res communiter cities explicantur. Sed hac paucorum, perfectorumque forma infirmorum et pigrorum animes in desperatione sua satis non reddat attonitos; sed moneat a imitandos. Nam considerantes in nobis diversa esse vasa b flevilia, cum multum in diversis pigritiæ contulit tarda natura (nam quoramdam auditus noscuntur surdo stupore e eviscere, quorumdam etiam animos fusione subita in d silvosis cogitationibus cernimus aberrare), ideo remissios districtionem obedientiæ in doctoribus relaxamus, ut combinata præceptione discipulis, et jussionem suam magistrum non pigeat repetere secundum testimo- I nium Domini, qui vocans, Abraham, Abraham (Gen. xxII). Quæ ergo repetitio manifestat nobis Dominum ostendisse non posse sufficere unam vocem auditui. Nam in ipsis interrogationibus repetita magistri vox repræbetur. Discipulis secunda ideo interrogatio non respondentibus juste indulgetur, ut prima adhuo discipuli taciturnitas non reatui, sed reservatæ magistro reverentiæ [c custodia] deputetur. In qua reverentia utilis discipulus tarde creditur frangere taciturnitatem, quam continet, ut non ad interrogationem tuam mox præceps lingua suis te responsis occupet prius. In præceptionibus vero ideo magistri jussio repetitur, ut quamyis tardi aut negligentes sint auditores, cum secundo eis dicta primitus repetuntur, [usque adeo dignum est] jam obedientibus C factis mora rumpatur. Si vero tertio (quod absit ut contingat), reatui deputetur. Nam et illud de duabus viis congrue hic et convenienter i taxandum est, id est, 8 latam, quæ ducit ad mortem : in quibus viis diversorum hominum obedientiæ gradiuntur, id est, per latam viam sæcularium, et sarabaitarum et gyrovagorum monachorum, qui aut singuli, bini, aut terni æqualiter viventes, et voluntarie ambulantes, et pro alterno imperio quidquid cuique placuerit, sibi vicibus invicem imperantes, quæ noluerint, peculiariter in se desendentes, cum in proprio unusquisque consilio non vult se vinci, scandala sibl tales nunquam faciunt esse absentia; mox post studiosam litem male congregati ac se invicem separantes, et sicut grex sine pastore oberrans per diversa dispersus sine dubio lupi faucibus occursurus : providentes sibì non Deo, sed proprio arbitrio novas iterato cellas, et h de se solo sibi soli abbatis nomina imponentes, monasteria videas esse pluriora

Imitandos. Supple: esse perfectos.

b Flevilia. Vocabulum barbarum, id est debilia.

Gallice, faibles.

d Silvosis. Id est, redundantibus.

Custodia redundat.

quod agebant imperfectum relinquentes, vicino obe- A quam monachos. In hoc cann via lata a talibus creditur ambulari, cum in nomine monachi communi more viventes, [cum] a laicis selo tonsaree habitu separati, obedientias suas magis desideriis sobministrant quam Deo. Et suo judicio putant sibi licere quæ mala sunt : et quidquid nolucrint, hoc putant non licere. Et acceptum ducentes, i ut cogitationibut suis corpori corum magis provideatur quam animæ, id est, victus, vestimentum, et calciarium, magis eibi melius ipsi poese cogitare quam alium. Nam de futuris ratiociniis animae negligendo ita se reddunt securos, ut sine majorum probationibus sub proprie arbitrio militantes credant se omnem legem et justitiam Dei perfecte in cellula operari. Nam si forte supervenientium quorumdam majorum [1 cum] emendationum quædam eis monita ministrantur, et inutilis cis docetur talis solitaria dispositio habitandi, mox eis displicet cum ipsa doctoris persona consilium; et statim non in consentiendo ei vel in sequendo eum emendationem promittunt, sed respondent se debere vivere simpliciter, nescientes illud quod dixit Propheta: Corrupti sunt, et abominabiles facti sunt in voluntatibus suis (Psal. XIII). Et illud testimonium Salomonis dicitur: Sunt vice que videntur hominibus rectæ, quarum finis usque ad profundum inferni demergit (Prov. IV). Ideo enim via lata a talibus ambulatur : quia quocunque cos desideriorum duxerit pes, mox assensu sequuntur; et quidquid concupierint concupiscentize corum, illico et novos sibi licentiæ calles, vel liberi sine magistro arbitrii facientes viam vitæ suæ illicitis voluptatum diversitatibus delectant, et quacunque etiam delectationes voluerint progredi licentes, et patulos sibi præbent gressus, illud semper scire nolentes, quia homini creato, Mors justa introitum delectationis posita sit (Eccl. xvin). Et quod eis dictum est: Post concupiscentias tuas non eas, et k a poluntatibus tuis avertere (Ibid.), surdo audita pertranscunt. E contrario quibus ad vitam æternam ambulandi amor incumbit, ideo angustam viam arripiunt, ut non suo arbitrio viventes, vel desideriis suis, et voluntatibus obedientes, sed ambulantes alieno judicio et imperio, non solum in supradictis desideriis suis et voluntatibus coarctantur, et facere nolunt cum possint arbitrium; sed etiam alieno se imperio subdunt, et in cœnoblis degentes abbatem sibi præesse desiderant. Et sine dubio hi tales illam Domini imitantur sententiam, quæ dicit : Non veni facere voluntatem meam, sed ejus qui me misit (Joan. vi). Et proprium non facientes arbitrium, abnegantes propter

> « Taxat verbum ponitur pro his quæ finiuntur, etc. ) Latam quæ ducit ad mortem. Lege, ut in Cod. Corb. : Latam quæ ducit ad interitum, et angustam quæ ducit ad viam.

Ut cogitationibus suis. Lege, cogitationibus suis, ut.

Cum emendationum. Tò cum redundat.

k In voluntatibus suis. Ita in psalterio Romano.

<sup>·</sup> Eviscere. Lege: Evirescere, id est languere, vires remittere. Nonius Marcellus, cap. 2: Evirescat. Varro in Prometheo, lib. xv : Atque exsanguibus dolore virescat colos; ) ubi, colos pro color.

f Taxandum. Id est, definiendum. Glossæ veteres: Taxamus, ipicoper, id est, desinimus. Festus:

h De se sole. Lege, de se solis, id est, de sua privata potestate sibi, cum soliti sint, abbatis nomen imponentes.

Christum semetipsos sequuntur Deum, quocunque A dicit : Obauditu oris, obaudivit mihi (Psal. IVII). abbatis præceptio duxerit. Et non de solum temporalibus necessariis, id est, victu, vestitu, calciario, non coguntur sibi sub abbatis sollicitudine cogitare: sed et de futuris suæ ratiociniis animæ solam in omnibus præceptori obedientiam ministrando de cæteris utilitatibus suis, tam corporis quam animæ redduntur securi. Quia sive bene, sive male, pastori incumbit quod in ovibus exercetur : et illum tangit in discussionis judicio rationem reddere qui imperat, non qui imperata perficit, sive bona, sive mala. Ideo enim via angusta a talibus creditur ambulari, quia propria in eis desideria minime adimplentur: et non quod volunt perficiunt, alieni judicii jugum trahentes, quo ire delectationibus suis voluerint repelluntur; et a magistro eis quid agere aut facere B voluerint denegatur. Amaricatur quotidie voluntati eorum in monasterio pro Domino, et ad probationem quæque injuncta fuerint, sustinent b velut in martyrio patienter, sine dubio illud Domino cum Propheta dicturi : Propter te morte afficimur tota die, æstimati sumus ut oves occisionis (Psal. XLIII). Et item dicturi postea in judicio Domino: Probasti nos, Deus, igne nos examinasti, sicut examinatur argentum; induxisti nos in laqueum; posuisti tribulationes in dorso nostro, imposuisti homines super capita nostra. Cum ergo dicent: Imposuisti homines super capita nostra, noscuntur habere super se debere Majorem constitutum vice Dei. Et subsequentes testimonium convenienter item Domino dicent in illo jam sæculo: Transivimus per ignem et aquam, C et induxisti nos in refrigerium. Hoc est, transivimus per c amaricationes voluptatum nostrarum, et servitio obedientiæ pervenimus ad tuæ refrigerium pietatis. Sed hæc ipsa obedientia tunc acceptabilis erit Deo, et dulcis hominibus, si quod jubetur, non trepide, non tepide, non tarde, vel cum murmuratione nolentis efficiatur. Quia obedientia, quæ majoribus præbetur, Deo datur. Sicut dicit Dominus doctoribus : Qui vos audit, me audit (Matth. x). Et alibi

 Amaricatur voluntati eorum. Id est, mortificatur voluntas eorum.

b Velut in martyrio. Obedientia est quoddam martyrii genus. Ita eam appellat sanctus Columbanus capite citato. Unde sanctus Antiochus hom. 39: Tò γαρ εκκόψαι το ίδιον θέλημω αίματεκχυσία έστι, και είς D fratrum opus abjiceretur. S. Columbanus αρθυσίαν λογίζεται ἀνθρώπα. Id est, voluntatem pro- Regulæ: « Si quis vero murmuraverit, et ipse un propriam resecare, est veluti sanguinis sui effusio, et homini reputatur ad victimam.

· Amaricationes. Id est, mortificationes. d Si autem obediens quis murmuret. Habetur apud Ergo ipsa obedientia cum bono animo a discipulis præbeatur : Quia hilurem datorem diligit Deus (]] Cor. 1x). Nam si cum malo animo discipulus obediat. non solum nobis ore, sed et Deo corde improperat, quod malo animo facit. Et quamvis impleat, quod fuerat imperatum, tamen acceptum jam non erit Deo, qui cor ejus respicit murmurantis. Et quamis faciat quod jubetur, tamen, cum malo illed facial animo, nullam de ipso facto mercedem Dominus inputabit, cum scrutans mox Deus corda ejus triste facientis votum in eo invenerit.

§ VIII. - Ex REGULA SANCTI BASILII (cap. 71). Interrog. d Si autem obediens quis murmuret?-Resp. Apostolo dicente: Omnia facile sine murmiratione et hæsitationibus (Phil. 1). Alienus sti 2 frtrum unitate qui murmurat, et e opus ejus abjicitur. Manisestum est iste qualis est, quia infidelium ægrotat, et certam futuræ spei fiduciam non geril. § IX.—Ex REGULA 1 SANCTI FRUCTUOSI (cap. 5).

Quidquid fecerint monachi, absque murmuratione faciant : ne, quod absit, murmurando ea sententia pereant, qua perierunt hi qui in deserto murmeraverunt. Illi perferunt manna manducando, el isti in monasterio murmuratores Scripturas recitando. Illi manna manducando mortui sunt, et isti Scriptoras legendo, et audiendo spiritali fame quotidie moriultur. Illi murmurando terram promissionis non intraverunt, et isti murmurando paradisi repromissionis terram non ingrediuntur. Grande malum de Egypto exire, mare transvadasse, tympanum cum Moyse el Maria Pharaone submerso tenuisse, manna manducasse, et terram repromissionis non intrasse (Num. xı, xıv, xvı, xx). Malum pejus de Ægypto istius sæculi exire, mare baptismi cum pœnitentiz amaritadine quotidie pergere tympanum [Leg., pulsare tympanum], id est, carnem cum Christo crucifigere, d manna, quod est cœlestis gratia, manducare, d cœlestis regionis terram non intrare.

sanctum Basilium interr. 3. Reg. brev., et and Rufinum, cap. 41, et citatur ab Ivone Carnolesi par. xiii Decreti, cap. 55.

· Opus ejus abjiciatur. Vetus fuit monachoru consuetudo, ut inobedientium et murmuratin Regulæ : « Si quis vero murmuraverit, et ipse ur quam ex voto obediens, inobediens putandus sa idcirco opus ejus abjiciatur. 🕨

f Fructuosi alterius.

## CAPUT IX. DE TACITURNITATE.

🕯 I. — Ex Regula sancti Benedicti. Faciamus quod ait Propheta: a Dixi, Custodiam

 Dixi, Custodiam vias meas. Hujus psalmi versiculum proponit Pater Benedictus pro silentii lege. Beatus Pambo in litteris hospes et peregrinus ad quemdam accessit, ut psalmum disceret, et cum privias meas, ut non delinquam in lingua mea. Possi si meo custodiam, et obmutui, et humilialus sum.

mum versum psalmi 38 audivisset : Dixi, Custodian vias meas, etc., secundum audire noluit : sed dece dens dixit : Unus hic sat est, si modo eum re ipsi et opere discere potuero. Cumque ille qui versan

silui a bonis (Peal. xxxvIII). Hic ostendit Propheta, A si a houis eloquiis propter taciturnitatem debet taceri, quanto magis a malis verbis propter pænam peccati debet cessari. a Ergo, quamvis de bonis et sanctis et b ædificationem eloquiis, perfectis discipulis propter taciturnitatis gravitatem rara loquendi concedatur licentia, quia scriptum est: In multiloquio non effugies peccatum (Prov. x); et alibi : Mors et vita in manibus linguæ (Prov. xIv). Nam loqui et docere magistrum condecet; tacere et audire discipulum convenit. Et ideo si qua requirenda sunt a priore, cum omni humilitate d et subjectione reverentiæ requirantur. • Scurilitates vero. 1 vel verba otiosa, 5 et risum moventia æterna clausura in omnibus locis damnamus; et ad talia eloquia discipulum aperire os non permittimus.

docuerat, illi vitio verteret quod sex continuos menses se non adisset, respondit se versum psalmi non-dum re ipsa didicisse. Longo vero post tempore cuidam ex notis quærenti an versum didicisset, respondit se undeviginti annis integris vix didicisse illum opere complere, docet Socrates l. 1v Hist. Eccl., c. 18.

Ergo quamris de bonis, etc. Auctor lib. De conflictu virtutum et vitiorum, cap. 22 : « Tenendus est ergo modus in loquendo et ab ipsis nonnunquam utilibus verbis parcendum, sicut beatus Psalmista legitur fecisse. Dicit enim: Humiliatus sum et silui a bonis.

Edificationum eloquiis. Ita omnes codices nostri mss. cum Kerone in expositione Alamani a vocabulorum Regulæ sancti Patris Benedicti Ruthardo, Magistro hic et in ejus Regula ms., cap. 8, cod. C Corb. Donato, cap. 49. S. Dunstano, et Tritihemio. Vulgo, et apud Smaragdum scribitur : ad ædificationem eloquiis.

A priore. Id est, ab abbate, de qua voce infra. d El subjectione reverentiæ. A cod. ms. S. Germ. τὸ reverentiæ, abest. In ms. S. Faronis habetur:

Cum omni humilitate et reverentia.

e Scurrilitates Scurrilitatis vitium S. Nicetius Trevirorum archiepiscopus fugiendum esse monachis dice at; quia illius contagione os hominis polluitur, refert S. Greg. Tur., c. 7, de Glor. Confess. Quanta sint mala in anima jocis et scurrilitati obnoxia, præ-clare docet S. Joan. Chrysostomus, serm. 17, in Epist. ad Eph. in Morali: Μεγάλα κακά ἐν ψυχῷ εύτραπελευομένη οίκει, μεγάλη διάχυσις και ήρεμία. κέχηνεν ή άρμονία, σεσάθρωται ή οίκοδομή, ό φόδος έξώρισται, ευλάδεια άπέστη id est, magna mala in scurrili anima habitant, magna diffusio seu relaxatio diruta, ab ea timor exsulavit, pietas abscessit. In anima jocis dedita diffusio seu relaxatio magna est; nam anima a Deo per joca aversa in amorem rerum creatarum penitus diffunditur, omnisque honestatis disciplina in ea prorsus relaxatur. In ea maxima solitudo est atque vastitas gratiæ Dei et bonorum spiritalium; fitque habitatio draconum, id est dæmoniorum: quia ejusmodi anima, que nisi nugas me-ditatur, clausa est Christo, et tota patet diabolo. In ea dissoluta harmonia; nam scurrilis homo nec cum Deo, nec secum, nec cum proximo pacem habet : non cum Deo, quem contemnit; non secum, quem negligit; non cum proximo, quem toties suis dicteriis carpit et lancinat. Ædificatio diruta est; nempe virtutum, si quas antea habuerat : cum joculator nihil quod ædificationem spectet, meditetur, et loquatur nugis, et vanis totus immersus. Ab ejusmodi anima timor omnis exsulavit; Dei et hominum § II. — Ex REGULA SANCTI BASILII (cap. 40).

Interrog. h Usque ad quæ verba otiosus sermo judicabitur? - Resp. Generaliter omnis sermo qui non proficit i ad aliquam gratiam fidei Christi, otiosus est. Et tantum est periculum hujusmodi sermonis, ut etiamsi bonum esse videatur quod dicitur, et i ad ædificationem tamen fidei non pertinet, non in sermonis bonitate ille qui locutus est, periculum effugiet, sed in eo quod non proficit ad ædificationem, sermo prolatus contristat Spiritum sanctum Dei. Hoc manifeste demonstrat Apostolus dicens: Omnis sermo malus de ore vestro non procedat : sed si quis bonus ad ædificationem fidei, ut det gratiam audientibus (Eph. 1v). Et super hæc adjecit: Nolite contristare Spiritum sanctum Dei, in quo signati estis B in die redemptionis (Ibid). Quod utique gravius malum esse poterit?

videlicet, quæ in vanis gaudiis et jocis tota versatur, nulla habita rebus divinis et humanis reverentia. Ab ea tandem pietas al scessit, quæ bonis spiritalibus spoliata nihil, nisi profana cogitat. Γλώσσαν έχεις ούχ Ινα ίτερον χωμωδήσης, άλλ' ίνα εύχαριστήσης Θεώ, subjungit idem Chrysostomus; id est, linguam habes non ut irrideas alterum, sed ut Deo gratias agas. Quod maxime spectare debent monachi, quorum munus est Deum assidue laudare, eique gratias agere, ne ex eodem ore pollutum et sanctum exeat; ne ex ore scurrilitatibus et jocis polluto laus divina procedat, imo polluatur. Siquidem, ut ex S. Nicetio supra relatum est, verborum scurrilium contagione os hominis polluitur, et quidquid a polluto manat, pollui necesse est.

f Vel verba otiosa. Particula, vel, copulative hic sumitur. Verba otiosa vitanda sunt, non solum quia sunt sine fructu, sine quo nihil debet quis loqui, vel agere, sed etiam quia, ut ait S. Joannes Chrysostomus, serm. citato, από γαρ τοῦ άργοῦ και εἰς ἀτόπους καταπίπτομεν, id est, verbo olioso ad inepta et

absurda devolvuntur.

<sup>5</sup> Et risum moventia. Quia ad fletum, non ad risum vocati sunt monachi; quorum est tam sua quam aliena peccata plorare, Christi lacrymas et gemitus, vulnera, passionem et mortem assidue animo versare. Unde ejusmodi ridentibus, joculatoribus ex-probrat S. Joannes Chrysostomus sermone citato. c Christus crucifixus est, et tu rides? Ille colaphis cæsus est, et tanta passus est propter tuum periculum et tempestatem quæ te invasit, tu vero præ gaudio gestis? Et quomodo non eum magis irritas? » Quapropter S. Ambrosius, lib. 1 de Officiis, cap. 23, joca etiam suavia et honesta proscribit, cum ait : Nam licet interdum honesta joca ac suavia sint, et solitudo. In ea dissoluta est harmonia, ædificatio D tamen ab ecclesiastica al horrent regula : quoniam quæ in Scripturis sanctis non reperimus, ea quemadmodum usurpare possumus? ) Christus mundo, id est, reprobis, gaudium et risum reliquit, suis electis tristitiam et fletum.

h Usque ad quæ verba. Exstat apud S. Basilium interr. 23. Regul. brev., et apud Rusinum, cap. 32.

Ad aliquam gratiam sidei. In textu Græco, πρός

την προκειμένην εν κύριω χρείαν, id est, ad propositum in Domino usum.

i Ad ædificationem fidei. Ita in versione Vulgata, cui correspondet textus Græcus, apud Basilium: Ilpic οίκοδομάν τός πίστεως. Apud Apostolum tamen in textu Græco non est, πίστεως, χρείας, id est, usus : et ita videtur scripsisse Basilius; nam, ut supra monuimus, antea scripserat προς την προκειμένην έν Κυρίφ χρείων. Itaque in textu Apostoli citato a Basilio reponendum xpriac.

§ III. - Item ejusdem (cap. 136).

Interrog. Si bonum est penitus tacere? - Resp. Silentium et taciturnitas tunc bonum est, cum vel ad personas, vel ad tempus aptatur, sicut a sancta Scriptura edocemur, quæ dicit, b aliguando quidem: Quia qui intelligit, in illo tempore tacobit, quia tempus malum est (Amos v). Aliquando autem : Posui ori meo custodiam, dum consisteret peccator adversum me : obmutui et.humiliatus sum, et silui a bonis (Psal. xxxviii). d Et alibi : Quod si alii sedenti revelatum fuerit, o prior taceat. Sed alio tempore his, qui incontinentem linguam habent, dicitur : Omnis sermo malus de ore vestro non procedat, sed si quis bonus ad adificationem fidei (I Cor. XIV). Necessaria vero est taciturnitas usquequo vitia, si qua sunt, linguze vel sermonum temeritas resecetur; et discat opportune, et in tempore utiliter B loqui, et sicut scriptum est : f Sermo eorum sale conditus sit, ut det gratiam audientibus (Coloss. IV).

§ IV. - Ex Regula sancti Pachonii (cap. 122).

<sup>5</sup> Quando <sup>h</sup> domi sedebunt, non eis liceat loqui aliquid sæculare, sed si quid de Scripturis præpositus docuerit, vicissim inter se ruminent, et referant quæ quis audierit, vel quæ memoriter teneant.

§ V. — Ex Regula Pauli et Stephani (cap. 27).

- 1 Cavenda est omnibus nobis joci et risus immoderata i luxoria, per quam plerumque inter fratres amarissima nascuntur k scandala. Nec debet ex hac
- a Si bonum est. Reperitur apud S. Basilium, interr. 208, et apud Rufinum, cap. 71, ubi additur vo Pater.
- b Aliquando quidem. Ita apud Rufinum, sed male. C Nam in textu Græco illud, καιρῷ μέν, ita reddendum est: Quod ad tempus quidem attinet. Nam ibi duo proponuntur, tempus et persona: prius de tempore loquitur, mox de persona dicturus.

o Alfquando autem. Male. In textu Græco, zal

πάλο, id est, et rursus.

d Et alibi. Ita apud Rusinum, sed male. In textu Græco habetur: προσώπω δι, id est, quod vero ad personam attinet. Nam primo egit de tempore quo loquendum est, nunc vero de persona tacente.

Prior taceat. Apud Rufinum et S. Basilium hæc sequuntur: Et alibi, mulieres vestræ in Ecclesia ta-

ceant.

Sermo eorum. Cap. 1v, Epist. ad Coloss. ubi le-gitur: Sermo vester semper in gratia sale sit conditus. Hic tamen locus non exstat in textu Græco S. Basilii, sed tantum in hæc verba: ut det gratiam audientibus. Ad Eph. Iv. Sed Rufinus ex duobus locis unum fecit : aut certe S. Basilius, apud quem tempore Ru- D Recte, meo quidem judicio. Flexnosa verba sunt trifini forsan prior locus habebatur, verbis Apostoli ex memoria, non ex codice citatis.

<sup>6</sup> Quando. Exstat in Regula excusa S. Pachomii,

art. 69.

h Domi sedebunt. In regula excusa : resident. Dixit, domi, quia monasteria S. Pachomii dividebantur in plures domos, seu classes, quibus singuli præerant præpositi.

i Cavenda est, etc. Hæc videre est in Regula ms. Pauli et Stephani cod. Flor. ubi legitur, caven-

dum est.

i Luxoria. Ita in Regula ms. Pauli et Stephani ced. Flor. In Glossis Cyrilli, εξώλεια, luxoria. Sic in Glossis Philoxeni : tonica, xerws. Tabola, esviç. Ita passim, e, pro, u, in hoc codice Concordiz et aliis veteribus cod. mss. juxta veterem orthographiam habetur, de qua Curtius Valerianus in sua orthographia: Non mirum veteres, u littera pro o usos:

A re occasio discordize provenire; per quam, etsi non nasceretur litigium, cavendus tamen nobis erat ad ædificationem sermo non pertinens. Scientes quia et de otioso sermone ratio Domino est reddenda. Nam risum supra modum quis nesciat indisciplinationis et levitatis esse januam, per quam perniciosos cibos miseræ animæ diabolus subtiliter subministrat.

§ VI. — Ex Regula sancti Columbani (cap. 2).

1 Silentii regula diligenter custodienda decemitur : quia scriptum est : Cultus autem justitue silentium et pax (lea. xxxII). Et ideo, ne reatus de verbositate conquiratur, exceptis utilitatibus et necessariis, opus est ut taceatur : quia, juxta Scripturan, In multiloquio peccatum non deerit (Prov. x). Et idcirco Salvator ait : Eu verbis tuis justificaberis, et es verbis tuis condemnaberis. Juste damnabuntur, qui justa dicere noluerunt, cum potuerunt : sed mala, injusta, impia, inania, injuriosa, incerta, falsa, contentiosa, contumeliosa, turpia, fabulosa, blasphema, aspera, mac fluxuosa loqui garrula verbositate maluerunt (Prov. x; Matth. x11). Tacendum igitur est, et cum cautela et ratione loquendum est monachis : ne aut detractiones, aut tumidæ contradictiones : in loquacitatem vitiosam prorumpant.

§ VII. — Ex Regula cujusdam.

· Silentium in omnibus sectandum est, et tacendi disciplina per omnia facienda est : maxime autem

nam et o pro u usi sunt. Poblicum enim, quod pos publicum; et quod nos culpam, illi colpam dixerunt. 1 Luxuria autem hoc loco est excessus, seu exuberans alicujus rei copia, atque intempestiva. Nonius Marcellus, cap. 4: « Luxuria intempestiva abundantia.» Virgil. Georg, lib. 1:

Luxuriem segetum tenera depascit in herba. Tullius de Oratore libro 1 : « Et omnis luxuries stylo depascenda. » Virgil. lib. 11 :

Aut si lexuria foliorum exuberat umbra.

Hic igitur risus immoderata luxuria, est risus cacessus immodicus.

k Scandala. Id est, rixæ, jurgia, de quo vocabale

infra.

1 Silentii regula. Habetur in Regula ms. S. Celumbani cod. Flor. et in editione Parisiensi hoc secundo capite. Sed in editione Insulæ apud Colinstum exsist 4 capite.

m Ac fluxuosa. Ita in cod. ms. Vind.; sed in cod. Flor. ms. et in editione Parisiensi legitur : ac flema cis involuta, ambigua, ac duplicia, corum acupe qui dolos consuere solent. Apud Goldastum uno verte legitur : affixuosa. Quod ipse ait esse monstrum verbi; quod quidem verum est, sed non est S. Columbani. Nec dubium est quin S. Galli codex sit bec in loco mendosus.

n loquacitatem vitiosam. In Regula a Donew collecta additur: ac superfluam. Codex dom. Jodeci Metzeleri proprioris monasterii S. Galli habet : 5e aut in detractiones, aut in tumidas contradictiones prorumpatur. Quæ lectio non est contemnenda.

O Silentium in omnibus sectandum est. De utilitate silentii et excellentia hæc aurea S. Antiochi verba notanda sunt, hom. 103. nahi our i cuntipos oresti. ούδεν ούσα, η μήτηρ έννοιων σοφωτάτων. Επειδέ κα το άγαθον Πνευμα έκφεύγει την πολυλογίαν, ώς ταραχίς πάσης καί φαντασίας έκτὸς όν. Id est, speciosm tur silentium opportunum, nihil prorsus existent fuxta a missam et mensam. Sed omnibus nihil lo- A tamque bonis eloquiis freno taciturnitatis constrinquendum est, nisi quod necessitas poposcerit. Si quis contra hanc disciplinam cum clamore et acerbiore sermone responderit, b notetur, usque quo corrigatur. Si autem hoc vitio curarl non poterit, e ejiciatur ab unitate fratrum.

§ VIII. — Ex Regula Magistri (cap. 8).

1 Hæc a fratribus cantius debent custodiri, jd est, cogitatio, eloquium et aspectus [cogitatio]. Ut mox captivaverit mentem mala cogitatio, signata statim a fratribus sua fronte, vel ipsum pectus, mox ad precepta Christi suam convertant memoriam : et dicat sibi frater cum Propheta: Memor sui Dei, et consolatus sum (Psal. LXVII). Et item dicat : A te eripiar a tentatione, et in Deo meo transgrediar murum (Psal. xvII). f Si vero eloquio iracundo aut B pravo aut vano negligentia os armaverit, mox clauso ore, et signato crucis sigillo in corde sibi loquator dicens cum Propheta: Dixi, Custodiam vias meas, ut non delinquam in lingua mea; 8 posui ori meo custodiam, obmutui et h humiliatus sum nimis, et silui a bonis (Psal. xxxvIII). Hic ostendit Propheta, si a bonis eloquiis propter taciturnitatem debet interdum taceri, quanto magis a malis verbis propter peccati pænam debet cessari. Ergo, quamvis de bonis et sanctis, et ædlificationum eloquis, perfectis discipulis propter taciturnitatis gravitatem rara loquendi concedatur licentia. Tamen ab aliis verbis non interrogati fratres tandiu in taciturnitate silescant, quandiu taciti frena oris eorum abbatis interrogatione laxentur. Ideoque taciturnitas debet C magnopere a fratribus custodiri: Quia in multiloquio non effugietur peccatum (Prov. x). Et ideo : Mors et vita in manibus linguæ (Prov. xiv). Nam loqui et docere magistrum condecet, et audire discipulo convenit.

#### IX. - ITEM UNDE CAPUT IX.

Quo ordine tacentes fratres aliquas interrogationes faciant abbati.

Responsio Dei per magistrum. i Com de malis quam mater sapientissimarum cogitationum. Benignus enim ille Spiritus vix aliud tam aversatur et fugit, ut multiloquium ; cum ls se ab omni perturbatione et ludificatoria imaginatione submoveat,

· Missam. Missa hoc loco est cursus operis Dei, seu officii divini. Ita etiam capit Cassianus lib. 111 S. Benedictus supra ; quæ tamon habentur in verDe diur. orat., cap. 5 : « Missa canonica celebrata D sione communi, psalterio Remano, textu Græco et usque ad lucem post hæc vigilias extendunt.

b Notetur. Id est, reprehendatur, corripiatur, vituperetur. Notare enim hæc significat. Horatius lib. 1 epist. ad Sævam:

> Si sciret regibus uti, Fastidiret olus, qui me notat....

et lib. 1 serm., sat. 3.

Stultus et improbus hic amor est, dignusque notari. Asque ita nota est vituperatio. Glossæ Philoxeni, nota, ψόγος, σπίλος, id est, vituperatio, macula.

• Ejiciatur ab unitate fratrum. Id est, excom-

municetur.

\*\* Hæc a fratribus. Hæc sunt în Regula ms. Magistri cod. Corb. eodem cap. sub finem. Quædam sumontar ex regula S. Benedicti.

· Consolatus sum. Ita in cod. Vind. In Vulgata editione, et in psalterio Romano: Delectatus sum.

guntur discipuli, et licentiæ eorum aditus præsentis magistri custodia observantur; cum necessariæ utilifati eorum aliquæ interrogationes advenerint, adhuc clauso ore et signato tacitæ gravitatis sigillo stantes ante majorem inclinato humilitatis capite clausum in silentio os i clave benedictionis aperiant. Quod si semel 1 dictæ benedictioni ad postulandum eloquium adhuc non respondeat magistri permissio, iterata humiliatione capitis, et 1 benedictione sola iterum repetita, denuo ab abbate repetatur licentia. Quod si nec sic ab eo responsum fuerit, curvato item in humilitate discipulo, jam ipse frater se tunc demum removeat, ne aut " nimius ei appareat, aut n improbus; et suo operi deditus adhuc personam gerat tacentis ut in ipsa humilitate taciturnitatis æstimet semetipsum ideo indignum judicatum ad loquendum abbatis judicio, aut forta ad probationem inveniendæ humilitatis putet sibi discipulus taciturnitatis ideo fuisse non apertam clausuram. Ideo enim ipsam solam benedictionem denuo diximus repetere, ut, cum sola est, et sine alio eloquio, tamen reservata diu taciturnitas conservetur; cum denuo repetitur, et post ipsam mon a nolente disceditur, adhuc servari probata humilitas sentiatur. Nam ideo repetitio discipuli reoffertur magistro, ut non solum propter spiritalem probationem ad inveniendam humilitatem discipuli diu possit tacere magister, sed ne et corporaliter per cogitatum animo occupatus vultus ejus aliis occupationibus obstupescens vocem precantis discipuli surdis auribus prætermittat. Et ne ipsum magistrum per nimiam et importunam humilitatem in iræ cogat vitium declinare, et importuna humilitas in impedimento scandali deputetur, ideo diximus post secundam suggestam benedictionem nolenti majori tertiam non repetere debere; sed mox discipulum exinde debere discedere; et eum ipsa taciturnitate opus laboris quod faciebat, debere perficere. Hæc interrogatio benedictionis, quæ vix sola de tacitur-

1 Si vero eloquio iracundo, etc. In Regula ms. Si vero eloquium iracundum qui pravum negliqentia ori armaverit.

B Posui ori meo custodiam. Omittit ista: Cum consisteret peccator adversum ms. Quemadmodum Hebraico.

h Humiliatus sum nimis. Ita in Regula ms. 800 то nimis, est addititium : cum non habeatur in vorsione communi, psalterio Romano, textu Graco et Hebraico, neque apud S. Benedictum, unde hæe sumpta sunt.

i Cum de malis, etc. Habentur in Regula me. cap. 9, nihilque aliud sunt quam explicatio et praxis

superioris capitis sancti Benedicti.

I Clave benedictionis. Id est, divendo: Benedic; quod olim faciebant monachi licentiam loquendi postulantes.

L' Dicte benedictioni. Id est, cam dixerint : Benedic.

1 Benedictione sola repetita. Id est, solo repetito Benedic.

m Nimius. Id est, importunus, urgens, ut supran Improbus. Id est, impudent, de que infranitate laxatur cum inclinatione humiliati capitis a A meu. Posui ori meo custodiam, b obmutui, et tacci, discipulis præbeatur. Id est in omni loco per omnem horam, hoc est, in monasterio, in agro, in via, in horto, vel in quovis loco, ut nunquam desit menti nostræ memoria Dei, propter quem aguntur hæc omnia: ut cum forte aliquis ignarus a talem fratrem interrogaverit dicens: Quare tacitus et tristis es, et inclinato vultu ambulas? respondeat illi : quia fugio peccatum et timeo Deum; et ut custodiam me ab omni quod odit Deus, ideo sum mihi sollicitus semper. Ad mensam vero sedentes, si interrogationes suas abbati voluerint intimare, ante benedictionem dictam cultelli aut b coclearii aut panis percussura indicium sit magistro discipuli postulantis eloquium. Hæc omnia animæ pro Deo necessaria ideo e substantiam taciturnitatis B constituimus clusura servari, ut ab oblivione quis non decipiatur tam facile, et præceps sit semper in lingua. Nam cum per clusuram oris taciturnitas continetur, diu tractetur, vel purgetur in corde, quod possit mundum, et sine peccato de ore proferri, dicente Apostolo: d Omne verbum vanum de ore vestro non procedat, o sed si quid est ad ædificationem (Eph. 1v). Et item dicit Scriptura: Sapiens paucis innotescit verbis. Et maxime timere ideo, et omni hora nos a multiloquio custodire debemus. Quia non potest fieri, ut inter multa verba, f aliquanta non exeant cum peccato secundum Scripturam dicentem: In multiloquio non effugietur peccatum (Prov. x). Unde et Propheta tradens nobis formam ostendit se de his esse sollicitum, et tam a C malis quam a bonis eloquiis debere tacere dicens: Dixi, Custodiam vias meas, 8 ut non peccem in lingua

Talem. Id est, aliquem.

b Cochlearii. Cochlearium, cochlear, et cochleare est vasculum sorbendis cochleis et ovis sorbilibus aptum. S. Isidorus lib. XX Orig. c. 4: ( Coclear ab usu prius dictum. ) Hinc illud veterum distichon (Martial. lib. xiv, Epig. 121):

Sum cochleis habilis, sed non minus utilis ovis. Nunquid scis, potius cur cochleare vocor.

De eo Juliux Pollus lib. vi, cap. 12: Τὸ δέ κοχλιάριον χαλοίς αν μυστιλάριον, id est, Cochlearium vasculum ad aliquid sorbendum aptum appellare poteris. Agunt et Glossæ veteres : κοχλιάριον, Cochliarium, ligula. Ligula autem seu lingula est vasculum concavum jusculis sorbendis aptum. Cujus meminit D αλλ' εῖ τις ἀγαθός, quod idem sonat. Sosipater Charisius : « Lingula cum non a lingendo D f Aliquanta. Id est, aliqua. Ita dicta est, in argento: in calceis vero lingula a li-gando. Sed usus lingulam sine, n, frequentat. › Qui tamen locus corruptus est, et expuncia particula, non, lege lingula cum a lingendo dicta est, nam ibi explicat nomen æquivocum, lingula; quod a lingendo dictum, est vasculum argenteum sorbendis jusculis aptum: a ligando vero, est corrigia calcei: Alias Legula, glossæ veteres : μύστρον, legulam. Dicitur et μύστλον, id est, cavum, ut docet auctor veteris Etymologici, cujus tamen hæc verha corrupta sunt : καί μύστλον, το χοίλω το άρτω έσθιειν, μυστίλλας δέ έλεγον. Sed legendum το χοίλω τῷ άρτω ἐσθίειν μυστιλάθαι έλεγον, id est, de concavo pane edere sorbere dicebant. Verbum dicitur a μυστίλη, quæ est buccella cava, de qua jusculum sorbetur, docent Julius Pollux cap. citato et Suidas. Lingula est etiam gladiolus in similitudinem linguæ, cujus meminit Nævius in Tragedia Hesiona:

etiam a bonis (Psal. xxxvIII). Hoc [est] ostenditar profecto discipulo tam de malis quam de bonis elsquiis debere tacere. Quia, etsi loquenda sunt bom eloquia, non discipulis, sed magistro debetur i doctrina. Nam et sicut dicit Scriptura: Vita, et mon in manibus linguæ (Prov. xIV). Diligenter ergo et juste debet ipsa amplius refrenari. Hæc enim tant taciturnitatis districtæ custodia perfectis, et i pudoris cordè et mundis a peccato, timentibus perpeta gehennæ incendia, et quærentibus vitæ ætemæ divitias immortales merito præcipitur observanda. Ideoque præsente abbate non loquantur, nisi interrogati discipuli; k absente vero abbate, si de verto Dei, sibi tamen lente et humiliter, non clamosa voc loquantur. Quia omnis lenta locutio ab humilitate descendit. Si vero de inanibus ac sæcularibus, rd quibusve verbis, quæ ad Deum non pertinent, ischoaverint discipuli loqui, mox a præpositis suis eis imperetur silentium. Psalmos vero vel Scriptras extra illas tres horas, in quibus quotidie sine labore 1 contingit legi, et sic laborantes fratres recensere sibi et animo permittuntur. Hanc ven tantam taciturnitatis clusuram superius præsente abbate de perfectis apud Deum taxavimus, de his quibus nunquam de Deo oblivio m subripit, et vitia oris quærunt diligenter cavere, et ex toto mundi relat angeli et a bonis et malis eloquiis quærunt tæcere pro Domino. Sed quia diversitas concessa gratia secundum mensuram fidei maxime negligenlibus poterit minorari, tepidis et imperfectis, et minus in se sollicitis hoc relaxamus, ut de sæcularibus inqui-

Si ne mihi gerere morem videar lingus, verum linguis.

Ut refert Agellius lib. x, cap. 25, id est, si non possum verbis efficere ut mihi obtemperetur, id effciam gladio.

c Substantiam. Locus corruptus in Regula 185.

Sub tantam. Lege, Sub tanta.

d Omne verbum vanum. Ad Eph. iv in versione communi: Omnis sermo malus. In Græco leste: σαπρὸς, id est, fædus. Glossæ Cyrilli: σαπρὸς, is gatorius, nugax, fædus. Non male reddium, renst: nam vanum est nugatorium.

· Sed si quid ad adificationem. In versione al muni : Sed si quis bonus. Ita etiam in textu Grat :

f Aliquanta. Id est, aliqua. Ita loquitur Magis! cap. 8: Et in aliquantis prolixis hominibus; 14 S. Valerianus sermone de bono disciplinæ: Dicust aliquanti disciplinam satis duris legibus constit. tam.

8 Ut non peccem. Accedit ad versionem S. lie ronymi.

h' Obmutui et tacui a bonis. Citat locum ex mens

i Doctrinæ. Hoc loco doctrina est docendi actio, non facultas.

i Pudoris. Lege, puris corde, ut in Regula ms. d cod. Vind.

k Absente vero abbate. Id est, extra præsentian abbatis.

1 Contingit. Ita correxi, cum antea legeretar: tangit.

m Subripit. Glossæ Philoxeni : Subripit, vontation id est, subtrahitur.

rendis, duntaxat sine peccato, a aliquid quæ ad ædi- A Si a bonis eloquiis interdum propter taciturnitatem ficationem spiritalem non pertinent, nisi petita benedictione fuerit magis concessa permissio, licentia loquendi non sumatur. De aliquo vero spiritali interrogando sermone post benedictionem petitam mox loqui debere discipulum. Scurrilitates vero, vel verba otiosa, et risum moventia æterna clausura damnamus et ad talia eloquia discipulum b non aperire os permittimus.

#### § X. — A DONATO COLLECTA (cap. 49).

- · Silentii regula custodienda decernitur, quia scriptum est : Cultus autem justitiæ silentium et pax (Isai. xxx). Et ideo, ne reatus de verbositate conquiratur, exceptis utilibus ac necessariis opus est, ut taceatur: quia, juxta Scripturam, In multiloquio non deerit peccatum (Prov. x). Et alibi ait: Posui B ori meo custodiam , obmutui et humiliatus sum , et silui a bonis (Psal. xxxvIII). d Hic ostendit Propheta.
- · Aliquid quæ. Hæc sunt transposita, et ita legenda: Ut de sæcularibus inquirendis, duntaxat sine peccato, quæ ad ædificationem spiritalem non pertinent, aliquid, etc. Hoc loco indulget Magister imperfectis monachis, ut de sæcularibus rebus loquantur quæ tamen sint sine peccato, et petita loquendi licentia.

b Non aperire os permittimus. Lege, ut in Regula sancti Benedicti, Aperire os non permittimus.

· Silentii regula. Initium hujus capitis sumptum est ex Regula S. Columbani, cap. 2.

d Hic ostendit propheta, etc. Hæc habentur in Regula S. Benedicti.

e Pænam. Adde, peccati, ut habetur in Regula

sancti Benedicti.

1 Tacendum igitur, etc. Hæc sunt emendicata a Regula S. Columbani, ubi sic legitur: Tacendum igitur de his et talibus.

debet taceri, quanto magis a malis verbis propter o pænam debet cessari. f Tacendum igitur, et cum cautela loquendum, ne aut detractiones aut tumidæ contradictiones in loquacitatem vitiosam 8 ac superfluam prorumpant. h Ergo, quamvis de bonis et ædificationum eloquiis perfectis i Christi discipulis propter taciturnitatis gravitatem rara loquendi concedatur licentia. Quia, ut superius diximus, In multiloquio non effugies peccatum (Prov. x). Et alibi: Mors et vita in manibus linguæ (Prov. x1v). i Quod si altiori voce præsumpserit, k duabus silentii superpositionibus pœniteat, aut L percussionibus pœniteat. Et, si iterare præsumpserit, c. Scurrilitates vero et verba otiosa, et risum moventia æterna clausura in omnibus locis damnamus: 1 et ad tale eloquium famulo Christi aperire os non permittimus.

<sup>6</sup> Ac superfluam. Hæc verba non exstant in Regula S. Columbani, saltem in nostris codicibus.

h Ergo quamvis de bonis, etc. Excepta sunt ex Regula S. Benedicti.

i Christi. Hoc vocabulum non est in Regula S. Benedicti.

i Quod si altiori. In Pænitentiali S. Columbani sic habetur: Proferens sermonem altum sine suppressione, nisi ubi necessitas fuerit, superpositione silentii vel L percussionibus. Supple, pani-teat; sed S. Donatus videtur locum protulisse ex memoria, non ex codice.

La Duabus silentii superpositionibus. Quid sit super-

positio, infra dicetur.

1 Et ad tale eloquium samulo Christi aperire os non permittimus. In Regula S. Benedicti conc. Fl. Et ad talia eloquia discipulum aperire os non permit-

## CAPUT X.

## DE HUMILITATE.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

 Clamat nobis divina Scriptura, fratres, Omnis qui se exaltat, humiliabitur; et qui se humiliat, exaltabitur (Luc. xiv). Cum hæc ergo dicit, ostendit nobis omnem exaltationem genus esse superbiæ. Quod se cavere Propheta indicat, dicens: Domine, non est'

præludium. De humilitate multi multa scripserunt. Multæ de ea exstant S. Ephræm Syri paræneses. De ea scribit S. Ambrosius in epistola ad Demedriadem, S. Dorotheus doctr. 2, S. Antiochus monachus homil. 70, et multi alii.

Sed quid. Hæc vocabula non sunt apud Smaragdum et S. Dunstanum: exstant tamen in Regula ms. Magistri, in qua hi gradus humilitatis retexuntur. In vulgo editis habentur sub interrogatione, et recte Non sunt quidem Psalmistæ verba, sed a S. Benedicto adjecta, atque ad horum versiculorum lucem non parum conferunt.

 Sicut ablactatum. Hanc lectionem retinent uterque cod. ms. S. Germ., Regula ms. magistri cod. Corb., Kero in Expositione Alamannica vocabulorum Regulæ S. Benedicti, Smaragdus, Trithemius, et S. Dunstamus, qui addit substantivum est, sed minus necessaexaltatum cor meum, neque elati sunt oculi mei; neque ambulavi in magnis, neque in mirabilibus super me (Psal. cxxx). b Sed quid? Si non humiliter sentiebam, sed exaltavi animam meam, c sicut ablactatum d super matrem suam, e ita retribues in animam meam. Unde, fratres, si summæ humilitatis volumus culmen

 Clamat nobis, etc. Hoc est ad humilitatis gradus D rium, quia facile subintelligitur. Secutus est S. Benedictus hoc loco versionem Græcam, quæ i a habet. ώς ἀπογεγαλακτισμένον, id est sicut ablactatum, quod substantivatur in neutro genere. Vulgo juxta versionem vulgatam scribitur: Sicut ablactatus est.

d Super matrem suam. Ita in Regula ms. Magistri

et apud Smaragdum, juxta textum Græcum: ἐπὶ τῷν μητίρα αὐτοῦ. În vulgo editis juxta versionem com ·

munem legitur: Super matre sua.

· Ita retribues in animam meam. Ita Regula ms. Magistri, codices mss. nostri, Ruthardus ms., Smaragdus, S. Dunstanus, et Trithemius juxta Psalterium Romanum, et Septuaginta Interpretes, ώς ἀποδώστις ἐπὶ τὰν ψυχάν μου. Quod idem sonat. Hanc etiam lectionem retinent vulgo editi codices. In versione communi legitur: Ita retributio in anima mea. Sensus autem Psalmistæ est: Sicut ablactatus infaus

attingere, et ad exaltationem illam coelestem, ad A tium nostrum ponamus. Non enim sic polerimus a quam per præsentis vitæ humilitatem ascenditur, volumus velociter pervenire, actibus nostris ascendentibus scala illa erigenda est quæ • in somnio Jacob apparuit, per quam et descendentes angeli monstrabantur (Gen. xxviii). Non aliud sine dubio ascensus ille et descensus a nobis intelligitur, nisi exaltatione descendere, et b humilitate ascendere. Scala vero ipsa erecta nestra est vita in seculo, que humiliato corde a Domino erigitur ad coelum. Latera ejus scalæ dicimus nostrum esse corpus et animam. • in qua latera diversos grades humilitatis vel disciplinæ d evocatio divina ascendendos inseruit.

\$. II - Ex Regula sancti Basilii (cap. 60).

Interrog. . Quid est humilitas, et quomodo eam implere possumus? - Resp. Humilitas quidem est B humile et mansuetum est. Sciendum autem est quol hæc f ut omnes homines æstimemus superiores nobis, secundum definitionem Apostoli (Phil. 11). Implere autem id possumus, si memores fuerimus Domini dicentis: Discite a me quia s mansuelus sum et humilis cords (Matth. 11). L Quod [se] in multis sæpe ostendit et docuit, et credere ei debemus promittenti, Quia qui se humiliquerit, exaltabitur (Luc. XIV). Deinde ut indesinenter et absque ulla cessatione in emnibus actibus et in omni negotio humiflores cæteris inveniri studeamus, et in hoc exerci-

lactis dulcedine privatur, sic homo superbus a divinæ gratice jucunditate et consolatione removetur.

a In somnio. Ita in Regula ms. Magistri et cod. mss. S. Germ. p. et Vict. ma.; recte Vulgo habetur : In somno.

Humilitate ascendere. His quadrat illud S. Cy- C priani, lib. de zelo et livore: « Humilitate ad summa crescimus. >

e In qua latera. Ita in Regula ms. Magistri, et apud Keronem. In aliis cod, nostris mss. et apud Smaragdum et Trithemium legitur: In quæ latera, quod est plausibilius. In vulgatis et apud S. Dunstanum, in quibus tantum.

d Evocatio. Ita in Regula ms. Magistri, in cod. mss. Vindocinensi et utroque S. Germani. Ita apnd Smaragdum, S. Dunstanum et Trithemium. Ubi evocatio idem est quod vocatio, ut in vulgatis legitur. Ut evocare idem est quod vocare. Plautus in Amphitruone, actu III.

Tu gabernatorem a navi huc evoca verbis meis.

· Quid est humilitas. Exstat apud S. Basilium, interr. 198 Reg. brev., et apud Rufinum, cap. 41.

f Ut omnes æstimemus superiores, etc. Hæc divina Apostoli doctrina vinculum est Christianæ et mona- D sticæ charitatis, cum omnibus sibi invicem cedentibas omnis jurgiorum seges resecator. Id præclare docet S. Ambrosius epist. 84 : c Prima ergo humilitatis ratio in communis vitæ versatur officiis, quibus et divina clementia conciliatur, et societas humana connectitur. Multum enim ad roborandam dilectionem valet, cum secundum doctrinam apostolicam invieun se honore præveniunt, et alter afterum superiorem existimentes, amant service subjecti, et nesciunt tumere presiati. r

6 Manswelve, Apud Ruftmum, mitis.

L Qued se. To se redundat, nec est apud Ruffnom nec in textu Greeo.

" Mumilitae cordis. Habetur in Regula ms. cod. Plor. et in editione Parisiensi cap. 9, apud Goldastann cap. 14. Notanda autem S. Columbani doctrina de vera animi tranquillitate, quam humilis quisque possidet. Irrtr illud Christi : Discite a me quia mitis nobis pristinæ arrogantiæ abolere memoriam, et effectum humilitatis assumere, sicut etiam in arifciis sieri solet, idemque modus erit etiam in cateris virtutibus obtinendis, quæ ex mandato Domini nostri Jesu Christi veniunt.

§ III. — Ex Regula sancti Columbani (cap. 9).

i Humilitas cordis requies animæ est intus a labe ribus fatigatæ, unicum illius de tot malis refrigerium; et quantum ad hanc considerationem i tota de k tantis I foris vagis ac vanis attrahitur, tantun intus requiescit ac refrigeratur. Ita ut etiam aman illi sint dulcia, ac dura et ardua ante habita plan ac facilia. Mortificatio quoque superbis ac duris into lerabilis illi est consolatio, cui hoc solum placet quel neque hanc mysterli felicitatem, neque aliad qui utile superveniens poterit perfecte complere quis, nisi qui în hoc studiuni singulare posucrit, " ul ma inveniatur imperatus. " Si enim juxta hee stadu suas aliquas sectari aut nutrire voluerit intentiones, continuo interpositorum occupatione detentus, tarbatus totus sequi, o qua jussio ducit, i gram emper mon poterit; neque, at competit, complete peerit, qui turbulentus est et a ingratus. Monificationis igitur triplex est ratio, r non animo discorder, m

sum et humilis sorde ; et invenietis requien annahu vestris (Matth. 11). Idem docet S. Dorothous doctr. 2: « Quod si molesti quippiam vire hemili et denim contigerit, confestion ad se reverticer, se contabil secum habitat vir humilis corde, se dijadical, d quamvis peena ac supplicio dignum se emet, oct vult quemquam accusare, nec coussus rejecte a alium patitur. Proinde non immerito abeque perturbatione degit et molestia; imo incredibilen animo suo sentit quietem.

i Tuta. Ita in Regula ms. cod. Flor.; apud Goldastum legitur, tota, quod non probo; sed existimo hoc vocabulum esse transpositum et suo sic loco restituendum : Et quantum ad hanc considerationes de tantis foris vagis et vanis attrahitur, tantum inu tuta requiescit ac refrigeratur. Ut sensus sit : L quantum anima a vanis cogitationibus ad considera rationem verze humilitatis attrabitur, tantum inis

tata requieseit, etc.

k Tantis. Id est, tot; de quo vocabulo infra. 1 Foris vagis. In editione Insulæ additur, scennibus. Sed necesse non est. Foris vagum est vand fatifis eogitatio.

m lit non inveniatus incoaratus. Id est, dest armis humilitatis et obedientiæ non inveniatur, com nempe alea mortificationis est subeunda.

n Si enim juxta hoc studium suas aliquas. la apa Goldastum. In Regula mss. cod. Flor. non care hac; recte: et pro suas aliquas, lege, susm aliquation ut hac verba referantur ad sequentia, non subtecedentia hoc modo: Si enim juxta studium sum aliquis segmitus accompany aliquis sequitur suas intentiones, id att voluntation non poterit segui que juasie ducit.

Qua juasio ducit. In regula mass. cod. et in

tione Insulæ apud Goldastum legitar: Quel pur

P Gratus. Id est, spontaneus, libens. Gless w teres : grate, noiws, id est, libenter.

q Ingratus. Id est, invitus. Plentus in Mercauct dixit : luis ingratiis, id est to invite. Non animo discordare. Cum suis fratibus if

delices.

• suum est semper seni dicere, quamvis contraria jubenti: Non sicut ego volo, sed sicut tu vis (Matth.

a Suum est semper seni dicere. Ita in ms. ood. Flor. et in editione Insulæ. Sed puto locum esse corruptum, sicque restituendum: Sed suo semper

lingua libita loqui, non ire quoquam absolute, A xxvı). Juxta exemplum Domini Salvatoris, qui ait: Descendi de cœlo, non ut faciam voluntatem meam, sed voluntatem ejus qui misit me, b Patris (Joan. vi).

semi dicere, quamvis contraria jubenti, etc. Et clarus

b Patris. Hæc vox non est in hoc loco S. Joannis.

## CAPUT XI

#### DE PRIMO GRADU HUMILITATIS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

a Primus itaque humilitatis gradus est, si timorem Dei sibi ante oculos semper ponens b oblivionem omnino fugiat, et semper sit memor eerum quæ præcepit Deus: e ut qualiter det contemnentes Deum e gehenna de peccatis incedat; et vitam æternam, quæ timentibus Deum præparata est, animo suo sem- B per f evolvat : et custodiens se omni hora a peccatis et vitiis, 5 id est, cogitationum et linguæ, manuum,

· Primus humititatis gradus. Hoe caput in plura capita divisit auctor noster, quemadmodum ejus capita divisit auctor noster, quamamonum ejus imitator Smaragdus. Titulos quamvis hic desiderentur, appenero singulia capitalis seu gradibus visom fuit, quemadmodum habentur apud Smaragdum. Porro D. Thomas, 3-3, qu. 161, art. 6, et qu. 164, art. 4, ad 4, demonstrat hos gradus duodecim rite a sancte Benedicto fuisse assignatos, sed tractat rem inverso ordine, et quem aanctus Benedictus duode-cimum appellat, ille primum; et sic deinceps. Sed nescio que exemplari usas sit sanctus doctor. Regula Magistri (cap. 20), qui vixit ante annum septingentesimum ordinem S. Benedicti sequiur in his recensendis, ejus etiam verba murpans. Quemadmodum auctor noster, Smaragdus, S. Antoninus, tit. 15, cap. 13, § 8, Trithemius et Turrecremata, C quem de ordine et serie herum graduum consule. Cassianus, lib. IV de Institutis renuntiantium, cap. 30, etsi tantum decem statuat humilitatis gradus, ordinem eumdem servat, excepto uno aut altero gradu. Albuinus monaches ms., cap. de Remissione monachi, agit etiam de gradibus humilitatis, sed decem tantum statuit, nec ordinem sancti Benedicti sequitur, etsi ex illo hauserit ejus gradus contrahendo hoc modo: « Si humilitas regnat in monacho, cum his decem gradibus comprobatur, et vere dignoscitur. Hæc sunt fundamenta virtutum, sine quibus neme videbit Dominum. Primus si in se habeat mortificatas omnes voluntates terrenas. Secuadus, si actus et cogitationes suas non celaverit abbati suo. Tertius, ut nihil disponat cum propria voluntate, sed omnia committat judicio ejus senioris. Quartus, si in omnibus præceptis servaverit man-suetudinem obedientiæ et constantiam patientiæ. Quintus, ut nulli inferat injuriam; sed quæsibi illatæ D fuerint patienter portet. Sextus, si nihil faciat præter exempla suæ Regulæ. Septimus, si se judicaverit indigium, et velut operarium malum ad omnia quæ illi in operativa [Leg. imperata] fuerint. Octavus, si semetiosum pronuntiet viliorem cunctis. Nonus, si linguam suam constringat, et non sit clamosus in voce. Decimus, si non est facilis et promptus in risu. ) H.ec ille. Qui videtur referre hæc en memoria, nen ex codice. Porro in his duodecim gradibus humilitatis septem priores pertinent ad interiorem hominem, reliqui ad exteriorem.

b Oblivionem omnino fugiat. Nempe judicii, mandatorum Dei, æterni supplicii et felicitatis æternæ. Peccator enim Dei, et sui, et omnium, quæ ad salu-tem spectant obliviscitur; et cum venerit in profunh pedum vel voiuntatis proprim : i sed et uesideria carnis. Æstimet se homo de cœlis semper a Deo respici omni hora, et facta sua omni loco ab aspectu Divinitatis videri, i et ab angelis omni bora renuntiari. Demonstrat nobis hoc Propbeta, cum in cogitationibus ita Deum præsentem ostendit dicens: Scrutans corda et renes Deus (Psal. vII). Et item : Dominus k navit cogitationes hominum (Peal. RCIII). Et item dicit: Intellexisti cogitationes meas a longe

dum, contemnit. Nihil sane tam a Dei et salutis ' recordatione quam peccandi consuetudo et delectatio nos avertit. Quod recte monet Eusebius Gallicanus, hamil. 5 ad monachos: « Habet enim hoc infelix consuetudo peccandi, ut quantum amplius quisque peccaverit, tanto minus peccata sua intelligat, et tanto plus eum peccare delectet; ut eveniat illud quod Propheta peccatoribus clamat: Non est Deus in conspectu ejus; auferuntur judicia tua a facie ip-sius. Etenim quando subrepit peccati delectatio, statim futuri judicii diem abscondit oblivio. Ruthar-dus legit, Oblivionem præceptorum omnino fugiat.

· Ut qualiter. Ita Regula ms., Smaragdus et editio Coloniensis. At vulgate editiones cum S. Dunstano habent et qualiter. Si legas ut, referendum est cum sequentibus ad illa verba, animo revolvat; si legas et, ad illa verba, sit memor. Apud Trithemium habetur tantum, qualiter. Non ita recte.

d Et contemnentes. Particulam et agnoscit Regula Magistri ms., quæ tamen volgo non habetur.

Gehenna de peccatis incedat. Lege, ut in Regula Magistri ms., Gehema de peccatis incendat. Ubi præpositio de est, pro ob, propter. Ita loquitur supra in prologo sanctus Benedictus: Qui timentes Dominum de bona observantia sua non se reddunt elatos. Uhi de est pro ob, propter. Vulgo legitur: In gehennam pro peccatis incidunt. Sed hæc sunt in officina cujusdam correctoris cusa.

Evolvat. Ita Magistèr. Vulgo, revolvat. Quod est plausibilius.

Id est. Id est, hoc loco est nempe, videlicet.

Pedum. Id est gressus immodesti, præcipitantis, levis et lascivi.

i Sed et desideria carnis. Est ellipsis, quæ etiam habetur in Regula ms. Magistri, quam etiam agnoseit Smaragdus ad hæc verba, cum ait : « Subauditur: non delectetur implere. ) Quam sane iisdem verbis supplevit S. Dunstanus, apud quem legitur, Sed et desideria carnis non delectetur implere. Recta man in secundo gradu dicitur : Desidería carnis non delectetur implere. Itaque illud, amputare festinet, quod vulgo habetur, amputandum est.

i Et ab angelis omni hora renuntiari. In vu gatis legitur Beo omni hora, etc. Sed hæc vox Deo non est in Regula ms. Magistri, neque apud Smaragdum, S. Dunstanum et Trithemium; nec videtur necessaria, cum ex supra dictis satis intelligi possit.

Novit cogitationes hominum. Vulgo additur Quoniam vanæ sunt.

<sup>1</sup> A longe. Ut in Psalterio Romano juxta Septua-

(Psal. cxxxvIII). Et : Quia cogitatio hominis confite- A bonos et malos, et Dominus de cœlo semper respici bitur tibi (Psal. LXXV). Nam ut sollicitus sit circa cogitationes perversas, dicat semper a utilis frater in corde suo: Tunc ero immaculatus b coram eo, si observavero me ab iniquitate mea (Psal. xv11). Voluntatem vero propriam ita facere prohibemur, cum dicat Scriptura nobis : c A voluntatibus tuis avertere (Eccli. xviii). Et item rogemus in oratione, ut flat voluntas illius in nobis (Matth. vi). Docemur ergo merito nostram non facere voluntatem, cum cavemus illud quod dicit Scriptura: d Sunt viæ quæ videntur ab hominibus rectæ, quarum finis usque ad profundum inferni demergit (Prov. xIV). Et cum item cavemus illud quod de negligentibus dictum est : Corrupti sunt et abominabiles facti sunt in voluntatibus suis (Psal. xiii). In desideriis vero carnis ita nobis cre- B initium conversationis, et vitiorum purgatio, et vidamus Deum semper esse præsentem, cum dicit Propheta: Ante te est omne desiderium meum (Psal. xvII). Cavendum ergo ideo malum desiderium, quia mors secus introitum delectationis posita est. Unde Scriptura præcipit dicens : Post concupiscentias tuas non eas (Eccli. 1). Ergo, si oculi Domini speculantur

ginta interpretationem : ἀπὸ μακρόθεν. Quod idem

a Utilis frater. Ita in Regula ms. Magistri, in cod. ms. Vind. et utroque S. Germ. et in editione Coloniensi. Ita etiam apud Smaragdum, S. Dunstanum et Trithemium, qui ita explicat : « Utilis frater est qui omnibus prodesse et nulli desiderat obesse, qui nihil sapit nisi quod Deo placere cognoscit, qui totam spem suam ponit in Domino, sine cujus auxilio se nihil posse facere certissime credit. In vulgatis legitur: Humilis frater. Sed hoc manat a C quodam correctore aut exscriptore.

b Coram eo. Ita in omnibus codicibus, quos viderim, sive excussis, sive mss. cum in psalmo legatur, cum eo, etiam in omnibus versionibus quas viderim, juxta Septuaginta et textum Hebraicum. Sed S. Benedictus vocabulum accommodavit suo

proposito.

c A voluntatibus tuis. In textu Græco: και από τῷν ὀρέξεών σου. Id est, et ab appetitibus tuis. In

versione communi, et a voluntate tua.

d Sunt viæ, etc. Hæc sententia exstat in duobus locis Proverbiorum cap. xiv: c Est via, quæ videtur homini justa, noviss<u>im</u>a autem ejus deducunt ad mortem; et cap. xv1: Est via quæ videtur homini recta, et novissima ejus ducunt ad mortem. Ita in versione communi juxta textum Hebraicum, sed apud Septuaginta, quos sequitur sanctus Benedictus, paulo aliler. C. xvi : Είσίν όδοι δοκούσαι όρθαι είναι άνδρι, τά μέντοι τελευταΐα αὐτῶν βλέπει εἰς πυθμένα ἄδου. Id D est, Sunt viæ quæ videntur homini rectæ, novissima autem earum respicient in profundum inferni. Et Cap. XIV. Έστι όδος ή δοκει όρθη είναι παρά άνθρώποις. τα δε τελευταία αυτής έρχεται είς πυθμένα άδου. Id est, Est via, quæ recta videtur esse apud homines, novissima vero ejus ten lunt in profundum inferni. Interpretatio S. Benedicti conflata est ex utroque

 Ab angelis nobis deputatis. Hunc locum profert Rupertus in cap. 9 Commentariorum in Apocalypsim : « Denique ab angelis nobis deputatis quotidie die noctuque Domino factori nostro opera nostra nunfilios hominum, ut videat si est intelligens aut requirens Deum (Psal. xxxIII); et, si e ab angelis nobis deputatis f quotidie diu noctuque Domino factori nostro opera nostra nuntiantur, cavendum est [ergo] omni hora, fratres, sicut dicit in psalmo Propheta (Ps. LI), ne nos declinantes in malum el inutiles factos aliqua hora aspiciat Deus, et parcento nobis in hoc tempore, quia pius est et exspectat no converti in melius, g ne dicat nobis in futuro : Har fecisti, et tacui (Ps. xLIX.)

#### § II. — Ex Regula Cassiani (cap. 42).

h Principium ergo nostræ salutis ejusdem 🕾 stodia, sicut dixi, timor Domini est. Per huncain tutum custodia his qui imbuuntur ad viam perkctionis, acquiritur. Qui, cum penetravit homina mentem, contemptum ei rerum omnium part: oblivionem parentum, mundique ipsius gignit berorem; i contemptu autem et privatione omne facultatum humilitas acquiritur.

tiantur. Si ergo magnum sit opus quod aginus, dom annuntiatur, ipsa annuntiatio quasi cantus tula est, quasi magnus clamor. Haymo Halberstatensis in cap. IV Epistolæ ad Philippenses, cur open nostri Deo ab angelis renuntiantur, hanc profert rationen: « Ut officium et ministerium suum impleant, qua nuntii sunt. > Aliam affert Origenes, sive quis alies, lib. 1 Commentariorum in Job : c Offerunt nihilomints sancti angeli Dei, non quasi nesciat is qui omna no vit antequam fiant, sed ut testes efficianter sancitatis atque pietatis justorum; iterum tanquam de flentes impietates atque injustitias injustorum, sique etiam ipsius diaboli : hæc namque demonstrans alque significans Dominus dicit de illis bonis servis, hoc est, angelis: «Venientes autem nuntiaverunt Domino suo omnia quæ facta fuerant. , Nuntiant open nostra mala, ut a Deo accipiant quomodo et quando castiganda ad emendationem; et ideo renuntisio illa angelorum timenda, et congrua emendatione corus correptio præveniena.

1 Quotidie die noctuque. Ita in Regula ms. hap stri, in cod. mss. S. Ebrul. et Vind., apud Turent

matam et Rupertum loco citato.

6 Ne dicat nobis. Ita in utroque cod. S. Genita apud Smaragdum, S. Dunstanum, Trithemiss d. Turrecrematam: sed in Regula ms. Magisti, is cod. ms. S. Faronis, in editione Parisiensi reusa et recentiore, necnon Colinzei et Coloniensi, pricula ne desideratur : recte ; quid enim attinei ilian repetere?

h *Principium*, Hæc sumpta sunt ex libro и (# siani de Institutis renuntiantium, cap. XXXIX.

i Oblivionem parentum. Vix bene converses & qui parentum non obliviscitur. Nec bene cum patr coelesti conjungitur, qui terreno patri non omnio renuntiavit. Nam: Longe a parentibus salus, inqui sanctus Parentibus salus, inqui sanctus Bernardus. Ea fuit disciplina olim in nasterio Magistri, quem Trithemius Vigilium abstem et diaconum appellat, ut monachus nunquan in ædes paternas pedem inferret.

i Contemptu autem, etc. Nam qui terrena sapi humilis esse non potest, sed qui cœlestia.

#### CAPUT XII.

#### DE SECUNDO GRADU HUMILITATIS.

§ I. — Ex REGULA SANCTI BENEDICTI.

Secundus humilitatis gradus est, si a propriam quis non amans voluntatem, desideria sua non delectetur implere, sed vocem illam Domini factis imitetur dicentis : Non veni facere voluntatem meam, b sed ejus qui me misit (Joan. vi). Item dicit Scriptu-. ra : c Voluptas habet pænam et d necessitas varit

Propriam quis, etc. B. Isaias abhas sermon. 26: Humilitas est obedientia et propriæ voluntatis abnegatio. b Sed ejus qui me misit. In versione communi

repetitur το voluntatem, et in textu Græco, θελημα,

id est, voluntatem. Joan. vi.

ratur. In vulgatis legitur voluntas. Hic locus non habetur in sacra Scriptura. Quare hæc verba: Item Scriptura dicit, non sunt de sacra Scriptura intelligenda, sed de alicujus sapientis scripto, ut sumunt S. Fructuosus, cap . 10 Regulæ : « Quarto retroacta sanctorum Patrum per scripturas sciscitantes revolvant : ut et ipsi quid facere debeant, agnoscant. > Non dubium est quin per scripturas, sanctorum Patrum anachoretarum et monachorum Vitas intelligat. Magister, cap. 31 Regulæ suæ : « Monstrante nobis de sancto Heleno scriptura, cum dicit. > S. Valerius § II.— Ex REGULA CASSIANI (cap. 43).

· Humilitas vero his findiciis comprobatur. Primo, si mortificatas in se habeat omnes voluntates. Secundo, si non solum suorum actuum, verum etiam cogitationum nihil celaverit suo seniori. Tertio, si nihil suæ discretioni, sed judicio ejus universa committat, ac monita ejus sitiens ac libenter auscultet. Quarto, si in omnibus servet obedientiæ consuetudinem, patientiæque constantiam.

supra, capite de genere monachorum : « Quoniam scriptura testatur quod omne peccatum quod remissus indisciplinatusque admiserit frater, ad negligentem protinus revertatur seniorem. › Quæ quidem non exstant in sacra Scriptura. Ita etiam aliquando e Voluptas, etc. Ita apud S. Dunstanum, Smaragdum, Ruthardum, et Trithemium, et in Regula ms.
Magistri, ita ut hic locus ad desideria carnis refeB paucis. > Hæc enim sententia non est in sacra Scriusurpantur ista verba, scriptum est, ut infra gradu 11: CSicut scriptum est, sapiens verbis innotescit ptura, sed in sententiis Sixti.

d Necessitas. Angustiæ, inquit Ruthardus, vel necessitas obediendi et relinquendi proprias voluptates et desideria, ut pareamus Dei mandatis; felix quidem

necessitas, que ad meliora compellit.

• Humilitas vero. Hæc habentur apud Cassianum loco citato.

<sup>1</sup> Indiciis. Quos gradus S. Benedictus, Cassianus indicia appellat, et S. Thomas locis citatis signa, quatenus his tanquam notis exterioribus mentis proditur humilitas.

# CAPUT XIII.

#### DE TERTIO GRADU HUMILITATIS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Tertius humilitatis gradus est, ut quis pro Dei amore a omni obedientia se subdat majori, imitans Dominum, de quo dicit Apostolus: Factus obediens usque ad mortem (Phil. 11).

§ II. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 45).

Interrog. b Usque ad quem modum a servire oportet eum qui placendi Deo implere Regulam cupit? - Resp. Apostolus ostendit proponens nobis obedientiam Domini, qui factus est, inquit, obediens usque ad mortem, mortem autem crucis (Phil. 11). Et d prædixit: Hoc sentite in vobis quod et in Christo Jesu.

a Omni obedientia. Id est, faciat monachus quæcunque ei senior præceperit, sive illa Regulæ legibus conscripta sint, sive non. Et hæc mens S. Patris D Benedicti, cum nullum alium nobis proponit imita:dum.quam Christum, qui in omnibus Patri obediens fuit etiam usque ad mortem, juxta antiquorum Patrum usum, qui omnimodam obedientiam non limitatam a suis discipulis requirebant, ut videre est apud Cassianum, S. Basilium et alios.

b Usque ad quem modum. Habetur apud S. Basilium inter. 116 Reg. brev., et apud Rufinum, cap. 4, ubi ita legitur: Usque ad quem modum oportet pro-

gredi eum.

§ III. — Item ejusdem (cap. 80).

Interrog. • Cum quali affectu obedire oportet ei qui nos ad opus mandati cohortatur? — Resp. Eo affectu quo esuriens parvulus nutrici obtemperat ad ubera invitanti : vel quo affectu omnis homo suscipit ab aliquo ea quæ ad vitam pertinent, imo et si quid amplius : pro eo quod multo est pretiosior futura vita quam præsens, f sicut et Dominus dixit : Quia mandata mea vita æterna sunt (Joan. XII). Sicut ergo vita præsens constat in cibo panis, ita æterna vita in opere mandati, sicut ipse Dominus iterum dicit: Meus cibus est ut faciam voluntatem ejus qui misit me, Patris (Joan. IV).

c Servire. In textu Græco est ύπακόνειν, id est, obedire, rectius ad sensum.

d Prædixit. Id est, antea dixit, juxta textum Græ-

· Cum quali affectu. Exstat apud Basilium interrogat. 166 R. br., et apud Rufinum, cap. 46.

<sup>7</sup> Sicut et Dominus dixit, quia mandata mea. In textu Græco S. Basilii: Ἡ γὰρ ἐντολή τοῦ Θεοῦ, φησὶν ὁ Κύριος, ζωή αἰώνιὸς ἐστιν id est, Mandatum enim Dei, inquit Dominus, vita æterna est. In Evangelio: Ή γαρ έντολή αὐτοῦ ζωή αἴονιός ἐστι id est, Mandatum ejus vita æterna est. Ubi ejus, id est Patris; nam eo loci Christus de Patre suo agit.

§ IV. - Ex REGULA SANCTI FRUCTUOSI. EPISCOPI A (cap. 8).

a Obedientia præceptum est Regulæ, ut b impossibilibus quoque rebus opere atque affectu ostentetur, et teneatur usque ad mortem videlicet, sicut et Christus factus est obediens usque ad mortem (Phil. 11).

#### § V. — Item ejusdem (cap. 5).

- · In tantum debent monachi præceptis obedire majorum, sicut Christus Patri obediens fait usque ad mortem. Quod si aliter fecerint, sciant se viam, quam quærebant, perdidisse. A Nemo vadit ad Christum nisi per Christum. Proinde monachi talem sibi debent facere consuetudinem, per quam a tramite recto nullatenus possint deviare. Primum discant voluntates proprias superare, et nihil suo arbitrio, B vel minimum aliquid agere, nihil loqui nisi ad interrogata, et cogitationes de die in diem nascentes jejunio et oratione expellere, et suo abbati nunquam celare, et quidquid fecerint, absque murmuratione faciant.
- a Obedientia, etc. Hæc habentur in Regula S. Fructuosi archiepiscopi Bracarensis cod. Crass., eodem capite 8. Sed hæc priora verba sunt transposita et ita restituenda : Praceptum Regulæ est, ut obedientia in impossibilibus, etc.
- b Impossibilibus. Ita in Regula ms., omissa est enim præpositio in ob sequentis syllabæ similitudinem; quod non semel occurrit in hoc cod. ms. Concordiæ. Sed lege, In impossibilibus, ut in cod. ms. Vind. Hæc erat stricta priscorum Patrum obedientia, C Christum.

§ VI. — Item ejusdem (ex eodem capitulo).

Timendum est ergo, charissimi fratres, cogitandum et providendum, qualem viam arripere debeant, qui per Christum ad Christum ire desiderant et liquido audiant quod observare debeant. Obedientes sint abbati usque ad mortem; in tantum ut sullan faciant propriam voluntatem, sed Patris. Nihil un charum Deo habetur, si voluntas propria françatur. Hinc Petrus ait : Nos qui dimisimus omnia, el secul sumus te, quid nobis erit (Matth. x1x)? non solun dixit: Dimisimus omnia, quid nobis erit? Sed addidft : secuti samus te. Multi omnia dimittunt, ed Dominum non sequuntur; quare? quia non Patris, sed suam voluntatem faciunt. Qui vult ergo arctan et angustam viam invenire et eam sine offendiculo pergere, et pergendo non perdere, et non perdendo ad Christum pervenire, prius discat voluntates proprias superare, et nihil quod propria voluntas corporis quæsierit, facere, et in Patris obedientia usque ad finem vitæ perseverare. Hæc propria vita arca et angusta quæ ducit ad vitam.

ut fusius infra dicetur.

o In tantum. Heec non sunt in Regula ms. S. Frnetuosi episcopi Bracarensis, sed videntu esso

alterius Fractuosi, ut et soquens capitulam.

d Nemo valit ad Christum nisi per Christum. Non itur ad Christum nisi per Christum, quia Christus est via, veritas et vita : via per quam in renlat ambulator, et via que ducit ad vitam, id est, Christum : et ita nenio vadit ad Christum nisi per

# CAPUT XIV.

# DE QUARTO GRADU.

## § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

 Quartus humilitatis gradus est, si quis in ipsa obedientia duris et contrariis rebus vel etiam quibuslibet irrogatis injuriis b tacita conscientia patientiam amplectatur, et sustinens e non lassescat, vel discedat, dicente Scriptura : Qui perseveraverit usque in finem, hic salvus erit (Matth. x et xxiv). Item : Confortetur cor tuum et sustine Dominum (Psal. xxv1).

a Quartus humilitatis gradus est, si in ipsa obedientia, etc. Hæc patientiæ virtus compendiosa est ad perfectionem via, ut docet Basilius in ammonitionibus : Fili, patientiam arripe; quia maxima virtus est animæ, ut velociter ad sublimitatem perfectionis ascendas; ac proinde maxime amplectenda menacho; quia · Patientia grandis medela est animæ: S. Basilius ibidem. Hæc fuit quondam humilitas S. Guillelmi ducis Aquitaniæ et fundatoris monasterii Gelloneusis, qui cum monachus esset: c Corripiebatur, non irascebatur: interdum cæsus et injuriis læsus neque resistehat, neque comminabatur, gaudehat plane in subjectione, > etc., ut in Actis ejus habetur. Nota est humilitas et patientia B. Carlomanni Austrasia principis, et monachi Casinatis de qua vide Reginonem in Chronico.

b Tacita consoientia, etc. Id est, quieto et pacato

Et ostendens fidelem pro Domino universa, eliam contraria, sustinere debere, dicit ex persona sollerentium : Propter te a morte afficimur tota die : # timati sumus o ut oves occisionis (Psäl. xLIII). Et & curi de spe retributionis divinæ f subsequantur gabdentes et dicentes: Sed in omnibus superamus prot ter eum qui dilexit nos (Rom. VIII). Et item alio loto Scriptura : Probasti nos, Deus; igne nos examinati,

animo, sine murmuratione. His quadrat illud S. Joan. Chrysostomi sermon. 1 in 1 epist. ad [68. καν γαρ υδρίσης, καν λοιδορήσης, καν ότιση ίδ συγήσεται, και πράως οίσει, id est, etsi enim (1611) melia afficias (humilem), etsi vituperes, et quidis e dicas silebit, et æquanimiter feret.

c Non lassescat. Id est, animum non desponie

d Morte afficimur. Ita in psalterio Romano. et sequentia ex psalterio per accommodationem ur tantur.

• Ut oves. Ita in psalterio Romano. 1 Subsequantur. Subsequi est subjungere, et \* tive sumitur : ut paulo post : Subsequitur, dices Et cap. 11 Regulæ sancti Benedicti: Et subsequatur abbas hymnum: Te decet laus. Sæpe ita usurpal Magister in regula ms.

posuisti tribulationes in dorso nostro (Psal. LXV). Et, ut ostendat a sub Priore debere nos esse, subsequitur dicens: Imposuisti homines super capita nostra (Ibid.). Sed et præceptum Domini in adversis et in irjuriis per patientiam b adimplentes, qui percussi in maxilla præbent et aliam, auferenti tunicam dimittunt et pallium, angarianti milliario vadunt et duo (Hatth. v, Luc. vi), et cum Paulo apostolo falsos fratres sustinent, et maledicentes se benedicunt (II Cor. X1).

§ II. — Ex Regula sancti Macarii (cap. 83).

e Passus injuriam taceas : d injuriam facere non nosse, factam posse tolerare. Nec te inania seducant consilia : sed magis te semper in Christo confirma. Non tibl æstimes ullos proximiores, quam qui tecum B sunt • in cella fratres.

§ III. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 80). f Quomodo quis 8 promptus flat etiam adpericula

a Sub priore. Regula ms. Magistri: Sub majore. Prior hoc loco est abbas, de qua voce infra.

b Adimplentes. Nempe patientes monachi : est

eclypsis.

c Passus injuriam. Hæc non exstant in regula Macarii et aliorum abbatum codicis Floriacensis. Priora quidem verba habentur in epistola sancti Hieronymi ad Rusticum de forma vivendi.

Injuriam facere non nosse, etc. Lege: Injuriam

facere non nosce: factam nosce tolerare.

e In cella. Id est, in monasterio, de quo vocabulo infra.

Quomodo. Reperire est apud S. Basilium interr.

199 Reg. brev., et apud Rufinum, cap. 46.

8 Promptus fiat ad pericula. Hæc est perfecta vi- C tæ religiosæ of edientia, quæ nullis valet succumbere periculis. Cujus exemplum narrat S. Dorotheus Doctr. 1. Quidam monachus ex partibus Ascalonis abbatis sui jussu ad Seridum abbatem venit, sub vesperam ad cellam redire jussus. Interim oborta vehementis-

sicul examinatur argentum; induxisti nos in laqueum; A propter mandatum Domini? Primo quidem ut consideret, quia et ipse Dominus obedivit Patri usque ad mortem pro nobis (Phil. 11). Et certus sit, quia mandatum Domini vita æterna est, sicut scriptum est (Joan. XII, Marc. VIII). Tunc deinde etiam, ut credat Domino dicenti: Quia quicunque voluerit animam suam salvam facere, perdeteam; qui autem perdiderit animam suam propter me et propter Evangelium, salvam faciet eam.

§ IV. – Ex Regula sancti Fructuosi episc. (cap. 8). h Simili quoque studio et patientiæ virtus est observanda, ut nunquam nec odio violetur, nec injuria, nec contumeliis amittatur : sed in sustentatione et tolerantia roboretur. i Nuditas denigue et parcimonia ciborum et lectulorum duritia amplectatur.

§ V. - Ex Regula Gassiani (cap. 42).

Si non solum injuriam inferat monachus nulli: nec ab alio quidem sibimet irrogatam doleat atque tristetur (Lib. Iv de Instit., cap. 39).

sima tempestate, imbre et grandine precipitanter e cœlo ruentibus fluvius adeo intumuit, ut torrentis instar extra vadum excurrens in campos restagnaret effusus. Tandem sol occubuit, et monachus in monasterium redire voluit. Eum precibus conatus est prohibere Seridus abhas; sed'illis postpositis, vi obedientiæ compulsus vestibus in fasciculum ligatis, et capiti impositis, renes maphorio circumcinctus se fluvio tempestatique, seu potius divina providentiæ credidit, et immensum illud aquarum exundantium pelagus natatu, auxiliante Christo, trajecit. Hæc est vis perfectæ obedientiæ, hæc virtus, hæc miracula.

h Simili quoque. Habetur in Regula ms. S. Fructuosi episcopi Bracar, codicis Crassensis, eodem ca-

pite.

i Nuditas. Id est, paupertas, quæ a priscis illis Patribus appellatur ἀχτμοσύνη, id est, carentia et nu-ditas opinium rerum, apud Cassianum Coll. 18,

# CAPUT XV.

#### DE QUINTO GRADU HUMILITATIS.

§ I. — Ex regula sancti Benedicti (cap. 15). Quintus humilitatis gradus est, si omnes cogitationes malas cordi suo advenientes, vel mala a se absconse commissa per humilem a confessionem abbati non celaverit suo, b hortans nos de hac re Scri- D ptura dicens: Revela Domino viam tuam, et spera in eo (Psal. xxxvi); et item dicit : Confitemini Domino, zuoniam bonus : quoniam in saculum misericordia zjus (Psal. cv). Et item Propheta : Delictum meum ognitum tibi feci, et e injustitias meas non operui. Dixi: Pronuntiabo adversum me injustitias meas Domino. et tu remisisti impietatem d peccati mei (Psal. xxx1).

a Consessionem. In Regula ms. Magistri : Lingua

b Hortans. Ita in Regula Magistri: est nominativus absolutus, vulgo: Hortatur nos Scriptura de hac re, dicens.

c Injustitias meas non operui. Ita in Regula ms.

Magistri, quemadmodum in psalterio Romano.

d Peccati mei. In Regula ms. Magistri, et in aliis codicibus nostris ms. atque etiam excusis habetur: § II. — Ex Regula sancti Basilii episcopi (cap. 21).

Interrog. • Qui vult confiteri peccata sua, si omnibus debet confiteri, aut quibuslibet, aut certis quibusque? — Resp. Clementia Dei erga eos qui deliquerunt, manifesta est, secundum quod scriptum est: Qui non vult mortem peccatoris, sed ut convertatur et vivat (Ezech. xvIII). Quia ergo et conversionis modus aptus esse, et convertentis [est] a pescato fructus dignus ostendi debet per pœnitentiam secundum quod scriptum est: Facite fructus dignos pænitentiæ (Luc. 111); ne forte secundum illam comminationem eveniant his qui non pænitent, quod Cordis mei. Rectius quidem: quia ita legitur in

psalterio Romano, quod sequitur S. Benedictus. Hoe autem caput intelligitur de revelatione malarum cogitationum patri spirituali directionis causa: nam in confessione sacramentali non solum occulta mala, sed aperta revelanda sunt.

• Qui vult confiters, etc. Reperitur apud S. Basil., int. 288 Regulæ brev. Non exstat apud Rusinum,

saltem in nostro exemplari.

scriptum est: Omnis arbor quæ non facit fructum A § V. — Ex Regula sancti Isidori episcopi (cap. 15).

d Qui nocturna illusione polluitur, publicare hoe necessarium videtur his, quibus dispensatio mysteriorum Dei commissa est, confitenda esse peccata. Sic enim et hi, qui antiquitus pœnitebant, a inveniuntur apud sanctos confessi esse peccata sua. Scriptum est enim in Evangelio, quia Joanni Baptistæ confitebantur peccata sua (Matth. 111), et in Actibus apostolorum, apostolis, a quibus baptizabantur (Act. XIX).

#### § III. — Item ejusdem (cap. 199).

b Interrog. Si oportet, cum soror aliqua confitetur quodcunque delictum suum, etiam matrem monasterii adesse? — Resp. Honestius mihi videtur esse, et religiosius, ut per seniorem matrem presbyter, si quid et illud sibi videtur, statuat, et modum vel tempus pænitentiæ imponat ad emendationem ejus, quæ corrigi desiderat a peccato.

# § IV. - Item ejusdem (cap. 200).

confitentem inverecundius pronuntiare, aut certe quibusque aut quibuslibet? — Resp. Confessio peccatorum hanc habet rationem, quam habet vulnus aliquod corporis, vel passio, quæ medicinæ demonstranda est. Sicut ergo non omnibus quis vitia vel vulnera corporis sui revelat, nec quibuslibet, sed his tantummodo qui summæ peritiæ testimonium habent et curæ et medelæ disciplinam, ita et confessio peccatorum fieri apud eos tantummodo debet, qui curare hæc prævalent et emendare, sicut scriptum Cest: Vos, qui fortiores estis, infirmitates infirmorum portate (Rom. xv). Hoc est auferte et exportate per curationem.

a Inveniuntur apud sanctos confessi esse, etc. Quibus nempe dispensatio mysteriorum Dei commissa erat. Nam his solis confitendum esse hoc loco docet S. Basilius.

b Interrog. 11 Ruf. cap. 93: quæ tamen non as-

sequentur textum Græcum.

d Interrog. 229 Reg. brev.; Rufin. cap. 93. d Qui nocturna, etc. Hæc videre est in Regula

excusa S. Isidori, cap. 15.

e Quia nisi præcessisset, etc. In Regula excusa paulo aliter: Quia nisi præcesserit in eo luxus animi turpia cogitantis, non sequerentur sordidæ atque im-

mundæ pollutiones.

I Qui nocturno delusus phantasmate fuerit, etc. Hæc sunt duriuscula, etsi olim a quibusdam sanctis usitata. Cum B. Herluca per somnum hujusmodi infirmitatem, etsi leviter, passa fuisset, nec propterea ab ingressu templi abstinuisset, apparens S. Wicpertus Augustanus quondam antistes, ei injunxit tres Dominicæ orationis recitationes pro foribus templi, totidemque genuflexiones. S. Alto cuidam sanctimoniali nocturna pollutione contaminatæ per visionem apparens prohibuit, ne eadem die in templum ingrederetur quod cum contempsisset, post mortem ignis purgatorii cruciatu culpam expiavit, ut refert Paulus Bernriedensis in Vita B. Herlucæ. Sed hæc minime in exemplum trahenda. Nam olim sancti Patres nec ecclesiæ introitu, nec sacræ eucharistiæ perceptione prohibuerunt eos qui citra culpam ejusmodi illusiones patiuntur, ut constat ex epist. Dionysii Alexandrini, can. 5, qui ait unumquemque in his

d Qui nocturna illusione polluitur, publicare hoc Patri monasterii non moretur; culpæque suæ meritis hoc tribuat, et occulte pœnitentiam agat : sciens, e quia nisi præcessisset in eo fluxus animi turpia cogitantis, non sequeretur in eo fluxus sordidæ et immundæ pollutionis. Quem enim prævenerit cogitatio illicita, tentatio illum cito fœdat immunda. f Qui nocturno delusus phantasmate fuerit. tempore officii in sacrario stabit, nec audebit eaden die ad ecclesiam introire, s antequam sit lotus aquis et lacrymis. In lege quippe qui somnio noctume polluebatur egredi jubebatur a castris, nec regredi priusquam ad vesperam lavaretur (Deut. XXIII). D si illi in carnali populo ita, quid spiritualis Christi servus facere debet? qui magis contaminationen suam debet respicere, et longe ab altari posites mente et corpore pertremiscere, atque in figur aquæ pænitentiæ lacrymas adhibere : ut non solis aquis, sed etiam fletibus studeat ablui quidquid forte per occultam culpam immunda contaminatio polluit. Qui fornicationis tentamentis zestuat, oret indesinenter, atque abstineat: nec erubescat confteri libidinis æstum, quo uritur; quia vitium detectum cito curatur; latens vero quanto amplius occultatum fuerit, tanto magis profundius serpit: quod re vera qui publicare negligit, curare minime cupit.

# § VI. — Ex Regula sancti Fructuosi episcopi (cap. 43).

h Omnes actus sive occasionum necessitudines semper necesse est ut monachus Patri i rezerat, et ex illius cognoscat discretione vel judicio quid attendat. Cogitationes, revelationes, illusiones et negligentias proprias seniori nullus obcelet, verecundia vel inju-

debere suam consulere conscientiam : ( Oi di à άπροαιρέτω νυκτερίνη ρύσει γενόμενοι, καί ούτοι τῷ ձἰড় συνειδότι κατακολουθείτωσαν, id est, qui autem in son voluntario nocturno fluxu fuerint, ii quoque propriam conscientiam sequantur, et seipsos, an de co discernant, an non, considerent quemadmodum in cibis, qui discernit, inquit, si comederit, condesnatus est. In his quoque bonæ sit conscientiæ, e: ibere loquatur secundum propriam cogitationem. em ad Deum accedit. > Idem docet Theodorus Balsamo hunc canonem exponens. Id etiam patet ex Collidore 22 Cassiani, cap. 5; et ex epist. S. Gregorii pape D apud Bedam lib. 1 Hist. Angl., cap. 27. Vide D. Tho-mam par. 111, qu. 18, art. 7; et alios. Ejusmodi illesionibus medentur oratio, jejunia et similia spintualia remedia: quibus etiam accedant medica. Nas semen lactucæ sativæ epotum, 🧸 assiduas 🛮 libidīsu🗷 imaginationes in somno compescit, et Veneri refragatur, , inquit Dioscorides, lib. 11, cap. 129. Idea præstat semen lactucæ silvestris. Succus etiam lactucæ silvestris ad eadem valet, sed viribus infir-mior, ait idem auctor cap. sequenti.

6 Antequam lotus aquis et lacrymis. Hunc moren tangit S. Gregorius papa epist. citata: « Sed la vandus est aqua, ut culpas cogitationis lacrymis abluat.)

ldque juxta ritum Hebræorum.

h Omnes actus. Hæc reperire est in Regula S. Fractuosi episcopi Bracarensis cod. ms. Crass., cap. 15. i Reserat. Hoc vocabulum addidi ex cod. ms. Vind. quod etiam in cod. Crass. ms. deerat.

hujuscemodi vitia cum lacrymis atque compunctione cordis atque humilitate verissime abbati, præposito sive prælatis senioribus revelanda sunt : et consolatione, oratione, castigatione, sive etiam a exercitatione idonei operis castiganda.

#### § VII. - Ex REGULA CASSIANI (cap. 29).

b Illud ante omnia a seniore suo debet junior doceri, ut nullam jam penitus cogitationem, quamvis turpiter nascentem, celet seniori suo verecundia faciente quæ confusio periculosa est animæ. Sed mox, ut c exortæ fuerint cogitationes, suo eas publicet seniori, ne suo aliquid judicio, vel discretione committat: sed illud credat malum esse vel bonum, quod senioris judicio fuerit definitum. Non enim poterit diabolus circumvenire vel dejicere juvenem B monachum, nisi eum quem viderit aut per superbiam, aut per verecundiam suas cogitationes seniori celare. Nam evidenter diabolicam cogitationem Patres esse dixerunt; quam junior seniori d confunditur aperire.

#### § VIII. — Ex Regula Magistri (cap. 15).

- · Fratres, tunc rami arboris mundi sunt, si lignum ejus a radice purgetur. Nec enim dignum est mundatis foris f regiis, intus inquinari de sordibus. Sed decenter efficitur, si de intus foras ejecta sorde jam tum demum et fores juste mundentur. Non enim secura possunt esse 8 fossata, ubi intus est hostis. Simul et porta clausura sua captiva est, ubi muri non repellunt, sed inclusum retinent inimicum. Nam et vulnus ebullire novit repletum putredine, nisi exprimatur et de eo fuerit sanies ejecta extrinsecus, et h de ipsas operatione purgetur, altius potest suam cavare malitiam. Hoc ergo et nos de nostra
- \* Exercitatione idonei operis. Opus manuale non parum confert ad tentationes abigendas. Unde Regula Macarii et aliorum abbatum ait : « Quod si infirmus est animo hujusmodi frater, oportet eum frequentius operari.

b Illud ante omnia. Hæc sumpta sunt ex Cassiano lib. 1v de Institutis, cap. 9. Idem docet Cassianus ejusdem libri cap. 37, et Coll. 2, cap. 10.

· Exortæ. Hoc vocabulum adjeci ex libro Cassiani edito.

d Confunditur. Id est, erubescit, sæpe in sacra

Scriptura. Iptura.

Fratres. Reperire est in Regula ms. Magistri
D cod. Corb., eo em capite.

f Regiis. Regiæ sunt fores, jannæ, portæ. De

quo vocabulo infra.

8 Fossatum. Fossatum est fossa ambiens muros urbis, aut agri aut domus, aut arcis propugnacula; Gallice, fossé. Glossæ Cyrilli: Τάφρος, fossa, sepes, fossatum. Vegetius lib. 1v de Re Militari, cap. 16: · Civitatis fossalum, etiam apportatis lapidibus, lignis aut terra, non solum complent. Significat etiam exercitum. Moschopulus, Περί Σχεδών, φωσσάτον, στρατός, id est, fossatum, exercitus, et Suidas mox citandus. Sumitur etiam pro castris. Suidas: φοσσάτου, ο στρατός, το στρατοπεδου, id est, fossatum, exercitus, castra. Rufus in legibus militaribus: « Si fossato adhuc integro fuga partis vel aciei totius acciderit, et milites in fugam acti, nec ad defensores cucurrerint, nec ad ipsum fossatum se receperint, etc. 1

h De ipsas operatione. In cod. Vind. legitur : de

ria faciente, vel contumacia perurgente. Sed semper A anima sentiamus. Hoc est, prius debemus de corde projicere quod in corpore nolumus bajulare, dicentes nobismetipsis: Quid taces anima, et non erumpis in voce, et mentis tuæ exponis ardorem, et ejecto de intus ipso fervore malitiæ, præstes fatigatæ refrigerium passioni? Ergo cum alicui fratri cogitatum malum in corde advenerit, i et senserit se exinde fluctuari, statim suis hoc præpositis fateatur, et mox oratione facta nuntient hoc ipsum abbati. Nam ipsi præpositi hoc ipsum ultro semper debent i a susceptis suis exquirere: ne forte aut simplicitate quorumdam, aut certe ipsa verecundia malorum faciente, res pravas ac turpes fratrem pudeat confiteri. Sed cum ultro k ausus magis a magistro acceperint, jam fiducialiter sine verecundia indicent cogitata peccati. Quod et ipsi præpositi, et si ipsi hoc senserint, referant et de se abbati. Nam et ipse Major, cum de se hoc senserit, petat in oratorio a congregatione universa pro se debere orari. Ergo cum de aliquo fratre nuntiatum fuerit a præpositis abbati, convocet mox universam congregationem, et dicat omnibus abhas: Venite, fratres, subveniamus per dilectionem invicem nobis apud Dominum, dicente Apostolo: Fratres, et si præoccupatus suerit 1 quis in aliquo delicto, vos qui spiritales estis, m corripite ejusmodi in spiritu n mansuetudinis, o consolamini pusillanimes, considerans teipsum, ne et tu tenteris (Gal. VI). Et: P Tu qui stas, vide, ne cadas (I Cor. x). Ergo unanimes pro hoc fratre nostro oremus ad Dominum, ut dignetur in eo cum signaculo crucis suæ vel jussione q pænitentiæ suæ diaboli tentationes compescere. Cum ergo pro eo ab omnibus diutissime oratum fuerit, r surgens abbas cum omnibus, et complens, mox exientes singuli opus quod fa-

> ipsa operatione; male. Lege, ut in Regula ms. Magistri: De ipsa suppur tione. Suppuratio est puris seu saniei expressio. Suppurare est pus seu saniem

> i Et se senserit exinde fluctuari. Nota eas solas cogitationes malas, quæ nos premunt ac urgent ad consensum peccati esse abbati retegendas; non vero eas quæ simul ac natæ sunt, abeunt.

> i A susceptis suis. Suscepti sunt monachi apud Cassianum passim.

k Ausus magis. Id est, majorem audaciam.

1 Quis. In textu Græco, ἄνθρωπος, id est, homo, ut in versione communi.

m Corripite. In versione communi, instruite.

Mansuetudinis. In versione communi, lenitatis. o Consolamini pusillanimes. Hæc verba addita sunt a Magistro.

P Tu qui stas, etc. I Cor. x in versione communi: Qui se existimat stare, videat ne cadat. Ut in textu Græco.

Pænitentiæ. Leg., potentiæ, ut Regula ms.
 Surgens abbas. Est nominativus absolutus loco

ablativi satis familiaris ipsi Magistro.

s Et complens. Id est, collectam, seu orationem dicens, ut loquimur, seu concludens. Ita habetur in epist. S. Epiphanii ad Joan. Hierosolym. Quando autem complemus orationem secundum ritum my-steriorum. Lib. 111 Dial. S. Gregorii, cap. 17: « Cumque diu orassent, complere orationem Quadragesimum subdiaconum servus Dei jubet. > Ruperti lib. 1 de Divinis Officiis, cap. 19: c Collectæ quæ dicuntur ad complendum, orationes sedentis in

854

ciebant, a reprehendant; et retento apud se illo solo A nentize cruciatione nullus pereat, sed omnes eradan; fratre qui malo cogitationis laborat, proferat codices et adversus necessitatem vulneris ejus similis divina medicina legatur. Nam et per dies quibus ipse frater interrogatus ab abbate, si forte responderit non transisse, illis horis, quibus continget legi sive per hiemem sive per æstatem, b pænitentia codicum ad ipsam cogitationis necessitatem legantur e in ipsa decada, de qua est frater : verbi gratia, si suaserit fornicationem, legatur illi ex diversis codicibus, ubi castitatem diligit Deus. Si d mentionem suadet frequenter, legatur ex diversis, ubi præcipit veritatem. Si desiderium aliquod, legatur illi, ubi hoc temporale præcipit Deus contemni, et æterna quæri et regnum cœlorum. Unde oportet abbatem multum esse de lege • structum, ut aut testimoniis omnia doceat, aut B pertinentia ad locum legenda consignet. Nonne ergo cum tali suerit argrotus refertus succo discipulus, non solum pristinas recipit vires, sed et novas adversus inimicum acquirit; et adversarius perdet. quod ipse putaverat possidere? Unde alio die mane interrogetur ab abbate ipse discipulus, si cogitatio inimica cessavit, aut non. Quod si respondeat non cessasse, superponatur jejunium ab omnibus. Quod iterum si alio die reinterrogatus responderit non transisse reficientibus omnibus mensis, subtrahatur vinum. I Nam si tertia, quod absit, jam dictione judicemur modicæ fidei, ne videamur tarde credere Dei posse nobis auxilium subvenire; præterea cum sciamus eum esse nimis misericordem, vel pium et ad præstandum paratum, quia non obliviscitur mi- C sereri Deus, nec continebit in ira misericordias suas: ergo, quod supra diximus, si tertio die interrogatus responderit non transisse, item oleum mensis subtrahatur cum vino: ut multorum labore vel absti-

cœlo capitis nostri Jesu Christi signant. > Abbas autem bic complet orationem : quia olim boc erat munus ejus, qui cæteris præeminebat. Walfridus Strabus, lib. de Rebus Ecclesiasticis, cap. 22: CSolebant enim non solum inter officia missæ, verum etiam in aliis orationibus, conventibus et collocutionibus, qui cæteris aderant eminentiores, brevi oratione opus concludere, quod et in sanctorum Patrum exemplis agnoscimus, dum alii alios honorificentiæ causa orationes colligere postulabant. > Quod satis patet ex citato textu S. Gregorii, uhi monachus Quadrage imum sub liaconum jubet concludere orationem. Formulæ collectarum diversæ erant. D Papiam : Mentiriosus, fallax, aut mendar; kge! Ouædam nostris utcunque similes, ut videre est in loco citato S. Epiphanii: Quando autem complemus orationem secundum ritum mysteriorum, et pro omnibus, et pro te quoque dicimus : Custodi illum qui prædicat veritatem. Vel certe ita : Tu præsta, Domine, et custodi, ut ille pradicet verbum veritatis. . Aliæ minime, sed erant quædam Dei glorificatio in fine officii, ut constat ex Dynamio Patricio in Vita S. Maximi Reiensis episcopi: « Cum igitur ad ipsius arcis vestibulum suspenso me gradu contuli, atque illic heatissimos apostolos Petrum et Andream, ad complendam cum Maximo orationem alternis honoribus se prævenientes ego peccator audivi. Cumque tandem jugi oblatione compulsus beatus Maximus eos diutius differre non posset, his verbis complevit officium: Sit gloria Dei benedicta in aternum et in sacula saculorum. Reliquis respondentibus : Amen. >

ut in afflictione omnium divinæ misericordiæ renedium speretur, ut apostolicum compleatur praceptum dicens: Invicem onera portate, et sic adimplebilis legem Christi (Gal. vi). Nam et frater mittendus in via a præpositis suis debet moneri, ut omni bora in quovis loco sit sollicitus adversus diabolum, qui in via secum nos vult trahere in gehennam: cum nos patitur bene agendo in cœlis ascendere hominen. unde per g superbiam causam jactatus est. Meque debet servus Christi in quovis loco et etiam size præsentia Majoris cautus consistere, et diligenter & tam a malis factis, quam a pravis cogitationilus observare. Et hoc debet frater moneri, ut, can cogitatio aliqua ei adversa advenerit, mox fixis in terra cum cervice genibus, vel signo crucis in front depicto, precibus debet ad Dominum convolare, # dignetur suos milites a diabolo desendere. Qui vitia nisi reprimantur cum parva sunt, cum migu funt non stringuntur. Et cum cogitata mala facis implentur, de perfecto peccato perfecta mors xquiritur.

#### § IX. — Ex REGULA CUJUSDAM (cap. 6).

Confessio quam crebra et sagaci cura sil dauda multorum Patrum juxta scripturarum seriem tradito demonstravit. Danda ergo confessio semper est, 11 veterascentem mentis statum, 🌢 et peccalorum lene bris quotidianis illecebris fuscatum, rudem custolial. sicut Scriptura docuit dicens: Omni custod'a uru tuum cor, quia ex ipso vita procedit (Prot. w). Sit quippe beatus David orando dicebat : Deiidum meun cognitum tibi feci, et i injustitias meas non operai. Dixi, Confitebor adversum me injustitiem mean Domino et tu remisisti i impietatem cordu nei (Psal.

Reprehendant. Id est, rursus capiant.

b Pænitentia codicum. Lege : Pertinentia codicus. Ita in Regula ms. Mag. et in conc. ms. Vind. ides. pertinentes codices.

c In ipsa decada. Decada, seu decas, au Gran Seras est decania, decuria. Glossæ Cyrilli: Mar;

δεκανία, decuria.

d Mentionem. Id est, Mendacium. Glossa Plike xeni : Mentio, αναμνησις και ψείσμα, id est. recontio et mendacium. Hinc mentiosus, id est, menti-Lex Alaman. tit. 41, l. 1 : « Qui nec mentiosus in prævaricator, nec munerum acceptor sil. mentiosus.

· Structum. Ita in Regula ms. Magistri, ide. instructum, ut strumentum pro instrumentum.

quo supra.

1 Nam si tertia, quod absit jam dictione le le gula ms. Magistri: Nam si tertio, quod absit ja gula ms. Magistri: Nam si tertio, quod absit ja gula ms. dici ne, recte; et subaudi, interrogatus sural la sta, quod absit jam dici, usque ad illa verta la quod supra diximus, sunt intercludenda parent

8 Per superbiam causam. Lege: Per sp causam. Ita in Regula ms. Magistri et in cod. 1. causa est culpa, reatus. De quo vocabulo infra-

h Et peccatorum. Copula et translata anterio tidiania, ponatur.

i Injustitias meas non operui. Ita in Psalierica. mano.

i Impietatem cordis mei. Juxta Psalterium fir manum et Septuaginta: Εκί συ ἀφῦνες ἀσιδιω 🕏

XXXI). a Quantum valet pura et non tarda confes- A tem deliquerit, post secundam per confessionem cusio, ut sic secura eam subsequatur impetratio. De Confessus se, ut facinorum molem pelleret de se. Oni ingemuit confitendo, e glorisicavit remissionem recipiendo; dolendo patefecit crimen, dando redintegravit spem. Non enim præcessit spei fiduciam, quia meminerat se olim per Spiritum sanctum a Domino illuminatus dixisse: Quia apud te est propitiatio, et propter legem tuam sustinui te, Domine (Psal. caura). Et iterum : quia apud Dominum d misericordia est, et copiosa apud eum redemptio (Ibid.). Apud quem misericordiam perennem agnoscit, apud eum copiosam et redemptionem. Quæramus ergo ibi misericordiam, ubi redemptionem manere jam novimus copiosam. Crescat dolor post ruinam, ut culpæ inveniatur medicina. Confiteamur invicem delicta, B ut nostra nobis Omnipotens dimittat peccata. Sic nos Scriptura hortatur: Confitemini alterutrum peccata vestra, et orate pro invicem (Jac. v). Quanta clementis Judicis pietas erga nos diffusa dignoscitur, ut quod actibus ærumnosis facinus contractum fuit, mutua prece solvatur. Detur ergo mutuæ orationis solatium, ut invicem orando capiatur præsidium. Magna etenim copia fructum habet, quando ex revelatione delictorum salus acquiritur. • Revela, inquit Psalmista, Domino viam tuam, et ipse te enutriet (Psal. xxxvi). Si revelando peccata nutritur anima, quotidiano ergo studio per confessionem revelentur, ut quotidiana medicina vulnera sanentur. Sed quibus horis congruentibus quotidiana delicta sunt abluenda, nobis inserendum est: 1 ut'quid post completorium C sua vulnera verecunde; non ad opprobrium recipienper opacæ noctis spatia mens vel caro per fragilita-

παρδίας μου, id est, et tu remisisti impietatem cordis mei.

a Quantum valet. Est epiphonema.
b Confessus se. Lege confessus est se. Est autem hic homoioteleuton, id est, similiter desinens.

c Glorificavit. Supple Deum.
d Misericordia est. Ita in Psalterio Romano.
e Revela Domino. Locus contextus ex particulis

psalmi Liv et Lvi.

<sup>1</sup> Ut quid post completorium, etc. Hic notanda est trina quotidie monachorum confessio. Quæ etiam erat in usu in monasterio S. Faræ, ut notat Jonas in ejus Vita: « Erat enim consuetudinis monasterii Regulæ, ut ter in die per confessionem unaquæque earum mentem purgaret.

8 Ante completam. Completa est completorium. Unde postea dicit : Similiter et post nonam, vel ante D

completorium est faciendum.

h Scholam ingrediens. Schola est conclave in quo monachi aliquid agunt, legunt et dormiunt. Concilium Turonense II, can. 15: ( Nec liceat monachis cellas habere communes, sed schola labore communi constructur, ubi omnes jacrant aut abbate aut præposito gubernante. > Regula cujusdam Patris, cap. 12: · Focos vero in schola pænitentes, si fuerint, bini per hebdomadas faciant. > S. Cæsarius Arelatensis, cap. 3 Regulæ: c De ipso tamen habitu mutando, vel lecto in schola habendo sit in potestate prioris. Et in recapitulatione cap. 19: cet quia propter custodiam monasterii aliqua ostia sive in veteri baptisterio, sive in schola, vel textrina aut turre juxta pomarium clausi atque damnavi. > Tetradius, cap. 3 Regulæ: Cellum peculiarem aut armariolum nullus habeat; in una schola omnes maneant.

randum est expiari. Quidquid vero diurno actu, vel visu, auditu, cogitatu tepescendo deliquit, nonæ horæ expleto cursu, ut purgetur, censendum est. Post vero quidquid ab hora nona mens maculæ attraxerit; <sup>8</sup> ante completam confitendum est. Illud tamen abbas studere dehet, ut post secundam, h scholam ingrediens, peracta oratione, nullum foras egredi permittat, nisi prius detur confessio: similiter et post nonam et ante completorium faciendum est.

## § X. — Ex Regula Donati (cap. 23).

Inter cæteras Regulæ observantias hoc magis tam juniores quam seniores monemus fratres, ut assidue et indesiñenti studio tam de cogitatu quam de verbo inutili, vel opere, vel aliqua commotione animi confessio omnibus diebus, omnibus horis omnibusque momentis semper donetur, et Patri spiritali nihil occultetur. Quia statutum est hoc a sanctis Patribus, ut i detur confessio ante mensam, sive ante introitum lectorum, aut quandocunque fuerit facile. i Quia confessio pœnitentiæ de morte liberat. 2 Ergo nec ipsa parva 1 confessione sunt negligenda m cogitata, quia scriptum est : " Qui parva negligit, paulatim defluit (Eccli. xix).

#### § XI.—Ex Regula cujusdam (cap. 8).

Abbas vel præpositus, vel quilibet seniorum fratrum, cui ab abbate commissum fuerit, ut confessiones recipiat, crimina majora vel minora o nullatenus manisestet, nisi soli justo judici, qui omnium consitentium crimina lavat. Ille etenim qui confessus est dum, sed ad salutem redintegrandam confessus est,

i Ut detur consessio. Hæe sumpta sunt ex Pænitentiali S. Columbani circa initium : « Ut detur consessio ante mensam, ante introitum lectus, vel quandocunque fuerit facile dare. > Ubi legendum est, sive ante introitum, etc., quemadmodum legitur apud Donatum.

i Quia confessio. Ex Pœnitentiali ms. S. Columbani, ubi sic juxta cod. Flor. legitur : confessio et

pœnitentia, etc.

k Ergo nec ipsa parva. Ex codem Pænitentiali consequenter: ( Ergo nec ipsa parva a confessione sunt negligenda peccata, etc. >

1 Confessione. Lege, a confessione, ut habetur in citato Pœnitentiali, et in codice Vindocinensi.

m Cogitata. In Pœnitentiali citato habetur, pec-

cala.

n Qui parva, etc. Eccli. cap. xix. Ita in Poenitentiali S. Columbani. In versione vulgata: Qui spernit modica paulutim decidet, in suturo, ut in textu Graco, πεσείται, id est, decidet. Tamen S. Hieronymus habet, decidit, in præsenti. In eos qui minima peccata negligunt sie invehitur S. Hieronymus in epist. ad Celantiam : « Neque vero eorum te seducat error, qui ex arbitrio suo eligunt quæ potissimum Dei mandata fa. ciant, quæque quasi vilia ac parva despiciant : nec metuunt, ne secundum divinam sententiam minima contemnendo paulatim decidant. > Ex re etiam parva neglecta aliquando magna mala oriuntur; et quod parvum erat, magnum fit. Unde illud cujusdam sa-pientis apud Dionysium Alexandrinum in epist. Can. : Οὐ μικρόν ἐν βίω τὸ παρά μικρόν, id est, non parum est in vita quod parum est
O Nullatenus manifestet. Idem præcipit sanctus

Benedictus, cap. 46 Regulæ.

justum habens testem Deum, a quo et mederi ex- A facinus pandant. Cumque obdurata corda nibil respectat. Is vero senior qui recipit, cum gravitate et moderatione penes se occultando honestissime teneat, ne, dum alterius vulneri medicinam infundit, suæ mentis corrumpat nitorem. Nullus tamen monachorum confessionem recipere; vel pœnitentiam dare sine ordinatione abbatis præsumat. \* Ne vitium commissum abbatem celetur, \* b sed ei omnia per notitiam agantur. Qui vero inventus fuerit, qui hoc propositum regulæ violare conetur, gravi pœnitentiæ sententia corripiatur. Quia delicti fomitem abbati voluit occultare.

A facinus pandant. Cumque obdurata corda nibil remedii capere vellent, inter flagella clamare cope runt: Sustinete paululum, sustinete, nec prorss exspectantes urgete. Cumque aliæ inquirerent a qui bus exspectantes urgete. Cumque aliæ inquirerent a qui turmas Æthiopum adventantium, quæ nos raper, et abducere festinant? Cumque, terribile dictum! qua aderant, mirarentur, audiunt fragorem supra cella aderant, mirarentur, audiunt fragorem supra cella cum; ita ut nigrescentes umbras cernerent, et voces crebro clamantes eas per omnia audirent, inter flagella clamare cope runt: Sustinete paululum, sustinete, nec prorss exspectantes urgete. Cumque aliæ inquirerent a qui turmas Æthiopum adventantium, quæ nos raper, et abducere festinant? Cumque, terribile dictum! qua aderant, mirarentur, audiunt fragorem supra cella capere vellent, inter flagella clamare cope runt: Sustinete paululum, sustinete, nec prorss exspectantes urgete. Cumque aliæ inquirerent a qui turmas Æthiopum adventantium, quæ nos raper, et abducere festinant? Cumque, terribile dictum! qua aderant, mirarentur, audiunt fragorem supra cella capere vellent, inter flagella clamare coperunt : Sustinete paululum, sustinete, nec prorss exspectantes urgete. Cumque aliæ inquirerent a qui turmas Æthiopum adventantium, quæ nos raper, et abducere festinant? Cumque, terribile dictum! qua aderant, mirarentur, audiunt fragorem supra cella cum qua derant particular qua

#### § XII. — ° QUID FACTUM SIT IN MONASTERIO EVO-RIACAS.

Denique duas quasdam sorores ejusdem monasterii antiquus hostis aggressus [est] quas noviores et B roborentur. At illæ audita sacri corporis menime imbecilliores conversatio reddebat, tentare compulit. Primum ut confessionem veram nequaquam ab ore promerent. Erat enim consuetudinis monasterii Regulæ ut d ter in die per confessionem unaquæque earum mentem purgaret. Quæ diu cum ab omni congregatione objurgarentur, et nequaquam eis correptio earum proficeret, ultione divina ambæ percussæ meritas luere didicere pænas. Cumque e mater monasterii sæpe anxia quæreret quæ pænæ foret occasio, et nullatenus veritatem valerent exprimere, hortatur iterato ut inter suoremas horas per confessionem

a Ne vitium commissum. Lege: ncc vitium commissum. Nam hae non intelligentur de peccato confesso, sed de peccato manifeste coram fratribus perpetrato, qui hac constitutione tenentur illud abbati C denuntiare. Et hoc membrum est ab antecedente distinguendum.

b Sed ei omnia per notitiam agantur. In Cod. Vind.: Sed ejus omnia per notitiam agantur. Sed τὸ ejus transpositum est, itaque lege: Sed omnia per

ejus notitiam agantur.

c Quid factum sit in monasterio Evoriacas. Hæc historia habetur apud Jonam, in libro qui inscribitur Vita S. Burgundoforæ. Evoriacas monasterium est in saltu Brigensi diœcesis Meldensis; in Vita ms. S. Faronis dicitur Eboriacus, vulgo Faræ monasterium, a S. Fara prima abbatissa, Gallice Fairmoustier.

d Ter in die. Ex peculiari constitutione hujus monasterii. Nam in Regula S. Columbani, cui hoc monasterium erat obnoxium, non toties in die confessio danda præcipitur, ut ex supra dictis liquet.

o Mater monasterii. Quæ a Jona vocatur Burgundofora, sed legendum Burgundiofara, ut in citata Vita ms. S. Faronis vetustissima, quæ asservatur in monasterio S. Faronis: quia eadem est cum S. Fara, cujus meminit Beda lib. 11 Hist. Angl., c. 8. Dicitur autem Burgundiofara, quia ex Burgundia originem duxit, ut testatur Fulcoius Belvacensis, Meldensis subdiaconus, in altera Vita S. Faronis ms. ex bibliotheca ejusdem monasterii.

Binis sideribus fulsit Burgundia tellus Aguerico, propria cum con uge Leodegunda. Fructum condignum duo sidera quattuor edunt Faram, te, Faro, Walbertum cum Chanoaldo.

Imo et S. Faro ejus frater in priore Vita citata ms. dicitur Burgundofaro, et in privilegio monasterii S. Dionysii Burgundofar : Burgundofar episcopus consensi.

f Patefactum. Lege, patefactum est, ut in Jona edito.

<sup>8</sup> In collegio sororum nequaquam sepeliri. Mos fuit olim in monasteriis ut monachi, sive sanctimoniales, medii capere vellent, inter flagella clamare conerunt : Sustinete paululum, sustinete, nec prorsus exspectantes urgete. Cumque aliæ inquirerent a quibus exspectare rogarent: Non aspicitis, inquient turmas Æthiopum adventantium, que nos rapere, et abducere festinant? Cumque, terribile dictum! que aderant, mirarentur, audiunt fragorem supra cele tegumenta personantem, ostiumque cellula ri i petefactum; ita ut nigrescentes umbras cemerent, e voces crebro clamantes eas per omnia audirent, iu ut vix quæ aderant signo crucis armatæ ad psilmä officium valerent assistere. Tanti doloris atque nororis eventu Mater urget ut per confessionem su patefaciant vitia, et sic sacri corporis participation garrire et fremere cœperunt dentibus et frendents dicere: Cras, cras, sustinete; inter quas voce ettremum halitum dimiserunt. Quas cum 8 in college sororum nequaquam sepeliri Mater monasterii num duxisset, segregatim humandas ac in extremo septliendas esse præcepit. Supra quarum tumulos i globus igneus in modum clypei intra triennium crebro apparuit, præsertim Quadragesimæ diebus usque in adventum sancti Paschæ, vel etiam in vigilia Natalis Domini ferventior apparel at. Simulque voces tumb tuantis turbæ personabant, inter quas duæ ululantes

in eodem cœmeterio sepelirentur: nt quos vita conjunxerat, mors ipsa non separaret : S. Antioctes monachus in epist. ad Eustachium, nhi agit de monachis lauræ S. Sahæ, qui ab Ismaelitis suerant tracidati: Περιπτίξας (Modeστος) τὰ άγια, και καστικά αὐτῶν λείψανα κατεθέτο ἐν ταῖς θήκαις τῶν πετέρων, Ν est, Et complexus (Modestus) sanctas et fories religuias in Patrum monumentis deposuit. Palladius in Lausiaca, cap. de Tabennesiotis, ubi agitur de sabctimonialibus quæ sub eorum cura erant: Maximum ταύτην είς τὸ πέραν, καὶ θαπτουσιν είς τὰ μπιπι ἐαυτῶν, id est, Trajiciunt eam in alteram ripan, d sepeliunt in suis sepulcris. S. Isidorus, cap. 21 fegulæ : « Corpora fratrum uno sepelienda sunt loco, ut quos viventes charitatis tenuit unitas, morinic unus locus amplectatur. > Joan. diaconus, lib. 1 5/12 S. Gregorii, cap. 15, de monacho proprietario Cum vero mortuus fuerit, corpus illius cum trum corporibus non ponatur. . Idem vide reest in la S. Eugendi abhatis, et in Vita S. Leutfredi cp. 5; apud S. Gregorium, lib. m Dialog., cap. 47; Bds. lib. Iv Hist. Angl., cap. 7, et apud Petrum Vaen

h Globus igneus. Non absin ilis historia narriuri Baldrico lib. 1 Chron. Cameracensis, cap. 46, & quodam viro excommunicato a S. Theodorica scopo Cameracensi, quod possessiones et pradu de clesiæ depopulatus esset, nec sæpe monitus ab in " sionibus cessaret; qui ipsam excommunications minimi ducens blasphemando teterrimam mortes obierat susis per secretam naturam viscenim e Porro manifesto divinæ animadversionis judicie. terra, quo sepulturæ locus ambiebatur, tribus 🖺 circuitum cubitis ab imo ita evarsit, ut ab occuis meatibus incendio emisso satisceret : et cum id cenentious mirum et formidandum esset, illud mage stupebant, quod per triennium in agro illo ros 18 pluvia non cecidit, nec gramen apparuit. Espera vero triennio, cum vir Dei nocte quadam per estisim in sublime raperetur, vidit miserum mire e it

midando supplicio cruciari.

Væ mihi, væ mihi, væ mihi. Cernens itaque Mater monasterii justam sententiam a judice super injustas animas esse illatam, manifestius damnatarum est aggressa comperire sententiam, accedensque ad tumulum experimento quærit si cadavera, quamvis putredine corrupta, in sepulcro manerent. Itaque

erumpebant, prout in tormentis resonare solent : A menses sex, ex quo functa corpora condita fuerant, transierant. Reperit interius sepulcrum igne exustum, nec quidquam terræ residuum superesse cadaveris, præter favillam vestium. Mansitque per triennium illatæ sententiæ severitas, ut terror dannatarum timorem sodalium præberet remanentlum.

# CAPUT XVI.

#### DE SEXTO GRADU HUMILITATIS.

#### § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Sextus humilitatis gradus est, a si omni vilitate vel extremitate contentus sit monachus; et ad omnia quæ sibi b injunguntur velut operarium malum se R judicet et indignum, dicens sibi cum Propheta: Ad nihilum reductus sum, et nescivi; ut jumentum factus sum apud te, et ego semper tecum (Psal. xc11).

- § II. Ex Regula sancti Basilii (cap. 22).
- c Exercitia humilitatis sunt si se vilioribus offi-
- a Si omni vilitate. Nempe in potu, cibo, vesti-mento, calceario et quocunque opere injuncto. Tunc beatus vir monachus, qui nihil excellens judicat, nisi id quod cum humilitate conjunctum est ut S. Dositheus, qui viles tantum cibos expetebat, piscium capiribus et similibus ægrotorum reliquiis contentus (S. Doroth. in ejus Vita). Porro hujus gradus mentio fit apud Joan. monachum lib. 11 de Vita S. Odonis : · Videlicet cum in sexto humilitatis gradu præcipiat beatus Benedictus ut omni vilitate vel extremitate contentus sit monachus. >
  - b Injunguntur. Reg. ms. Magistri, præbentur.
  - Exercitia. Hæc habentur apud sanctum Basilium,

ciis subdat, et ministeriis indignioribus tradat. Ita namque arrogantiæ et vanæ gloriæ vitium curari poterit; ut consuetudine humilis effectus ultra jam non incidat in arrogantiæ et vanæ gloriæ delictum. Sed in singulis hujuscemodi vitiis cura similis adhi-

§ III. — Ex Regula sancti Cassiani (cap. 42).

d Omni vilitate contentus sit monachus, et ad omnia quæ ei • prædicentur velut operarium malum se judicaverit et indignum.

interrog. 198 Regul. brev., et apud Rufinum, cap. 41, non eisdem verbis : ita ut auctor noster voluerit hoc loco sensum referre, non verba, maxime cum hanc interrogationem seu caput contraxerit.

d Omni vilitate. Exstat apud Cassianum, lib. IV de Institutis renuntiantium, cap. 39, ubi hic gradus, seu signum, ut ille appellat, ponitur septimo loco. Hic autem particula si desideratur, et legendum, si omni, etc., ut apud Cassianum, ' citato; alioqui sensus vacillaret.

· Prædicentur. Lege, præcipiantur. Ita apud Cas-

sianum.

## CAPUT XVII.

## DE SEPTIMO GRADU HUMILITATIS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti. Septimus humilitatis gradus est, a si se inferio-

rem et viliorem b non solum sua lingua pronuntiet. sed etiam intimo cordis credat affectu, humilians

a Si se omnibus inferiorem. Hunc locum tangit Haymo Halberstattensis, lib. 1 de Varietate, cap. 32 : Humilitas quidem hæc est, ut omnes homines æstimemus superiores nobis, et omnibus nos infe-priores et viliores non solum humili pronuntiemus sermone, sed etiam intimo credamus cordis affectu. Non dissimilis est sancti Basilii doctrina interr. 198 Regul. brev., ubi sic humilitatem definit : Tansivoφροσύνη μέν έστι το πάντας άγεισθαι ύπερέχοντας έαυτου, id est, humilitas est omnes seipso superiores existimare. Et in Ammonitionibus: « Humilis autem e contra omnes terrenos respuens honores ultimum se jerdicat omnium. > Nec sanctus Ambrosius abscedit l.b. 11 de Oslic.. cap. 27 : « Hæc est enim humilitas, si nihil sibi quis arroget, sed inferiorem se esse existimet. > Subscribit sanctus Isialorus cap. 3 Regulæ :

Nemo cæteris se judicans meliorem, sed inferiorem omnibus deputans tanto humilitate clarescat, quanto plus cæteris culmine virtutum coruscat. ) Et lib. v Sententiarum, cap. 20 : « Tunc enim se quisque manachum judicet, quando se minimum judicaverit, etiam cum majora virtutum opera gesserit. > Eamdan humilitatem de monachis Legerensibus prædi-

cat sanctus Eulogius martyr epistola ad Willesindum Pampilonensem episcopum : Florebat in nounullis perfecta charitas : plerosque alto culmine extollebat humilitas, qua se unusquisque juniore inferiorem reputans imitator fieri præceptorum Dei contendebat.

b Non solum sua lingua. Nota quia nonnulli ad nauseam usque se ore tenus deprimunt, et importunius imperfectiones suas commemorant, sed nihilo humiliores sunt. Nam, ut præclare monet sancta Theresia a Jesu, plerumque accidit ut ex consuetudine suas imperfectiones divulgandi, tantum sit in ore, non in corde humilitas quam etiam sancta illa mater apposite satis uncinam appellat : quod ejusmodi homines verbali hac sui demissione veluti unco famam et gloriam ad se pertrahant. Sed occasio, quales sint, cito manifestat, cum videlicet ab aliis spernuntur ac deprimuntur; tunc enim aliter quam si agitentur a furiis inquietantur. Adeo ejusmodi cauponatores intemperiæ vexant. Quidam gestu et fracta voce humilitatem simulant, quod fugiendum esse docet sanctus Hieronymus epist. ad Celantiam: · Humilitatem sequere, non quæ ostenditur ac si

se et dicens cum Propheta: Ego autem sum vermis A sine dubio d possit esse superior. Que cogitatio ad et non homo: opprobrium hominum et abjectio plebis (Psal. xx1). Exaltatus et humiliatus sum et confusus (Psal. LXXXVII). Et item : Bonum mihi , quia humiliasti me, • ut discam mandata tua (Psal. CXVIII)

#### § II. — Ex Regula Cassiani (cap. 42).

- b Semetipsum cunctis inferiorem non superficie labiorum pronuntiet monachus, sed intimo cordis credat affectu.
- § III.—SANCTI AUGUSTINI, DE EO QUOD SCRIPTUM EST: Invicem onera vestra portate (Gal. v).
- · Illud cogitandum nullum esse hominem qui non possit habere aliquod bonum, etiamsi lateat, in quo

mulatur gestu corporis aut fracta voce verborum. a Ut discam mandata tua. Ita in Regula ms. Ma- B num, lib. Lxxxiii Quæst., quæstione 71. stri juxta textum Hebraicum D'pri chechem, id est d Possit esse. Apud sanctum Augustinum, posit gistri juxta textum Hebraicum הקים chechem, id est mandata tua. In Psalterio Romano et in editione vulgata habetur to justificationes tuas, secundum Septuaginta.

6 Semetipsum. Exstat apud Cassianum lib. iv de Institutis renuntiantium, cap. 39, poniturque octavo loco, atque ita incipit: Octavo si semetipsum.

contundendam et edomandam superbiam valet, · Nec arbitreris quoniam bona tua eminent, et apparent. et ideo alterum nulla habere, quæ lateant fortasse, majoris ponderis bona, quibus te superat ne scientem. Non enim fallit nos aculatione potius quoi Apostolus jubet, cum dicit : Nikil per contentionem, neque per inanem gloriam : sed in humilitate ments alter alterutrum existimantes superiorem sibi (Pul. 11). Non hoc itaque debemus existimare, ut non existimemus, sed nos existimare fingamus : sed vere existimemus posse esse aliquid occultum in alio quo [unde] nobis superior sit, etiamsi bonum nostran quo illo videmur superiores esse, non sit occulum.

· Illud cogitandum. Exstat apud sanctum August-

· Nec arbitreris, etc. Idem sanctus Augustinus, libro de sancta Virginitate, cap. 52 : (Existimate aliquos in occulto superiores, quilus estis in maifesto meliores.

# CAPUT XVIII.

## DE OCTAVO GRADU HUMILITATIS.

KI. — Ex Regula sancti Benedicti. Octavus humilitatis gradus est, e si nihil agat mo-

a Si nihil agat monachus. Maxima humilitas est Regulæ statutis inhærere, et seniorum suorum vesti- C gia premere, neque ea sincipitis sui nebulis postponere, nec Regula et majorum exemplis prætermissis altiora quædam venari, quibus apud juniores et im-peritos fama acquiritur ab immeritis, imo apud pru-dentes sæpe, nisi forte sint limatioris et emunctioris sagacitatis. Nam communem vitam et Regulam transcendentia eo clariora, quo rariora; quæ sane majorem admirationem pariunt quam en quæ trita sunt et vulgaria. Et ex hoc nimio sanctimoniæ fulgore, qui fratrum hebetat aciem eorumque perstringit oculos, quominus ejusmodi hominum maculæ et nævi appareant, omnium ordinum religiosorum natus est interitus, cum in abbates et prælatos, non ii qui sapientia præeminerent, sed qui præfulgerent, electi sunt. Testis est Pontius in ordine Chiniacensi, testis Elias in seraphica S. Francisci religione, qui quia plus fulgoris quam virtutis habebant, cum in suorum ordinum prælatos electi sunt, disciplinam regularem non mediocriter labefactarunt. Neque hic loquor de D tandos, dent illi operam ut hal eant in s' quo jum hypocritis, quorum certa est apud Deum damnatio; sed de iis qui nescio quo sesamo et sale suas actiones aspergunt et condiunt, ut plus famæ una aut altera virtutis actione sibi concilient quam alii sexcentis. Quamobrem iis quos Deus vocat ad austeriora, quam Regula præscribat, amplectenda, duo potissimum præstanda sunt, nempe ut regulam ad amussim observare studeant, et ea quæ duriora et acerbiora suscipiunt, cæterorum fratrum oculis, quantum fleri potest, minime subjiciant, ne iis admirationis ansam præbeaut, sibi vero interitum parent. Addit præterea s netus Benedictus majorum sive s miorum vestigiis insistendum, quia seniores ex longo vitæ regularis usu sunt in ea magis oblirmati, et, ut ait D. Hieronymus, Bos lassus fortius figit pedem. Inest etiam in eis morum grav tas et maturitas, animi motus pacatiores, carnis ardor et ceterorum sensuum pene sopitus; nec præcox, ut in juvenibus, sed concocta prudentia. Sunt præterea veteris discipli-

nachus, nisi quod communis monasterii regula rel majorum cohortantur exempla.

næ, regularis observantiæ, et eorum quæ ab aniqui Patribus statuta sunt, tenaciores, quod summum es in vita religiosa bonum. « Neque enim milius juqui Marcus philosophus imperator in epistola ad suun præfectum, apud Vulcatium Gallicanum in Avido Cassio) regi possunt nisi vetere disciplina. Seis enim versum a bono poeta dictum:

#### « Moribus antiquis res Romana, virisque.)

At contra juniores quolibet objecto hono inconside rate trahuntur, bonum quidem amplecientes, sed a id expediat, ignari : eoque periculosius, quod ilia gratia sæpe a communi Regula monasterii et mije rum declinent exemplis. Nec id nos movere delet. plus fervoris sæpe in junioribus lucet. Nam (is nummus aureus recens cusus plus fulgoris bab i quam vetus, non tamen ideo majoris est pretii: fr num novum etsi vetere jucundius sit ad gustum. 100 tamen aque facit ad stomachum. Verum cum sucus Pater Benedictus proponat m jores et seniores m res imitentur. Ad quod ut divino quodam celemate inflammentur, huc producam quæ habet fusti. Reiensis, serm. ad monachos: Major quanto situ tanto plus debet studere ædificationi et perfectis Nullum sibi finem faciat proficiendi, nullumque 14 minum constituat acquirendi, cum sibi diri audid Para in exitu opera. Et iterum : Non verearis 1857 ad mortem justificari. Et iterum : Sapientia in 1853. canetur. Quanto ergo plus proficimus, tanto phumile ur, quia quanto plus humilati fuerti tanto plus proficiemus. Nullus ille senior tam international proficiemus. ctus appareat, ut putet quod eum non decet abelie-tia, quie Deum decuit. Humilitas enim et olectical in junioribus adhuc necessitas, in senioribus ver dignitas. Ille enim bene consummavit, qui quo i.x sic egit, quasi qui semper incipiat. Quamobi. augmenta meritorum incitamenta debent esse pro fectuum. > Sit ergo senior obedientiæ sectator, it junior sit ejus imitator.

§ II. — Ex Regula sancti Cassiani (cap. 42) a. A vel communis regula, yel majorum cohortantur Si nihil agat monachus, nihil præsumat quod non exempla.

a Lib. IV de Instit., cap. 3

# CAPUT XIX.

# DE NONO GRADU HUMILITATIS.

§ I. — Ex REGULA SANCTI BENEDICTI.

Nonus humilitatis gradus est, si linguam ad loquendum prohibeat monachus, et taciturnitatem habens a usque ad interrogationem non loquatur, monstrante Scriptura quia in multiloquio b non effugictur peccatum (Prov. x). Et quia, vir linguosus non dirigetur e super terram (Psal. cxxxix).

§ II. — Ex Regula sancti Ferreoli (cap. 29).

Ut loquendi temperantiam monachus in omni locutione teneat: propter quod dicit Scriptura: In multiloquio non effugies peccatum (Prov. x). Et ite-

• Usque ad interrogationem. Lex fuit antiqua monasteriorum ut monachus, nisi interrogatus et jussus, non loquatur. Fructuosus episcopus, cap. 12 Regulæ:
• Coram seniore suo prior nullas ambulet, neque mon jussus sedeat vel loquatur. > Fructuosus abbas, cap. 5 Regulæ: • Nihil loqui, nisi ad interrogata. > Magister, cap. 8 Regulæ: • Tandiu in taciturnitate sileant, quandiu taciti frena oris corum abbatis interrogatione laxentur. > S. Ferreolus, cap. 29 Regulæ: • Nec hoc tantum, sed etiam taciturnitatem tibi præsentia abbatis vel etiam alterius senioris imponat: ita ut nisi interrogatus ab eo vel jussus silentium inrumpere non præsumas. > Regula quorumdam Patrum: • Illud quoque observandum est, præsente seniore quocunque, vel præcedente in ordine psallendi non habeat facultatem loquencii. >

Non effugietur. Ita legunt S. Dunstanus, Smaragdus, Turrecremata, editio Coloniensis et mss. S. Ebrul. et S. Far.; ita apud Magistrum, cap. 8 suæ Regulæ in hoc ms. Concordiæ. In Corbeiensi legitur, effugitur. S. Ferreolus et regulæ excusæ passim lerum in Evangelio: Noli multum loqui, sicut ethnici (Matth. vi). Habetur etiam in Psalmo: Vir Hnguosus non dirigetur super terram (Psal. cxxxix). d Quisquis ille frater, sint pauci sermones tui. Nec hoc tantum, sed etiam taciturnitatem tibi præsentia. abbatis, vel etiam alterius senioris imponat: ita ut nisi interrogatus ab eo vel jussus silentium e irrumpere non præsumas, obediens Scripturæ, quæ dicit: t Priusquam audias, ne respondeas, et in medio seniorum noli te injicere (Eccli. xi). Quod etiam in convivio apertissime pronuntiamus esse servandum.

gunt, effugies, quemadmodum et Regula Magistri in col. Corb. hoc capite de humilitate. Quæ qu'dem lectio prævalere vicetur. Nam supra capite de Taciturnitate legitur, non effugies; idque juxta Septuaginta: οὐχ ἐκφιύξη ἀμαρτίαν, id est, non effugies peccatum.

Super terram. Ita in psalterio Romano et apud S. Ferreolum. In versione communi, textu Hebræo et Græco, in terra.

d Quisquis ille frater. Supple sis, id est, qualis sis; perfectus, sive imperfectus; senior, sive junior.

e Irrumpere. 11 est, rumpere. Eodem sensu dixit Tertullianus, irrumpere legem, id est rumpere legem, l.b. iv adversus Marcionem: « Et cui credibile, ut mulier nullius adhuc Dei conscia, nullius adhuc novæ legis initiata, legem irrumperet eam, cui adhuc tenebatur: qua denique fide corrumpit?)

f Priusquam audias. Ecclesiastici cap. x1, ubi versio communis ita habet: Priusquam audias, ne respondeas verbum; et in medio seniorum ne adjicias

loqui

## CAPUT XX.

#### DE DECIMO GRADU HUMILITATIS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Decimus humilitatis gradus est și a non sit facilis

 Non sit facilis. Humilitatis signum est, seu gradus, non facile ridere : quia, cor stultorum, ubi læzitia. Superbus facile ridet quia, cum se justum creclat, vix compunctioni studet. Itaque, quantum fleri potest, monacho a risu est temperandum. Christus enim nos ad fletum vocavit, non ad risum, cum dixit: Beati qui lugent. Quamobrem præclare dicit, S. Ephrem Parænesi 46, ad Eugenium: c Risus instar veneni novitio abest, et monacho quoque inutilis. Nam illos qui lugent et nunc plorant heatificat Dominus. > Perniciosus sane monacho risus, virtutis et disciplinæ corruptela. Salvianus lib. 11 de Providentia : « Fletus compunctio est animæ, risus corruptio disciplinæ. . S. Basilius in Ammonitionilus : c Nul-Ium habebit accessum cor ad compunctionem, ubi fuerit immoderatus risus ac jocus; ubi autem fuer nt lacrymæ, ibi spiritalis ignis accenditur, qui secreta mentis illuminat. > S. Antiochus homil. 125 : Подда γάο είσι iξ αυτού τιατομίνα άτοπα και διαδολικά πάθη, τών γέρ ἀφρόνιον ίστι γίλως, id est, mul w enim ex eo (risu) gignuntur insulsæ et diabolicæ passiones. Stultorum enim est risus. Subscribunt Paulus et Stepha-

D ac promptus in risu: quia scriptum est: Stultus in risu exaltat vocem suam (Eccli. xx1).

nus cap. 37 Regulæ: « Nam risum supra modum quis nesciat indisciplinationis et levitatis esse januam, per quam perniciosos cibos miseræ animæ diabolus subtiliter subministrat. » Ubi nota risum esse stultitiæ et levitatis signum. Ita etiam docet S. Isaias abbas oratione tertia: « Ne aperueris. » S. Basilius in Ammonitionibus: « Noli dissolutis labiis risum proferre; amentia namque est cum strepitu ridere. » Est etiam risus lasciviæ et impudicitiæ signum, ut recte monet S. Leander libello de Institutione Virginum, cap. 11: « Quale sit cor virginis, plerumque in risu monstratur. Neque enim impudenter virgo rideret, si cor castum haberet: speculum corcis facies est hominis Non ridet lascive, nisi quæ corde lasciva est. Ex abundantia enim cordis, ait Dominus, os loquitur; ex abundantia vanissimi pectoris ridet facies virginis. » Quare, ut concludam cum S. Hieronymo in epist. ad Demetriadem, « Ridere et rideri sæcularibus linque gravitas personam tuam d cet. » Quæ omnia de risu multo et excusso intelliguntur.

§ B. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 54). Interrog. a Si ex b toto ridere non licet? - Resp. Cum Dominus eos qui nunc rident, condemnet, manifestum est quia nunquam tempus est risus fideli animæ. Et maxime, cum tam plurimi sint qui per

prævaricationem legis, Deum non honorent, et in peccatis suis moriantur, pro quibus utique contri-

stari indesinenter convenit et lugere.

§ III. — Ex Regula sancti Ferreoli episcopi cap. 24).

Conveniens etiam hoc credo monachis, ut risu, etsi non assidue, frequenter tamen abstineant. Unde si exemplum legens fratrum quisque requiret, hoc solum ei sufficiet, quod Dominum nostrum Jesum Christum, Evangelio teste c flevisse legimus (Joan. x1), risisse nescimus, tristatum fletibus, risibus non so- B lutum. Attamen, ne quispiam dicat nullum nos præter hoc habere testimonium lectionis, Salomonem dicentem audiat : Risus dolore miscebit, et extrema gaudii luctus occupat (Prov. xiv). Et iterum : Melior est ira risu, quia per tristitiam vultus corrigitur animus delinquentis. d Gor sapientis ubi tristitia est; cor stultorum, ubi lætitia (Eccli. VII). Et iterum : Stultus in risu exaltat vocem suam : vir autem sapiens vix

 Si ex toto ridere non licet. Hunc locum videre est apud S. Basilium interrog. 31 Regul. brevium et apud Rufinum, c. 37.

b Si ex toto. Apud Rusinum additur, corde. Sed male et contra sensum; et in textu Græco est tan-

tum, καθόλου, id est ex toto, omnino.

c Flevisse legimus, etc. Ita S. Salvianus episcopus lib. v de Providentia : c Scilicet Christus reli- C Juvencus lib. rv Hist. Evang. quit exemplum, quem sevisse legimus, risisse non legimus. Humbertus discipulus S. Bernardi non ri lebat, teste eodem S. Bernardo in oratione ejus funebri. Ex ethnicis Anaxagoram Clazomenium nunquam ridere visum, nec omnino subridere, atque etiam Aristomenem valde a risu abstinuisse lib. viii de Varia Hist., cap. 13, refert Ælianus. Crassum avum illius Crassi, qui bello Parthico peremptus est, nunquam risisse narrat Plinius lib. vii, cap. 19, atque inde ἀγιλαστον, id est, risu abstinentem vocitatum fuisse. Polyzelum Cyrenæum nunquam risisse, idemque nom n Agelasti adeptum fuisse refert Ptolemæus Hephestion apud Photium in Bibliotheca, n. 190, sed in ejusmodi paganis abstinentiam a risu potius ex nimia bile, aut aliquo naturali defectu, quam ex virtute natam esse crettendum est.

d Cor sapientis. Ecclesiastici vii, ubi in communi versione est, cor sapientium, juxta textum Hebraicum

· Subridebit. Juxta textum Græcum, μειδιάσει, quod idem sonat.

f Publicanum. Ita in cod. Vind.; sed quid sibi ve-

A tacite e subridebit (Eccli. xx1). Quicunque ergo ille in congregatione constitutus, ut assolet, aut mente juvenis aut ætate risibus non parcet, joca non fugerit, quid aliud nisi f publicanum commutat ex monacho; qui in civitatibus 8 amplius populosis hanc sibi tantum operam deputant vacare jocis, risibs et cachinnis specialiter. Tamen hoc cunctos moneo, servandum mando atque constituo, ut quotiescrique lectio animabus Deo deditis opportune in ettesis vel in h refectorio, aut quolibet in loco public rcitatur, nullus in risu aut moveatur, aut moveat; similiter etiam eo tempore fabulas fugiendas esco gnoscant. Quod si quis non custodierit, prasenti de nuntiatione commonitus triduani eum jejunii mulatio castiget. Quod triduum neminem volumesab uno adimplere jejunio, sed terna jejunia vesperim jubemus quotidie refectione distingui. Hoc etian & reliquis jejuniis, quibus regulæ culpabiles comp tur, statuimus observari : ita tamen si in reo quoibet abbas superbiam duritiamque non viderit.

§ IV. - Ex REGULA SANCTI CASSIANI (cap. 47)

i Non sit facilis et promptus in risu monachus; ilibus namque indiciis et his similibus humilius ren dignoscitur.

lit hæc vox hoc loco, haud satis capio; sed legendun puto, planum. Planus Latine, ut Græce niew, es scurra, circulator, deceptor, impostor, prastigiator. Horatius lib. 1 epist., ad Scævam.

Nec semel irrisus triviis attollere curat Fracto crure planum....

Nunc meminisse decet, quoniam planus ille solebat Vulgari semper jactans promittere plebi.

Tertullianus lib. 111 contra Marcionem: (El adeo not qua alterius Dei, Christum aversati persecutique sunt, sed qua solummodo hominem, quem planus in signis et æmulum in doctrinis existimahant: 16 infra: « Sed nec effectum consilii hujus invein: cum facilius aut suum crediderint Christum, st planum potius aliquem quam alterius Dei Chr. stum. >

8 Amplius populosis. Ita in cod. Vindocinens It nophon l.b. 1 de Cyri institutione appellat exprans.

id est, populosas.

h Refectorium. Est coenaculum, triclinium in f' edunt monachi vel canonici. Additio i Capitul la dovici imperatoris, tit. 52: « Laicus causa pusa caudi aut bibendi in refectorium non duculus Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Cantinularia Ca Capitularis Caroli Regis, tit. 16 : « Canonici north D tate vel in monasteriis in dormitorio dormias, din refectorio comedant. > Græci appellant austra apud Joan. Moschum, cap. 166.

i Non sit facilis. Lib. iv Instit., cap. 29.

#### CAPUT XXI.

# DE UNDECIMO GRADU HUMILITATIS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Undecimus humilitatis gradus est, si, cum loquitur monachus, leniter et sine risu, humiliter cum

a Et non sit clamosus in voce. Nam superbi, ut notat S. Prosper lib. 111 de Vita contemplativa, cap. 8, clamosi sunt in loquendo.

De Sapiens verbis, etc. Hic locus in tota Scriptura

gravitate, vel pauca verba et rationabilia loquant. a et non sit clamosus in voce, sicut scriptum es: <sup>b</sup> Sapiens verbis innotescit paucis.

non habetur, sed exstat in sententiis Sixti, sententi 154. Unde illud, Scriptum est, non semper de sand Scriptura intelligitur, ut supra notavi-

§ II. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 130). Interrog. a Si licet ei qui ministrat, majore voce, vel cum clamore eloqui?—Resp. Vocis mensuram definit audiendi modus. b Si ergo brevior fuerit et compressior vox quam res poscit, prope est ut murmur potius vel susurratio videatur quam sermo. Si vero major sit quam res requirit, cum possit audire ille cui loquimur, etiamsi lenius loquamur, jam non erit vox, sed clamor, quod est o notabile: nisi forte gravior sit auditus ejus cui loquimur, et necessitas nos cogat ad clamandum. Propterea enim de Domino

a Si licet ei qui ministrat. Reperitur apud sanctum Basilium, interr. 151 Regul. brev. et apud Ru-

finum, cap. 69.

b Si ergo brevior suerit, etc. Idem docet epist. ad sanctum Gregorium Theologum: Tovos di pouris d B μέσος προτιματέος, ώς μότε διαφεύγειν την άπουν υπό σμικρότητος, μή φορτιπόν είναι τῷ μεγέθει τῆς διατάσεως, « id est, vocis porro intentio mediocritate temperanda est, ut nec exilior fallat aures, nec contentior odiosa radat offensione.

A scriptum est : Quia Jesus clamabat dicens : Si quis credit in me, non credit in me, sed in eum qui me misit (Joan. XII). Clamare enim dicitur pro his, quorum interior auditus surdus et obduratus erat.

§ III.—Ex Regula sancti Fructuosi episcopi (cap. 8).

d Cum loquuntur monachi, o definitum est, ut lenta et silens vox esset, juramento et mendacio carens; f nec fraudem studens, neque multiloquium diligens, murmurationem omnino et contradictionem et rancorem nescions, vituperare et siudicare indemnem alium pertimescens.

· Notabile. Id est, reprehensione et censura di-

d Cum loquuntur. Habetur in Regula ms. sancti Fructuosi episcopi Bracarensis Cod. Crassensis, eodem cap. 8.

Definitum est. Hæc verba lesunt in reg. ms., sed sunt ex hoc codice Concordiæ supplenda.

1 Nec fraudem studens. Ita in Regula ms. recte. <sup>8</sup> Judicare indemnem. Id est, judicare innocen-

## CAPUT XXII.

#### DE DUODECIMO GRADU HUMILITATIS.

§ I.— Ex Regula sancti Benedicti.

Duodecimus humilitatis gradus est, a si non solum corde monachus, b sed etiam ipso corpore humiditatem o videntibus se semper indicet; d id est, in opere Dei, in oratorio, in monasterio, in horto,

a Si. Regula ms. Magistri, si etiam.

b Sed etiam ipso corpore. Apud sanctum Dunstanum hæc verba sunt post to monachus. Pronomen, ipso, deest in editione Coloniensi et in vulgatis: habetur tamen in Regula ms. Magistri, in veteri

editione Parisiensi, et apud Smaragdum.

• Videntibus. Quia debent lucere opera nostra bona coram hominibus, juxta Christi doctrinam. Id etiam præclare docet sanctus Valerianus serm. de bono disciplinæ circa finem : « Omnis igitur vita religionis professæ integritatis debet famam sentire : ne, quem exspectat corona virtutis, pudoris da mno feriat. Corporisintegritas vitam muniat, integritatem fides incontaminata custodiat, ut manente utriusque partis beneficio immaculatum hominem faciat regnare cum Christo. Sed in hoc sæculo constat conversationis nostræ ratio, ut boni simus. Laborandum est igitur ut qui bonitatem sequitur, bonus esse judicetur. Nam, quamvis homo purum corpus immaculatumque custodiat, laceratam vitam D ceret; neque aures, quibus ea quæ animæ suæ non apud Deum portat, cuius actus vultum infamat, licet sciamus conscientiam solam bonis actibus posse sufficere: sed quanto melius est, ut semper de te sentiat bene, qui circa januam tuam vanis suspicio-nibus semper ægrotat. Insitum est quidem naturaliter vulgo, ut de bonis semper male judicet. Sed tu, qui curam bonæ famæ colis, studio tuo gratiam integræ opinionis acquire. Vita ergo nostra ita sit, ut sit omnibus nota: integritas religioni, pudor serviat humilitati. > Præclara sane doctrina. Quamobrem humilitatem non solum in corde teneamus, sed etiam in corpore geramus, ut proximus ædificetur. Actus nternos Deo, externos proximo debemus : luceant pera nostra, ut mens proximi illuminetur. Nec zana gloria timenda est, si, ut in coroore, sic humilitas teneatur in corde.

d Id est in opere Dei. Sic in Regula ms. Mag. et

in via, in agro, vel ubicunqué sedens, ambulans, vel stans • inclinato sit semper capite, defixis in terram aspectibus, f reum se omni hora de peccatis æstimans jam se tremendo judicio repræsentari æstimet. Dicens sibi in corde semper illud, 5 quod pu-

C in vetusta editione Parisiensi. Vulgo tamen vocabulum Dei desideratur; et recte quidem : nam subjungit sanctus Benedictus, in oratorio. Sanctus Dunstanus hæc vocabula, in opere Dei, nou agnoscit.

· Inclinato sit semper capite. Idem præcipit sanctus Basilius epist. ad sanctum Gregorium : Ἐπεται δέ τῷ ταπεινώ καὶ καταδελυμενῷ φρονέματι όμμα στυγνὸν καὶ εἰς γὰν συνεννευκὸς, id est, consentaneus humili et abjecto oculus tristis, et deorsum vergens quod observabat sanctus Odo abhas Cluniacensis: «Intantum, inquit Joannes monachus lib 11 Vitæ illius, apud usus inoleverat regulæ, ut ubicunque esset, sive stans, sive ambulans, aut sedens, curvato capi-

te, defixisque in terram luminibus incederet.)

f Reum de peccutis suis. Qui vere humilis est, sibi semper peccata sua ob oculos ponit. B. Isaias abbas dicere solebat humilitatem nec linguam habere, qua de aliquo negligente et improbo loqueretur; neque oculos, qui us aliorum peccata perspiprodessent, audiret; nihil denique habere negotii,

nisi cum peccatis suis.

8 Quod publicanus ille. Proponitur exemplum publicani : quia se huic similem cognoscit humilis. Qui se fatetur peccatorem, longe a se Pharisæi fastum amolitur, cujus superba oratio ad thronum Dei non pervenit : sed publicani humilis deprecatio. Unde præclare Optatus Milevitanus, lib. 11 contra Parmenianum, hnnc Evangelii locum enarrans: Pharisæus, tumidus, superbus, inflatus, talis quales et vos videmus, non humiliato corpore, non inclinata cervice, sed erecta facie et tumenti pectore: Gratias tibi (inquit), Deus, quia ninil peccavi. Hoc est dicere Deo: Non habeo, quod ignoscas. Hoc insanus furor, hoc punienda et damnanda superbia. Deus paratus est ignoscere, et reus sestinat indul-gentiam recusare. Publicanus humilis hominem se blicanus ille evangelicus fixis in terram oculis A stim te ad charitatem, quæ timorem non habet, gradu a dixit: Domine, non sum dignus ego peccator levare oculos moos ad colos (Luc. xviii). Et item cum Propheta: b Incurvatus sum et humiliatus sum usquequaque (Psal. exviii). Ergo his omnibus humilitatis gradibus ascensis monachus mox ad charitatem Dei perveniet illam, quæ perfecta foris mittit timorem. Per quam universa, quæ prius non sine formidine observabat absque ullo labore et e velut naturaliter, et consuetadine incipiet custodire : non jam timore gehennæ, d sed amore Christi et consuetudine ipsa bona et delectatione virtutum, quæ Dominus jam • in operarium suum mundum a vitiis et peccatis f Spiritu sancto dignabitur demonstrare.

§ II.—Ex Regula sancti Fructuosi episcopi (cap. 8).

<sup>8</sup> In gressu monachi ita definitum est, at h nullos R strepitus, neque saltus amplos tensis passibus facerent, nec alibi, dum pergunt, aspicerent, nisi ante vestigia sua.

§ III. — Ex REGULA SANCTI CASSIANI (cap. 42). i Hæc i cum fuerint in veritate possessa, confe-

esse cognoscens sic rogavit dicens: Propitius esto peccatori; sic justificari meruit. Sic superbia in Pharisco magistro vestro de templo damnata descendit. Meliora inventa sunt peccata cum humilitate, quam innocentia cum superbia. Dui quadrat illud Prosperi in Sententiis, c. 118: « Melior est in malis factis humilis confessio, quam in bonis superba gloriatio.

Dixit: Domine, non sum dighus, etc. Miror sane: quia in toto Evangelio nunquam repereris hæc ver-Deus, propitius esto mihi peccatori. Verum non ea quæ in Evangelio dicta sunt a publicano protulit S. P. Benedictus, sed ea quæ ille, vel quispiam el similis dixisse præsumi potest: præsertim cum hoc de illo dicat sanctus Lucas: Et publicanus a longe stans nolebat nec oculos ad cœlum levare. Ad que verba respexisse videtur sanctus Benedictus. Aut certe dicendum est citasse ex memoria, non ex codice.

b Incurvatus sum, etc. Ita in psalterio Romano.

psal. CXVIII.

C Velut naturaliter et consuetudine. sta loquitur, quia ipsa consuetudo veluti in naturam transit, monet sanctus Isidorus Pelusiota epist. 136 : « Consuetudo quid magnum et in naturam abit paulatim : Alteram esse naturam quidam assirmant : alii etiam consuctudine superari naturam illud veteris poetæ adhibentes effatum:

Πέτραν ποίλανει ρανίς ύδατος ένδελεχουσα. Id est.

Gutta carum reddit saxum, dum decidit usque. Et vere quid saxo durius? Quid aqua mollius? Attamen iotu assiduo naturæ vincitur durities? , Dislicilis quidem res humilitas, sed quotidiano et assiduo humifiationis usu tandem acquiritur.

d Sed amore Christi et consuetudine. Regula ms.

Magistri: Sed amore ipsius consuetudinis bonæ. e In operarium suum. In Regula ms. Magistri:

per operarium suum.

1 Spiritu sancto. In Regula ms. Magistri : ab Spiritu sancto. Quod mihi arridet. Et ita conjunge: Mundum a vitiis et peccatis ab Spiritu sancto.

<sup>8</sup> In gressu monachi. Hic textus mutilus est, sed ita restituendus ex cod. ms. Crassensi: In habitu quoque et gressu monachi ita definitum est, ut nulla diversitus esset : sed omnes cultu vestimentorum non vario, sed uno et sincero manerent. In gressu nullos, etc. In cod. Vindocin. legitur: in ingressu. Nam ingressus est incessus, ingredi incedere sæpe apud Tulexcellentiore k perducit : pro qua universa que prius non sine pœna formi linis observabas, absuze ullo labore velut naturaliter incipies possidere; ma jam contemplatione judicii, vel timoris illins, sei amore ipsius boni et delectatione virtutum. 1 M quod ut valeas facilius pervenire, exempla tili sun institutionis ac vitæ perfectæ in congregatione conmoranti paucissima ab uno vel duobus, non a planbus expetenda. Nam præter id quod examinata et al purum excocta reperitur in paucis, etiam istad a hoc utilitatis accidit, quod ad perfectionem propsiti hujus, id est, coenobialis vitæ diligentius que unius imbuitur ac formatur exemplo.

§ IV. - Ejusdem (cap. 43).

m Quæ omhia ut possis consequi, et sub hac regul spiritali perpetuo perdurare, tria hæc in congreptione necessaria custedienda sunt tibi, ut stilled secundum psalmi sententiam: Ego aulem sicu sudus non audiebam, et sicut mutus non apericu a suum; factus sum sicut homo non audiens, et non bi-

lium et etiam apud sanctam Scripturam.

h Nullos strepitus atque saltus amplos, etc. licessus indecens et gestus incompositus haud deren monachum. S. Isidorus cap. 3 regulæ sua: clade center quoque vel notabiliter non incedat. 1 184 enim sunt superbi, arrogantis ac audacia perlita hominis, ut videre est apud S. Joan. Chrys tones. serm. 20, in Epist. 2d Romanos, qui cjusmodi bouinem sic interpellat: Τί τάρ, επέ μοι, τον κέ/δι άνατείνεις; τί δε βαδίζεις επ' άκρων (νυχων, τίτα όφρυς ἀνασπάς; τί τὸ στήθος φυσάς; ld es', Die milliour enim collum sursum attoltis? cur summis unquibus ambulas? cur supercilia contrabis? cur pecius distendis? Quomodo ergo incedendum sit monacho, ita docet S. Basilius, in epist. ad S. Gregorium Theologum: και το έαδισμα μητε νωθρόν, ω inlen της ψυχής χατηγορείν, μηδ αν σφολρόν και σισυξεί νον, ώς έμπληκτους αυτής τας όρμας υποφείετη Να Incessus esto nec segnis, qui animum cissolalum declaret; nec rursus vehemens insolenterque incittus, ne consternatos impetus animi significet.

i Hac cum juerint, etc. Habentur apud Cassi num lib. 1v de Institutis renuntiantium, cap. 39, 6 tanturque ab auctore nostro, saltem quoad meia hujus capituli partem ob hæc S. Benedicti vena:

Ergo his omnibus humilitatis gradibus ascensis, etc. I Cum fuerint. Lege, cum fuerit. Nempe humbtas. Nam immediate antea dixit : Tulibus namquis dici s et his sim libus humilitas vera dignosciu.

k Perducit. Lege perducet, ut apud Cassiana.

1 Ad quod ut valeas facilius percenire. Cap 44 ejusdem libri. Hæc doctrina Cassiani intelligion tum de cœnobitis, de quibus hoc loco agit, om te anachoretis seu eremitis, qui ex palastra crockia in solitudines venientes possunt alios inital ser-rios, cum in eis eminentior quædam elucat prictio, juxta doctrinam magni illius Antonii & 4 Cassianus lib. v de Spiritu gastrimargir. (19. 1 « Yetus namque est beati Antonii ada irabili que tentia monachum, qui post cœnobiale proposi un b stigia nititur sublimioris perfectionis altimere d apprehenso discretionis examine, proprio jam por stare judicio, atque ad arcem anachorescos perte nire, minime debere ab uno, quamvis summo re versa virtutum genera expetere, etc.) Quidan in Patres, ut infra ostenditur, hanc singulorum imit tionem etiam cœnobitis consulunt.

m Quæ omnia. Hæc reperire est apud Cassiant

cap. 41 ejusdem libri.

que velut surdus, et mutus, et cœcus incedas, ut absque illius contemplatione, qui tibi fuerit ad imitandum merito perfectionis electus, universa quaconque videris minus ædificationis babentia velut cœcus non videas; ne animatus eorum, qui hæc agunt, auctoritate vel forma ad id quod deterius est et quod ante damnaveras, traducaris. Si inobedientem, si contumacem, si detrahentem audieris, vel seens quam traditum est, aliquid admittentem, non offendaris, nec ad imitandum eum tali subvertaris exemplo: sed ut surdus, qui hæc penitus nec audieris, universa transmittás. Si tibi vel cuiquam convicia irrogantur injuriæ, esto immobilis ad responsionem tationis, ut mutus ausculta semper hunc Psalmistæ versiculum in tuo corde decantans : Dixi : Cu-R stodiam vias meas, ut non delinquam in lingua mea; posui ori meo custodiam, dum consisteret peccator adversum me : obmutui et humiliatus sum, et silui a bonis (Psal. xxxvIII). Verum et quartum hoc præ ommibus excole b, quod hæc, quæ supra diximus, tria ornent té atque commendent. Id est, ut stultum te secundum Apostoli [c præceptum] sententiam facias in hoc mundo, ut sis sapiens (I Cor. m), nihil scilicet discernens, nihil dijudicans ex his quæ tibi fuerint imperata, sed cum omni simplicitate et fide obedientiam semper exhibeas, illud tantummodo sanctum, illud utile, illud sapiens judicans, quidquid tibi vel lex Dei, vel [d lex] senioris examen indixerit. Tali etenim institutione fundatus sub disciplina liac durare poteris perpetuo : et de cœnobio nullis C tentationibus inimici, nullis factionibus devolveris. e Ergo patientiam tuam non debes de aliorum sperare virtute, id est, ut tunc eam tantummodo possideas, cum a nemine fueris irritatus: quod ut possit non evenire, tuæ non subjacet potestati, sed potius de humilitate tua vel longanimitate quæ in tuo pendet arbitrio. f Et ut hæc omnia, quæ latiori sermone digesta sunt, cordi tuo facilius inculcentur, et tenacissime tuis sensibus valeant inhærere, quoddam

a Absque illius contemplatione. Il est, præter contemplationem. Contemplatio hoc loco est consideratio, ut supra : non jam contemplatione judicii.

ex iis 8 breviarium colligam, per quod possis brevi-

De Quod hac qua supra diximus tria ornent te atque commendent. Lege, quod hæc, quæ supra diximus, D tria ornet utque commendet.

e Pra cepium. Redundat.

d Senioris lex. to lex, redundat.

Ergo patientiam. Cap. 42 ejusdem libri. Lt ut hac omnia. Cap. ult. ejusdem libri.

8 Breviarium. Hoc loco est epitome. Glossæ Philoxeni. Breviarium, ἐπιτομή. Glossæ Cyrilli: ἐπιτομή. Hoc breviarium.

Fructificant. Lege fruticant, Id est, pullulant, ut vocabula sequentia demonstrant. Sidonius lib. 1, epist. 2: Pilis infra narium antra fruticantibus quotidiana succisio.

bens in ore suo redargutiones (Psal. xxxvII). Tu quo- A tate et compendio mandatorum universa memoriter complecti. Audi ergo pancis ordinem per quem ascendere ad perfectionem summam sine ullo labore ac difficultate valeas. Principium nostræ salutis ac sapientiæ secundum Scripturas timor Domini est. De timore Domini nascitur compunctio salutaris, de compunctione cordis procedit renuntiatio, id est,. nuditas et contemptus omnium facultatum, de nuditate humilitas procreatur, de humilitate generatur mortificatio voluptatum, de mortificatione voluptatum exstirpantur atque marcescunt universa vitia, de expulsione vitiorum virtutes h fructificant, atque succrescant, de pullulatione virtutum puritas cordis acquiritur, per puritatem cordis apostolicæ charitatis perfectio possidetur.

#### § V. - Ex Regula Bancti Basilii (cap. 147).

Interrog. i Anima post multa peccata et post multas suæ vitæ miserias cum quali timore et qualibus lacrymis debet recedere a peccatis, et quali spe et affectu accedere ad Dominum debet? — Resp. Primo quidem odisse debet illam suam priorem vitam i notabilem et ipsam memoriam ejus perhorrescere atque execrari. Scriptum est enim : Iniqui:atem odio habui, et abominatus sum, legem autem tuam dilexi (Psal. cxvIII). k Deinde ut majorem timorem habeat magistro, utatur ignis æterni metu et pænæ perpe tuæ. Sed et lacrymarum tempus agnoscat per pænitentiam, sicut David docuit in sexto psalmo purgationem peccatorum fieri posse ubertate lacrymarum in sanguine Christi per potentiam misericordiæ elus, et per multitudinem miserationum Dei. Quia si fuerint peccata vestra 1 sicut Phænicium, ut nivem dealbabo: si autem faerint sicut coccinum, ut lanam candidam efficiam (Isai. 1). Et post hæc recepta virtute et facultate placendi Deo dicit : Convertisti planctum meum in qaudium mihi, conscidis.i saccum meum et pracinxisti me latitia, ut psallat tibi gloria mea (Psal. xxix). Et ita accedens ad Dominum psallat et dicat : Exaltabo te, Domine, quonium suscepisti me, et non delectasti inimicos meos super me (Ibid.).

<sup>1</sup> Anima post multa peccata. Habetur apud S. Basilium, interr. 10 Regul. brev. Desideratur apud Rufinum.

i Notabilem. Id est, maculosam.

k Deinde ut majorem. Non redditur sensus textus Græci, in quo ita habetur : "Επειτα δέ φόδου μέν διδάσχαλον λαμβάνειν την άπειλην χρίσεως αίωνιου χαί χολάστως, id est, deinde accipere timoris magistram

comminationem æterni judicii et supplicii.

1 Sicut Phænicium. Sequitur Septuaginta interpretes: Ἐἀν ὧσι αἰ ἀμαρτίαι ὑμῶν ὡς φοινικοῦν, id est, Si fuerint peccata vestru ut Phænicium. Hanc versionem agnoscit S. Isidorus in Genesim cap. xxv: Etst fuerint sicut Phænicium. Phoenicium est purpura, seu paniceus color a Phœnicia regione, ubi inventus est à cane Herculis. Vide Julium Pollucem, lib. 1 Onomast., cap. 4.

# CAPUT XXIII.

#### DE OFFICIIS DIVINIS IN NOCTIBUS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

· Hiemis tempore, id est, a Kalendis Novembris usque ad Pascha juxta considerationem rationis

· Hiemis tempore. Omnibus quæ-ad humilitatem spectant institutis, ordo divini officii sequitur. Et recte admodum: quia non potest opus Dei pro rei dignitate, nisi ab humilibus celebrari, qui et illius fructum consequuntur. Nam, ut habetur Ecclesiastici cap. xxxv: Oratio humiliantis se nubes penetrabit, et donec propinquet, non consolabitur: non discedel, donec Altissimus aspiciat.

> Octava hora noctis. Velus ordo Romanus : Feria

quinta Majoris Hebdomadæ, eadem nocte, surgant ad vigilias hora noctis octava. Loquitur autem S. Benedictus de horis juxta antiquum morem, quo nox, sicut dies, duodecim horis constabat, longioribus in

hieme, brevioribus in æstate.

c Ut modice amplius de media nocte pausetur. Circa tempus æquinoctii autumnalis de quo maxime hic agitur, si finita lectura collationum, cum tenebræ terram operire incipiunt, dicatur completorium juxta antiquum morem, ut infra vi lebitur, hoc est, circa horam septimam nostram nocturnam, et in eo celebrando semihoræ spatio circiter consumpto, indultaque brevi mora ad quædam necessaria per-agenda, fiet copia monachis ad lectulos se recip endi uno quadrante circiter ante horam secundam noctis, hoc est, ante nostram octavam nocturnam: et sic surgendo hora noctis octava, hoc est, nocturna nostra secunda, pausabunt modice amplius de media nocte, hoc est, sex horas cum quadrante circiter; quia nox olim duodecim horas complectebatur. Circa solstitium brumale, quo noctes longiores sunt maxime in regionibus borealibus omnia sic temperanda erunt, ut spatium illud monachis ad pausationem concessum respondeat, seu coæquetur sex illis horis et quadranti, quæ conceduntur circa æquinoctium. De tempore æstivo infra dicetur.

d Quod vero restat post vigilias, etc. Sensus est, ut interstitium istud quod intercedit a fine vigiliarum nocturnarum usque ad Matutinos, hi qui psalterii et lectionum ignari sunt, in earumdem rerum meditatione, seu lectione insumant. Cum igitur S. Benedictus dicit, meditationi inserviatur, subauditur lectionum et psalterii, id est, lectionum et psalterii studio inserviatur. Nempe ut discant rudiores recte legere et pronuntiare lectiones et psalterium, atque etiam interpretari : imo et ipsum psalterium memoriæ mandent, si possint. Et hæc fuit antiqua praxis. Quæ videtur in Vita B. Gosuini abbatis Aquicinctensis in Belgio: nam hic beatus vir instituit, ut pueri post vigilias nocturnas ad lu-cernam ediscerent psalmos, lectiones et similia. Quæ ante illius ætatem in usu fuit, ut videre est in Concordia S. Dunstani, cap. 2: « Secundum vero regulam temperius ad vigilias surgatur, ut nocturnali perfuncti officio et psalmis supradictis, et vigilia D sit quod, præter, juxta illud Psalmi tæ: (Prid mi pro defunctis cum laudibus suis et matutinis de omnibus sanctis expletis, fratribus psalmodiæ deditis vel lectioni secundum præceptum regulæ; si qui indiguerint, inservientibus, intervallum usque-quo lucescat, cum magna vigilantia custodiatur. A lucis crepusculo, dum ædituus signum pulsaverit, ad ecclesiam universi conveniant, factaque oratione laudes psallant matutinas. Duæ verba hunc S. Benedicti locum mirifice illustrant : qui non est intelligendus de oratione mentali, quamvis alibi nulla ei assignetur hora. Quod mirari debet nemo: quia

A b octava hora noctis surgendum est; e ut modice amplius de media nocte pausetur, et jam digesti surgant. d Quod vero restat post e vigilias a fratri-

in antiquorum Patrum regulis nullam videmus ejumodi orationi horam præscribi, cum prisci illi monachi omni loco et tempore divina meditarente. Quod si ita esset, debuisset S. Benedictus iis qui psalterium et lectiones discunt aliam horam ad ejumodi orationem assignare : quod tamen minime præstitit; ut nec tempore æstatis, cum ex regulz præscripto vigiliæ nocturnæ et matutinæ laudes dflicantur parvo tantum, quod ad requisita natura se ciat, intervallo interjecto. Imo hæc interpretato adversatur menti S. Benedicti, qui vult ejusmodi orationem esse brevem (nisi forte ex affectu diviz gratiæ protendatur) et in conventu omnino brevian. Quod tamen secus esset, si monachi tanto interrallo quod superest a vigiliis usque matutinos meditationi seu orationi mentali incumberent. Nec bis obsat olim contraria praxis in monasteriis illis qui erael in loco, qui Sublacus dicitur, tempore S. Benedicu, in historia desidis illius monachi qui expleu psalmodia, hora constituta non poterat in oratione cum cæteris consistere, nam oratio illa juxta regulz præscriptum brevis erat, in qua ipse monachus pre nimia levitate et nimis urgente dæmone stare not poterat (S. Greg. Dialog. lib. 11, cap. 4). Nec dicadum est inde sequi absurdum quod S. P. Benedicus quid sit illo interstitio ab aliis, qui non indigent psalterii et lectionum, agendum, non prescripserit Non enim omnes horas diei minutatim persecular est, sed quasdam liberas reliquit. Non enim ordinavit quid a matutinis laudibus finita psalmolia agendum esset usque ad primam, saltem extra Quadra-gesimam; nec quid tempore jejunii agendum si brevi illo spatio inter Vesperam et lectionem Colltionum; nec quid agendum sit feria quarta el senti a Pentecuste usque ad Kalendas Octobris disposit Nec sane isti dies ducendi sunt, ut alii in zstat: nam non est eadem refectionis bora, nec, il hieme : nam debet esse alia ratio spatii quo labo randum est in hieme, alia quo in æstate, quod sat propter longiores æstatis in die horas prolixus est, nempe ab hora secunda usque ad nonam profir hendum, et tunc fratres ob calores nimios offi merentur. Ista reliquit S. Benedictus abbitis att trio. H.s ita positis explodenda est lecio Gui. and Juvenalis abbatis S. Sulpitii, quæ est ejuse Quod vero restat post vigilias a fratribus [ab qui position] psalterii vel lectionum aliquid indigent) mediaud inserviatur. » Quia alibi hanc particulam, nii, 🗠 que etiam in mss. cod. repereris. Et sane plans bilior esset parenthesis regulæ a S. Dunstano at rectæ hoc modo: Quod vero restat post rigilias (4 1th tribus qui psalterii vel lectionum aliquid mages meditationi inserviatur: ita ut præpositio, a, in a est in cœlo, et a te quid volui super terram, ut necesse particulam, nisi, addere. Sed hanc partithesim vix credo esse a S. Dunstano; quia sin on constance. constaret. Alia habetur lectio in editione College hoc modo: Si quid vero noctis restat post rigita a fratribus (qui aliis non indigent) psalmis, relictioni, aut meditationi inserviatur. Sed hanc lecir nem, quia textum omnino pervertit. in morbonis longe amoliendam censeo.

Vigilias. Vigiliæ sunt officii nocturni symile Sic veteres Romani nocturna sacra appellabant: meditationi inserviatur. A Pascha autem usque ad supra dictas Kal. Novembris sic temperetur hora vigiliarum agenda, ut parvissimo intervallo, quo fratres ad necessaria naturæ exeant, mox matutini, qui incipiente luce agendi sunt, subsequantur.

- § H. Ex Libro ii Institutionum (cap. 14). Quare post missam nocturnam dormire non oporteat.
- · Quem laborem præter illam rationem, qua tota industria adnitentes sacrificium Deo de fructu manuum suarum offerre se credunt, duabus ex causis cum omni observatione custodiunt. Quod nos quoque, si perfectioni studemus, eadem diligentia convenit observare. Prima, ne forte purificationem nostram nocturnis psalmis et orationibus acquisitam invidus inimicus livens puritati nostræ, cui maxime B semper insidiatur et indesinenter infestus est, quadam somnii illusione contaminet. Qui post illam saaisfactionem quam pro negligentiis seu ignorationibus obtulimus, et confessionis nostræ veniam profusis gemitibus imploratam sollicitius nos, si tempus quietis invenerit, maculare festinat; tunc præcipue siduciam nostram dejicere atque enervare contendens, cum ferventius nos ad Deum tendere orationum nostrarum puritate providerit. Ita ut nonnunquam quos per totum noctis spatium sauciare non potuit, sub illius horæ brevissimo tempore dehonestare conetur. Secunda vero quod, tametsi nulla talis verenda diaboli emergat illusio, intercedens etiam purus sopor inertiam monacho b ne vigilaturo parturiat, segnemque torporem inferens menti per G totum diei spatium vigorem ejus obtundat, illamque hebetet perspicaciam sensus, et pinguedinem cordis exhauriat, quæ nos possit per totum diem adversus omnes insidias inimici cautiores, robustioresque servare. Quamobrem canonicis vigiliis privatæ ab eis subjunguntur excubiæ, ac majore illis observatione succedunt: ut et illa purificatio, que psalmis est et orationibus acquisita non pereat, et intensior solli-

Plautus Cereris Vigilias dixit (In Aulularia, in prol. et act. 5). Παγνυχίδας Græci vocant, quo vocabulo utuntur etiam Christiani pro synaxi nocturni officii, ut Palladius, cap. de Tabennesiotis, S. Chrysostomus et alii.

 Quem laborem, etc. Hæc habentur apud Cassianum lib. 11 de Noctur. Orat., cap. 13, quem auctor D tribus infra citandis ipso Cassiano antiquioribus, qui noster appellat Institutionum librum secundum : ita ut quatuor hos Cassiani libros, qui totius vitæ asceticæ œconomiam complectuntur, nomine institutionum appellet quemadmodum Cassiodorus de Divinis Lectionibus, cap. 19, quos Photius sub unico libro comprehendit. Gennadius tamen in Catalogo librum quartum Institutionum a tribus præcedentibus dis-

2111guit.

Ne vigilaturo. Particula, ne, a Cassiano excuso abest, que tamen videtur hic necessaria.

c Cujus solemnitatis, etc. Hæc videre est apud Cass., lib. 111 de Diurn. Orat., cap. 5. Per hanc solemnitatem intelligitur synaxis matutina, de qua agit Cass. cap. 4 ejusdem libri, ea nimirum, quam nos Primam vocamus, inventa primitus in monasterio Bethlehemitico, étate Cassiani, ut ipse docet. Quia lost matutinum illum cursum, quem nos laudes mamtinas nuncupamus, quidam negligentiores monachi

bus qui pealterii, vel lectionum aliquid indigent, A citudo nos per diem custoditura preparetur medita tione nocturna.

- § III. Ex Libro iii Institutionum, capite quo supra, quod post matulinas orationes ad somnum reverti non oporteat.
- · Cujus solemnitatis ratio, cur statuta sit, vel inventa in hac provincia nonnulli ignorantes, expletis matutinis hymnis, rursum revertuntur ad somnum, in illam causam nihilominus incidentes, ob quam compescendam a senioribus solemnitas instituta est. Illa namque hora eam consummare sestinant, qua negligentioribus minusque sollicitis rursum dormiendi reddatur occasio. Quod omnimodis fieri non oportet. Et sicut in superiori libello (De Noctur. Orat., c. 13) describentes Ægyptiorum synaxim plenius exposuimus, ne purificationem nostram confessione supplici, et antelucanis orationibus acquisitam, vel emergens quædam redundantia humorum naturalium polluat, vel illusio corrumpat inimici, vel certe intercedens etiam puri et simplicis somni refectio interrumpat spiritus nostri fervorem, ac tepefacto somni torpore per totum diei spatium inertes deinceps ignavosque traducat. Quod Ægyptii ne incurrant, et quidem cum soleant certis temporibus, etiam ante gallorum cantum consurgere, d missa canonica celebrata, usque ad lucem posthæc vigilias extendunt; ut eos superveniens lux matutina in hoc fervore spiritus reperiat constitutos, ac per totum diei tempus ferventiores sollicitioresque custodiat, præparatos eos suscipiens ad conflictum et diurnam colluctationem diaboli, nocturnarum exercitatione vigiliarum ac spiritali meditatione firmatos.
  - § IV. Ex Regula sancti Cassiani (cap. 10).
  - Nec ulterius quisquam post · purificationem nocturnarum vigiliarum in requiem somni iterum resolvatur, donec superveniente die nocturnæ meditationi operatio diurna succedat; ne forte puritatem nostram psalmis et orationibus acquisitam invidus diabolus quadam somni illusione contaminet. Quia

somno indulgebant, eo nempe usque ad Tertiam producto: quorum veterno ut occurreretur, a senioribus hæc Matutina, quæ alias Prima appellatur sole illucescente celebranda instituta est. Ex quo notandum est ante Cassiani ætatem nullum fuisse Primæ nostræ usum in Ecclesia, ut etiam clarum est ex Panullam hujusmodi Primæ mentionem faciunt. Nec huic sententiæ adversantur hæc S. Athanasii verba tractatu de Virginitale: Αναπέλλων ὁ πλιος βλαπέτω τὸ βιβλίου ἐν ταῖς χεραί σου, id est, oriens sol videat librum in manibus tuis; post quæ protinus mentionem facit Tertiæ, Sextæ et Nonæ. Nam hic locus non intelligitur de osticio divino seu boris canonicis, sed de lectione et meditatione sacrarum Scripturarum maximeque psalterii, ut illud virgo ediscat: nam antea dixerat: "Ητω έργον σου διαπαντός μιλέτη τῶν θείων γραφῶν, ψαλτήριον έχε, καὶ τοὺς ψαλμοὺς μάνθανε, id est, sit hoc opus tuum semper meditatio sanctarum Scripturarum, habeto psalterium, et discito psalmos; et continuo dicit: Oriens sol videat librum in manibus tuis, nempe, ut psalmos discas.

d Missa canonica. Missa hoc loco est synaxis ho-

rarum canonicarum, de qua infra.

• Nec ulterius. Lib. 11 de Nocturna Orat., cap. 15.

post illam satisfactionem confessionis, quam Deo pro A prolita nects semai gravitas filiatir. Hab in terri negligentiis, sive ignorationibus nostris obtulineus, invidus nos inimicus, si tempus quietis invenerit, maculare festinat : et tune fiduciam nostram præcipue dejicere atque enervare dentendit, cum ferventius et purius nos orare providerit. Nam incltoties quos per totum noctis spatium sauciare non potuit, post completas vigilias sub unius hora brevissimo tempore quiescentes dehenesture constur.

#### § V. — Ex Recta sancti Auneliani episcopi (cap. 28).

Post Matutinas orationes ad sommum reverti sea liceat, sed completis Matutinis statim dicatur Prima; a deinde usque ad Tertiam amnes lectioni vacent.

§ VI. — Ex Regula Magistri (cap. 33).

b In officionocturno uno tempore psellanter caste 🗷 pullorum cantum in hieme nocturni dicente Propheta: Media nocte surgebam ad confitendum tibi (Psal. cxviii). Et de æstate item dicit: d Nocte vigilat Spiritus meus ad te Deus (Isa. xxvi). Hec est, de parte aliqua noctis post pullorum jam cantum aignum flat surgendi. Sed hoc a vigilantibus in hieme cavendum est, ne nocturnos pullus aut antecedat, aut deprehendat : quia e largent mectes in tempere hiemis. Nam pullorum cantus i declinantis est terminus noctis : quia nox diem parit, sicut in circulo solis declinare jam diem 8 a sexta hora ostenditur, id est, h propter noctem tantum festinare descendere solem, quantum cucurrit, ut medium in circulo ascenderet diem. Sed hoc in hieme agendum est, ut nocturnos jam expletos pullorum cantus se- G quatur, quia noctes sunt grandes, ut digesti a somno fratres vigilanti, digesto sensu opus Dei, quod dicuint, agnoscant: et ideo intervallum ponitur, ut

· Deinde usque ad terliam, etc. Regula Tetradii a S. Casario Arelateasi dictata: Cinni tempore usque ad Tertiam legant.

b In officio nocturno, etc. Habetur in Regula ma.

Magistri cod. Corb.

Ante putterum vittlam. Pufforum cantus, quod vocant veteres gallicinium, est secunda pars diei civilis inter tertiam et quartem noctis vigilias circa horam nonam, ut constat en Macrobio, lib. : Saturn., cap. 3, et Conserine, libelle de Natali die, qui pest sextam nectis horana seu mediam nootem, a qua diem civilem Remanorum incipere scribunt, has partes constituuist, primam noctis inclinationem, quam Macrobius primam dici civilis partem statuit, D deinde gallicinium, postea canticinium, cum galli cantare cessant, quarto diluculum, tandem mane. Et boc gallicinium est ternius gulti cantus, sub quen Petrus tertio Christum negavit, justa Christi vaticinium: Antequam gallus cantet, ter me negabis.

d De nocte vigilat spiritus meus ad te, Deus. Juxta Septuaginta interpretes: 'Ακ κυπτὸς ὁρθρίζει τὸ πνευμά μευ πρός σε ὁ Θεὸς. Qued idem sonat.

Largent nootes. Id est, protrahuntur. In cod. Vind. legitur, large sunt noctes.

1 Declinantis est terminus noctis. Quia gallicinium succedit primæ noctis inclinationi, et ex Macrobie notatum est.

<sup>8</sup> A septa. Id est, a meridie.

h Propter noctem. Id est, ad moctem.

i Octavam, Kal. Octobris. Eedem die statuit zegtinoctium autumnale S. Isidorus lib. de Natura Rerum, cap. 8, et lib. v Origin., cap. 34.

wel in securis tempore, live est, a Pascha usure at i ectavira Mai. Octobris, quod est aquinocium liemale, prester rationem buevium noctium i a pulorum cautu Nocturni a fratribus incheenter: et etpleto pasimorum numero moz ci Matrinos stimgant, et secundum psalmorum suorum numerun f niant. Et ideo in brevibus inists noctibus post nulorum centum Noctarnos constituirius inchezi, e eum Matulinis conjungi, ut non se recollocantes por mocturnos ingravescant fratres, et suavi matrino somno oppressi non sofum perdant Matutines, sel chiam Primam jam turde dicere confundantur. It ideo post pullos Necturnos cam Matthinis disims jungi, ut digesti jam a somno prolito frattes atraque apus sobrie compleant, et jan reddie Kalifo rum divino debito securi fratres usque Prinamim, qui volent, repausent, at his heris somm ounce gravitudinem deponentes bene digesti pest Prima jain leves laborate incipiant, monstrute nobis k k S. Heleno scriptura etam dicit : Comment enin fi ctic matutinis repuncare. i Ergo ne une pilora cantum com in brevilsus noctibus coacti heist fatres surgere adhec erudi ab inchesto some, om it ipso impetu venarum sanguis et huner per vent bullescit, et inurmentia gravedinis successi semi disooquust soembra escum quam suscepensi, sips adhec incecti. eccisi incendio, non sucini, si polius occisi, cum coacti fuerint frates surger grai adhuc capite et indigesto rupti ellugust sacti Spiritus charismata. Et cum amaricatur cami com (que quamvis milites Deo, tamen in hac vita interim qua rit que sua sunt, etci non in omniba niquantis amarum videatur esse pro Des qued édec est; s

i A pullorum canta. Id est, circa baran loss noctis, ut digesti surgant fratres ratione come hic Magister declarat hac verba S. Benedich Pascha usque ad supra dictas Kalendas Octobris temperetur hora vigiliarum agenda. Man a reta hora nona in hieme fratres surgunt tantum bes octava noctis, sane sero refecti in estate obeamin digestionem tardius surgere debent ad vigilis.

L De S. Heleno. Fuit hic S. Helenus Heliaphos episcopus, tempore Commodi imperatoris: agitur in Actis S. Eugeniæ, in quibus non com quæ profert Magister, forte meliore usus emplines de hæc verba, quæ haud discrepant: Parcui gitur matutinis laudibus paululum requient cur pus : > Fuit alter Helenus professione mourn qui et Hellen dicitur, de quo Rufinus de Vitis Para.

cap. 11.

1 Ergo ne ante pulloruin cantum. Locus comple ita, ut mihi videtur, restituendus: Ergo nen mi pullorum cantum, ne, cum in noctibus brevibus cas fuerint surgere adhue crudi ab inchoato sommo: in ipso impetu venarum sanguis et humor pri ins bullescit, et inarmonia gravedinis succussali un discoquunt membra escam quam sumpseran us adhuc incocti cibi incendio) non suscilati, sel pall occisi gravi adhuc capite et indigesto rupli di S. Spiritus charismata. Sensus est, ut non include tur Nocturni ante pullorum cantum, quia tant fr tres surgere coacti indigesti et crudi, bulliente in venis sanguine, non poterunt percipere S. Spir tus charismata.

non ex integro anima amet Deum frater in psalmis, A decim s apostolorum cantiei inchoati et finiti : mox quando per somnum cupit satisfieri carni. Nam sicut aluna in circulo minorata deputati nocti minus luminis complet officium, cum tarde surgit orientis exortu, tarde cursu suo in diem ingreditur occasura. sie et brevitas nocțium temperata cum die propter fragilitatem carois humanæ cogit divina in psalmis abbreviari, et jungi cum nocte diei officia. Ergo psalmi nocturni hiemis tempore, hoc est, ab æquinoctio hiemali usque ad æquinoctium vernale, id est, ab octavo Kal. Octobris usque octavo Kal. Aprilis, sed melius usque ubi fuerit Pascha, quia noctes majores sunt, b dici debent antiphonæ currente semper psalterio, et responsoria tria, ut fiant e sexdecim impositiones in Nocturnis, quam octave Matutinerum impositiones similiter viginti quatuor vicibus secundum viginti quatuor seniorum imitationem genua nostra in necte Deo flectantur d cum laudibus. Nam in noctibus majoribus ideo plus psalli debent, ut sicut hobis Deus ad repausationem prolixum spatium junxit in nocte, et nos ei per agendas gratias jungamur in laudem. Tempore vero æstatis, hoc est. à Pascha usque octavo Kal. Octobris o octo dicantur antiphones, currente, ut supra diximus, semper psalterio, et tria responsoria extra lectiones et versum, et f rogos Dei: ut tam istæ duodecim impositiones Nocturna quam simul conjuncta, octo Matutinerum impositiones viginti vices cogut parvit noctis ratio Deo genua incurvare. Quia somnus, cum brevis est, dulcis videtur esse carni, cum corpus hominis prolixo fatigatum labore dici minori requie 🕻 brevi quiescit in nocte. Ergo æstatis tempore, sicut supra designavimus, quia minores sunt noctes, novem dicantur antiphonæ, et tria responsoria, ut Bant duodecim impositiones seepndum nomina duo:

a Luna in circulo minorata. Cum nempe in metate describit minorem circulum super postrum horizontem.

B Dici debent antiphonæ. Hic deest aliquid; ut in Regula ma. ubi lacuna est post e antiphonæ, quæ supplenda vocabulo, tredecim: quia in Nocturnia hiemis statuit sexdecim impositiones currente psal-Lerio: et persectus erit hic numerus, si tribus re-

sponsoriis addantur tredecim antiphonæ.

c Sexdecim impositiones. In Regula ms. post hee verba sequitur: Secundum numerum prophetarum extra lectiones, versum, et rogus [Leg. rogos] Dei, ut tamiste sexdecim impositiones. Que hic supplenda et rogus Dei; cap. 56: post hoc et am iste sexdecim impositiones. Que hic supplenda et rogus Dei; cap. 57: rogus Dei, et versus etusoriæ; sunt ad castigationem bujus corruptissimi loci : et postea sequitur, in nocturnis, quam, etc. Et sensus est, ut in nocturnis sint sexdecim impositiones. juxta numerum sexdecim prophetarum quatuer majorum et duodecim minorum: quibus si addantur octo impositiones Matutinorum, juxta numerum quatuor et viginti seniorum in Apocalypsi, flent quatuor et viginti genusexiones. Impositiones autem sunt. modulationes, pronuntationes, recitationes. Imponere modulari, canere, recitare, ut imponere peatmum, imponere lectionem, capitulum. Cassianus dix it prabere psalmum: sed de his infra.

d. Cass laudibus. Id est, cum alleluia, ut infra di-

cetur.

· Octo disantur antiphonæ. Ita in Regula ms. cod. Corb.; lege tamen, novem, non octo, ut paulo post Labolus: Quis minores sunt noctes, novem dicantur

eis Matutini subjungantur propter brevitatem noctium. Sed hoc semper tam in hiemequam in astate. tam in die quam in nocte seu in vigiliis eum psallitur, caveatur, ne psalmi aliquando combinentur. quod non licet, sed singules debere definiri cum Gloria: ut nec erationes inter ipsos agenda perdantur, nec Glorias corum laudi Dei videamur subducere, cum compendiosa negligoptia cogimur in se psalmos inserere a constituit et finem. Qued si aliqua necessitas empes psallentes perurgeat, non combinent, sed contempost; tamen cum Gloriis suis subsequantur: et wi citien compleant, et penimorum numeris non minoretur. Ergo ides aut singulos ant tornos dinimus dehero dici : citia nicat unitas in Trinitate, et Trinitas in unitate agnoscitur; ita aut'singulos, aut pro necessitate termos credamus tamen cum Gloriis suis dici debere. Nam combinari ex toto non licet: quia non plus, peque minus ab unitate et trinitate qued dequerit. Christianum decet. Et tane perfectam fidem habemus, si Trinitatem perfectam sequaliter in unitate, et unitatem in Trinitate sentimus. Nam si aligua gravis necessitas quavis hera psallentes perurgeat, dicendorum omnium psalmorum singula capita cum una Gloria compleant; et sic exeant oratorio, ut quavis necessitate tamen opus Dei non videatur prater-SWILL

§ VII. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 8).

i In psallendi officio ista discretto erit. Dato namque legitimis temporibus signe ad orationes canonicas i festinabunt fratres cum properatione, omnes ad chorum occurrant, nullique aute expletum officium licebit egredi, præter eum quem necessitas nature compulerit. Recitantibus autem monachis post

antiphonas. Quod autem hase lectio przevaleat, patet ex cap. 44 cjusdem Regulæ, whi his locus clarius distinguitar: « In astate vere a Pascha usque æqui-noctium hiemale, qued est octave Kal. Octobris, post versum apertionis et responsorium abbatis dici debent antiphone sex sine alleluia, deinde tres antiphona cum alleluiq, envente psalterio, ut supra diximus, deinde aliud responsorium cum alleluia, ut fiant duodecim impositiones. >

cap. 40 : et versus et roque Dei.

Apostolorum cantioi inclicati. Post & apostolorum, desunt nonnulla sie supplenda ex Regula ms.: Qui nocturni, ut supra dizimus, in toso costatis tem-pore a pullorum cantu inchoati et finiti.

a Constituit et finem. Locus mutilus, lege, ut in cod. Corb.: Quia omni pealmo, cui initium propheta imposuit, constituit et finem.

1 In psatiendi officio, etc. Heec habentur in regula S. Isidori excusa, cap. 6, ubi sic legitur : In peallen-

dis autem officies.

Festinabunt. Lege, ut in regula excusa, festina, in qua emittitur es fratres. Hec lectio confirmatur ex codem 6. Isidoro, lib. 11 de Officiis Ecclesiasticis, cap. 15: Conveniunt antem omnes frequenter noete ac die dato signo, festina cum properatione ad orationem solemnium horarum.

nost illam satisfactionem confessionis, quam Deo pro A prolita neste comai gravitis finistir. With in the negligentiis, sive ignorationibus nostris obtulismus, invidus nos inimicus, si tempus quietis invenerit, maculare festinat : et tune fiduciam nostram præcipue dejicere atque enervare dentendit, eum ferventius et purius nos orare providerit. Nam multoties quos per totum nociis spatium sauciare non potuit, post completas vigilias sub unius here brevissimo tempore quiescentes debenestare constar.

#### § V. - ER RECTEA SINCEL AUMELIANI EPISCOPI (cap. 28).

Post Matutinas orationes ad sommum reverti non liceat, sed completis Matutinis statim dicatur Prima; a deinde usque ad Tertiam ammes lectioni vacent.

§ VI. — Ex Regula Magistri (cap. 33).

b In officionocturno uno tempore psellanter caste 🕏 pullorum cantum in hieme nocturni dicente Propheta: Media nocte surgebam ad confitendum tibi (Psal. cxvm). Et de æstate item dicit: d Nocte vigilat Spiritus meus ad te Deus (lea. xxvi). Hee est, de parte aliqua noctis post pullorum jam cantum signum flat surgendi. Sed hoc a vigilantibus in hiesne cavendum est, ne nocturnos pullus aut antecedat, aut deprehendat : quia · largent moctes in tempore hiemis. Nam pullorum cantus f declinantis est terminus noctis : quia nox diem parit, sicut in circulo solis declinare jam diem 8 a sexta hora ostenditur, id est, h propter noctem tantum festinare descendere solem, quantum cucurrit, ut medium in circulo ascenderet diem. Sed hoc in bieme agendum est, ut nocturnos jam expletos pullorum cantus se- C quatur, quia noctes sunt grandes, ut digesti a somno fratres vigilanti, digesto sensu opus Dei, quod dicunt, agnoscant: et ideo intervallum ponitur, ut

· Deinile usque ad tertiam, etc. Regula Tetradii a S. Casario Arelateasi dictata: Omni tempore usque ad Tertiam legant.

b In officio nocturno, etc. Habetur in Regula me.

Magistri cod. Cerb.

o Ante putterum cuttum. Pufforum cantus, vocant veteres gallicinium, est secunda pars diei civilis inter tertiam et quartum néctis vigilias circa horam nonam, ut constat en Macrebio, lib. 1 Saturn., cap. 3, et Conserine, libelle de Natali die, qui post sextam noctis horam seu mediam noctem, a diem civilem Remanorum incipere scribunt, has partes constituent, primam noctis inclinationem, quam Macrobius primam dici civilis partem statuit, deinde gallicinium, postea canticinium, cum galli cantare cossant, quarto disuculum, tandem mano. Et hoc gallicinium est tentius gulti cantus, sub que Petrus tortio Christum negavit, junta Christi vati-cinium: Antequam gallus cantet, ter me negabis.

d De nocie vigilat spiritus meus ad te, Deus. Junta Septuagiata interpretes: 'Εκ νυπτός όρθρίζει τό πνεύμα μευ πρός σε ὁ Θεὸς. Qued idem sonat.

· Largent noctes. Id est, protrahuntur. In cod.

Vind. legitur, large sunt nootes.

Declinantis est terminus noctis. Quia gallicigium succedit primte moctis inclinationi, et ex Macrobio notatum est.

<sup>8</sup> A septa. Id est, a meridie.

h Propter noctem. id est, ad moctem.

i Octobum, Kal. Octobris. Eedem die statuit zegtinoctium autumnale S. Isidorus lib. de Natura Rerum, cap. 8, et lib. v Origin., cap. 34.

wel in asstutie tempore, live est, a Pascha usque al i ectavium Mai. Octobris, quod est aquinoctium liemale, prester rationem buevium noclium i a pulorum cantu Nocturni a fratribus incheentur; e epleto psalmorom numere mox el Matatinos mimgant, et secundum psalmorum suorum nuneran f niant. Et ideo in brevibas ipsis nociibus post pulo rum centum Noctarnos constituintis inchezi, el enn Matulinis conjungi, ut non se récollocante pet mocturnos ingravescant fratres, et suavi matulio somno oppressi non sofum perdant Matutines, sel chiam Primam jam tarde dicere confundator. R ideo post pullos Necturnos cum Matthiais disims jungi, ut digesti jam a comno proliso frattes alma què apus sobric complenat, et jam reddite Matrice rum divino debito securi fratres usque Primmim, qui voient, repausent, at his heris some omen gravitudinėm deponentės bene digesti post Prism jam leves laborare incipiant, monstrume mis & \* S. Heleno scriptura eum dicit : Comment enin fe etis matutinis repuneare. I Ergo ne este pilora casitum com in brevilses nectibus cesti ficial fiztres surgere adhue crudi ab inchesto como, com is ipso impetu venarum sanguis et humbt pa um buliescit, et inurmentia gravedinis successi somi disobquant membra escam quam susceptini, nips adhre incecti. secisi incendio, non sucini, si potius occisi, cum coacti fuerint fratres sergere gan adhuc capito et indigento rupti effugunt suci Spiritus charismata. Et cum amaricatur tami torum (que quamvis milites Deo, tamen in hac vita interim qui: rit que sua sunt, etci non in omnibu menulis amarum videntur esse pro Dee qued édet est; s

i A pullorum cantes. Id est, circa heren noss noctis, ut digesti surgant fratres ratione cone line Magister declarat hac verba S. Benedich: Pascha usque ad supra dictas Kalendas Octobris temperetur hora vigiliarum agenda. hora nona in hieme fratres surgunt tantum bri octava noctis, sane sero refecti in restate ob candel

digestionem tardius surgere debent ad vigilis.

Le S. Heleno. Fuit hic S. Helenos Helionos

episcopus, tempore Commodi imperatoris:

agitur in Australia.

Eugenize, in quibus non commodi in the commodi in the commodi in the commodi in the commodi in the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commoditation of the commodi quæ profert Magister, forte meliore usus experises de hæe verba, quæ haud discrepant: Pricingitur matutinis laudibus paululum requieri esse pus: > Fuit alter Helenus professione mondes qui et Hellen dicitur, de quo Rufinus de Vitis Parts

cap. 11.

Ergo ne ante pullorum cantum. Locus corruption de Ergo ne ante pullorum cantum. ita, ut mihi videtur, restituendus: Ergo not puttorum cantum, ne, cum in noctibus brevibus ( fuerint surgere adhive crudi ab inchoato somno: in ipso impetu venarum sanguis et humor per un bullescit, et inarmonia gravedinis succussuli discoquunt membra escam quam sumpserant wire adhuc incocti cibi incendio) uon suscitati, tel occisi gravi adhuc capite et indigeste rupti chi S. Spiritus charismata. Sensus est, ut non inclusione National Consus est, ut non inclusione National Consus est, ut non inclusione National Consus est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non inclusione est, ut non tur Nocturni ante pullorum cantum, quia tout tres surgere coacti indigesti et crudi, bullicule in venis sanguine, non poterunt percipere S. Sie tus charismata.

non ex integro anima amet Deum frater in psalmis, A decim s apostolorum cantiei inchoati et siniti; mox quando per somnum cupit satisfieri carni. Nam sicut a luna in circulo minorata deputati nocti minus luminis complet officium, cum tarde surgit orientis exortu, tarde cursu suo in diem ingreditur occasura. sic et brevitas nocțium temperata cum die propter fragilitatem carois humanæ cogit divina in psalmis abbreviari, et jungi cum nocte diei officia. Ergo nsalmi nocturni hiemis tempore, hoc est, ab æquinoctio biemali usque ad æquinoctium vernale, id est, ab octavo Kal. Octobris usque octavo Kal. Aprilis, sed melius usque ubi fuerit Pascha, quia noctes majores sunt, b dici debent antiphonæ currente semper psalterio, et responsoria tria, ut fiant e sexdecim impositiones in Necturnis, quam octave Matutinorum impositiones similiter viginti quatuor vicibus secun- B dum viginti quatuor seniorum imitationem genua nostra in nocte Deo flectantur d cum laudibus. Nam in noctibus majoribus ideo plus psalli debent, nt sicut nobis Deus ad repausationem prolixum spatium junxit in nocte, et nos ei per agendas gratias jungamur in laudem. Tempore vero æstatis, hoc est, à Pascha usque octavo Kal. Octobris o octo dicantur antiphones, currente, ut supra diximus, semper psalterio, et tria responsoria extra lectiones et versum, et f rogos Dei: ut tam istæ duodecim impositiones Nocturna quam simul conjunctae, octo Matutinerum impositiones viginti vices cogut parvu noctis ratio Deo genua incurvare. Quia somnus, cum brevis est, dulcis videtur esse carni, cum corpus hominis prolixo fatigatum labore dici minori requie C brevi guiescit in nocte. Ergo æstatis tempore, sicut supra designavimus, quia minores sunt noctes, novem dicentur antiphonæ, et tria responsoria, ut fant duodecim impositiones seemdum nomina duo:

a Luna in circulo minorata. Cum nempe in astate describit minorem circulum super nostrum horizontem.

B Dici debent antiphonæ. Hic deest aliquid; ut in Regula ma. ubi lacuna est post el antiphonæ, quæ supplenda vocabulo, tredecim: quia in Nocturnia hiemis statuit sexdecim impositiones currente psalterio: et persectus erit hie numerus, si tribus re-

sponsoriis addantur tredecim antiphonæ.

c Sexdecim impositiones. In Regula ms. post hæc verba sequitur: Secundum numerum prophetarum extra lectiones, versum, et rogus [Leg. rogos] Bei, ut taniæ, Kyrie eleison. Idem Magister, cap. 55 Recent interpositiones. Company of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the sunt ad castigationem hujus corruptissimi loci : et postea sequitur, in nocturnis, quam, etc. Et sensus est, ut in nocturnis sint sexdecim impositiones juxta numerum sexdecim prophetarum quatuer ma-jorum et duodecim minorum : quibus si addantur octo impositiones Matutinorum, juxta numerum quatuor et viginti seniorum in Apocalypsi, sient quatuor. et viginti genusexiones. Impositiones autem sunt modulationes, pronuntiationes, recitationes. Imponere modulari, canere, recitare, ut imponere psalminm, imponers lectionem, capitalum. Cassianus dixit pradere psalmum: sed da his infra. d Cust laudibus. Id est, cum alieluia, ut infra di-

cetur.

· Octo disantur antiphonæ. Ita in Regula ms. cod. Corb.; lege tamen, novem, non octo, ut paulo post Labotus: Quia minores sunt noctes, novem dicantur eis Matutini subjungaptur propter brevitatem noctium. Sed hoc semper tam in hiemequam in æstate. tam in die quam in nocte seu in vigiliis eum psallitur, caveatur, ne psalmi aliquando combinentur. quod non licet, sed singules debere definiri cum Gloria: ut nec erationes inter ipsos agendas perdantur, nec Glorias corum laudi Dei videamur aubducere, cum compendiosa negligentia engimur in se psalmos inserere a constituit et finem. Quod si aliqua necessitas empes psallentes perurgeat, non combinent, sed contempent; tamen cum Gloriis suis subsequantur : et ut cities compleant, et pealmorum numeris non minoretur. Ergo ides aut singulos ant tornos diximus deboro dici : quia sicut unitas in Trinitate, et Trinitas in unitate agnoscitur ; ita aut singulos, aut pro necessitate ternos credamus tamen cum Gioriis suis dici debere. Nam combinari ex toto non licet: quia non plus, neque minus ab unitate et trinitate qued desuerit. Christianum decet. Et tune perfectam fidem habemus, zi Trinitatem perfectam sequaliter in unitate, et unitatem in Trinitate sentimus. Nam si aliqua gravis necessitas quavis hera psallentes perurgeat, dicendorum omnium psakworum singula capita cum una Gloria compleant; et sic exeant oratorio, ut quavis necessitate tamen opus Dei non videatur praterwilti.

§ VII. — Ex Regula vancti leidori (cap. 8).

i In psallendi officio ista discretio erit. Dato namque legitimis temporibus signe ad orationes canonicas i festinabunt fratres cum properatione, omnes ad chorum occurrant, nullique ante expletum offieium licebit egredi, præter eum quem necessitas natura compulerit. Recitantibus autem monachis post

antiphonas. Quod autem hase lectio pravalent, patet ex cap. 44 ejusdem Regalæ, whi hie locus clarius distinguitur: c in astate vere a Pascha usque sequi-noctium hiemale, qued est octave Kal. Octobris, post versum apertionis et responsorium abbatis dici debent antiphones sex sine alleluia, deinde tres antiphonæ cum allelula, corvente psalterio, ut supra diximus, deinde aliud responsorium cum alleluia, ut fiant duodecim impositiones. >

cap. 40 : et versus et rogus Dei.

Apostolorum cantici inclicati. Post ed apostolorum, desunt nonnulla sie supplenda ex Regula ms.: Qui nocturni, ut supra divimus, in ipso cotatis tempore a pullorum eantu inchoati et finiti.

a Constituit et finem. Locus mutilus, lege, ut in cod. Corb.: Quia omni pealmo, cui initium propheta

imposuit, constituit et finem.

i In psationdi officio, etc. Heec habentur in regula S. Isidori excusa, cap. 6, ubi sic legitur : In peallen-

dis autem oficiis.

1 Festinabuns. Lege, ut in regula excusa, festing, in qua emittitur 76 fratres. Hec lectio confirmatur ex codem 6. Isidoro, lib. 11 de Officiis Ecclesiasticis, cap. 15: « Convenient antem omnes frequenter noete ac die dato signo, festina cum properatione ad orationem solemnium horarum.

omnes humo, pariter, celeriterque surgentes psalmos sequentes incipient : eodemque modo per singula officia facient. Quando celebrantur psalmorum spiritalia sacramenta, refugiat monachus risus vel fabulas : sed hoc meditetur corde, quod psallitur ore. Tertia, Sexta et Nona tres psalmi dicendi sunt, responsorium unum, · lectiones ex utroque testamento duæ: dehinc b laus, hymnus atque oratio. In Vespertinis vero officiis primo • Lucernarium, deinde psalmi tres, responsorium unum, et d laudes, hymnus, oratioque dicenda est. Post vesperum autem congregatis fratribus oportet vel aliquid meditari, vel de quibusdam divinæ lectionis quæstionibus disputare, conferendo pie atque salubriter, tantumque meditando disputandoque commorari, B quoadusque tempus Completorii possit concurrere. Ante somnum autem, sicut mos est, peracto Com-

Lectiones ex utroque testamento. In Regula excusa ita legitur et distinguitur : Lectiones ex Veteri Novoque Testamento, dua deinde Laudes.

b Laus. In Reg. exc. Laudes, rectius, id est, Al-

c Lucernarium. Nota hic lucernarium distingui ab

officio vespertino. Sed de hac re infra.

d Laudes. Laudes sunt Alleluia, ut planum est ex S. Isidoro, lib. 1 de Officiis Eccl., cap. 5 : « Laudes, hoc est, Alleluia canere, antiquorum est Hebræorum. >

• Missæ tres psalmorum. Missæ sunt collectæ seu orationes, quæ olim dicebantur ad finem psalmorum. Ita collectam appellat Cassianus, lib. 11 de Nocturnis Orationibus, cap. 7: Qui necdum bene finito psalmo in orationem procumbere festinamus ad ce- C lebritatem missæ quantocius properantes. > Ita enim legendum et antiqua lectio est retinenda, pro qua nonnulli supposuerunt : celeritatem missæ, per missam finem intelligentes. Sed absurda prorsus lo-quendi formula. Dicimus enim properare ad finem, non ad celeritatem finis. Nec est quod celeritatem interpretentur accelerationem : nam æque absurdum est dicere properare ad accelerationem finis. Sit ergo missa collecta seu oratio, quæ profecto celebratur cum solemniter a sacerdote profertur. Sciendum est enim olim a monachis Ægypti usitatum fuisse ad finem cujusque psalmi in orationem procumbere, qua breviter expedita sacerdos collectam diceret, quæ hic missa appellatur. Hæc plana sunt ex Cassiano capite citato. Has igitur prædictas orationes hoc modo incipiunt atque consummant, ut finito psalmo non statim in incurvationem genuum corruant, quemadmodum facimus in hac regione nonnulli, qui necdum bene finito psalmo iu D cohærent, quæ diversitatis oblectamentum proprietationem procumbere festinamus ad celebritatem nunt. missæ quantocius properantes, etc. > Et paulo post: « Cum autem is, qui orationem collecturus est e terra surrexerit, omnes pariter eriguntur, ita ut nullus nec antequam inclinetur ille, genuflectere, ne cum e terra surrexerit, remorari præsumat : ne non tam secutus fuisse illius conclusionem, quam celebrasse credatur. DEt nota, celebrasse conclusionem, non celerasse. Et cap. 10: «Ac præcipue cum consummatur oratio, in qua nec sputum emittitur. Sed fuit diversus hujusmodi missarum seu collectarum recitandarum usus. Nam S. Isidorus hoc loco statuit, ut post psalmos recitentur. Aliter Tetra-dius, cap. 20 suæ Regulæ, hoc modo: « Vigilias [Leg., ad vigilias] a mense Octobri usque ad Pascha duos nocturnos faciant, et tres missas : ab una missa legat frater ... Et art. seq. : «Omni Dominica sex missas facite : prima missa semper resurrectio legatur :

consummationem singulorum psalmorum prostrati A pletorio, valedictis invicem fratribus, cum omi cautela et silentio quiescendum, usqueque ad vigilias consurgatur. In quotidianis vero vigiliarum officis primum tres psalmi canonici recitandi sunt deinde tres o missæ psalmorum, f quarta vero canticorum. s quinta matutinorum officiorum. In Dominicis diebus, vel festivitatibus martyrum solemnitatis causa singulæ superaddantur missæ. h Verum in vigilis recitandi aderit usus, in Matutinis psallendi caredique consuetudo, i utroque modo servorum Da mentes diversitatis oblectamento exerceanter, et al laudem Dei sine fastidio ardentius excitentur. Post vigilias autem i usque ad Matutinum reficientm est. Post Matutinum autem operandum aliquid au legendum. Lectiones autem ex Veteri et Novo Testamento tempore officii quotidianis diebus recitetur. L Sabbati vero die atque Dominico ex Now tantum Testamento pronuntientur. Monachu a-

> dum resurrectio legitur, nullus sedest. Perfecis missis, dicite Matutinos directaneo. Per resurectionem intelligitur Evangelium, quod ita appelatur, quod die Dominica, quæ in memorian resurrectionis Christi celebratur, legeretur in Nocturnis; vel quia certe tantum in vigiliis noctums dei Dominicæ legebatur Evangelium de Christi resurrectione ob camdem rationem. Post psalmos igiur et lectiones die Dominica juxta Tetradium diciur una missa, seu collecta, quam excipit Evangelien, sequuntur cæteræ missæ, tandem Matutini ladidus Dominicis et festis numerus missarum augebaut ob solemnitatem. Ita statuit S. Isidorus hec capite: Dominicis vero diebus et festivitatibus mariyum solemnitatis causa singulæ superadjiciendæ sunk missæ. > Et S. Fructuosus archiepiscopus Bracrensis, cap. 2 suæ Regulæ ms.: (Sabbatorum rero et Dominicarum noctium curriculis seno missarum superadjecto officio senis etiam missis rigiliz cum senis responsoriis celebrantur, ut resurretionis
> Dominicæ solemnitas ampliori officiorum psalmoda
> magis honoretur. > Unde Tetradius loco citalo, up lias Dominicæ cum sex missis præcipit celebrands, qui reliquorum dierum nocturnis tres tantum misse assignat.

1 Quarta Canticorum. Dicenda ad finem Canior

8 Quinta Matutinorum. Dicenda ad finem Maininorum.

h Verum in vigiliis recitandi usus. Vult vigits nocturnas tantum recitari, Matutinos vero can h Regula excusa legitur : « Verum in vigiliis recibidis aderit usque in matutinis psallendi canedia consuetudo. Hæc corrupta sunt, nec sequentites

i Utroque modo. Lege, ut utroque modo.

i Usque ad Matutinum reficiendum est, fecti lectio in Regula excusa legitur, requiescendum de sed vocabulum mutatum ab iis qui nescieban (\*\* sit reficere. Nam reficere hoc loco est pausare, it quiescere, seu mavis, corpus somno reficere, identification de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 111 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cassianus lib. 112 de Diurais Or., cap. Il poet o cas. Il poet o cas. Il poet o cas. Il poet o cas. Il po « Ut post excubias totius noctis duabus ferme horis reficientes corpora sua, nequaquam per totum spatium somni torpore marcescant. Hinc referit. eodem capite: Requie brevis hujus temporis por totius noctis refectione contenti. Et cap. lejusta libri : Reliquas horas (noctis) refectioni corporus deputatas a majoribus nostris invenimus.

L Sabbati vero die, etc. Cass. lib. 11 de Nochristorat., cap. 2: « In die vero sabbati et Domisio (lectiones) recitent de Novo Testamento, id es

tidianis officiis defuerit, perdat communionem.

- § VIII. Ex Regula sancti Aureliani (cap. 29).
- Ad vigilias dum lectio legitur, aut b de sparto aut de canabe aut aliud hujusmodi manibus operamini, ut non somnus obrepat. Si vero Dominicus, aut festi sunt dies, cui somnus venerit, aliis sedentibus, jubeatur stare, ut possit a se somni marcorem depellere: ne in opere Dei tepidus inveniatur, aut negligens.
- § IX. Ex Regula sancti Columbani (cap. 7).
- De synaxi vero, id est, cursu psalmorum et d orationum modo canonico quædam sunt distinguenda;

unam de Apostolo, vel Actibus apostolorum, et aliam

de Evangeliis.

- a Ad vigilias. Ex S. Cæsario Arelatensi in regula Sanctimonialium, cap. 43: « In vigiliis ut nemo per otium somno gravetur, ea opera fiat, quæ mentem non retrahat a lectionis auditu. Si qua gravatur somno, aliis sedentibus, jubeatur stare, ut possit a se somni marcorem repellere: ne in opere Dei tepida inveniatur aut negligens. > Sed hunc locum S. Cæsarii fuisse corruptum certum est; qui ex hoc S. Aureliani loco castigandus est, his verbis: Si vero Dominicus aut festi dies sunt, sancto Cæsario restitutis, hoc modo: Si vero Dominicus aut festi dies sunt, que gravatur somno, etc. Nam statuunt hi patres profestis diebus, dum lectiones leguntur, la-borandum esse, si somnus obrepat : festis vero standum; quia illis diebus operari servilia, haud li-\_ citum est.
- b De sparto. Spartum est funis, restis, Hesychio, Suidæ et aliis, παρά το σπείρω το είλίσσω, inquit auctor voteris etymologici, a σπείρω, id est, implico, involvo, torqueo. Glossæ Cyrilli: σπάρτος, restis. Idem quod marri, id est, restis, in Vitis Patrum. Est etiam spartum herba Hispanica rusticorum stratis, calceamentis, sportellis, funibus navium confi-ciendis idonea. Nascitur in regione Carthaginensi, quæ est Hispania citerior. Non tota regio profert, sed pars quædam ob id sterilis, quia nibil aliud parit, docent Plinius lib. xix, cap. 2; et Varro apud Agellium, lib. xvii, cap. 3. Illius usus diu Græcis ignotus fuit, etsi Homerus illius mentionem faciat Iliad. 11:

## . . . . . νεών καὶ σπάρτα λέλυνται.

Id est, sparta navium dissoluta sunt. Nam sparta boc loco sunt genistæ, ut vult Plinius lib. xxiv, cap. 9, vel sativa quædam, ut canabe, vel stupa suendis olim navibus apta, ut vult Agellius capite citato. Hæc herba est animalibus noxia, ut scribit

Plinius lib. xix, cap. 2.

Columbani cod. Flor. et in editione Parisiensi, quæ sumpta sertur ex monasterio Bobiensi sundato a S. Columbano, cum in Italia exsularet. Non exstant tamen in editione Insulæ, ubi Regula S. Columbani typis mandata est cura Melchioris Haiminsfeldii Goldasti ex bibliotheca monasterii S. Galli. Quod sane miror. Hoc autem caput multis tricis involutum est ob exemplariorum depravationem, quas tamen evolvere pro virili conabor.

d Orationum modo canonico. Modus hoc loco est

· Apud seniores nostros. Ita in Reg. ms. cod. Flor. In editione Parisiensi: Cum senioribus nostris. Sed prior lectio præstat. Intelligit seniores amplissimi et celeberrimi illius cœnobii Bencor in Hibernia siti. Nam illius monachus S. Columbanus fuit, ut scri-bunt Jonas in ejus Vita, et S. Bernardus in Vita S. Malachia. Fuit etiam aliud monasterium nomine

tem corporis sanitate consistens si vigiliis vel quo- A quia varie a diversis memorize de co traditum est, ideo juxta vitæ qualitatem ac temporum successionem varie a me guoque litteris insinuetur. Non enim uniformis esse debet pro reciproca temporum alternatione. Longior enim per longas noctes breviorque per breves esse convenit. Inde et • apud seniores nostros f ab octavo Kal. Jul. 6 cum noctis augmentum h sensim incipit crescere cum choris brevissimi modi i in nocte sabbati sive Dominicæ i usque ad initium biemis, id est Kal. Novemb., in quibus xxv canunt antiphonas k psalmorum ejusdem numeri, 1 qui semper tres loco duobus succedunt m psallites : ita ut totius psalterii inter duas supra dictas noctes

> Bancor, seu Bancornaburg in Anglia, in regione Britonum, qui pulsi ab Anglis in penitiores insulæ partes se receperant, religione et monachorum multitudine clarum, ut testatur Beda lib. 11 Hist. Angl., cap. 2. Quod ideo notavi, quia nonnulli hæc duo monasteria confundunt, cum tamen alterum sit in Hibernia, alterum in Britannia majore.

Ab octavo Kal. Julii. Ita in omnibus codicibus. E Cum noctis augmentum. Ita in Regula ms. cod. Flor. In editione Parisiensi legitur: Cum noctis au-

gmento; recte.

- h Sensim incipit crescere cum choris brevissimi modi. Ita in Reg. cod. Flor.; rectius tamen in editione Parisienai. Sensim incipit crescere cursus a duodecim choris brevissimi modi. Horum autem omnium sensus est: Cum noctis augmento sensim incipit crescere cursus officii divini, qui antea brevissimus erat. Quomodo autem sit paulatim augendus, non dicit : quia a Kalendis Novembris assignat tantum numerum antiphonarum et psalmorum recitando-
- i In nocte sabbati sive Dominica. Hoc loco particula, sive, non est disjunctiva, sed copulativa, ut infra eodem cap. : Ad mediumque noctis sive pullorum cantum. Solemnes autem facit vigilias sabbati, quia olim apud multos sabbatum solemne erat perinde ac Dominica, ut infra dicetur.
- i Usque ad initium hiemis. Hiems hoc loco paulo latius sumitur. Nam incipit tantum in solstitio brumali.
- k Psalmorum ejusdem numeri. In editione Parisiensi additur to duplicis, sed puto legendum, triplicis.
- 1 Qui semper tres loco duobus succedunt. Ita in Reg. ms. cod. in editione Parisiensi: Qui semper tertio loco succedunt. Flor.
- m Psallites. Ita in Reg. cod. Flor. male. In ediinius lib. xix, cap. 2.

  \*\*De synazi vero. Hæc habentur in Reg. ms. S. D legi psallitis, pro psaltis. Totum ergo hunc locum ità legendum arbitror : In quibus viginti quinque canunt antiphonas psalmorum ejusdem numeri triplicis, qui semper tres succedunt psaltis. Sensus est, ut canantur quinque et viginti antiphonæ cum psalmis quinque et septuaginta, qui numerus ex quinque et viginti triplicatis exsurgit ; et singulis psalmorum ternionibus una interseratur antiphona : sicque quinque et viginti antiphonæ sufficient huic psalmorum numero. Quod autem hic debeat psalli numerus psalmorum in istis vigiliis, patet ex sequentibus: Ita ut (inquit) totum psalterium inter duas supra dictas noctes numero cantent duodecim choris. Id est, media pars psalterii in nocte Dominicæ, altera in nocte sabbati cantetur : et sic unaquæque nox habebit quinque et septuaginta psalmos, ut infra declarat : Pluribus (ut jam dixi) nocti Dominicæ et sabbati deputatis, in quibus sub uno cursu LXXV singillatim cantantur.

numerum e cantent un choris b caeteras temperan- A stea pro pace regum, novissime pro inimicis, ne il tes tota hiema noctes, qua finita c ver sensim d per singulas hebdomadas terni semper decedunt paalmi : ut 👊 • in sanctis noctibus tantum antiphonæ remaneant, id set quotidiani biemales axv psalmi cursus. Faxiv autem per tolum ver aut æstatem, et usque ad autumnale aquinoctium, id est vrir Kal. Octebtis, in quo similitude synances sicut in vernali zeminortio, id est. vai Kal. Aprilis, dum per reciproces vices paulatim et h orescit et decrescit. Igitur juxta vires considerenda vigilia est, maxime cum ab auctore salutis nestra jubemur vigilare et orare ompi tempore, et Paulus prescipit sine intermissione orare (I Thess. v). Sed quia orationum canonicatum nescendus est modus in quo omnes simul orantes horis conveniunt statutis, quibus absolutis 🗷 unusquisque in oudioule sue erare debet i per diurnas horas terni psalmi pro operum interpositione statuti sunt a senioribus nostris, i cum versiculorum augmente intervenientium pro peccatis primum nostris, deinde pro omni populo Christiano, pro sacerdotibus et reliquis Deo consecratis sacræ plebis gradibus, postremo pro eleemosynas facientibus, po-

a Cantent xix choris. In monasterio S. Columbani erat laus perpetua, id est, perpetuo die et nocte in oratorio Dei laudes canebantur a diversis monachorum choris sibi succedentibus. Notandum tamen est hos duodecim choros in diversis oratoriis officium divinum celebrare solitos. Nam tam prolixum officium non potuisset persolvi integro die a duodecim choris sibi in eodem oratorio succedentibus. Puto igitur plura olim fuisse oratoria in monasterio. S. C cum ipsis noctibus. Columbani, in quibus tres vel quatuor ex his duodecim choris sibi in Dei laudibus celebrandis succederent. Fuit etiam olim hæc laus perennis in cœnobio Agaunensi, ut planum est ex Eucherio episcopo in Vita S. Mauricii, cap. 13, et in cathedrali ecclesia Misnensi, ut clarum est ex Hieronymo Emsero in Vita S. Bennenis ejusdem urbis episcopi.

b Cateras noctes. A supra dictis noctibus Dominicae

et sabbati.

Ver. Lege: Per ver. Ita in Reg. ms. cod. Flor: et

editione Parisiensi.

d Per singulas hebdomadas terni semper decedunt. Id est, ex illis psalmis quinque et septuaginta, qui hieme in noctibus sabbati et Dominicæ dicuntur, tempore veris singulis hebdomadihus tres psalmi deducantur et subtrahantur, ut remaneant sex et triginta dicendi in sanctis noctibus sabbati et Dominicze, in ipso solstitio zestivo primo die, quo incide-

• In sanctis noctions. Ita in Reg. ms. cod. Fl. editio Parisiensis habet: In singulis noctious, minus recte. Nam hoc loco, quid dicendum sit in noctibus Dominica et sabbati, que S. Columbano solemnes

sunt, ordinatur.

1 Id est quotidiani hiemales xxv psalmi cursus. Primo rè cursus, transpositum esse videtur, et legendum, quotidiani cursus. Secundo legendum, triginta sex, ut in editione Parisiensi, quam lectionem germanam esse existimo. Quia cum ab octavo Kal. aprilis, usque ad octavum Kal. Julii, quibus vernum tempus circumscribitur, tredecim connumerentur hebdoma-dæ, si ex singulis hebdomadis, ut diximus, deducantur tres psalmi, triginta sex remanebunt. Suadet etiam numerus duodecim antiphonarum. Nam si per singulas antiphonas tres psalmi concinendi sunt, duodecim antiphonarum numero absolventur. Hi autem psalmi dicuntur hiemales quotidiani cursus,

lis Deus statuat in peccatum, quod persequenter nos et detrahunt nobis : quis nesciunt quid faciunt. Ad initium vero noctis duodecim psaimi, 1 ad medium noctis duodecim simul psalluntur. Ad matutinum vere bis deni, bisque bini per tempora brevium, at dietum est, nectium sunt dispositi, phribus (jam dixi) semper nocte Dominica sabbai vigilies deputatis, in quibus " subune versu Lixvingillatim cantantur. Hæc juxta communem deta stnaxim. Gæterum vero, ut dixi, orandi traditio, u possibilitas ad hoe destinati sine fastidio voti pravileat, a sive perfectio possibilitatis permittat, wi rpacitas mentis illius cum necessitatum considertione, vel vitæ qualitas possit admittere, quantum uniuscujusque fervor exegerit, si liber ac solus il, aut eruditionis ejus quantitas poetulaverit, ant # tus etium, aut magnitudo studii, aut operum quitas, aut ætatis diversitas permiserit. Ita varie mis rei perfectio æstimanda est, o quia cum bloc ± orationis partitur. Et ideo, licet longitudo sundi aut cantandi sit varia, unius tamen persectionis erit æqualitas orandi, ia corde et mente jugis intentio.

quod in ejus monasterio quetidie diserentar hiem tempere in nocturnis officiis.

s xxrv autem, etc. Ita reposui, ut in chime Parisiensi: cum in nostra Concordia legeretar, est. Statuitur hoc loco quot debeant dici psalmi in vitliis mocturnis quotidie, exceptis Dominica et sableto,

sextam, nonam, vesperam.

i Cum versiculorum augmento. Sunt hi versiculi. qui dicuntur ante collectam ah iis,qui relinent usum antiquorum breviariorum ordinis; et prece 1049 appellantur, quorum consuctudo emant et bet il stitutione S. Columbani; quia elim in mulis menteriis utraque regula S. Benedicti et S. Columbani observabatur. Harum precum mulus est use anud Caracos. apud Græcos, quæ dicuntur sipavixà, id est pacific Atque etiam συνάπτη, id est, connexio, esque de plex, altera major, altera minor, ut planum est Liturgia Præsanctificatorum.

k Ad initium noctis. Quod respondet Compt

terio.

1 Ad medium noctis duodecim. Hic locus intergendus est de synaxi nocturna Dominica et sabella Quibus duodecim psalmis si adjungas quatror di D ginti psalmos maiutinorum, fient sex et urgua psalmi recitandi in brevibus noctibus Dominica de sabbati, ut supra diximus; unde subjungit pr tempora brevium, ut diximus, noctium. Ine verb superiorem nostram explicationem confirmant. terea notandum est officium nocturnum sei vist lias nocturnas constitui a S. Columbano ex monoctis et matutino.

- Sub uno versu. Lege: Sub uno cursu, ut in Rems. cod. Flor. et editione Parisiensi, quia illis cris noctibus Dominicæ et sabbati propter officii pro lixitatem synaxes mediæ noctis et matuinorus nullo temporis intervallo distinguuntur.

n Sive. Reg. ms. cod. Flor. addit: Sue, by

modo, sive sue persectio possibilitatis.

Quia cum sabore adorationis partitut. Les.
in editione Parisiensi: Quia cum sabore ac foco il rationis vices partitur.

Sunt autem quidam catholici, quibus idem est cano- A indixit suavitatem tanquam et reliquam disciplinam : nicus duodenarius psalmorum numerus sive per breves sive per longas noctes, sed per quaternas in nocte vices hunc • canonem reddunt, ad initium scilicet noctis, ad mediumque noctis, b sive pullorum quoque cantomac matutinum. Cursus sicut in hieme parvus esse videtur, ita æstate satis laboriosus, et gravis invenitur. dum crebris in nectishrevitate expeditionibus non tam lassitudinem facit quam fatigationem. Noctibus vero reverentissimis Dominicæ et sabbati ad matutinum ter idem volvitur numerus, id est, ten denis et sex psalmis. Quorum piurulitas o ad sanctam conversationem d hunc numerum canonicum multis o dulci

\* Canonem. More Græcorum dixit, qui cursum divini officii canonem appellant, de qua voce infra.

b Sive pullorum quoque cantum. Particula sive B hoc loco sumitur copulative, ut supra observatum est: deest tamen in editione Parisiensi. Pullorum cantus est gallicinium, quam noctis partem inter officii divini synaxes recenset Anonymus in expositione psalmi exix.

Ad sanctum conversationem. In cod, Parisien-

si : Ac sancta conversatio.

d Hunc numerum, etc. Lege: Hoc numero cano-nico, ut in editione Parisiensi.

Dulci. Lege, dulcem, ut in Parisiensi edi-

tione.

f Mille abbates. Abbates isti erant Instar præse monachos, quibus omnibus præerat unus archi-

sub quorum nimirum regula nullus invenitur lassus. et cum tanta pluralitas monachorum sit, ita ut mille abbates sub uno archimandrita esse referantmr, nulla ibi sa conditione comobii inter duos monachos rina fuisse fertur visa : quod nisi lhi Dei esset habitatio dicentis: Ego in eis habitabo, et inter illor ambulabe: et ipet erunt miki populus (II Cor. vi; Lev. xxvi), esse non posse manifestum est; merito itaque creverunt, et quotidie, Deo gratias, creseems in quorum medio Deus habitat, quorum meritis mercamur salvari.

mandrita. Notanda sano in codem comebio monachorum quantitas, quæ saltena erat undecim mil-lium, cum eredendum sit sub singulis abbatibus seu decanis, qui mille erant, saltem decem fuisse monachos; quid si (quadraginta sub uno præposito, ut Pachomiani, crant? Hoc monasterium non erat Bancorense in Hibernia cujus erat monachus S. Columbanus, nam de illo, tanquam de extraneo, loquitur. Nec aliquod erat ex monasteriis Ægypti: nam vix mihi persuadere possum ætate S. Columbani, fuisse in Ægypto tam amplum monasterium. Credibile est hujusmodi monasterium etiam fuisse in Hibernia, cum de eo tanguam de sibi apprime noto Ioquatur sanctus Columbanus.

A conditione. Præpositionem, a, supplevi ex

# APPENDICES AD CAPUT XXIII.

#### MONITUM H. MENARDI.

(In codice ms. Concordize desunt hic septem capita Regulze sancti Benedicti, a nono usque ad decimum sextum. Omisit illa auctor noster quia nitiil habebat ex antiquis Patribus quod pesset cum his capitulis conferre. Magister quidem in sua Regula fuse et enucleate satis officia divina ordinavit, sed in sua ordimatione ita a sancto Benedicto dissidet, ut jure merito auctor noster illam prætevniserit. Mos vero, ne quid ex Regula sancti Benedicti in hoc libro deesse videretur, ea quæ ab auctore nostro prætermissa fuerant appendicis nomine transcripsimus a Smaragdo emendicata, tum quia antiquus scriptor est, tum quia textus Regulæ quem profert maxime convenit cum hoc ms. codice Concordiæ.)

APPENDEX PRIMA. -- . Quanti psąlmi dicendi sunt in noclibus.

(Ex Regula sancti Benedicti, cap. 9.)

Miemis tempore b supra scripto in primis versu

Quantlet quot. Sed non videtur necessarium addere: Et quot. Quia và quanti, idem est ac, quot, ut supra notatum est.

b Supra scripto. Ita apud Smaragdum, quæ tamen verba non exstant anud S. Dunstanum, nec in vulgatis editionibus, quemadmodum nec in aliis eod. nostris mas. Referentur ad illa verba: hiemis

tempore, ut videre est apud Smaragdum. c Deus in adjutorium meum intende. Hunc versiculum cumibus actionibus suis pramittebent mona-chi illi Ægyptii, ut fuse docet Cassianus, collat. x, cap. 18. Walfridus Strabo de Bebus Eccl., cap. 23, ait.hune versiculum etiam præmissum fuisse ab iisdom monachis heris canonicis: qued non puto, quia Cassianus cap, citato nullam facit officii divini rnentionem; et lib. 11 de Nocturnis Orationibus, ut lib. III de Diurnis Orat. in quibus fuse antiquorum iliorum Patrum officia divina describit, nihil tale repereris. Mihi facile in animum induxerim hoc esse

promisso, id est, a Deus in adjutorium meum insende: Domine, ad adjuvandum me festina. In secundo, d tertio dicendum: Domine, labia mea aperies, et os meum annuntiabit faudem tuam. Cui subjungendus est tertius psalmus, et º Gloria. Post

• Quanti peelmi. Apud S. Dunstanum legitur : p.S. P. Benedicti inventum : cum nihil hujusmodi ante illius ætatem legatur. Porro de officio divino, ut a S. P. Benedicto ordinatum est, vide mysticam interpretationem apud Rupertum, lib. 11 in Regulam S. Benedicti.

d Tertie. Id est, ter: ita loquitur S. Benedictus, cap. 35 : • E4 hoc idem tertio repetatur ab omnibus. > Et cap. 38: « Et Dicatur hic versus in orato-

rio tertio al omnibus. In vulgatis legitur, ter.

Gloria. Hee loco S. Benedictus versiculos, Deus in adjatorium; Domine labia, et psalmum tertium sub una Gloriz concludit. Hunc autem bymnum quem vocant glerificationis, traditione apostolorum ad nos manasse certum est, ut docet S. Basilius, lib. de Spiritu sancto ad Amphilochium, cap. 7: 40 παί μετά του Υουν την δοξολογίαν προσάφομεν τῷ Πριτρί. άλλ' οὐ τοῦτο τμιᾶν ἐξαρακες, ότο τῶν πατρῶν τὶ παδορά-σες ; id est, « quapropter glorificationis hymnum Patri simul cum Filis offerimus : sed nonne boc nobis sufficit, quod hose sit Patrum traditio? . Idem, docet

hunc a psalmus nonagesimus quartus cum antiphona A aut certe decantandus. b Inde sequatur Ambross.

cap. 27 et 29, in quibus agit de traditionibus apostolicis, ejusdem libri. Hic hymnus multipliciter exprimebatur. Primo, Δόξα Πατρί και Τίφ και τφ Πνεύματι άγιω, id est Gloria Patri et Filio et Spiritui sancio, ut notum est ex eodem Basilio, ejusdem lib. cap. 27. Secundo, Δόξα Πατρί και Υιώ σύν Πνεύ-ματι άγιω, id est, Gloria Patri et Filio cum Spiritu sancto. Tertio: Gloria et konor Patri et Filio et Spiritus sancto, ut statuitur in conc. Toletano Iv, can. 14 : « In fine psalmorum non sicut a quibusilam hucusque, gloria Patri, sed gloria et honor Patri, dicatur, David propheta dicente: Afferte Do-mino gloriam et honorem. > Et in conc. Toletano III secundæ editionis, quæ est Garsiæ Loaysæ, can. 14, in consessione fidei : « Quicunque non dixerit, Glo-ria et honor Patri et Filio et Spiritui sancto, anathema sit. ) Ita olim cecinerunt angeli, ut notum R coaptant. Responsoriis vero paucioribus, ut ili qu est ex Vita S. Eugeniæ, quæ floruit Commodo imperatore : « Et angeli transeuntes hymnum Deo dicebant. Hoc solum intelligebatur, quod nomen Jesu Christi et Spiritus sancti in ipsis laudibus resonabat: Gloria et honor Patri et Filio et Spiritui sancto, et nunc et semper et in sæcula sæculorum, Amen. Ariani vero abutentes verbis Apostoli (Rom. x1) ad suæ hæresis patrocinium ita efferebant hymnum glorisicationis: Δοξα Πατρί δι' Υιοῦ εἰς τὸ Πωτμα άγιον, id est, Gloria Patri per Filium in Spiritu sancto: ut constat ex Theodoreto, lib. 1 Hist. Eccl., cap. 24, ubi luridus ille et distorta lineamentorum compage deformis spado, Arianorum satelles et administer Leontius patriarcha Antiochenus, ut dissimularet heresim, cum esset in synaxi, hæc ejusdem hymni verba: Gloria Patri per Filium in Spiritu sancto, submisse dicebat, reliqua vero: In sæcula sæculo-rum, clare et distincte. Id etiam planum est ex S. Gregorio Turonensi, lib. vr. Hist. cap. 14, ubi Opila Arianus disputans cum dicto Gregorio Turonensi sic C ait : « Quia, inquit, Gloriam non recte respondetis, nos juxta Apostolum dicimus: Gloria Patri per Filium. . Huic hymno additur clausula maxime a Græcis: Νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς ἀιῶνας τῶν ἀιώνων, id est, nunc et semper, et in sæcula sæculorum. Quam videre est in Liturgia S. Joannis Chrysostomi, in Vita S. Eugeniæ paulo ante citata, apud Joannem Moschum, cap. 119 Prati Spiritualis, ubi additur particula πάντοθεν, id est, undique, πάντοθεν νῦν καὶ άεὶ, etc. Et apud Walfridum Strabonem mox citandum. Quidam prætermissis primis hujus clausulæ verbis dicebant tantum, In sæcula sæculorum, ut apparet ex Theodoreti loco supra citato, et ex concilii Toletani iv can. 12: « In fine omnium psalmorum dicimus, Gloria et honor Patri et Filio et Spiritu sancto in sacula saculorum, amen. > Quod spectat ad hæc verba: Sicut erat in principio, in concilio Vasensi. anno 529 statuitur canendum post bymnum, Gloria Patri. (Et quia non solum in sede apostolica (inquit concilium, can. 3), sed etiam per totum Orientein, et totam Africam vel Italiam propeter hæreticorum astutiam qua Dei Filium non tolum Orientein, et totam Africam vel Italiam pro-pter hæreticorum astutiam, qua Dei Filium non semper cum Patre fuisse, sed a tempore fuisse blasphemant, in omnibus clausulis post, Gloria Patri, etc. Sicut erat in principio dicitur, et nos in universis Ecclesiis nostris hoc ita dicendum esse decernimus. Ubi puto hæc verba, totum Orientem, esse addititia, cum nusquam repereris, Sicut erat in principio, tunc apud Græcos in usu fuisse. Sed et Walfridus Strabo, capite 25, ait Græcos non dicere, Sicut erat in principio; sed hoc modo, et nunc et semper, et in sæcula sæculorum amen. Canitur autem hic glorificationis hymnus in fine singulorum psalmorum. Ritum ma-nasse a Damaso papa vulgo fertur hortatu D. Hieronymi, ut patet ex ejus quadam epistola ad ipsum Damasum. Sed viri docti hanc epistolam nou esse S. Hieronymi asserunt, quia in ea dicitur ita cani in Orientali Ecclesia: quod tamen apparet falsum ex

Cassiano qui post S. Hieronymum diu vixit in oriente, cum ait, libr. 11 de Noctur. Orat., cap. 8: c Illud etiam quod in hac provincia (Massiliens) vidimus, ut uno cantante in clausola pealmi omes astantes concinant cum clamore, Gloria Patri el Filio et Spiritui sancto, nusquam per omnem Orientem audivimus: sed cum omnium silentio ab eo qui cantat, finito psalmo orationem succedere: hac ven glorificatione Trinitatis tantummodo solere auphonam terminari. Imo Romani rarius hunc hymnum psalmis adhibebant, ut notum est ex Walfino mox citando, qui vivebat tempore Ludovici Pii. Sal et varia fuit hujus hymni canendi ratio, ut ci is Walfridi verbis, cap. 25, libr. de Rebus Ecd. drum est. ( Hunc itaque hymnum nonnulli in omibus pene psalmis, interdum incisionibus psalmoru statuta Patris Benedicti in horis sequentur canonicis. Romani vero in psalmis rarius, in responsoris crebrius usurpant. Hispani in fine omnium psalmis rarius, in responsoris morum canebant, ut patet ex concilii Toletani IV cas. 12 supra citato: atque etiam responsoriis, in leis quidem, non in tristioribus, ut statuitur can 15 gudem concilii infra citando. Unde in officio dessactorum omittitur, ut decernitur prima additione aptularis Ludovici imperatoris, titulo 66 mox citando.

Psalmus nonagesimus quartus. In mss. col. S. Germ. ma. S. Far. Vict. p. additur: Veniu, emittemus. Post imploratum præmissis versiculis e palmo tertio Dei auxilium hoc psalmo se mutuo fratres ad laudes Deo persolvendas excitant: ac propera appellatur a Magistro, cap. 44 suæ Regulæ, rapassorium hortationis. Oportet, inquit, in noctamo ab abbate dici versum apertionis, Responsorium botationis. > Appellatur et psalmus invitatorius, qui oim in officio defunctorum non dicebatur, ut notum et ex prima additione Capitul. Lud. imp. titul. 66: c Psalmus invitatorius et gloria pro defunctis nos cantetur: ) et propter eamdem causam appellatur sonus in officio Mosarabo Isidoriano: « Sonus est,

Venite exsultemus Domino, jubilemus Des salutari

nostro. b Inde sequitur Ambrosianum. Ita hunc locum Regulæ exponit Walfridus Strabo, cap. 25, lib. & Rebus Ecclesiasticis: « In officiis quoque, que betus Benedictus abbas omni sanctitate precipus or dinavit, hymni dicuntur per horas canonicas, que Ambrosianos ipse nominans, vel illos vult intelior quos confecit Ambrosius, vel alios ad imitatione Ambrosianorum compositos: p recte. Dicti sunt 2 h. Ambrosio, ut testatur S. Isidorus, lib. 1 de 0fic. Eccl., cap. 6: c Atque inde hymni ex ejus (Ambre sii) nomine Ambrosiani vocantur, quia ejus lement primum in Ecclesia Mediolanensi celebrari conrunt : cujus celebritatis devotio posthac per pus habeamus, etc.) quemadmodum et concilium los tanum iv. can. 12, etsi non sunt de Scripturis de nonicis: c Hymni humano studio ad laudem Dei que apostolorum et Martyrum triumphos composit esse noscuntur, sicut ii quos beatissimi doctors li larius et Ambrosius ediderunt, etc., Nec his obsi canon 30 concilii 1 Bracarensis : 4 Item placell, il Veteris Testamenti nihil poetice compositum in La clesia psallatur, sicut et sancti præcipiunt canones Nam concilium tantum vetat Veteris Tetament textum poetice compositum cani in ecclesia, ne per hujusmodi poesin sanctæ Scripturæ puritas et processes adultonam sanctæ jestas adulteretur: non tamen rejicit hymnot il orthodoxis Patribus elucubratos. De Ambrosius consula Parribus elucubratos. consule Rupertum, lib. 11 in Regulam S. Benedici cap. 5.

num. Deinde sex psalmi ; quibus dictis, dicto versu, A s ex corde recitanda : et versus et b supplicatio Lita-· benedicat abbas, et sedentibus cunctis in scamnis legantur vicissim a fratribus in codice b super analogium tres lectiones, inter quas et c'tria responsoria cautentur. Duo responsoria sine Gloria dicantur. d Post tertiam vero lectionem, qui cantat, dicat Gloriam. Quam dum incipit cantor dicere, mox omnes de sedilibus suis surgant ob honorem et reverentiam sanctæ Trinitatis. Codices autem legantur in vigiliis Dominicæ auctoritatis tam Veteris Testamenti quam Novi. Sed et expositiones earum, quæ e a nominatis et orthodoxis catholicis Patribus factæ sunt. Post has vero sex lectiones cum responsoriis suis sequantur reliqui sex psalmi cum f alleluia canendi. Post hes lectio Apostoli sequatur

· Benedicat abbas. Ita hunc locum explicat Smaragdus: Id est, post versum a cantante dictum dicat Abbas: precibus omnium sanctorum suorum salvet et benedicat nos Dominus, vel aliquam aliam ejusmodi benedictionem. Hæc ergo benedictio est capitulum illud, quod modo appellatur absolutio. Postea multa addita sunt, ut oratio Dominica, petitio benedictionis a lectore, cujus mentio fit. 1. add. Capitul. Lud. 1mp. tit. 67. Ut lector stando benedictionem postulet, et, tu autem Domine, in fine lectionis : cujus mentio

st eadem additione tit. 69. Deinde regula, aut Homilia quedam legatur; deinde, Tu autem, Domine, dicatur. b Super analogium. Analogium est pulpitum, id quod supponitur libro. Ita Julius Pollux lib. 1. Onomastici, cap. 14, qui tamen ait in hac significatione non reperiri apud bonos auctores. Glossæ mss. in regulam S. Benedicti cod. S. Victoris Parisiensis: Analogium, lectorium. Glossæ Isidori. Lectrum, analogium, super quo legitur. Eædem Glossæ: Lampium, C pulpitum, analogium. Eædem Glossæ: Pulpitum, analogium, lectrum. A nomine, lectrum, fit Gallica vox, lutrin, id est, analogium. Papias analogium sumit pro suggestu: Analogium dicitur quod sermo inde prædicetur, ex S. Isidori lib. xv Origin., cap. 4. Walfridus rerum Eccl. cap. 6: Analogium quod in eo verbum Dei legatur et annuntietur. Est etiam analogium manuale. Glossæ Philoxeni: Manuale črαλόγιση; quid sit Manuale, explicant Gloss: Isidori:
Manuale liber ad gerendum apius, qui enchiridion dicitur. Mentio fit analogii in Glossis Arabico Latinis, sed sine interpretatione. Avaloyetov autem apud Suidam est ir s τίθενται τὰ βιέλία, id est in quo po-nuntur libri : sed est pluteus, repositorium, seu armarium librorum.

cat S. Isidorus lib. 1 de Offic. Eccl., cap. 8. c Responsoria, inquit, ab Italis longo ante tempore sunt reperta, et vocata hoc nomine, quod, uno canente, chorus consonando respondeat. Ante autem id solus D quisque agebat: nunc unus interdum duo, vel tres communiter, choro in plurimis respondente. Idem lib. vi. Etymologiarum, cap. 19: c Responsorios Itali tradiderunt. Quod carmen inde responsorios cantus vocant, quod alio desinente alter respondeat. Inter responsorios autem et antiphonas hoc differt, quod in responsoriis unus versum dicit, in antiphonis autem versibus alternant chori. >

d Post tertiam vero lectionem, qui cantat dicat Gloriam. Nempe in tertio responsorio. Hunc regulæ locum respexit Walfridus Strabo, cap. 25 supra citato, cum ait hunc versum paucioribus responsoriis aptare eos, qui statuta Patris Benedicti in horis sequantur canonicis. Sed fuit diversus usus: nam crebrius Romani hunc glorificationis hymnum canebant in responsoriis, ut notat idem auctor codem capite. Ab antiquis tamen non adhibebatur, ut notat Amalarius Fortunatus lib. de Ordine Antiphonarii,

niæ, id est, Kyrie eleison. Et sic finiantur vigiliæ noc turnæ.

APPENDIX II. - Qualiter æstatis tempore againt nocturna laus.

#### (Ex eadem Regula, cap. 10.)

A Pascha autem usque ad Kalendas Novembrisomnis, ut supra dictum est, psalmodiæ quantitas: teneatur: excepto quod lectiones in codice propter brevitatem noctium minime legantur: sed proipsis tribus lectionibus una de Veteri Testamento memoriter legatur, quam breve responsorium sub--sequatur. Et reliqua omnia, ut dictum est, impleantur. Id est i ut nunguam minus a duodecim psal-

cap. 2: ( Priscis temporibus non cantabatur Gloria post versum, sed repetebatur responsorius. > Concilium Toletanum 17, can. 15, redarguit eos, qui non adhibebant, Gloria Patri, responsoriis, et statuit cum hac discretione esse canendum: « Ut in lætis sequatur Gloria, in tristioribus repetatur principium, i quod adhuc est in usu.

· A nominatis et orthodoxis catholicis Patribus. In cod. mss. S. Germ. ma., Ebr. Far. et Vict. ma. scribitur : A nominatissimis et catholicis et orthodoxis, apud S. Dunstanum et in vulgatis editionibus : A nominatissimis doctoribus, orthodoxis et catholicis patribus. Cod. ms. Vict. p. legit: A nominatis docto-ribus et orthodoxis Patribus.

1 Cum alléluia canendi. Ms. cod S. Ebruf., Cum

albis canendi.

8 Ex corde recitanda. Ex corde recitare est memoriter dicere, quod Græci vocant, ἀποστηθίζειν, a στάθος, id est pectus. Palladius in Lausiaca, cap: de Herone: Πεζός βαδίζων ἀπεστήθιζεν ψαλμούς δεχαπέστε,. id est, pedes ambulans ex corde recitabat quindecimpsalmos.

h Supplicatio litaniæ. In cod. ms. Vict. ma., Sup-

plicatio et litania; sed de his infra.

1 Ut nunquam minus a duodecim psalmorum quantitate. Veteres illi Ægyptii monachi hunc duodenarium numerum psalmorum tam in vigiliis noctur-nis quam in synaxi vespertina mordicus retinuerunt, quod esset ipsis angelica revelatione traditus. Nam cum una convenissent, ut certum quemdam psalmorum numerum struerent, alii vero quinquagenos, alii sexagenos, alii plures paucioresve, quisque pro animi sui fervore recitandos contenderent, quæstione usque ad synaxim protracta, angelus eis apparuit :: qui duodecim psalmis coram decantatis adhibitoque in fine Alleluia, ab universorum oculis subtractus, quæstioni finem imposuit, scribit Cassianus lib. 11 de Nocturnis Orationibus, cap. 5 et 6. Eumdem psalmorum numerum cum in vigiliis nocturnis, tum in vespertina synaxi decantandum S. Pachomio angelus revelavit, ut scribit Palladius, cap. de Tabennesiotis. Hacque ratione noluit S. Benedictus ab hoc numero deflectere saltem in nocturnis vigiliis. Nam in synaxi vespertina noluit hunc duodenarium numerum observari brevitati consulens: quia divinis officiis multa adjecit, insuper et completorium, quæ non erant in canone priscorum illorum monachorum. Synodus Turonica 11, can. 18, ob eamdem angeli revelationem in utraque celebritate nocturna et vespertina statuit, ut non minus, quam duodecim psalmi canerentur: etsi in quibusdam mensibus hunc augeat numerum in vigiliis nocturnis: « Et ad duodecimam, inquit, duodecim cum Alleluia, quod etiam angelo ostendente didicerunt (antiqui Patres) si ad duodecimam duodecim psalmi, cur ad matutinum, non itemque duodecim explicentur? > Hoc autem loco matutinum pro vigiliis nocturnis usurpatur, ut infra

ceptis tertio et nonagesimo quarto psalmo.

Appendix III. — Qualiter Dominicis diebus vigiliæ agantur.

(Ex eadem Regula, cap. 11.)

a Dominica die temperius surgatur ad vigilias: in quibus vigiliis teneatur mensura, id est, modulatis, ut supra disposuimus, sex psalmis et versu, residentibus cunctis disposite, et per ordinem in subselliis, legantur in codice, ut supra diximus, quatuor lectiones cum responsoriis suis : ubi tantum in

explicabitur. Sic in officio monasterii sanctorum Agaunensium, hoc est, S. Mauricii et sociorum ejus a sancto Avito Viennensi antistite aliisque episcopis instituto non minus quam duodecim psalmi in necturnis vigiliis recitabantur, ut testatur Aimoinus lib. 111 de Gestis Franc., cap. 80, ubi de illo officio B agit : « Verum in Januario, inquit, et Februario, ut possibilitas sinebat. Hoc tamen observantes, ne minus a duodecim psalmorum quantitate ad nocturnas dicerent vigilias. Causam non profert Aimoinus: sed satis clara est ex supra citata synodo Turonica, quæ cum prorsus idem officium instituat, ac antea . Avitus, ut ex utriusque loci collatione patet, nullamque aliam referat bujus instituti causam, quam revelationem angelicam, clarum est non allam ob causam institutum esse a S. Avito, ut saltem duodecim psalmi in vigiliis nocturnis et synaxi vespertina canerentar. Apponam hic textum synodi et explicabo: « Ut in diebus festis ad matutinum sex antiphonæ binis psalmis explicentur. Toto Augusto manicationes fiant, quia sestivitates sunt et missæ sanctorum; Septembri septem antiphonæ explicentur binis psalmis; Octobri, octo, ternis psalmis; Novembri, novem, ternis psalmis; Decembri, decem, ternis psalmis; Januario et Februario itidem usque C ad Pascha. Sed ut possibilitas habet, qui facit amplius pro se, et qui minus, ut potuerit. Superest, ut vel duodecim psalmi expediantur ad matutinum (quia Patrum statuta præcipiunt) ut ad sextam sex psalmi dicantur cum Alleluia, ut ad duodecimam duodecim, itemque cum Alleluia, quod etiam Angelo ostendente didicerunt. > Hæc divini officii institutio eadem omnino habetur apud Aimoinum capite citato. Primo ergo hæc verba hujus canonis: In diebus festis, sunt castigande et legendum : In diebus æstivis, ut apud Aimoinum : In diebus enim æstivis sex anteptonæ, etc.; non enim questio est de diebus festis, sed de totius anni cursu, qui non integer ordinaretur, si hoc loco de festis diebus ageretur, cum nihil statueretar de tempore estivo ad Septembrem usque, in quo statuuntus duodecim psalmi ca-mendi. Ita enim intelliguntus illa verba : Sex antiphonæ binis psalmie explicentur, id est, sub unaquasic efficies duodecim psalmos; que explanatio satis est manifesta ex sequentibus Aimoini verbis : In Septembri vero septem antiphones canebantur, distri-butis unicuique binis psalmis, et sic erunt quatuor-decim psalmi in Septembri recitandi, et ita explicanda concilii verba : Septembri, septem antiphonæ explicentur binis psalmis. Octobri vero si octo, nempe antiphonæ ternis pealmis explicentur, recitandi sunt psalmi quatuor et viginti; Novembri septem et viginti, cum novem antiphonæ ternis psalmis explicentur; et Decembri triginta paalmi cum decem antiphonæ ternis etiam psalmis expediantur. Porro duodenarius hic numerus mysticus est, significat enim duedecim Patriarchas, apostolos, fundamenta et portas cœlestis Hierusalem, duodecim fontes aquarum in Exodo, duodecim stellas, quibus mulier in Apocalypsi coronatur, et si quid simile in Scripturis reperitur.

morum quantitate ad vigilias noctarnas dicatur, ex- A quarto responsorio dicatur a cantante, Gloria. Quam dum incipit, mox omnes eum reverentia surgant. Post lectiones aequantur ex ordine alii sex pealmi cum antiphonis et versu. Post quos iterum legantur quatuer lectiones cum responsoriis suis, ordine qua supra. Post ques dicantur tria à cantica de prophetis, que instituerit abbas. Que cantica 4 cum alleluia psyllantur. Dicte etiam venu, et benedicente abhate, legantur alice d quatuor lectiones de Novo testamente, ordine que supra. Post quartam responserium incipiat abbas hymnum, a Te Doum laudenus;

> a Dominica die temperius surgatur. In cod. ms. majori S. Germ. legitur: Temporius, optima lectio. Glossæ Philoneni: Temporius, impérsper. Glossæ Cyrilli: irmpireper, tomporius. Ita loquitur Tertullianus lib. de Anima : In masculis, temporius effingutr. Vetus Ordo Romanus in ordine Pascha: Con schola temporius. Hine castigandus est locus ejusden Ordinis in ordine in nocte Parasceves: In nocte parasceves temporaries, id est, media nocte, parsun ligneum signum sonetur. Legendum est enim, ten rius, alioqui nullus esset hujus loci sensus. Confirmatur ex ordine in Cona Domini supra, ubi hac habentur: Feria quinta majoris hebdomada enden nocte surgant ad vigilias hora noctis octava, id est. secunda nostra nocturna. Igitur cum in nocte Parasceves præcipitur pulsare signum media nocie, recte sequitur illa nocte pulsandum sen surgendum temporius, seu citius, aut maturius. Temperiu tem S. Benedictus surgendum esse praecipit die Dominica, quia propter solomnitatem et neverentiam bujus diei auget officium nocturnarum vigiliarum juxta morem priscorum illorum Ægypti menacherum, et aliorum qui diebus Dominicis et Lestivis, vigilias nocturnas augendas esse censuerunt, ut notum est ex Cassiano, lib. 111 de Diurnis Orat., cap. 8; ex Regula Tetradii, cap. 25; S. Gelumbari, cap. 7; S. Isidori, cap. 6; S. Fructuesi episc., cap. 3; Pauli et Stephani cap. 41. « Mane dicta Prima mullus se in lecto recollocet præter die **Dominico et festis** diebus, in quibus vigillarum labore et **præteriti dici** æstu solito amplius fatigati paululum poet primam, qui ex vobis voluerint, membra ponamus [leg., ponant] in lectis.

b Cantica. Canticorum, quæ in divinis officis di cuntur, meminit S. Isidorus cap. 6 Regulæ et lib. 1 de Officiis Eccl., cap. 4, ubi hoc discrimen statest inter canticum et psalmum : Canticum autem res humana est, psalmus vero, qui canitur ad poalterius.

c Cum alleluia. Ms. S. Ebrulphi, Cum albis.

d Quatuor lectiones de Novo Testamento. Non tamen de Evangeño : quia post, Te Deum, momissium exprimit dicendam esse lectionem de Evangdio. quam præcipit a fratribus stantibus audiri ch que istarum antiphonarum bini psalmi canantur, et D reverentiam : quod de his lectionibus Novi Te-sic efficies duodecim psalmos; quæ explanatio satis atamenti etiam statuisset, si voluisset cas sumi ex

Evangelio.
• Te Deum laudamus. Hujus hymni mentio fit in regula Tetradii, in qua præcipit hunc hymnum cam in laudibus matutinis. Perfectis missis, dicite #1tutinos directaneo. Exaltabo te Beus meus, et rez meus. Deinde, Confitemini. Inde, Cantemus Demino. Lauda, anima mea, Dominum. Benedictiones. Laudai: Dominum de cœlis. Te Deum laudamus. Gloria in excelsis Deo; et capitulum. Omni Dominica sic dica-tur. , Ubi nota hymnum Gloria in excelsis Deo, cam in laudibus matutinis, idque juxta antiquum morem. Sic S. Athanasius in lib. de Virginitate, ubi normaea divini officii tradit, hunc hymnum Angelicum 21 diuculum recitari juhet: Διάψαυμα δί, Εύλογεῖτε πάντα τὰ έργα Ευρίου του Εύρων. Δόξα ἐῦ ὑψίστους Θεῦ etc., id est, є diluculum. Benedicite omnia opera Domini Domino. Gloria in excetsis Deo, etc. 3 Et quo perdicto, a legat abbas lectionem de Evangelio, A est, aut responsoriis : quod tamen omnino caveatur, cum honore et tremore è stantibus omnibus; qua perlecta, e respondent omnes, amen : et subsequatur mox abbas bymnum, Te decet laus. Et d data benedictione · incipiant Matertines. Qui ordo vigiliarum omni tempore tam motatis quam hiemis mqualiter die Dominico teneutur : nisi forte, quod absit, tardius surgant et aliquid de loctionibus breviandum

autem ad hymnum, Te Deum laudamus, redeamus, præcipitur tum a B. Benedicto, tum a Tetradio cantari in Dominica, quie proprius bujus celebritatis hymnus est. Unde apud Alcuinum, in libro de Officiis per ferias hic hymnus inscribitur: Hymnus Dominicalis: etsi Romani olim illum canerent tantum in natalities pontificum, ut scribit Amalarius Fortua S. P. Benedicto hujus hymni canendi tempus: ne quidem quadragesimale. Hinc fit ut illum omni tempore cani selitum sit a monachis Benedictinis. Quod cum episcopi in conciliis Galliæ et Italiæ congregati minime probarent, interpellassentque abbates et monachos nouardios, cur in Dominicis Adventus et Quadragesimæ: Te Deum laudamus, in suis ecclesiis psallerent, et respondissent illi nullum tempus a S. Benedicto in sua regula exceptum fuisse, episcopi aliquid de regula S. Benedicti immutari nefas ducentes, monachis hume hymnum predictis

temporibus psalare permiserunt, ut scribit Radulphus Glaber lib. m llist., cap. 3.

\*\*Legat abbas tectionem de Evangeliu. Si est sacordos aut diaconus, aliqui non debet legere Evangelium publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publice in divino officio, ut monet Smaragdus libra publica libra publica libra publica lib men non hoe omnes debent, valentque facere abbales. Sunt enim, qui aut impediente culpa non de-bent, aut impossibilitate recente non valent. Igitur sunt abbates, qui nec sacerdotis, nec levitæ funguntur ministerio, ideo nec sacrosanctem legere possunt Evangelium. Ex quo loco sequitur non fuisse olim asu receptum, ut omnes abbates essent sacerdotes, rel diaconi. ld docet Rupersus lib. и in Regulam 5. Benodicti cap. 10. с Ohm non ha erat. Multi abnates erant, qui sacros ordines non habebant; exemdi gratta Equitius abbas, cojus Vitam, vel Actus seatus papa Gregorius primo Dislogorum narrat. Juare quorumdam recentiorum epinioni suffragari ion possum, qui dicunt abbatem teneri ad sacerdoium ex Regulæ S. Benedicti institute. His enim aniqua praxis et instituta omnine adversantur. B. iervandus abbas, qui familiaris erat S. P. Benedicti, D iacones fait, non presbyter. Alcuinus ille magnus iacones fuit, non sacerdos, ut ex ejus Vita constat.

Rathertus Paschasius abbas Corbeiensis nunmam prosbyter fuit, sed diaconus. Item S. Adalarus abbas etiam Corbeiensis nunquam presbyter sit, ut ex corum Actis notum est (Sur. 1 Jan.). S. em Eugendus nunquam ad hunc ordinem promopri voluit; et cum de hoc ordine suscipiendo solcitaretur, dixit utilius multo esse abbati propter miorum ambitionem liberum a sacerdotio præesse atribus. Multique alii quos enumerare longum esset. etrus Blæsensis (Epist. 23) valde probabiliter credit . P. Benedictum nunquam fuisse presbyterum. Ne-ze ipse S. Maurus S. Benedicti discipulus, unquam cerdos fuit, sed diaconus tantum, ut ex Fausto ma-Teste liquet, et certe in missalibus mss. monasterii resatensis, et in editis Ecclesiæ Parisiensis hæc de Mauro collecta habetur : Deus, qui beatum Mau-

ne proveniat. Quod si contigerit, digne inde satisfaciat Deo in oratorio, per cujus evenerit neglectum.

Appendix IV. — Qualiter matutinorum solemnitas agatur.

(Ex eadem Regula, cap. 12.)

f in matutinia Bominico die s in primis dicatur sexagesimus sextus psalmus sine antiphona. Post quem

rum levitam æternæ gloriæ concessisti fisri partici-pem, etc. (Sur. 1 Jan.). Nec in hac re fuit Regukæ prævaricator : cum nullum sit præceptum in regula 8. Benedicti manifestum, quo abbates obstringantur, ut presbyteri fant. Et loci Regulæ, qui opponuntur a Dom. Antonio d'Yepez de audiendis confessionibus, missis faciendis, et similibus, intelliguntur, si abbas nature postaneum, un scribit annuaries forecative maissis faciendis, et similibus, intelliguntur, si abbas attus lib. de Ordine Antiphonarii, cap. 2. c Interrogati (magistrum Ecclesiæ Romanæ) si canerent per Dominicas noctes, Te Deum landamus. Responsement est Tantum in natelitiis pontificum, Te Deum landamus, canimus. > Sed hic mos postea mustatus est. Præteren netandum est multum eximi benedictionem tribuant. > Postea tamen institutum est, ut abbates presbyteri ordinarentur, ut statuitur de quatitate et ætate, tit. 14, cap. Ut Abbates.

b Stantibus omnibus. Ob reverentiam sancto Evanrelio debitam ; qui sane standi mos, dum Evangelium legitur, est al apostolis, ut clarum est ex litargia S. Marci: Στάθητε, άχούσωμεν τοῦ άγίου ἐυαγγελίου, ld est, « state, audiamus sanctum Evangelium : » Hujus moris meminit S. Germanus in Theoria mystica: 'Ο λόγος του Θεου, όρθοι ἀπούσωμεν του άγιου Εναγγελίου, etc., id est, verbum Dei est; recti audiamus sanctum Evangelium. > Anastasius I papa

d Data benedictione. Nunc loco istius benedictionis dicitur collecta. Quæ sane tempore Gratiani diceba-tur, ut videre est, qu. 16, cap. 1. Hinc est etiam, cum ait : ( Lectionem quoque Evangelii similiter abbati ad legendum tribuit (S. Benedictus) quam subsequenti oratione legere similiter sacerdotalis officii est. ) Ubi haud dubie ponit subsequentem orationem loco benedictionis. — Data benedictione. A sacerdote. Quare non dixit S. Benedictus Benedicta abbas; Quia forte non erit sacerdos: quæ benedictio cum detur toti conventui non debet dari, misi a sacer-

o Incipiant. Ita vulgo. Tamen in cod. mss. S. Ebrul. et S. Far. legitur: Incipiat, Recte satis meo

quidem judicio, ut hoc verbum referatur ad abbatem. Moris olim fuit, ut abbas officium inciperet: id manifeste constat ex Regula ms. Magistri cap. 44 : « Oportet in nocturno ab abbate dici versum apertionis, etc., > ubi versus apertionis est, Domine labia mea aperies. Nam ab eo versu iocipit nocturnos Magister non a versu, Deus in adjutorium meum

In matutinis. Matutini hoc loco sunt Laudes, ut vulgo loquuntur. Sed nunc matutini appellantur vigiliæ nocturnæ. Et quidem olim aliquando ita sunt appellatæ vigiliæ nocturnæ, ut videre est in synodo Turonensi 11 can. 18: « In diebus festis [Leg., æstivis] ad matutinum sex antiphone binis pealmin explicentur.

<sup>8</sup> In primis dicatur sexagesimus sextus. Notandum est hic S. Benedictum incipere matutinos a pealmo sexagesimo sexto, non a versiculo, Deas in ediutotorium meumintende. Ladem enim utiter particula, in primis

dicatur quinquagesimus cum Alleluia. Post quem di- A da feria, quintus, et trigesimus quintus. Terila feria catur a centesimus decimus septimus b et sexagesimus secundus. Inde c benedictiones, et d laudes, lectio de Scriptura una ex corde, et responsorium Ambrosianum, versus, canticum de Evangelio, • litania, et completum est.

APPENDIX V. — Qualiter privatis diebus matutini agantur.

(Ex eadem Regula, cap. 13.)

f Diebus autem privatis Matutinorum solemnitas ita agatur : id est, ut sexagesimus sextus psalmus dicatur sine antiphona subtrahendo modice, sicut in Dominica, ut omnes occurrant ad quinquagesimum, qui cum antiphona dicatur. Post quem alii duo psalmi dicantur secundum consuetudinem. Id est, secun-

explicentur. > Et infra: « Cur ad matutinum non itemque vel duodecim explicentur? > Quod hi loci de nocturnis vigiliis intelligendi sint, patet : quia synodus mentionem facit supra dictæ visionis ange-licæ de numero psalmorum duodenario : at hæc revelatio erat de nocturnis vigiliis et de synaxi vespertina, ut supra probatum est. Præterea Aimoinus loco supra citato idem officium, quod dicta synodus, describens id quod synodus matutinum dixit, nocturnas vigilias appellavit. « Hoc tamen, inquit, observantes, ne minus a duodecim psalmorum quantitate ad vigilias dicerent nocturnas. Duæ valdæ notanda sunt, ad quosdam locos ex conciliis et Patribus explicandos.

in primis, qua supra cap. 9, cum jubet vigilias incipi a versiculo Deus, in adjutorium; et c. 18, de horis diurnis. Accedit quod cum cæteris hunc versiculum diserte præmittendum præcipiat, ut videre est cap. C 9, 17 et 18, id nunquam de laudibus matutinis præscripserit. Et ratio est, quia duo primi versiculi psalmi sexagesimi sexti, qui apte sub auroram in hac hora dicitur, quod jam die illucescente mens nostra a Deo illuminanda sit, Deus misereatur nostri, etc. Illuminet vultum suum super nos, etc., implicite continent quidquid versiculo, Deus, in adjutorium, exprimitur.

a Centesimus decimus septimus. Id est, Confitemini Domino, quoniam bonus. Ita capiendus est locus regulæ Tetradii : « Dicite matutinos directaneo. Exal-

tabo te, Deus meus, et rex. Deinde, Confitemini. >

b Et sexagesimus secundus. Sic S. Athanasius in
tractatu de Virginitate præscribit virginibus, ut mane eumdem psalmum recitent :Πρός όρθρον δε τον ψαλμόν τούτον λέγετε ὁ Θεός μου πρός σε ὁρθρίζω, id est, emane dicite hunc psalmum : Deus, Deus meus, ad te de luce vigilo. >

Benedictiones. Id est, canticum trium puerorum ex veteri institutione : cum etiam illucescente die D recitari illud jubeat tractatu citato S. Anathasius, διά φαύμα, Βύλογεττε πάντα έργα Κυρίου τον Κύριον, id est, « illuscescente die, Benedicite, omnia opera Domini, Dominum. In Regula Tetradii, cap. 21, de Matu-

tinis, male legitur : Benedictionem pro benedictiones.

d Et laudes. Id est, psalmus centesimus quadragesimus octavus cum duobus sequentibus, qui psalmi olim etiam cantabantur a veteribus Ægypti monathis ad laudes matutinas, ut docet Cassianus lib. 111 de Nocturnis Orationibus, cap. 6. Hincetiam ca-pienda sunt verba illa Regulæ Tetradii, cap. 21: Benedictiones, Laudate Dominum de cælis.

· Litania. Supra, supplicatio, litaniæ. Litania est oratio, precatio. Glossæ Cyrilli: Διτά ή λιτανεία, litatio, precatio. Suidas: Διταντία και λιτή, ή παράκλησις, id est, oratio. Manuel Moschopulus Scheda 1: Διτή παράκλησις, λιτανίνω, λιταντία. Idem repetit Scheda 12. Mentionem facit S. Basilius epist. 63. quadragesimus secundus, et quinquagesimus sextus. Quarta feria, sexagesimus tertius, et sexagesimus quartus. Quinta feria, octogesimus septimus, et octogesimus nonus. Sexta feria, septuagesimus quintus. et nonagesimus primus. Sabbato autem, centesimu quadragesimus secundus, et canticum Deuteronomi, quod dividatur in duas glorias. Nam cæteris diebes canticum unumquodque ex prophetis, sicut psallit Ecclesia Romana, dicatur. Post hæc sequentur lades. Deinde lectio una Apostoli memoriter recitate. Responsorium Ambrosianum, versus, canticum & Evangelio, litania, et completum est. h Plane i Agenda matutina, vel vespertina non transcit #quando, i nisi in ultimo per ordinem oratio Domi-

Hæc supplicatio est Kyrie eleison, ut S. Benedicin cap. 9, explicat. De hac supplicatione agit S. Augstinus, epist. 178, et concilium Vasense secundus, can. 3, in quo jubetur recitari ad matutiaum, miss et vesperam.

! Privatis diebus. Privati dies sunt seriales, m solemnes. Breviarium Mozarabum : « Dies site si

festiva, sive privata. >

5 Sine antiphona. Antiphona a Grzeco imponi. Id est, ex adverso reciproce et alternatim su vicissim canere, idque dupliciter. Primo psimolia, choris alternos psalmos aut eorum versicules vicis sim modulantibus; secundo per antiphonas, que olim versiculis constabant, quos duo chori alleratim concinebant, ut planum est ex S. Isidoro, in vi Origin., cap. 19 : c inter responsorios anten d antiphonas hoc differt, quod in responsoriu unu versum dicit, in antiphonis autem versibus alternal chori. . Hodie aliter : nam ad antiphonas duo junguntur simul psallendo chori. Sed non est proprie derripamen, hoc est, per antiphonas cance: qui nulla est ibi vocum reciprocatio seu alternatio, el cultural description de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya del companya de la companya de la companya del companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la si adversi canant. S. Benedictus psalmis interserit antiphonas : quæ tamen olim seorsim a palmis illis præmissæ canebantur : ut liquet ex Cassian, lib. 111 de Diurnis Orationibus, cap. 8 : ( Nam con stantes antiphonas tres concinuerant insidentes to psalmos uno modulante respondent. . Hodie incer ta antiphona (nisi sit festum duplex) canitar p mus : qui mos antiquus satis, cujus meminit Amilrius Fortunatus lib. Iv de Offic. Eccl., cap : Antiphona inchoatur ab uno unius chori, c ejus symphoniam psalmus cantatur per duos c ros. De Antiphonis insuper vide S. Isidorus il 1 de Offic. Eccl., cap. 7.

h Plane. Est vere, certe, juxta Smaragdum, 100

significare, omnino.

Agenda. Est officium alicujus hore , officia i vinum, cursus divini officii, anniversaria celebrit. opus Dei : ut infra hoc capite : Cæteris Agentu S Gregorii antiphonarius: «In Agenda mortuorus phona, requiem æternam. . Anastasius Riblioher rius in Leone I: « Sed et ne Mauri episcopi versitas seu Agenda celebraretur, etc. ) Esse verba repetit Abbo Floriacensis in Leone II, ii. ii. Capitul. Car. et Lud. impp. tit. 234, et Add. ii #: « Si quis presbyter inconsulto episcopo Agestinia quolibet loco noluerit celebrare, etc.) Undi i synodo Carthaginensi 11, can. 9, ex qua citate os stitutiones sumptæ sunt, male bis legitur, Agrid. in neutro plurali.

i Nisi in ultimo per ordinem oratio Dominica. les priecipit concilium Gerundense, can. 10: (ilia nobis semper placuit observari, ut omnibus diese post Matutinas et Vesperas oratio Dominica a sacti dote proferatur. 3 Ubi proferre est clara et distinct a voce propunitione.

ta voce pronuntiare.

scandalorum spinas, quæ oriri solent in monasterio; but conventi per ipsius orationis sponsionem qua dicunt : Dimitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus debitoribus nostris, purgent se ab hujusmodi vitio. Cateris vero Agendis d ultima pars ejus orationis dicatur, ut ab omnibus respondeatur : Sed libera nos a malo.

Appendix VI. — In natalitiis sanctorum qualiter agantur vigiliæ.

(Ex Regula sancti Benedicti, cap. 14.) In sanctorum vero festivitatibus, e vel omnibus

 Propter scandalorum spinas. Scandalorum spinæ sunt jurgiorum difficultates. Scandala sunt jurgia, rixe; etiam pugnæ. Regula ms. Magistri, cap. 83: c Si vero, quod absit, non pacifice, sed magis per scandalum exire noluerint, exuti rebus monasterii duntaxat sine magna injuria, clausa regia excludantur. > S. Gregorius Turonensis lib. ni Hist., cap. 6: « Multi tunc filii senatorum in hac obsidione dati sunt, sed orto iterum inter reges scandalo, etc. > Lib. 1 Capitularis Caroli imperatoris, tit. 89: « Si in hoste, aut infra regnum nostrum litigatio aut scandaluminter quascunque personas videlicet majores aut minores ortum fuerit. > Lib. 1 legis Longobardorum, tit. 16, l. 3: ( Si mulier in scandalum cucurrerit, uhi viri litigant, si plagas, aut feritas factas habuerit. > Ergo scandalum hoc loco Regulæ sumitur pro peculiari peccato dissensionis aut rixe, non pro malo exemplo. Quod satis patet ex sequentibus: « Purgent se ab hujusmodi vitio : nempe rancoris , iracundiæ , dissidii , contentionis, etc. ) Ita etiam explicat hunc locum Regulæ Hincmarus archiepiscopus Rhemensis , epist. ad Rotrudem, apud Flodoardum lib. 111 Hist. Eccl. Rhemensis, cap. 27 : Scitis, quia Regula, quam professæ estis , propter scandalorum spinas, quæ in monasterio oriri solent, prationem Dominicam in matutinis et vespertinis officiis, ita ut omnes illam audiant, a priore orare præcipit, ut timentes convenientiam, qua dicimus, limitte nobis debita nostra, sicut et nos dimittimus tebitoribus nostris, omnem rancorem de nostro corde ellamus. >

b Ut conventi. In cod. mss. S. Ebrul. S. Germ. na., S. Far. et Vict. p. legitur: Conversi. Tamen vulcata lectio potior: conventi, id est, interpellati, tempe per orationis pactum et sponsionem. Nam convenire est interpellare; Nonius Marcellus cap. 4: lonvenire, interpellare. M. Tull. in Verrem actione

l, non dubitat, quin ipse, si Verrem convenisset.

c Cæteris agendis. Id est horis canonicis, ut supra xplicatum est, exceptis tamen nocturnis vigiliis hominicarum : quia cap. 11, illis finitis, data beneictione, jubet incipi matutinos: sicut et natalitioum, aliarumque solemnitatum nocturnis, quos cap. D

4 instar nocturnorum Dominicæ celebrari jubet. d Ultima pars ejus orationis dicatur. Subaudi, lara voce : cæteris submissa recitatis. In editione olinzei sic legitur: Ultima pars tantum ejusdem ora-onis cunctis etiam audientibus dicatur. Sed quædam ic addita sunt paraphrastice, ut sæpe occurrit in usmodi editione. Toties autem sacram hanc oraonem recitari pracipit S. P. Benedictus, quia, ut it concilium Toletanum rv, can. 9, ubi quotidie hanc rationem a sacerdotibus recitari præcipit : ( Quotie, vel cogitatione, vel verbo delinquimus, quotidie anc orationem effundere in conspectu Dei debeus. > Additque concilium : ( Quisquis ergo sacertum, vel subadjacentium clericorum hanc oratiom Dominicam quotidie, aut in publico, aut privato ficio præterierit, propter superbiam judicatus horis sui ordine privetur. > Pelagiani, qui se justos istimabant, hanc orationem quidem recitabant,

nica omnibus audientibus dicatur a Priore · propter A solemnitatibus, sicut diximus, die Dominico agendum, ita agatur: excepto quod psalmi aut antiphonæ, f vel lectiones ad ipsum diem pertinentes dicantur. <sup>5</sup> Modus autem supra scriptus teneatur.

APPENDIX VII.—Quibus temporibus dicatur Alleluia. (Ex Regula sancti Benedicti, cap. 15.)

h A sancto Pascha-usque ad Pentecosten sine intermissione dicatur i Alleluia, tam in psalmis quam in responsoriis. A Pentecoste autem usque ad caput Quadragesimæ omnibus noctibus cum posterioribus psalmis tantum ad nocturnos dicatur. i Omni vero Dominica k extra Quadragesimam cantica, matu-

sed petitionem, et dimitte nobis debita nostra, etc., non pro se, sed pro aliis dicebant: vel si dicerent, tantum humilitatis causa. Quos ideo damnat conci-B lium Milevitanum seu potius Carthaginense, can. 7 et 8; qua de re plura vide apud S. Augustinum, epist. 89, 92 et 94.

· Vel omnibus solemnitatibus. Vel, hoc loco sumitur copulative, ut infra, vel lectiones; per solemnitates intelligit festos dies Natalis Domini, Paschæ et

similes.

1 Vel lectiones. Tam illæ quæ leguntur in nocturnis quam illæ quæ in cæteris horis, ut moris est, excepta lectione brevi seu capitulo completorii, quam non mutat Ecclesia. Lectiones nocturnorum sunt de Actis sanctorum, præsertim martyrum in eorum natalitiis, ut statuitur in conc. Africano primo et Carthag. 1v, can. 47. Porro quamvis nulla hic mentio flat responsoriorum et versuum, tamen existimandum est ea debere solemnitati convenire.

<sup>8</sup> Medus. ld est, numerus.

h A sancto Pascha usque ad Pentecosten. Hoc temporis'interstitio celebre fuit per universam Ecclesiam ob Christi resurrectionem cantare Alleluia. S. Augustinus, epist. 119: «Ut autem Alleluia per hos solos dies quinquaginta in Ecclesia cantetur, non usquequaque observatur. Nam aliis diebus varie cantatur alibi atque alibi, ipsis tamen diebus ubique.

1 Alleluia. Est vocabulum Hebraicum, quod ita interpretatur Suidas: 'Αλληλούια, Αίνεῖτε τὸν Κύριον, παρ Έδραίοις, ήτοι τὸν ὄντα' id est, « Alleluia apud Hebræos significat, Laudate Dominum, sive eum qui est. > Ita etiam transtulerunt hoc vocabulum Septuaginta interpretes. Ps. Cxi.vi, π ήλλη, αίνεῖτε τὸν κύριον. S. Germanus in Theoria mystica Liturgiæ singulas hujus vocabuli partes singulis sanctissimæ Trinitatis personis applicat, variasque illius profert interpretationes, a quibus supersedeo brevitatis causa.

j Omni vero Dominica. Mos olim fuit omnibus Do-

minicis in ecclesia canere, alleluia. S. Augustinus, epistola citata: «Unde omnibus diebus Dominicis ad

altare observatur, et alleluia canitur.

k Extra Quadragesimam. Quia mos olim fuit ut in Quadragesima non caneretur Alleluia. Quod universalis Ecclesiæ consensio in cunctis terrarum partibus roboravit, inquit concilium Toletanum 1v, can. 10. Non eximit Septuagesimam sanctus Benedictus, quia in illa, ejus ætate, adhuc cantabatur Alleluia : quod quidem fichat etiam in Hispania multis annis post mortem S. Benedicti. Nam S. Isidorus, qui, juxta Redemptum, obiit zera 674, hoc est anno Domins 636, lib. 1 de Offic. Eccl., cap. 5, ait quotidie Alle-luia cani in Hispania, excepta Quadragesima. Quidam scribunt S. Gregorium Magnum id primum in-stituisse, ne Alleluia in Septuagesima cantaretur (Plat. in ejus Vita). De intermissione Alleluia in Septuagesima agunt Alcuinus, cap. 15 de Offic. occl., et Amalarius. Postea in synodo Francica statutum est ut monachi in Septuagesima Allelusa deponerent, ut refert Smaragdus in hujus capitis expositione, atque etiam in synodo abbatum Aquisgrani habito sub Lutini, prima, tertia, sexta nonaque cum Alleluia di- A vero nunquam dicantur cum Alleluia, nini a Pascha cantur. Vespera vero cum antiphona. Responsoria usque ad Pentecosten.

dovico Pio, tit. 50 : Ut Alleluia in Beptuagerima dimittatur, Quod tamen statutum non usque adso observatum est : nam tempore Radulphi Tungrensis, non adeo antiqui scriptoris, qui post institutos Fratres Minores vixit, ut ex eins scriptis manifestum est, monachi Benedictini adhue canebant in Septuagesima Alleluia. Sic enim ille scribit lib. de Observantia canonum, propositione 16: Benedictini autem et Ambrosiani servant Alleluia usque ad Dominicam Quadragesimæ, vide in Regula capite 54.. Sed legendum est 15. Nec mirum est si Benedictini tardius dimiserunt Alleluia in Septuagesima, cum etiam Ecclesia Ambrosiana illud non deponeret, ut ex hoc loco constat, et quædam Ecclesiæ tempore S. Gregorii septimi papæ illud retinerent; quod patet ex Actis S. Herlucæ, quæ sub eodem papa claruit, in quibus ait Paulus Bernhriendensis : Forte con- B tigit ut post septuagesimalem vesperam, in qua plu-rimi dimittere solent Alleluia. Si plurimi, ergo non omnes. Ex quibus liquet caput Quadragesimæ in-telligi a S. Benedicto primam Dominicam Quadra-gesimæ, non Dominicam Septuagesimæ, ut vult Ru-pertus lib. 11 in Regulam sancti Benedicti, cap. 13, hoc pacto arbitratus se S. Benedictum cum Ecclesia Romana conciliare. Loco Alleluia postea institutum Romana conciliare. Loco Alleluia postea institutum est ut diceretur hic versiculus : Laus tibi, Domine, etc., non solum post gloriam versiculi: Deus in

adjuterium, ut nunc, sed otiam in pualmis, hymnis at canticis, ut manifestum est ex Alcuino, lib. de Offic. eccl., cap. 11: (In his etiam diebus (Septua-gesimæ) ut jam diximus, intermittimus hymnum angelicum, et Atleluia, quod est Hebræorum: et pro Allelula, humiliori, id est, Latina utimur lingua dicentes, in psalmis, hymnis et canticis Laus tibi, Domine, Rex æternæ gloriæ. Hæc pro tempore, quo olim dicebatur Alleluia. Sed in ipso opere Dei varie canebatur, Hispani illo utebantur in fine psalmorum et lectionum, ut netat 8. Isidorus lib. 1 de Offic. eccl. , cap. 3 : « Pest consummatam pealmo-rum sive lectionum prædicationem Alleluia in fine cantatur. Hoc in spem resurrectionia facit Ecclesia. Alexandrini ad ternos quosque pesimes illud adj ebant, ut S. Athanasius przecipit lib. de Virginitate. Olim in Gallia persolutis ad sextam aex psalmis, et ad vesperam duodecim, psallebatur Allebaia, ut clarum est ex conc. Tur. u, con. 18; ex Aimeino im me de Gestis Franc., cap. 80: c Superest, at vel decime production and decime production. decim psalmi expediantur ad matutinum (quia Patrum statuta præcipiumt) ut ad sextam sex psalmi dicantur cum Alleluis, ut ad duodecimam duodecim, itemque cum Alleluis. Ita hic textus est interpungendus, alioqui juxta veterein interjunctionem, q non claudit parenthesi heec verba, Quia Patrum statuta pracipiunt, sensus vacillat.

# CAPUT XXIV.

# QUALITER DIVINA OPERA PER DIEM AGANTUR.

[§ 1.—Ex Regula bancti Benedicti.

a Ut ait Propheta: Septice in die landom dizi tibi

a Ut ait propheta. Supp. opera divina agamus per diem. Qualiter, hoc loco, id est quoties. Hoc capitulum profertur a Burchardo lib. 11, cap. 105, ubi sic legitur: Dicente Propheta: Septies in die, etc. Porro statis quibusdam horis quotidie laudes Deo persolvere vetus est Ecclesiæ institutum, quod vellicare olim ausi sunt ecclesiæ Neocessariensis clerici probro vertentes S. Basillo, quod certis horis quotidie laudes Deo caneret, dicentes morts id elim non

Þ Qui septenarius saeratus numerus. το Sacratus non est apud Burchardum; vulgo tamen habetur. Sacratus est septenarius numerus, quia mysteria in sacris paginis plurima hoc numero comprehenduntur: ut septem spiritus, qui assistunt aute thronum Dei ; candelabrum in septem ramos exsurgens, habens lampades septem et septena lilia; septem oculi D super lapidem unum ; septem jubilæi tubæ, ad quarum clangorem corruit murus Hiericuntis; septem lampades ante thronum Dei; septem sigilla libri, quem tenet sedens in throno; et si qua similia in sa-cris codicibus reperiuntur. Sed ut ad res physicas descendam, universa hominis natura et perfectio septenario consistit; et cum natus est, per septem ætates tota ejus vita decurrit, ut notant Philo Judæus lib. de Mundi Opificio. Solon eleganti carmine apud Clementem Alexandrinum lib. vs Stromatum, et Censorinus de Natali die cap. 14. Eumdem sibi numerum musica vindicat. Lyra septem tenta fidibus proportione respondens ervaticarum chorese memorabiles harmonias efficit princeps propemedum inter instrumenta musica, impait Philo, juxta priscorum philosophorum sententiam. Has septem fides primus lyræ apposuit Orpheus ob deprehensum a se septem prbium planetarum concentum, scribit Servius in illud. vı Æn.

Objequitur numeris septem discrimina vocum.

.. .,.. .

C (Peal. oxvm). b Qui septenarius sacrates numerus a nobis sic implebitur, si matutino, primæ, tertiz,

fuisse Magno illi Gregorio Neocasariensi episcopo. Sed eos egregie refutat S. Basilius epist. 63, dicitque illos probare non posse id non fuisse usitatum Magno. illi Gregorio. Hos secutus est Lampetius hære ticus ex como Messalianorum exortus, qui dicebat eos qui divina officia statis horis canebant, adhuc legi servire, ut videre est in bibliotheca Photii, n. 52, de synodo Sidetana. Horarum autem caponicarum

idem refert Clemens Alexandrinus eodem libro paulo ante locum citatum. Hic septenatius numerus olim virgo et Pallas appellatus est: ¿ Quia nullum ex se parit numerum duplicatus, qui intra demrium coarctetur, quem primum limitem constat esse numerorum, › inquit Macrobius lib. I in Somnium Scipionis cap. 6. Hic numerus totus coelestis est: sunt enim septem planetarum orbes; pleiades septem; Bootes septem stellis conficitur. Castus erse ille numerus recte in Dei laudibus celebrandis observatur, qui a castis nullaque immunditus feer conspurcatis mentibus laudari debet. Geelestis ille numerus in Dei quotidiano cultu retinetur, qui as celestibus hominibus nullaque rerum terrenarum contagione coinquinatis assidue colendus est. Plum vide apud Agellium lib. In, cap. 10, et Nicomachum Gerasenum in bibliotheca Photii, n. 15. Porro S. Benedictus qui octo horas caponicas quatidie persolvendas monachis edixit, hunc Davids versiculum intelligit de die artificioso, eo taunis late sumpto, prout aurora, et crepusculo circumscribitur. At S. Basilius orat. 1 ascelica, Cassianas lib. III de Diurnis Orat. cap, 3, et quidam alii Patre supra citati, qui septem duntaxat horas quotisic decurrendas decernunt hunc psalmographi versum de die civili, seu naturali, qui lucem et moctem isvolvit, exponunt.

.

r. L sexter, nonte, vesperie, completorique tempore no- A stræ servitatis officia persolvámus. A Quía de his

nonicarum numerus olim varius fuit pro diversitate locorum et temporum, modo major, modo minor, lib. viii Constitutionum apostolicarum cap. 34, sex horse canonicse recensentur: Matutinum, tertia, sexta, nona, vespera, et gallicinium. Totidem recensexta, nona, vespera, et gantandun. Foticain Fecta-set D. Hieronymus in epitaphio Paulæ: t Mane, hora tertia, sexta, nona, vespere, noctis medio per ordinem psalterium cantabant. Per rè mane in-telligit diluculum; nam in epist. ad Eustochium de custodia Virginitatis ait: c Horam tertiam, sextam, nonam, diluculum quoque et vesperam nemo est qui nescial. ) Econdem numerum status epist. ad Lactam de Institutione filiæ. « Et assuescat exemplo ad orationes et psalmos nocte consurgere: mane hymnos canere, tertia, sexta, nona hora stare in acie quasi bellatricem Christi, accensaque lucerna reddere sacrificium vespertinum; » et ep. ad Demstriadem de Virginitate servanda : « Præter psalmerum et orationis ordinem, quod tibi hora tertia, sexta, nona, ad vesperum, inedia nocte, et mane semper est observandum, statue quot heris sanctam Scripturam ediscere debeas. » Nec obstant illa vesba supra citatæ epistolæ ad Eustochium: ( Noctibus bis terque surgendum, revolvenda, quie de Scripturis memoriter retinemus. > Non enim spectant ad divinum officium. Quinarium olim fuisse horarum numerum canonicarum docet S. Cyprianus tractatu de Oratione sub finem, ubi ait tertiæ, sextse et nonæ, adjunctas fuisse matutinam et vesperam. Ubi per matutinam intelligendi sunt nocturni, ut supra observatum est, et hæ quidem in Africa. Sed postea remissiores fuerunt Afri in horarum celebratione : ita ut illis pigritiam exprohrament Denatista, ut testatur S. Augustinus epist. 119 : « Et pleraque in Africa membra pigriora sunt : ita ut Donatistæ nos reprehendant, quod sobrie pasitimus in Ecclesia cantica prophetarum. A monachis Palestinæ et Mesopotamize quinque etiam horze liturgicæ age- C ristia, ut infra patchit : et dies completa, hoc loco bantur, nempe vigiliæ nocturnæ, tertia, sexta, no- Basiki, tifhil aliud est quam sol occiduus, cum se in bantur, nempe vigiliæ necturnæ, tertia, sexta, no-na et vespera, ut refert Cassianus lib. 221 de Diurnis Orat. cap. 1 et 2. In monasterio S. Eupraxia idem numerus servabatur, ut ex ejus actis planum est: c Et dum hæc omnia faceret, nec in necturna psalmedia deerat, nec in tertia, nec in sexta, nec in nona, nec in vespera. > In quodam sermone inscripto de feria 4, in capite jejunii inter sermones S. Augustini de tempore quatuor dantaxat commemorantur : « Et ideo rego ves, fratres charissimi, ad vigilias nocturnas surgite, ad tertiem, ad sextam et nonam ante omnia convenite : > Sed, aut me fallit animus, sut hæc verba, Ad vesperam, omissa sunt. Fuit enim olim hæc hora celebratissima. Menachi Ægyptii duas solum habebant horas, nocturnas vigilias et vesperam. Reliquum tempus in cellis manibus operando transmittebant aunquam pushmo-diam intermittentes, ut refert Cassianus lib. citati c. 2. Postea tamen addidere tertism, sextam et nonam. Tempore S. Epiphanii saltem in Cypne, aut quibusdam aliis lucis due tantum agebantur herze, matutines et vespertines, ut ipse in synopsi testater: Εύθυνοἰτί ύμωνι ἐν κὐτῷ ἀγία ἐπκλαία ἐσκεπάς γίνουται, καὶ προστυχαί ἐωθυαί, λυχνίκει τὶ ἄμα ψαλμοί, καὶ προστυχαί, id est, « Matutini hymni in ipse Ecclesia incessanter aguntus, et arationes matutines, vespertini simul neclesi et arationes. Arationes and vespertini simul psalmi et orationes. > Orationes autem illæ sent, quæ olim psalmorum modulationi inserebantur. Nec alias horas recenset S. Epiphanius: nam synaxes, quas supra in codem lib. commemorat, sunt sacrificia liturgica. S. Publius Zongmatensis in suo monasterio instituit tantum hymnos matu-Sinos die incipiente, et vespertinos desinente, ut scribit Theodoretus cap. 5 Hist. sanctorum Patrum. S. Julianus cognomento Sabla dass tanum horas canonicas, in conventu publico decantandas ju suo monasterio statuit : vigilias nocturnas et ve-

speram. Post auroram vero jubebat dues monaches eam offerre, quæ Beo debetur, latriam, alterum vero stantem psalmes canere quindecim: deinde commutatione facta liturgiæ, alterum quidem surgentem psallere, alterum humi procumbentem adominante in the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the rare, ut narrat Theodoretus ejusdem lib. cap. 2. Monachi Tabennesiotæ tres horas canonicas duntaxat persolvebant; vigilias nocturnas, nonam et ve-speram, idque angelo revelante, ut scribit Palladius in hist. Laus. cap. de Tabennesiolis : Ἐτύτωσιν δέ διά πάσης της ήμέρας ποιείν αθτούς εθχάς δώθεκα καί έν-το λυχριακό δώθεκα καί έν παταυχίσι δώθεκα καί έννάτην ώραν τρεῖς, id est : ε instituit ut singulis die-bus orationes duodecim facerent, et in lucernario duedecim, in vigiliis duodecim, et ad nonam tres. ) Duedecim autem orationes per diem sunt points privatæ quam publicæ, cum eis nec certum tempus, nec hora assignetur. In monasterio Bethlehemitico septem horæ celebrabantur, addita altera matutina oriente sole agenda, prime instituta in codem mo-nasterio Bethlehemetico, ætate Cassiani, quæ nostræ primæ respondet, et septenarius horarum numerus ita institutus est, ut testatur ipse lib. 111, cap. 5, 4 et 5 ejudem libri : Eumden horarum numerum agnoscit S. Basilius IIIb. de Regulis fusius disputatis, in-Ton S. Dashus Mo. de Reguls fusius disputatis, interrog. 57; in que tamen non reponit primam, sed noctis infitium addit, seu ultrace. id est, petitionem. Ita autom ab eo enumerantor, δρθρον, id est matutinum, τρίτη, tertia, έπτη, sexta, ἐνάτη, nona, εθχάρωτια, gratiarum actio, αίτησες, petitio, et μεσονύπτον, media nox. Εθχάρωτίαν dict fieri συμπληροβείσης ψμέρας, id est, die completa: ae proinde quidam dixerunt hanc horam nostrum esse nonmaletinrium and potitis est nostra vesnera seu complétorium; sed potius est nostra vespera, seu luceinarium, ut vocant : quia nonæ nullo intermedio succedit : et ipsum lucernarium appellatur Euchaalterum horizontem convert 1; quæ est propria vesperze, sea lucernarii hora, ut infra docebitur. At petitio que, ut ipse zit, nocte incipiente celchra-tur, nostro completerio conventt : nam in ea petitur a Deo nox tranquilla et ab omni peccato fibera; ideoque in ea recitabatur psalmus xc, id est, Qui habitat, ut docet Basifius hoc loco. In Eucharistia gra-tiæ Deo agehantur, flebatque culparum confessio; quae quidem hora est, quam cap. 29, lib. de Spiritu sancto appellat ἐπιλύχνιον διχαριστιαν, id est, lucernalem gratiarum actionem. Idem Basilius orat. 1 ascetica eumdem numerum, alia tamen ratione, commemorat, nempe mediam noctem, anatutinam, nonam, vesperam et meridianam : quam, quia his horis numerus septenarius a Davide celebratus minime perficitur, in duas partitur; ita ut una cibum præcedat, altera subsequatur. Idem numerus a S. Athanasio præscribitur, traotatu de Virgin., nempe tertia, sexta, nona, duodecima, id est, vespera, nocturni, matutini, et dies illucescens. Idem etiam namerus servahatur a monachis tempore Cassio-dori, sed diverso modo, quem ita promit in illud psal. cxvin: « Septies in die laudem dixi tibi. Si ad litteram hunc numerum velimus advertere, septem illas significat vices, quibus se monachorum devo-tio consolatur, id est matulinas, tertiam, sextam, nonam, lucernariam, completorios, nocturnos. Hoc et S. Ambrosii hymnus in sexte horæ decantatione tostatur. > Ex guibus postremis verbis liquet in Ecclesia Ambresiana ejusmodi horas observari solitas.

· · · Quia de his dixit propheta septies, etc. Recte apud Burchardum non repetitur : Septies in die laudem diai tibi; est enim hac repetitio superflua; satis enim subintelligitur.

horis dixit Propheta: Septies in die laudem dixi tibi A cxvIII). Sed prima sic debet dici quomodo duode-(Psal. cxvIII). Nam de nocturnis vigiliis a idem ipse Propheta ait: Media nocte surgebam ad confitendum tibi. Ergo his temporibus referamus laudes b Creatori 🝷 mostro, id est matutinis, prima, tertia, sexta, nona, vespera, completorio, et nocte surgamus ad confitendum ei.

## §.II. — Ex Regula Magistri (cap. 34).

c In exercendo maxime divino officio præ omnibus sanctæ debet militiæ ordo constitui; vel quibus vicibus tramis rectæ observationis occurrat, ut ætatis mos est, et Patrum instituta sanxerunt, id est, matutinus, prima, tertia, sexta, nona, vespera et completorium; ut compleatur prophetica ordinatio dicens Domino: Septies in die laudem dixi tibi (Psal. B introducit. In æstivo vero tempore adhuc altius

S. Isidorus Hispalensis episc. cap. 6 suæ Regulæ totidem statuit, nempe tertiam, sextam, nonam, ve-spertina officia, completorios, officia vigiliarum, officia matutina, seu matutinum; auctor anonymus Expositionis psal. cxix inter opera D. Hieronymi eumdem profert, sed non eodem modo; nempe tertiam, sextam, nonam, lucernarium, mediam noctem, gallicinium, et primum mane: cujus locum a nobis castigandum infra producemus. In Regula S. Augustini secunda (si modo illius est) octo retensentur: matutini, prima, tertia, sexta, nona, vesperæ, completorium et vigiliæ nocturnæ: c Simili modo (inquit) ad sextam'et nonam dicuntur sui psalmi cum responsoriis et antiphonis; hoc idem in vesperis et completorio : ad lucernarium autem psalmus unus, , etc. Ubi notandum est lucernarium suo hic ordine non collocari, sed seorsim, quia ei peculiare assignat officium, nam proprius illius locus est ante C vesperas; imo idem cum vesperis officium est, ut infra dicetur. Unde paulo post in eadem regula lucernarium sumitur pro vesperis, cum dicitur : c Et opportuno post lucernarium omnibus sedentibus legantur lectiones. Nam olim monachi post vesperas in unum locum convenientes legere solebant, aut disputare de divinis Scripturis, ut fusius infra dicetur. S. Fructuosus Bracarensis archiepiscopus cap. 2 et 3 Regulæ decem horas constituit. Primam, secundam, tertiam, sextam, nonam, duodecimam, initium noctis, synaxim ante mediam noctem, synazim post mediam noctem et matutinum, cui præmittit tres psalmos cum laude et benedictione. Fructuosus alter cap. 10 suæ Regulæ quindecim horas suis monachis dicendas proponit: Secundam, tertiam, quartam, quintam, sextam, octavam, nonam, decimam, undecimam. Cæteræ non recensentur, ob rationem supra, quæ sunt duodecima, id est, vespera, initium noctis, seu completorium, vigiliæ nocturnæ, J matutini et prima. S. Columbanus cap. 7 suæ Regulæ constituit initium noctis, medium noctis, matutinum et diurnas horas quæ, ut arbitror, non erant aliæ quam prima, tertia, sexta, nona et vespera. Idem sanctus vir ibidem refert de quibusdam monachis, qui quatuor synaxes nocte facie-bant, quæ sunt initium noctis, medium noctis, galdicinium et matutinum, quibus si addideris quinque horas diurnas, novem efficies. Et hæc de horarum canonicarum diversitate et numero. Quod autem dicit S. Hieronymus supra epist. ad Eustochium de custodia Virginitatis: « Horam tertiam, sextam, nonam, diluculum quoque et vesperam nemo est qui nesciat, » non ita capiendum est, quasi id sit universe verum; nam ex supra dictis certum est ommes istas horas non fuisse olim omnibus in locis celebratas. Sed et S. Cæsarius episcopus Arelatensis instituit, ut Arelate in ecclesia S. Stephani tertiæ,

cima, quæ dicitur vespera. Nam prima sic debet dici pungentibus jam radiis solis, et vespera adhuc declinantibus radiis ejus. Quia quomodo inchoatur dies in initio in opere Dei, d in tali debet expleri in fine, ut compleatur Scriptura dicens: A solis ortu usque ad occasum (Ps. cxii). Non enim dixit, post occasum, • Laudate nomen Domini; quia exitus matutini et 1 vespere 5 delectabitur Dominus (Ps. LXIV). In quibus temporibus ab angelis nostris diurnis in renuntiatis justorum benefactis delectabitur Domiaus. Sicut sanctus Paulus in revelatione sua dicit : Fifti hominum, benedicite Dominum incessabiliter, magis autem cum occiderit sol. Nam initium et finem diei sol nobis juste ostendit, qui abscessu suo tenebras

sextæ et nonæ officium quotidie celebraretur, ut auetor est Cyprianus lib. 1 de ejus Vita. Et S. Injuriosus pontifex Turonensis, qui sedebat cum S. Chro-tildis regina uxor primi Clodovæi Francorum regis obiit, statuit ut in ecclesia Turonensi tertia et sexta recitarentur, ut testatur S. Gregorius Turonensis lib. x Hist. cap. ultimo.

A Idem ipse propheta ait. Apud Burchardum nen repetitur vox : Propheta.

Creatori nostro. Apud Burchardum additur : Sper judicia justitiæ suæ.

In exercendo. Hæc habentur in Regula ms. Magistri cod. Corb., cod. cap. 34.

d In tali. Id est, sic.

· Laudate nomen Domini. Ita in Regula ms. cod.

Corb., ut in veteri versione psalterii apud Fabrum.

( Vespere. Ita in Regula ms. et in vulgatis Psalteriis. Legendum tamen est, vesperæ, in genit. singul., nam apud Septuaginta legitur in genil. ionipas, et in interpretatione S. Hieronymi legitur, respertini. In expositione Arnobii, vesperi. Et ut to matutini est genit., ita etiam sit to vesperæ.

6 Delectabitur. Apud Arnobium in hunc psalmum c In exitu matutini et vesperi delectabitur Deus, id est, in oriente et occidente in ædificationibus ecclesiarum delectaberis. ) Unde in commentario qui S. Hieronymo attribuitur : c Matutinis vespertinisque hymnis Ecclesiæ delectatur Deus. > In Psalterio Rom., delectaberis. Ita etiam in vetustissimo Palterio ms. biblioth. mon. S. Germani a Pratis, quo usum fuisse ferunt S. Germanum Parisiorum pontficem; et passim ita citat hunc versiculum 1/2-

gister.

h Sicut S. Paulus in revelatione sua dicit. Citat bbrum apocryphum, qui appellatur Pauli Apocalypsis, seu revelatio, refertus fabulis et ineptiis, de quo S. Augustinus tractatu 98, in Joannem. ( Quidam spiritalium ad ea pervenerunt, quæ non licet homini loqui : qua occasione vani quidam Apocalypsim Pauli, quam sana non recipit Ecclesia, nescio quibus fabulis plenam, stultissima præsumptione finxerunt. S. Epiphanius lib. 1, tom. Ill, hæresi 38, agit de quodam libro a Gainis conficto nefariis actionibes pleno, qui Ascensus Pauli dicitur, quo et Gnostici utebantur. Sed puto hos duos distinctos esse libros. etsi uterque tractet de Pauli raptu. Nam ille, de quo agit S. Augustinus; sceleratis actionibus, seu narrationibus non videtur redundare. Id enim non prætermisisset S. Augustinus dicere : quem puto cumdem esse qui a Magistro citatur. Etsi enim vana que dam contineret et sutilia, multa tamen utilia complecti poterat, ut sunt verba a Magistro producta, quæ neutiquam libro a Cainis conficto conveniunt, quippe qui nefariis et spurcis narrationibus refertus crat. noctes : ut prolixo æstus labore lassis fratrum et jejunio membris in augmento brevium noctium de lu-

· Lucernaria inchoentur. Ita in Regula ms. Lege tamen: Inchoetur. Quia hoc vocabulum, quod alii neutrum, hic Magister femininum facit. Cap. 36, Psalmi lucernariæ in hieme dici debent. Cap. 41, Psalmi lucernariæ cum antiphonis psalli debeni. Lucemaria, seu lucernarium, ut ex cap. citatis et cap. 46 Magistri est synaxis vespertina; quia in ea lucernæ accendebantur, ut infra dicetur. Veteres olim hora vespertina lucernas accendebant. Athenæus lib. ult. : Επεί έσπέρα κατελάμβανεν ήμας, ο μέν τις έλεγε, παῖ, λύχνειον, id est, « Uni prinum nos vespera comprehendit, quidam dixit, puer, lucernam. » Hoc tempus Græci vocant λυχνιών άρος. Suidas : Δυχνών άρας, τον καιρον κοθ' ον απτουσι τούς λυχνούς, id est, « Lucernarum accensiones, tempus, quo lucernas accendunt: , et uno vocabulo, λυχναψίαν. Glossie Cyrilli B λυχναψία, lucernarum accensio, Latine, Prima fax. Macrobius lib 1 Saturn., cap. 3: ( Deinde vespera, etc. Ab hoc tempore prima fax dicitur, deinde concubia. . Censorinus tamen subjicit crepusculo primam facem. Horatius lib 11, epist. 2, appellat prima

> .. et totidem plagis consumimus hostem Lento Samuites ad lumina prima duello.

Est ergo lucernarium vespertina synaxis, in qua lu-cernæ in ecclesia accendebantur, et vespertini officii cursus agebatur. Illius mentio fit in concilio Toletano 1, can. 9 : c Lucernarium vero nisi in ecclesia non legatur. ) In Regulis S. Augustini et S. Isidori infra citandis, et in Vita S. Cæsarii Arelatensis lib. 1: Frequenter etiam matutinis ad lucernarium propter advenientes, homiliæ recitabantur. > Sed lege, et ad lucernarium. Matutini enim et lucernarium distinguuntur. Cassiano lib. 111 de diurnis Orationibus, cap. 3, dicitur lucernalis hora. S. Ambrosio lib. 111 de Vir- C ginibus, Hora incensi. Græci Patres λυχνικόν dicunt. Ita sexta synodus, can. 91. Palladius cap. de Tabennesiotis, και εν τῷ λυχνικώ δώδεκα, id est, et in lucermario duodecim, ubi ab interprete male redditur, et in matutino. Itá in poenis brevibus, quæ S. Basilio tribuuntur, art. 30 : Στηχέτω εἰς πρεσευχήν ἔως τοῦ אסאינאסט, id est, « Stet in oratione usque ad lucerna-rium. » Et in liturgia Præsanctificatorum : 'O di έερευς λέγει τὰς εὐχὰς τοῦ λυχνιοῦ, id est, « Sacerdos vero dicit preces lucernarii. » A S. Basilio lib. de Spiritu sancto, cap. 29, et S. Gregorio Nysseno in Vita S. Macrinæ dicitur ἐπιλύχνιος εὐχαριστία, id est, lucernalis gratiarum actio, et a S. Epiphanio in synepsi λυχνικοί ψαλμοί, id est, lucernales psalmi. Quod autem lucernalis synaxis eadem sit cum vespertina, patet ex canone citato sexte synodi : Arilov rois πιστοίς καθιστώμεν, ώστε μετά την έν τῷ σαξδήτφ έσπερινήν των ιερωμένων πρός το θυσικότικιον είσκδον, πατά πρατούν έθος, μηδίνα γόνυ γλίνειν μεχρί τῆς έρεξῆς D κατά την Ευριακήν ἐσπέρας, καθ΄ ῆν μετά την ἐκήτῷ λυχνικῶ ἔσοδον, etc., i.i est, « Fineibus manifestum facinus quod in sabbato post ingressum sacerdotum vesperinum ad altare juxta receptam consuctudinem, ut nemo usque ad sequentem vesperam in Dominica genuflectat, in qua post ingressum in lucerpario rursus genua flectentes sic orationes Domino fundimus. > S. Basilio cap. citato: 'Εδοξε τοὶς πατράσεν ήμῶν μή σιωπή την χόριν εὐπερινοῦ φωτὸς δί-χεθαι, id est, « Visum est Patribus nostris gratiam vespertini luminis haudquaquam silentio accipere. Concilio Emeritensi can. 2: ( Oportet igitur sicut in aliis ecclesiis vespertino tempore post lumen oblaturn, prius dicitur vespertinum. > S. Hieronymo epist. ad Lætam: (Assuescat lucerna accensa reddere sacrificium vespertinum. > Ex his infertur lucernarium celebrari solitum hora duodecima : quia vespertina synaxis cadentibus radiis solis agebatur, ut disertis

stante soie · lucernaria inchoentur propter breves A centis adhuc diei spatio fessæ repausationis somnus addatur.

> verl is asserit Magister hoc cap. et compilator regulæ monachicæ ex Cassiani operibus infra : « Duodecima vero propter terminationem diei, sicut prima inchoatione cantatur. . Quidam recentior existimat celebrari hora undecima, quia Cassianus lib. 111 de diurnis Orat., cap. 3, dicit : « Ad extremum undecima, in qua lucernalis hora significatur. > Verum Cassianus non vult hoc loco lucernalem horam undecima celebrari; sed quia confert horas canonicas cum his horis, quibus paterfamilias misit operarios in vineam suam, lucernalem, quæ tunc erat ultimum monacho-rum pensum, attribuit undecimæ, quæ est ultima operariorum hora. Imo ipse Cassianus eodem capite hunc ultimam cursus divini horam appellat vespertinam, quam celebrari solitam olim hora duodecima liquido constat. Sed his videtur adversari secunda explicatio psalmi cxx, quæ vulgo S. Hieronymo tribuitur: « Monachi dicimur, et licet non simus, quales esse debemus, tamen dicimur. Hora tertia oramus, hora sexta oramus, nona lucernarium facimus. > Sed puto locum esse corruptum, et legendum esse : « Nona oramus, vespera lucernarium facimus. » Nam postea distinguit nonam a lucerna-rio : « Videte quibus horis semper in obsequio Dei suscitamur. Videte quid dicat hora tertia, sexta, nona, lucernarii, media nocte, gallicinio, mane pri-mo. » Præterea constat ex omnibus auctoribus citatis, et citandis nonam distingui a lucernario. Vespere igitur in ecclesiam conveniebant episcopus, clerici et cæteri sideles, monachi in sua oratoria. Tunc lucernæ accendebantur, ut constat ex loco citato S. Basilii; et hoc dicebatur, lumen offerre, ut planum est ex concilio Emeritensi, can. 2: Post lumen oblatunı prius dicitur vespertinum, quam sonus. . Hac enim hora lumen Deo offerebatur, ut notum est ex Prudentio in Cathemerino, hymno 5:

> > O res digna, Deus, quam tibi roscidæ Noctis principio grex tuus offerat , Lucem , qua tribuis nil pretiosius.

Ubi noctis principium late sumitur pro vespera. Dum accendebatur lumen in ecclesia Mozaraba, ejusmodi preces, quæ in ejus breviario habentur, dicebantur : de Dies sive sit festivalis, sive privata, semper horæ incipiunt a vespertinis ante diem : et principium fit per invocationem Jesu Christi oratione Dominica pracedente, submissa voce dicendo: Kyrie eleison, Christe eleison, Kyrie eleison, Pater noster; et alta voce : In nomine Domini nostri Jesu Christi lumen cum pace, hoc est, lumen oblatum. Re-sponde ur a circumstantibus: Deo gratias. Et pre-shyter dicit: Dominus sit semper vobiscum. Respondetur: Et cum Spiritu tuo. Et ordo vesperarum, sive s t festum, sive non, sequitur per hunc modum. Primo dicitur psalmus quod est vespertinum, quo finito presbyter dicit: Dominus vobiscum. Respondetur : Et cum Spiritu tuo. Statim dicitur sonus, si sit festum; eo quod dies ferialis caret sono, nisi in tempore Resurrectionis, propter solemnitatem dicitur; hæc regula. Sonus est: Venite exsultemus Domino, jubilemus Deo salutari nostro. Versus, Pra occupemus saciem Dei in confessione, et in psalmis jubilemus Deo. > Et hæc clare explicant, quid sit in concilio Emeritano lumen oblatum, vespertinum, et sonus. Quod quidem lumen oblatum, sive precatio lucernalis dicitur etiam lucernarium. Ita enim explicandus est locus Regulæ S. Isidori, cap. 6 : c In vespertinis officiis primo lucernarium, deinde psalmi duo. > Ubi lucernarium non sumitur pro tota synaxi ve-spertina. Et in Regula 2, quæ vulgo S. Augustino tribuitur, manifeste distinguitur lucernarium a vesperis, cap. 1: ( Hoc idem in vesperis et completorio servetur. Ad lucernarium autem, psalmus, respon-

# 9 Mt. - Ex Resula sansti Cassiani (cop. 15).

Apud Palæstinæ et Mesopotamiæ vel totius Orientis monasteria exceptis matutinis vel vespertinis diurnarum orationum modus trinæ confessionis exemplo statutis trinis psalmis quotidie terminatur; ut erationem assiduitas statutis Deo temporibus offeratur, et necessaria operationis officia consummatis justo moderamine spiritalibus obsequiis nullatenus valeant impediri. Horarum autem ipsarum, in quibus Deo per totum spatium dier obsequia reddimus,

sorium unum, antiphonæ tres, lectiones tres. > Lucernarium igitur sumitur dupliciter : prime pro illa precatione, in qua lumen accenditur ante vesperas, secundo pro ipsa vespertina synaxi, quæ a ritu lumicernarium. Haic autem ritui non est absimilis ille, quo utitur Eeclesia in sabbato Pascha, quando, igno benedicto, diaconus trifidum cereum accendens clamat : Lumen Christi, et chorus respondet, Deo gratias. Græci in Incernario, kunine accenso, non di-cebant, Deo gratias, sed, Laudamus Patremet Filium et sanctum Spérium Dei, ut docet S. Basilius cap. supra citato: e Visum est patribus nostris non suscipere cum silentio gratiam vespertini luminis, sed simul, nt apparet, gratios agere, et quis auctor verborum illorum lucernavice gratiarum actionis, non possumus dicere: l'opules tamen antiquam voccin emittit; neque cuiquam unquam visi sunt impietatem admittere, qui dicunt : Fuvounty Ikation mi Tiov, mai ayion Brivum Osov. Landamus Patrem et Filium et sanctum Spiritum Dei. > Ilæc autem lucernaria et vespertina synaxis ita olim agebatur ex institutione chumenos, energumenos, pænitentes, et illuminatos. His dimissis, clamabat: Quotquot sumus fideles, oremus Dominum. Dicebatque primam orationem : qua completa sic orabat : Σώσον και ανάστησον ήμᾶς, δ Oros, ete., id est, Salva et resuscita nos, Deus, etc., qua finita dicebat episcopus : Ευχαριστίαν ἐπιλύχνιον, id est gratiarum actionem lucernalem, hoc modo: ο αναρχος Θεός και ατελεύτητος, id est, Deus sine principio et immortalis, etc. Subjungebat diaconus: Inclinate ad impositionem manuum. Tum dicebat episcopus: Θιὶ Πατίρων, και κύριε τοῦ ἐλίους, etc., id est, Deus Patrum et Domine misericordiæ, etc.; tandem dicebat diaconus, Exite in pace. Hæc habentur lib. viii Constitutionum apostolicarum eap. 55, 36 et 37. Ignis cliciebatur ex silice, qui Christum repræsentat, ut notum est ex Prudentio, hymno citato:

> Quamvis immumero sidere regiam, Lanarique polum impade pinxeria, Incussa silicis lumina nos tamen Monstras saxigeno semine quaerera. Ne nesciret homo spem sibi luminis In Christi solido corpore conditam, Qui dici stabilem se volut petram, Nostris ignicatis unde genus venit.

Hic autem hymnus salso inscribitur, ad incensum cerei: Paschalis: seribendum enim est ad incensum lucernæ, ut est in veteribus exemplaribus, quemadmodum recte observavit vir doctissimus Jacobus Sirmondus societatis Jesu (in lib. 1 Carm. Ennod., hym. 1). Id satis indicat titulus libri nempe Cathemerinon, quo significantur ea quæ per diem aguntur; quod suadet etiam hymnorum ordo, primus est adgali cautem, secundus est matutinus, tertius anto cibum, quartus post cibum, quintus ad aocensum lucernæ, qui proinde ita incipit:

Inventor rutili dux bone luminis,

A ratio bace cut. Prima pro inchestione diei. Tertia, quia Spiritus sanctus in eadem hora super apostubus descendiuse (Act. n) primitus comprobatur. Sexta, pro eo quod immaculata hostia Dominus noster Jesus Christus eadem hora in cruce suspensus obnoxios de seternis peccatorum vineniis liberavit. Nona pro eo quod eadem hora Dominus noster descendens ad inferos sanctorum animas, quæ clausæ tenebris tenebantur exinde liberavit, et secum transvexit ad cœlos. Duodecima vero propter terminationem diei, sicut prima inchoatione. Prima vero et duodecima

Qui certis vicibus tempora dividis, Merse sole chaos ingruit horridom, Lucem Christi tuis radde fidelitus.

secundo pro ipsa vespersina synaxi, que a ritta lumino de la compania accendenci, antequam agatur, appellata est lucernarium. Ibuic autem ritui non est absimilis ille, plurimis plurimis pendentibus de laqueari, ut videre est in eodem hymno:

Pendent mobilibré lamina fanibus, Quae suffixa micont per laquearla, Et de languidulis fots natatibus Lucem perspicuo flamma jacit vitro.

Nec obstat, quod olim in quibusdam ecclesiis hic hymnus cantaretur in benedictione cerei Paschalis, ut habetur in veteri ordine Romano, cum hoe tantum fieret per accommodationem.

 Apud Palastina, etc. Ifac contractius prolata, fusius tractata reperies apud cuindem Cassianum lib.

m de diura. Orat, cap. 3.

admittere, qui dicunt : Γρυσόρεν Πατέρα καί Υιόν, καὶ ἀγιον Εντύμα Θροῦ. Landamus Patrem et Filium et sanctum Spiritum Dei. > Hæc autem lucernaria et vespertina synaxis ita olim agebatur ex institutione S. Jacobi. Congregatis ab episcopo in ecclesiam fidelibus, primo dicebatur ἐπλύχνιος ψαλρὸς, id est, lucernalis psalmus. Deinde diacomus dimittebat catechumenos, energumenos, pœnitentes, et illuminatos. His dimissis, clamabat: Quotquot sumus fideles, oremus Dominum. Dicebatquo primam orationem : qua completa sic orabat: Σῶσον καὶ ἀνάστησον ἡμᾶς, ὁ tilam indicii a Pilato acceperit. )

c Sexta quod immaculata pro eo. Cassíanus sexte hora celebrationem refert ad id quod Christus in cruce suspensus nos peccatorum vinculo liberavit. Sed hoc mysterium ad nonam refert S. Cyprianus libro citato: e Ad' nonam peccata nostra sangune suo abluit: et ut redimere et vivilicare nos poset tunc victoriam suam passione per ecit. I laque idem Cyprianus, S. Athanasius, et Constitutiones aposiblica mysterium sextæ referunt ad id praccise, qual ea hora Christus cruci suffixus est; quibus astipulatur Fructuosus abbas cum ait: « Sexta Dom.num

in cruce ascendisse. >

d flora nona pro eo quod eadem hora Dominis no B ster descendens ad inferos, etc. S. Athanasius lib. citato descensum Christi ad inferos horse duodecime. id est vespertinæ applicat. Mysterium vero noce idem S. Athanasius scribit ideo celebrari, quia Christus eadem hora emisit spiritum. Subscribit Frectuesus abbas, cum ait : ( Nona spiritum emisisse. ) S. Isidorus, lib. 1 de Offic. eccl., cap. 19, quin Christus in nonam patibuli cruciamenta porrexit. Constitutiones apostolicae, quod tum omnia meta d tremefacta sunt Domino crucifixo: quod horrerest audaciam impiorum Judæorum, et passionem Domini ferre non possent. S. Cyprianus e quia passione sea nostra peccata abluit, et victoriam summ perfecie. Sed hae nihil aliud sonant, quam Christi expirationem. Ob eamdem rationem nonam olim Romani observabant, ut videre est apud Tertullianum, cum it eadem hora agit lib. de Jejunio adversus Psychicos: · Itaque in eam usque horam (nonam) celebran pressura est, in qua a sexta contenebratus orbis dofuncto Domino lugubre fecit officium.

tribus sunt adjunctæ; tertiam autem et sextam et nonam etiam ab apostolis legimus fuisse celebratas. b Nam tertia hora super apostolos in orationum officio constitutos Spiritus sanctus descendit (Act. 11): sexta vero hora legimus Petrum, dum in cœnaculo oraret, subito in excessu mentis vas illud, quod quatuor initiis quasi lioteum de cœlo submissum, vidisse (Act. x); de nona autem legimus: Petrus autem et Joannes ascendebant in templum ad horam orationis nonam (Act. v). Vespertinas autem, vel matutinas orationes non solum ab apostolis, sed etiam in Veteri Testamento legimus eas in templo Domini semper fuisse oblatas. c Unde et David dicit de vespertinis: Dirigatur oratio mea sicut incensum in conspectu tuo : elevatio manuum moarum sacrificium  $ar{\mathbf{B}}$ respertinum (Pa. xrv). Be matutinis autem dicit : Deus, Deus meus, ad te de luce vigilo. Et : In matutinis meditabor in te, quia factus es adjutor mous (Ps. 1312).

§ IV. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 11).

d Primæ horæ observandæ mensura sancita est, dicente Propheta: Mane astabo tibi, e et videbo te, ania tu es Deus nolone iniquitatem. Et iterum: Ad te

· Et terminatione diei. Hujus horæ duodecimæ seu vespertinæ mysterium S. Athanasius ad Christi descensum ad inferos refert, ut supra notatum est. Tertullianus lib. citato cum aliis conjecturis refutat Psychicorum conjecturas, dicit posse ad Christi sepulturam referri : « Hoc si magis ad religionem sapit & Christianam, dum magis Christi gloriam celebrat, possum æque seræ stationis codem rei ordine statum figere, ut jejunemus ad serum exspectantes tempus Dominiez sepulturze, cum Joseph postulatum detulit corpus et condidit. S. Isidorus, cap. 20, refert ad sacrificium legis veteris vespertinum : atque etiam ad novæ legis augustissimnm illud sacrificium vespertinum, quo Christus carnem et sanguinem suum dedit apostolis in suprema illa cœna : c'In novo quoque testamento co tempore Deminus et Salvator coenantibus apostolis mysterium sui corporis et sanguinis initio tradidit : ut tempus ipsum sacrificii vesperum ostenderet sæculi : prointe in honorem ac memoriam tantorum sacramentorum in his temporibus adesse decet Dei conspectibus et personare in eius cultibus orationum nostrarum illi sacrificium offerentes. . S. Cyprianus scribit hanc horam vespertinam celebrari, quod recedente sole orandum sit, ut Christus vera lux ad nos veniat : « Recedente pa item sole, et die cessante necessario rursus orandum est. Nam quia Christus sol verus et dies est verus, sole ac die sæculi recedente, quando oramus ac petimus, ut super nos lux denuo veniat, Christi precamur adventum, lucis æternæ gratiam præbiturum. > Idem patet ex Prudentio initio hymni supra citati. Sed ut aliquid de mediæ noctis synaxi dicamus, S. Athanasiers lib. de Virginitate aft eam agendam esse, quia Christus media nocte surrexit a mortuis. S. Fructuosus abbas : « Quia ea hora clamor factus est : ecce sponsus venit, exite obviam ei : ut, ea hora cum ad judicium venerit, non nos dormientes, sed vigifantes inveniat. . Matutinos vero, seu laudes matutimas ad Christi resurrectionem refert S. Cyprianus. Nam et mane orandum est, ut resurrectio Domini matutina oratione celebretur. > Eamdem refert rationem pro Gallicinii synaxi Fructuosus abbas : Gallicinium, Christum a mortuis resurrexisse. Nec miram si Christi resurrectio diversis horis ap-

pro inchoatione e et terminatione diei postea a Pa- A orabo, Domine, mane exaudies vocem meam (Psal. v). Secunda quoque inter primam et tertiam constituta. quasi quidam limes ponitur. Unde et a monachis necesse est, ne otiosa ducatur. Ideo constitutum est. ut trino psalmorum obsequio frequentetur, quæ et primæ consummet officium, et subsequenter tertiæ incipiat scandere gradum. Ita quoque in reliquis constitutum est hunc servandum esse ordinem horis tertia, sexta, nona, f duodecima, videlicet atque vespera; ut ante et <sup>6</sup> post trinas has legitimas horas peculiaris orationis prosequantur obsequia. Nocturno igitur tempore h prima noctis hora sex orationibus celebranda est: ac deinde decem psalmorum concentu cum laude et benedictionibus consummanda in Ecclesia est. 1 Deinde valefacientes invicem, et reconciliationi et satisfactioni alterutrum insistentes lazant mutuo debita: et pietate paterna, qui i segregati a cœtu fraterno ob negligentiam svam fuerant, mereantur indulgentiam. Tunc demum peraentes ad cubilia, atque in unum conjuncti cocuntes ad perfectionem pacis, et reorum absolutionem, cantatis tribus psalmis juxta morem cum laude, et benedictione, symbolum Christians fidei communi omaes recitent voce; ut fidem suam puram coram Deo

> plicetur, quia, qua hora contigerit, SS. Patres ambigunt. Prima hora ob missos operarios in vineam celebratur, ut vult Fructuosus abbas. Sed de his plura vide apud Walfridum Strabonem lib. de Rebus eccl., cap. 25; Amalarium Fortunatum, lib. 11 de Offic. eccl., cap. 2, et Rupertum lib. 1 de divinis Offic., cap. 2.

b Nam tertia hora super apostolos in orationum officio constitutos, etc. Idem habet Tertullianus lib. contra Psychicos: Porro, cum in eodem commentario Lucæ et tertia hora oratioque demonstretur. sub qua Spiritu sancto initiati pro ebriis habentur: et sexta, qua Petrus ascendit ad superiora : nona, qua templum sunt introgressi, cur non intelligamus salva plane indifferentia semper et ubique omni tempore orandi, tamen tres istas horas, ut insigniores in rebus humanis, quæ diem distribuunt, quæ negotia distinguunt, quæ publice resonant; ita et solemniores fuisse in orationihus divinis?

c Unde et David de vespertinis, etc. Ita Fructuosus abbas, cap. 10 Regulæ : « Vespera David cecinisse, dicens: Elevatio manuum mearum sacrificium vesper-

linum.

d Prime hore. Hechabentur in Regula ms. S. Fructuosi Bracarensis, cod. Crassensis eodem capite.

 Et videbo te. Illud te nullibi reperiri posse existimo. S. Hieronymus tamen, sive quis alius auctor horum commentariorum in psalmos subaudiendum esse putat; cum ait : Et videbo, subauditur, te, vi-

1 Duodecima atque vespera. In Regula ms. legitur: Usque vesperam. Rectius, ut arbitror. Nam duodecima non distinguitur a vespera.

<sup>8</sup> Post trinas has legitimas horas. Nempo tertiam, sextam, et nonam

h Prima noctis kora. Quem quidam appellant initium noctis, quæ respondet nestro completorio.

i Deinde valesacientes. Ita S. Isidorus, cap. 6 Regulæ: Ante somnum autem, sieut mos est, peracto completorio, valefactis invicem fratribus, cum omni cautela et silentio requiescendum est.

i Segregati. Id est excommunicati: addit, ob negligentium suam, ut complectatur eos tantum, qui ob leves culpas ab aliis separantur.

cidere, ut nocturno quisquam tempore vocetur a corpore, commendatam jam fidem suam et expiatam ab omni b scandalo conscientiam proferant ante Deum. Post deinde adeant cubilia summo cum silentio exhibito, gressuque quieto, nec ullus se vel ultra cubiti spatium jungens alter ad alterum, vel saltim alium respicere audens pergat ad lectum suum : ubi tacitæ orationi insistens, psalmosque recensens ultimo orationem suam quinquagesimi psalmi recitatione, atque oratione consummet. Nec strepere, vel mutire ausus aut excreare cum e gratia nocturni somni capiat silentium.

a Si quid dubium. In Regula ms., Si quod dubium, lege: Sicut dubium.

• Scandalo. Scandalum hoc loco est offensa, rixa:

vide supra.

c Gratia. Ita correctum est a quodam, cum antea legeretur: Gracitu, ut adhuc in cod. ms. apparet. In cod. Crassensi legitur crucitu, quam quidem lectionem retineo: ut sit crucitus sonus vehementior excreationis per onomatopæam; nam durum esset excreationem absolute prohibere.

d Kyrie eleison. Ms. Vict. p. addit: Cum preci-

bus.

• Et missæ sint. In commentario Smaragdi legitur: Et missæ sunt. In ms. Vict. p., Et missa est. Sed hæc posterior lectio omnibus codicibus, quos viderim, adversatur. Locus obscurus; cujus duas profert interpretationes Swaragdus: Quo I in aliis locis dicit, et completum est, hac in clausula, et missæ sunt, dicit : et missa sunt, repetit. Orationes enim officii, quæ a nobis sunt completæ, Deo sunt missæ, quia in illius honore sunt ceie, ratæ; aliter : orationes, id est, collectie, quæ in fine cursus a sacerdote dicuntur missae, id est, Deo missae vocantur. Ouæ secunda interpretatio potion vicetur : præsertim cum alias nullam faciat explicitam collectarum mentionem S. Pater Benedictus quæ sane illius ætate erant in usu, quamvis fortasse non sub eadem formula ac nunc. Quo i missae collectas significent fuse satis cap. 25, ad S. Isi forum probatum est. Itaque missa hoc loco collectæ sunt seu orationes, que, juxta Cass anum, ad finem cujusque psalmi dice, antur a sacerdote, quarum mentionem tantum in fine horarum facit S. Pater Benedictus brevitatis causa, tanquam rei suis monachis vulgaris et tritæ, quema modum postea agit de brevi oratione veluti obiter et per transcanam, tanquam de re monachis nota, quæ majori explicatione non indigeat. Vel certe dicendum S. Patrem Benedictum juxta aliorum morem, quem supra declaravimus, rejecisse ejus- D modi collectas ad finem cujusque horæ, ita ut plures dicendie sint, non una, atque ob eam rationem dixisse, miss.e sint, non, missa sit. Nec obstat quod agens de nocturnis et matutinis nullam faciat mentionem horarum missarum, sed tantum dicat : Et completum est. Nam ob istarum prolixitatem horarum in eis plures hujusmodi collectas recitari noluit : quia his horis multa addidit præter antiquorum monachorum consuetudinem, ui patebit legenti iibrum n Cassiani de nocturnis Orationibus. Imo hæc objectio no..is favet : quia nulla potest esse alia ratio cur in prima hora et sequentibus ordinandis constanter dixerit, et missæ sint, vel, missæ fiant, in superioribus vero, et completum est, quam nostra de hujus-modi missis interpretatio, etsi non inficiet in nocturnis et matutinis unam saltem fuisse collectam. Dicet aliquis per missas significari missionem chori. Sed, si hoc ita esset, dixisset: Et missa sit, quem-

ostendentes, a si quid dubium non est fieri, vel ac- A Appendix 1. - Quanti psalmi per easdem horas dicantur.

(Ex Regula S. Benedicti, cap. 17.)

Jam de nocturnis, vel matutinis digessimus ordinem psalmodiæ : nunc de sequentibus horis videamus. Prima hora dicuntur psalmi tres singillatim, et non sub una gloria. Hymnus ejusdem horæ post versum: Deus in adjutorium meum intende, autequam psalmi incipiantur. Post expletionem vero trium psalmorum recitetur lectio una, versus : et d Kyrie eleison, e et missæ sint. Tertia vero, et sexta et nona eodem ordine celebrantur : f oratio. id est, versus, hymni earumdem horarum, s terni psalmi, lectio, et versus, Kyrie eleison, et missæ sint. Si major fuerit congregatio, cum antiphonis, i si

admodum diaconus in fine sacræ liturgiæ dicit : Ite, missa est, id est missio : non, Ite, missæ sunt. Quemadmodum prisci Græci perfecto sacrificio, dicebant, αρεσις, id est, dimissio, in singulari. Hæc sunt quæ favere possunt secundæ interpretationi Smaragti, etsi prior non sit omnino repudianda, cum sua prohabilitate non careat. Quidam recentior theologus, vir sane doctissimus, hunc S. Benedicti locum, et subsequentes de sacrosancto missæ sacrificio exponit. Sed hæc explicatio non mihi probatur: primo, quia nimis oncrosum esset tot missas communes, seu conventuales, ut vocant, celebrare; secundo, quia vix superesset tempus ad opus manuum, et ad lectionem divinam; tertio, quia olim missa celebrabatur hora tertia, id est, nona nostra matutina, siresic.endum esset meridie, et dies a jejunio vacaret: sexta, si jejunandum esset usque ad nonam; 11082 in Quadragesima, si tantum refectio esset ad ve-seram, ut docet Valfridus Strabo, cap. 23 de Rebes eccl.; Micrologus, lib. de Eccl. observationibus, cap. 49, et Amalarius Fortunatus, lib. m de Odiciis eccl., cap. 32. Id videre est apud S. Epiphanium in synopsi Cassianum lib. in de diurnis Orat., cap. 2; Si.o-nium, lib. v, epist. 17; Gregorium Turonens-m de Vitis Patrum de S. Nicetio; Gregorium Magnum, homil. 3i in Evangelia; Joannem Moschum, cap. 27 Prati spiritualis. In concilio Bracarensi 1, cap. 16, et Bracar. 11, cap. 19, nunquam vero post vesperam et con pleto ium, quod tamen contingeret, se Liregulæ locis missæ de sacrificio liturgico intelligerentur.

1 Ora io, id est versus. Ita in omnibus cod r stris miss. excepto Victor. p. in quo sic haretar: Tertia vero, sexta et nona eodem ordine celche: oratio, id est rersus, etc.; apud S. Dunstanum egitur, id est, oratio, versus. Sed quænam sit nujusm di oratio, et quare potius tertiæ, sextæ, et sous. quam aliis horis præponatur, non video? itaque lectio vulgaris retinenca est : Oratio, id est persus, et explicat S. Benedictus quid sit oratio; nempe vesus: Deus in adjutorium, etc., quo Dei auxilium

efllagitamus.

<sup>8</sup> Terni psalmi. Sequitur morem priscorum Pr trum, qui has tres horas ternis psalm s absolvences putarunt Cassianus, lib. m de diurnis Orat., cap. 3 c Itaque in Palæstinæ vel Mesopotamiæ monasteris ac totius Orientis supra dictarum horarum (tertiz. sexte, et nonæ) solemnitates trinis psalmis quat-die finiuntur. Hoc etiam institutum sequitur s Isidorus, cap. 6 suæ Regulæ : c In tertia, sexta va nona tres psalmi dicendi sunt. > A quibustam ou a tertia ternis psalmis, sexta senis, et nona novem decurrebantur, ut testis est Cassianus, lib. 1 de Noctur. Orat., cap. 1.

h Si vero minor in directum psallantur. Nemo tertia, sexta, et nona. Ratio hujus instituti est : es minori congregationi non esset satis temporis si

vero minor, in directum a psallantur. Vespertina au- A est, Dominica et secunda feria; tertia feria jam ad tem synaxis quatuor psalmis cum antiphonis terminetur. Post quos psalmos b Apostoli lectio recitanda est. Inde responsorium, Ambrosianum, versus, canticum de Evangelio, et c oratio Dominica; et fiant missæ. 4 Completorium autem trium psalmorum dictione terminetur. Qui psalmi e directanei sine antiphona dicendi sunt; post quos hymnus cjusdem horæ, lectio una, versus : Kyrie eleison, f benedictio; <sup>6</sup> post missæ fiant.

APPENDIX II. - Quo ordine psalmi dicendi sunt. (Ex eadem Regula, cap. 18.)

In primis semper diurnis horis dicatur versus: Dens in adjutorium meum intende: Domine, ad adjuvandum me festina, h etc. Inde hymnus uniuscujusque horæ. Deinde prima hora Dominica i dicenda, B quatuor capitula psalmi i centesimi octavi decimi k dicantur. Reliquis vero horis, id est, tertia, sexta, vel nona terna capitula supra scripti psalmi octavi decimi dicantur. Ad primam autem secundæ feriæ dicantur tres psalmi, id est, primus, secundus, et sextus. Et ita per singulos dies ad primam usque 1 dominicam dicantur per ordinem terni psalmi ■usque ad nonum decimum psalmum : ita sane, ut nonus psalmus, et septimus decimus partiantur in duas glorias: et sic fiat, n ut ad vigilias Dominica semper a vicesimo incipiatur. Ad tertiam, vero sextam, nonamque feriæ secundæ, novem capitula, quæ residua sunt de centesimo decimo octavo, ipsa terna per easdem horas dicantur. Expenso ergo psalmo centesimo octavo decimo duobus diebus, id C

opera diurna: maxime cum minoris congregationis monasteria sint etiam minoris substantiæ: ita ut necesse sit quosdam ex iis foris frugibus colligendis aut operibus puta culinæ, et similibus occupari. paucis admodum in choro remanentibus, quibus grave esset has horas solemni cantu persolvere.

\* Psallantur. Vict. ma., Canantur.

b Apostoli. Abest ab aliis cod. mss. nostris et S. Dunstano.

· Oratio Dominica. Vict. p. addit : Cum preci-

d Completorium. Ita appellat hanc horam S. Isidorus, cap. 6 suæ Regulæ, sed lib. 1 de Officiis ec-clesiasticis, cap. 21, appellat completas, nonnulli Patres completam: et debet dici sub noctis initium; unde a S. Columbano, cap. 7 suæ Regulæ dicitur initium noctis, et a S. Fructuoso Bracarensi, cap. 1 initium noctis, et a S. Fructuoso Bracarensi, cap. 1

"Ut v gilias. Vict. p., Ut vigiliae Dominicae semper sum Regulæ prima noctis hora. Et videtur esse illa Da vigesimo incipiantur. Vetus editio Parisiensis, ut synaxis quam S. Basilius αΐτησιν, id est, petitionem appellat: in illa enim, quemadmodum in completo-rio, petitur a Deo noctis quies secura et placida, ut notat S. Basilius. Quæ quidem hora in Oriente vix ante S. Basilium reperitur, nec in Occidente ante S. Benedictum. Imo post S. Basilii ætatem in multis locis Orientis non fuit, ut patet ex supra dictis de horarum diversitate.

· Directanei. Ita in cod. nostris mss. cum S. Dunstano, vulgo legitur, Directaneo. Jubet S. Benedictus completorii psalmos in directum recitari, ut fratres ci to eant cubitum, cum bæc hora diceretur sub ini-

tium noctis, seu prima noctis hora.

f Benedictio. Cod. ms. Ebrul., Et benedictio. Vict.

p., Benedictiones, de hac completorij benedictione hoc statuitur, in add. 1 Capitul. Lud. imp., tit. 48 : Us benedictio post completorium a sacerdoie dicatur. Et post missæ fiant. Particula post desideratur

tertiam, sextam vel nonam psallantur terni psalmi a centesimo nonodecimo usque ad centesimum vigesimuni septimum, id est, psalmi novem. Quique psalmi semper o usque ad Dominicam per easdem horas, Pitidem repetantur. Hymnorum nibilominus, lectionum, vel versuum dispositione uniformi cunctis diebus servata. Et ita scilicet, ut semper Dominica a centesimo octavo decimo incipiatur. Vespera autem quoti lie quatuor psalmorum modulatione canatur. Oni psalmi incipiantur a centesimo nono usque ad centesimum quadragesimum septimum, exceptis his, qui in diversis horis ex eis sequestrantur, id est, a centesimo septimo decimo ad centesimum vigesimum septimum, et centesimo tricesimo tertio, et centesimo quadragesimo secundo. Reliqui omnes in vespera dicendi sunt. Et quia minus veniunt tres psalmi, ideo dividendi sunt, qui ex numero supra scripto 4 fortiores inveniuntur, id est, centesimus tricesimus octavus, et centesimus quadragesimus tertius, et centesimus quadragesimus quartus. Centesimus vero sextus decimus, quia parvus est, centesimo quintodecimo conjungatur. Digesto ergo ordine psalmorum vespertinorum, reliqua, id est, lectiones, responsoria, hymni, versus, vel cantica, sicut supra taxavimus, impleantur. Ad completorium vero quotidie iidem psalmi repetantur, quartus, r nonagesimus, et centesimus trigesimus tertius. Disposito ordine psalmodiæ diurnæ. reliqui omnes psalmi, qui supersunt, æqualiter dividantur in septem noctium vigiliis, a partiendo scilicet, qui inter eos prolixiores sunt psalmi, et duode-

in aliis cod. nostris mss., nec habetur apud Turrecrematam, nec in editione Colinæi, nec in veteri Parisiensi: sane superflua videtur, cum non sit in aliis horis supra explicatis.

h Etc. S. Dunstanus cum vulgo editis habet, Et

gloria.

i Dicenda. Vict. p. addit: Sunt, omittique verbum dicantur, quemadmodum vetusta editio Parisiensis, quæ etiam pro dicenda, ponit dicendo.

i Centesimi octavi decimi. Cod. p. Vict. addit: Quæ sequatur hymnus de side catholica, id est, symbolum S. Athanasii. Sed hæc sunt addititia.

\* Dicantur. Hoc vocabulum desideratur in cod. mss. S. Germ. ma., S. Far. et Vict. p.

1 Ad dominicam. Vict. ma. addit: Diem.

m Usque ad nonum decimum. Inclusive.

ad vigilias Dominicas. · Usque ad dominicam. In Vict. ma. deest τὸ us-

P Itidem. Hæc vox desideratur etiam in Vict. ma. a Fortiores. Id est, majores, prolixiores, ut supra observatum est.

r Nonagesimus. Id est, Qui habitat, etc.; eum-dem psalmum exsolvi jubet S. Basilius in suprema illa hora, quam airnou, id est, petitionem appellat,

ut supra observatum est.

s Partiendo scilicet qui inter eos prolixiores sunt psalmi. Hanc institutionem secuta est synodus Narbonensis sub Reccaredo rege : c Hoc quoque definitum est, ut in psallendis ordinibus gloria dicatur omnipotenti Deo. Per majores vero psalmos, si fuerint prolixiores, pausationes fiant; et per quamcunque pausationem gloria Trinitatis Domino decantetur. Pausationes autem istæ sunt psalmorum inpræcipue commonentes, ut si cui forte hæc distributio psalmorum displicuerit, b ordinet, si melius aliter judicaverit: dum omnimodis id attendatur, ut omni hebdomada psalterium ex integro numero c centum quinquaginta psalmorum psallatur; et Dominico die semper a capite repetantur ad vigilias.

terstitia, in quibus cessantes a psalmodia breviter et submisse orabant, juxta veterum monachorum institutum, quod videre est apud Cassianum, lib. H de mocturn. Orat., cap. 11 : « Et ideireo ne psalmos quidem ipsos, quos in congregatione decantant, contimusta student pronuntiatione concludere. Sed eos pro numero versuum duabus vel tribus interscisionibus cum orationum interjectione divisos distinctim particulatimque consummant; ) et hæc loco citato concilii non minimam lucem afferunt.

nedictus varie a multis Psalterium ordinari. Et vere humilis non ita ordinem suum commendavit, ut noluerit alieno magis stare judicio, quam suo. Quem tamen ordinem nunquam pontifices mutare voluerunt, quemadmodum observat Walfridus Strabo, cap. 23, lib. de Rebus ecclesiasticis : « Et etiam ille ordo laudabilis, quem beatus Pater Benedictus monachis constituit observandum: scilicet, ut qui proposito a cæteris discernuntur, etiam continuæ servitutis penso aliquid amplius persolvere studeant. Quam dispositionem ideo a pastoribus ecclesiarum non interdici putamus, quia et vicina est auctoritati Romanze, et quia beatus Gregorius Vitam egregii Patris Benedicti describens, Regulam ab eo descriptam, in qua idem ordo officiorum habetur, sua auctoritate statutis ejus favere videtur. > Sed, quia nonnulli mutationis amatores hunc ordinem immutaverant, in magno concilio Aquisgrani sub Ludovico Pio statutum est, ut omnes monachi hunc ordinem recitarent, ut docet vetus chron. ms. bibliothecæ regis Francorum : « Anno tertio Ludovici factum est concilium magnum Aquisgrani in mense Augusto: et præceptum est ut monachi omnes cursum S. Benedicti cantarent ordine regulari. Item statutum est etiam Aquisgrani in synodo abbatum sub eodem Ludovico, ut habetur additione i Capitularis Lud. imp., tit. 3: « Ut officium, quod in Regula sancti Benedict continetur, celebrent monachi. ) Quare Paulus V port Paulus V, pont. max., qui nostra ætate Breviarium pro omnibus sub Regula S. Patris Benedicti mili-lantibus instituit, eaudem Psalterii dispositiouem illibatam servari voluit.

b Ordinet, si melius aliter judicaverit. Est trajectio; nam to aliter referendum est ad verbum ordinet hoc modo: Ordinet aliter, si melius judicaverit.

c Centum quinquaginta psalmorum. Hunc psalmorum numerum S. Patris Benedicti dedita opera designat ne quis supposititios, peregrinos et apocryphos

cim per unamquamque constituantur noctem. A Hoc A Quia nimis iners devotionis suze studium vel servitium ostendunt monachi, qui minus psalterio cum canticis consuetudinariis per septimanse curriculum psallunt: d dum quando legamus sanctos Patres nestros uno die hoc strenue implesse : quod nos tepidi utinam septimana integra persolvamus.

psalmos interficeret, juxta canonem 59 concilii Laodiceni, quo privati psalmi prohibentur: 'Oze où da όδιωτικούς ψαλμούς λέγεθαι εν τη Εκκλησία, id est, « Quod non oportet privatos psalmos in ecclesia dici. » Nam fuerunt olim psalmi sub titulo Salomonis et quorumdam aliorum , inquit Theodorus Bal-samon, quos quidem concilium privatos appella, quod non essent auctoritate ecclesiastica recepti. ') Psalmos et odas Salomonis inter apocryphas Scria Hoc præcipue commonentes, etc. Sciebat S. Be
Bictus varie a multie Paultonium. Constantinopolitanus in canone, et collocat inter scripturas quibus contradicitur. Se l et ipse S. Athanasius in eadem synopsi inter Davidicos mentionen facit centesimi quinquagesimi primi psalmi, de quo infra tractabitur. Multi etiam hæretici psalmos cu posuerunt, inter quos Hierax, quemadmodum docet S. Epiphanius, lib. 11 Panarii, hæresi. 67 ; Valentinus quoque, ut videre est apud Tertullianum, lib. de Came Christi : c Sed remisso Alexandro cum suis syllegismis, quos in argumentationibus torquet, cuan cum psalmis Valentini, quos magna impudentia quasi idonei alicujus auctoris interserit , ad unam jam li-neam congressionem dirigamus » Et imfra. « Nobis queque ad hanc speciem psalvei patrecinabentur, non quidem apostate et hæretici et Platenici Valentini, sed sanctissimi et receptissimi prophetæ David. Donatistæ psalmos humano ingenio elaboratos in suis ecclesiis canebant, ut docet S. Augustinus epist. 119: c Donatistæ nos reprehendunt, quod sobrie psallimus in ecclesia: cum ipsi ebrietates suas ad canticum psalmorum humano ingenio compositorum quasi tubas exhortationis inflamment. . Cum autem S. Benedictus numerum centum et quinquaginta psalmo-rum per singulas hebdomadas praccini absolvi, boc intelligendum est, si dies festi non occurrant, in quibus psalmi ad ipsam diem pertinentes dicuntur, at ipse loquitur cap. 14.

d Dum quando legamus. Ita cod. ma. S. Germ.

Vict. p.; sed cod. S. Ebrul. et editio Colonicasis haboni, quando legamus. Vict. ma., dum quanu le-gamus. S. Dunstanus, Turrecremata, et editio Parsiensis vetus, dum legamus, cod. ms. S. Faren s, quia legimus. In vulgatis scribitur, cum legamus;

clarius et rectius.

(\*) Parimi et ode: Salomonia ante aliquot emes editi sunt a Ludovico de la Cerda.

# CAPUT XXV.

### DE DISCIPLINA PSALLENDI.

# § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Ubique credimus divinam esse præsentiam, et oculos Domini in omni loco speculari bonos et malos. Maxime tamen sine aliqua dubitatione credamus, cum ad

 Qualiter oporteat nos in conspectu Divinitatis. idem præciare monet S. Cyprianus, lib. de Oratione

D opus divinum assistimus. Ideo semper memores simus qued ait Propheta : Servite Domine in times (Psal. 11). Et iterum : Psallite sapienter (Psal. XLVI). Et: In conspectu angelorum psallam tibi (Psal. CXXXVI). Ergo consideremus • qualiter oporteet nos in con-

Dominica: « Sit autem orantibus sermo et precate cum disciplina quietem continens et pudorem. Co-

mus ad psallendum, b ut mens nostra concordet voci mostree.

#### § II. — Cassiodori de Psalno Ci.

· Hunc modum sanetæ orationis servandum devolissimus Christianus intelligat, at id ipcum cogitet quod orat, ipsum respiciat mente cui supplicat. Omnes superfluss cogitationes excludat, alied non admittat extraneum : ne, ut ait quidam, d purissimis finibus apros immittere videatur improvidus. Hinc ciam Ambrosii secundum Apostolum horse sextæ roseus ille hymnus. redoluit, cum ait:

> · Orabo mente Dominum, Orabo s and spiritu: Ne vox Deo sola cauat Sensusque noster alubí Ductus abortet fluctuans Vanis præventus casibus. Tunc enim f ac epta est Oratio canentium, Si qui a meus idem gerat Quod explicat vox cantici.

4 III. — Ex Regula Bashli (cap. 110).

Interrog. 8 Quid est, paulite sapienter? (Psal. xLv1).- Resp. b Quod est in omnibus cibis gustu unumquemque dignoscere, cujus saporis sit, hoc est, et

gitemus nos sub conspectu Dei stare : placendum est divinis oculis et habitu corporis et modo vocis. Sub Dei couspectu psallebant monachi Cistercienses, de quibus sic scribit Stephanus Tornacensis, epist. 6 : Divina officia cum tanta solemnitate et devetione celebrant, ut in corum concentu voces angelorun sonare putes : psalmis et bymnis et canticis spiritualibus ad laudes Dei invitant homines, et an- C gelos imitantur. • Et monachi coenobii S. Galli Tanta cum attentione et devotione canebant, ut cum Conradus rex Romanorum in medium chorum nuces et poma sparsisset, ne unus quidem puerulus respi-cere dignatus sit, et est in Actis S. Notkeri.

a Sic stemus ad psallendum. Ex hor loco satis constat monachis S. Benedicti standum esse inter sallendum. Quod satis etiam colligitur ex cap. 9 Regulæ: « Quibus dictis, dicto versu benedicat abghas: et sedentibus omnibus in scamnis legantur vicissim a fratribus, , etc. Idem forme locus habetur cap. 11; nam qui jubentur sedere dum lectiones recitantur, stetisse cum psallerent, necesse est, maxime cum tantum genua flecterent in orationibus et col-dectis, ut infra dicetur et cap. 6 : « Concedatur ei post abbatem stare et benedicere; et cap. 65: Sic accedant ad pacem, ad communionem, ad psal-

amum imponendum, in choro standum. > b Ut mens nostra concordet voci nostræ. Hunc locum citat Haymo Halberstattensis in cap. v ad Ephesios: • Illi vero cantant in corde, quorum mens concordat voci, justa illud B. Benedicti: Sic stemus and psattendum, ut mens nostra concordet voci no-erre. > Idem monet S. Basilius in Ammonitionibus agens de oratione : « Et ne dissonans sit a sono vocis tuæ sensus tuns, sed in linguæ verba vigil in-tendat. S. Prosper Aquitanicus in Sententiis, c:: P. 6: Vera confessio est benedicentis, cum idem sonus est et oris et cordis. > S. Isidorus, cap. 6 Regulæ suæ: ( Quando celebrantur psalmorum sacramenta spiritualia, refugiat monachus risus et fabulas; sed hoc meditetur corde quod psallitur ore. Præclare sane S. Cæsarius Arelatensis, serm. 12: · Orantes autem, charissimi, quantum possumus, acijuvante Domino laboremus, ut nulla nobis extranea cogitatio subrepere possit, ne forte aliud habeamus in corde, et aliud proferamus ex ore; ne forte,

spectu Divinitatis et angelorum esse. Et a sic ste- A ex verbis sanctæ Scripturæ prudentiæ sensus: i Fauces, inquit, escas gustabunt, i sensus autem verba discernit (Job. xxxiv). Si quis autem animam suam ita intendit in singula verba psalmorum, sicut gustus intentus est ad discretionem saporis ciborum, iste complet hoc quod dicitur : Psallite sapienter.

## § IV .-- Ex Regula sancti Basilii (cap. 54).

Interrog. & Unde ergo vagatur mens nostra, et cocitationes diversæ ascendunt in corde nostro, et quemodo possumus emendare? — Resp. Vagatur quidem mens interdum etiam otio, cum non occupatur in necessaria sollicitudine, in remissione posita et securitate, non credit præsentem Deum scrutantem renes et corda. Si enim hoc crederet, face-B ret hoc quod superius dictum est : Providebam Dominum in conspectu meo semper, quia a dextris est mihi, ne commovear (Psal. 11). Qui autem hoc agit 1 nec horum similia, neque vagabitur unquam, neque babebit otium vanis cogitationibus indulgere, vel aliquid cogitare quod non ad ædificationem fidei pertineat, met ad aliquam animæ utilitatem spectet, quanto magis nihil audebit quod adversum sit Deo et non ei placeat cogitare.

dum lingua Dominum rogat, cogitatio in rebus va- nis occupata ab orationis sensu discedat; et inde acquirat peccatum unde potuit habere remedium.

· Hunc modum, etc. Hæc reperiuntur apud Cassiodorum Commentario in pselmos, psalmo citato. d Purissimis sontibus apros immittere. Ex Virgilio, 11 Bucolico:

## . . . et liquidis immisi fontibus apros.

· Orabo mente Dominum, etc. Hi versus non exstant, in operibus excusis S. Ambrosii. Canebantur hora sexta, ut notum est ex Cassiodoro hoc loco.

Accepta est. Lege : Deo accepta est, ut apud Cas-

<sup>5</sup> Quid est, psallite sapienter? Exstat apud S. Ba-silium interr. 279 Regul. brev., et apud Buliaum,

cap. 57.

n Quod est in omnibus cibis. Præclare Basilius in Ammonitionilus : . In tempore psalmorum sapienter usalle, fili, et spiritales cantus vigilanter cane coram Domino : ut virtutem psalmorum facilius possis advertere. Omnis enim duritia cordis corum dulcedine emollitur. Tunc dulces fauces habebis, gaudensque cantahis : Quam dulcia faucibus meis eloquia tua super mel ori meo. Nec poteris sentire dulcedinem, nisi cum summa vigilantia et sapiontia cantaveris. Fauces enim, inquit, escam gustabunt, sensus autem discernent. Sicut ergo ex carnalibus escis alitur caro, ita ex divinis eloquiis interior homo nutritur et pascitur. 🔾

i Fauces escas gustabunt, etc. Citatur locus ordine

præpostero.

Sensus. In recentiori interpretatione S. Basilii, mens. Utrumque juxta locum citatum a Basilio in quo est vous, id est, mens, sensus. At in Bibliæ communi versione est auris, juxta Septuaginta ove, id est, auris, et textum Hebraicum 718, Ozen, quod idem sonat. Citatio ergo olim corrupta apud Basilium, cum ex our factum est vous.

k Unde ergo. Exstat apud S. Basilium, interr. 24

Begul. brev., et apud Ruf., cap. 28.

Nec horum. Lege, vel horum, ut apud Rufinum. Et ad aliquam animæ utilitatem spectet. In textu Græco, κάν άγαθον είναι δοκή, id est, etsi bonum illud esse videatur.

#### § V. — EJUSDEM (cap. 108).

Interrog. a Quomodo obtinebit quis ut in oratione sensus ejus non vagetur? - Resp. Si certus sit se assistere ante oculos Dei. Si enim quis judicem suum videns vel principem, et loquens cum eo, non sibi credit licitum esse vagari oculis et alios aspicere dum ibi loquitur, b quanto magis qui accedit ad Dominum nusquam debet movere oculum cordis, sed intentus esse in eum qui scrutatur renes et corda (Psal. vii), ut impleat illud quod scriptum est: Levantes puras manus sine ira et disceptatione (I Tim. 11).

§ VI. — ITEM 1PSE (cap. 119).

Interrog. c Si possibile est obtinere hominem ut in omni tempore et loco non vagetur mens sua, vel quomodo id sieri potest? - Resp. Quia possibile est, num (Psal. xxxx). Et iterum : Providebam Dominum in conspectu meo semper, quia a dextris est mihi, ne commovear (Psal. xv). Quomodo autem possi-Lile sit prædiximus, id est, si non demus animæ nostræ otium, sed omni tempore de Deo, et de operibus, ac de beneficiis eius, et de donis cogitemus, et hæc cum confessione et gratiarum actione semper volvamus in mente, sicut scriptum est

#### 🖇 VII. — Ex Regula sanctorum Pauli et Stephani (cap. 9).

d Somnus cum opus Dei dicitur, cum Dei auxilio omnino a nobis fugandus est. Timentes illud prophetæ: Maledictus qui facit opus Dei negligenter (Jer. xLVIII). Et illud : Dormierunt somnum suum, et nihil invenerunt omnes viri divitiarum in manibus suis (Psal. LXXV).

#### § VIII. -- ITEM IPSI (cap. 9).

· Nulli liceat tempore, quo opus Dei canitur, qualibet occasione sermonem contra alium fratrem proferre: nisi senjori tantum, cui sine dubio solent causæ cujuscunque rei aut ordinandæ aut corrigendæ nonnunquam emergere.

§ IX. — Ex Regula sancti Aureliani (cap. 9). Ad vigilias I nullus dormiat. Si vero Dominici,

a Quomodo obtinebit. Habetur apud sanctum Basilium interr. 201 Reg. brev., et apud Rufinum cap. 57.

b Quanto magis qui accedit ad Dominum. Præclare idem Basilius in Ammonitionibus : a lloc stude Dei stare conspectibus, qui occulta cordis conspicit, et abscondita mentium novit.

c Si possibile, etc. interrog. 202 Reg. brev., et Ruf.

cap. 57.
Somnus, etc. In cod. ms. Flor. eod. cap.

3 Nulli, etc. In cod. Flor. cap. 10.

f Ad vigilias. Supra cap. 23 citatur cap. 29 ejusdem Regulæ S. Aureliani huic simile, sed quodammodo prolixius.

<sup>8</sup> Nullus dormiat, etc. Idem monet S. Basilius in Ammonitionihus: « Vigilanter igitur assiste in conspectu Dei; in tempore orationum vel psalmorum non te opprimat sommus. > Circa dormientes in synaxi divina monachos hæc statuit S. Columbanus in Pænitentiali ms. : e Si quis dormierit cum oratur, si frequens, duodecim psalmos cantet; si non frequens, sex psalmos.

Non vagari animo. In id omnes animi nervos in-

A aut festi dies sunt, cum somnus venerit, aliis sedentibus stet, ut possit a se somni marcorem repellere. ne in opere Dei aut tepidus inveniatur aut negligens.

### § X. - ITEM IPSE (cap. 25).

Cum psallitur, studeant sanctæ animæ vestræ h non vagari animo, verum etiam nec operari aut loqui præsumant : sed , psallite sapienter (Psal. XLVI), sicut dixit Propheta: Psallam et intelligam (Psal. c). Et illud: Psallam spiritu, psallam et mente (I Cor. xiv). Metuens illud : Maledictus homo qui facit opus Dei i negligenter (Jer. XLVIII),

§ XI.—TRACTATUS BEATI AUGUSTINI DE EO QUOD SCRI-PTUM EST IN EVANGELIO: Ubi duo vel tres congregati fuerint in nomine meo.

i Magnam nobis, fratres dilectissimi, securitatem ostendit ille qui dixit : Oculi mei semper ad Domi- B in Evangelio Dominus donare dignatus est dicens: Ubi suerint duo vel tres congregati in nomine mes, ibi sum in medio eorum (Matth. xviii). Si duobus vel tribus interesse dignatur, quanto magis quando totus populus in ecclesia fideli devotione colligiur, et concurrentium societate membrorum capiti sco Christo Ecclesiæ corpus unitur. Ubi sunt , inquit, duo vel tres congregati in nomine meo. Cum ergo congregatio ad multos pertineat, videndum est quomodo sermo divinus de duobus vel tribus dicendum esse judicaverit. Ego puto quod de uno possit dici, qui in domo Dei possit congregari, id est, ut ad exorandum Dominum non solum exterioribus, sed etiam interioribus sensibus et desideriis, fide et operibus totus introeat. Nam si intra ecclesiam solo corpore, quisque ille, teneatur, et toto extra ecclesiam corde versetur, et exterior a spiritu suo divisus et separatus ingreditur: et quod est in homine pretiosius. hoc divinis obsequiis peregrinatur: dum solum in præsenti terra retinetur, anima vero per lasciva ludibria in multiplices k cursus captiva distrabitur. Et ideo quando quisque nostrum ante judicem sum æternam causam commendaturus assistit, non alied appareat intus, et aliud foris sit. Nihil ab homise 1 de parte hominis obtinetur. Nam si dixit : Cbi sunt

tendere dehent monachi, ne præter irreverentiz noxam, quam incurrunt, assiduæ seu orationis se psalmodiæ perdant fructum, juxta illud Aggæi prophetæ cap. 1: Ponite corda vestra super vias vestras. in vita tua, ut orationem puram osseras Deo, neque seminastis multum, et intulistis parum; comediais, in diversa rapiatur mens tua. Memento enim te sub D et non estis satiati; bibistis, et non estis inetriati; operuistis vos , et non estis calefacti : et qui merces congregavit, misit eas in sacculum pertusum.

i Negligenter. Ita apud Septuaginta, austus, id & negligenter, et apud S. Cyprianum, lib. 111 Testim.

ad Quirinum. In versione communi, fraudulenter i Magnam nobis, etc. Huic tractatui nomen Augustini præfigitur, non tamen exstat inter illes Opera, nec ulla mentio fit in Retractationibus, sec recensetur in Catalogo Possidii. Quædam hujus tractatus pars exstat in brevi quodam sermone Eusebu Gallicani, cujus initium est: Multum habent salubri-

k Cursus. Lege, discursus, ut habetur in præfate sermone Eusebu Gallicani, et quidem convenientius ad sensum.

1 De parte hominis obtinetur. Hæc nullum sensom efficient; sed lege, ut in sermone præfato : De parte hominis absentet, ut infra loquitur : De templo Dei

duo vel tres congregati, quomodo probabitur congre- A manibus apprehendat : si eos statim sine mora progatus, qui a semetipso cogitatione et vagatione dispersus est? Et quomodo erit in medio tui, si tecum tu ipse non fueris ? a id est, illis, qui poscit, quomodo aderit ille qui poscitur? Quomodo suscitabitur judex, si dormitaverit advocatus? Opus est itaque ut quod postulat vocis sonus, obtineat sedulitatis affectus: Revoca intus sollicitam mentem, per quam omne sacrificium offerre te convenit. De templo Dei absentare non convenit sacerdotem. Hæc ergo considerantes, fratres charissimi, quotiescunque psallimus, aut in oratione procumbimus, jugiter illud Apostoli consideremus quod ait, orationi instantes et vigilantes in ea (Col. IV). Et iterum: Psallam spiritu, psallam et mente (I Cor. xiv). Si enim aut dum psallimus aut dum orationi insistimus, sæcula- B res cogitationes intentionem animi nostri a sensu divinæ contemplationis averterint, faciunt nos captivis sensibus sine ullo animæ fructu huc illucque discurrere. Quam rem Christo auxiliante cito poterimus evadere, si similitudinem peccatorum nostrorum voluerimus attentius cogitare. Si enim pro peccatis nostris, id est, quæcunque male cogitavimus, quæcunque injuste diximus, cum ingenti rugitu et gemitu, sicut expedit, supplicamus, cogitationes superfluæ aut non veniunt, aut si se ingesserint, dum eis non præbemus assensum, cito erubescunt atque discedunt. Quid enim homo cogitare debet quando cum Deo loquitur, nisi tota intentione mentis ad illius misericordiam intentus aspiciat? Et quia difficile est ut nobis non subripiant aliquæ cogitationes, vel C moras habere in nobis non permittantur. Cogitatio enim aut de cupiditate aut de luxuria veniens sic est quomodo si aliquis carbones accensos in suis

jecerit, nocere ei ignis illé non poterit; si vero qualemcunque moram habuerit, sine vulnere jactari non poterunt. Et quia de multis negligentiis non solum nos minuta peccata vel ut circumvolantes muscæ jugiter inquietant, sed etiam nos crimina capitalia ad aliquod malum perpetrandum frequenter instigant, sicut etiam supra suggessi toto corde et toto animo, diu noctuque contra insidias inimici, de quo scriptum est (Æn. v1) quod ei sint

> nomina mille. Mille nocendi artes, . . . . .

pugnare fortiter studeamus. Si enim diligenter attendimus conscientias nostras, spiritales ibi pugnas fieri, et secundum apostoli Pauli sententiam (I Cor. 1v) spectaculum Deo et angelis ejus esse cognoscimus: et b in arena mundi hujus contra omnia peccata vel crimina, velut contra crudelissimas bestias, nos jugiter pugnare sentimus. Hæc enim qui diligenter attenderit, ipse suus aspector assistit, et quædam aninıæ suæ divortia inter utiles et contrarias voluntates anxius pugnas nutantes inspiciet, et quid eum deceat oculo interiore considerat. Diligenter, quæso, fratres, attendite et cognoscite quia in nobismetipsis habemus amphitheatrum spiritale, e et illam quam d silva barbara in spectaculis fingunt, quotidie patimur et in ambitu cordis nostri. Ego enim, fratres, nolo quibuscunque injuriam facere, neminem profero nuncupatim. Videat unusquisque in conscientiam suam quid reperiat. • Nam video interdum in moribus nostris f iras leonum, in affectionibus sævitias ursorum, in mente, 8 varietates pardorum, in avarità rapacitatem luporum, in concupi-

absentare non expedit sacerdotem; et sensus est, ut mens, quæ est hominis pars, non absit ab homine dum orat.

a 1d est illis qui poscit. Hæc corrupta sunt, nulliusque sensus. Lege ut in sermone citato: Si deest ille qui poscit.

b In arena, etc. Perelegans sane allegoria ducta

ab amphitheatro.

c Et illam quam silva barbara. Lege: Et illam silvam barbaram, quam, etc. Appellat silvam quia sæpe in amphitheatro et circo silvæ pangebantur, in quibus omnis generis ferarum venationem exhibebant, qualis illa de qua Julius Capitolinus in Gordianis, et D alia de qua Flavius Vopiscus in Probo; atque etiam historiam seu fabulam repræsentabant, ut videre est in Amphitheatro Martial., epigr. 21:

Quidquid in Orpheio Rodope spectasse theatro Di itur, exhibuit, Cæsar, arena tibi. Repserant scopuli, mirandaque silva cucurrit, Quale fuisse nemus creditur Hesperidum. Adfuit immixtum p: cudum genus omne ferarum, etc.

d Silvam barbaram. Ob effusionem humani sanguinis. Cassiodorus, lib. v Var., epist. 42 ejusmodi amphitheatrales ludos et pugnas appellat ludum crudelem, sauguinariam voluptatem, religionem impiam, humanam feritatem; quam quidem belle describit S. Cyprianus epistola 1.

· Nam video in moribus nostris. Eleganter et apposite a imolum prosequitur suam allegoriam, diversarum naturam ferarum cum nostris vitiis industrie satis componens, Profusus sane fuit Romanorum

luxus, qui in circi seu amphitheatri munera omnis generis feras undequaque exquirebant; quem ele-ganter admodum describit Claudianus in Panegyrico de Malli Theodori consulatu:

Convenient ursi, magna quos mole ruentes Torva Lycaoniis Helice miratur in astris, Perfossique runt populo mirante leones Onales Mygdonio curru frensse Cybelle Optat, et Herculei mallent fregisse lacerti. Obvia fulminei properant ad vulnera pardi Semine permisto geniti : cum forte lesense Nobili rem uterum viridis corrupit adulter Ri maculis patres referent et robore matres. Onidquid monstriferis nutrit Getulia campi Alpına quidquid tegitur nive : Gallica si quid Silva tenet, jaceat : largo ditescat erena Sanguine, consumant totos spectacula montes.

Vide Capitolinum, et Trebellium supra citatos.

I Iras leonum, etc. Ita eleganter S. Chrysostomus sermone 6 in II ad Cor. : Πίθεν δυνήσομαι μαθείν ότε ψυχήν έχεις ανθρώπου, όταν λακτίζης ώς όνοι, όταν μνησικακής ώς αί κάμηλοι. όταν δάκνης ώς αί άρκτοι, όταν άρτάζης ώς οίλύχοι, όταν κλέπτης ώς αλ άλωπέκες, όταν δολερος ής ώς οι όφεις, όταν άναισχυν της ώς κύων Id est, « Unde potero discere te habere animam hominis, cum recalcitres ut asini, injuriæ recorderis ut cameli, mordeas ut ursi, rapias ut lupi, fureris ut vulpes, sis dolosus ut serpentes, impudens ut canis? > 8 Varietales pardorum. Claudianus:

Hi maculis patres referunt. . . . Vide Plinium, lib. vu, cap. 17,

scentia a sitim onagrorum, b in sensibus stultitiam A Et quia quando pro peccatis nostris humitur suvulturum, in memoria oblivionem cervorum, in mendaciis fallaciam vulpium, in invidia venenum viperarum, in jejunio tarditatem boum, in corde inscitiam vitulorum, in superbia cervices taurorum, in impudentia frontem ariotum, in levitate mobilitatem capreolorum, in visceribus callum verrium, in cogitationibus volutabra porcerum, in lingua dentes aprorum, in conscientia maculas tigrism, in iracuadia tumentia colla draconum, in peccatis moles elephantorum. Unde deprecor ut, agnoscentes nos tantis periculis circumdatos, attentius pro nobis invicem Domino supplicemus. Fiant, o Benedicti fratres et adjutores, vel conservi in Domino, fiant manus nostræ, id est, sanctæ orationes, simel cum operibus bonis ad Dominum, ut introducti in tam B periculoso agone, et in theatro mundi hujus in quo nemo coronatur nisi qui legitime certaverit, lætum Deo et angelis spectaculum pratheamus, ut ipso auxiliante, devictis et prostratis adversariis, cum triumpho ad externam patriam remeantes illam felicem et desiderabilem vocem sudire mereamur : Venite, benedicti Patris mei, percipite regnum quod vobis paratum est ab origine mundi (Matth. xxviii). Quam rem at obtinere cum Dei gratia mercamur, sicut supra suggessimus, quando ia oratione aut caput inclinamus, ant genua flectimus, tota intentione animi, totis viribus laboremus, ne nobis cogitatio aut superflua aut iniqua subripiens mentem nostram a Perfecta et compuncta possit oratione subtrahere.

Sitim onagrorum. Psal, CHI: Exspectabunt onagri in sita sua. Onager, seu ovos appros, id est asinus silvestris apud Indos equi magnitudine, aliquando major, toto corpore albus, capite purpureus, eculis cæruleis. Cornu illi cubitale media procedit fronte, cujus scobs in potu data tuetur a venenis. Ejus inferior pars et fronti proxima ad duos palmos egregie candida est, suprema in acumen desinens cum summo rubore punicea est, quæ media intercedit, nigra. Qui de eo cornu, vel poculis ex eo tornatis bibunt, nec spasmo, nec morbo sacro corripiuntur. Nec ulla veneni vis eis nocere potest, qui ante vel post haustum venenum aquam aut vinum de ejusmodi cornu seu poculis biberint. Robustissimus est et velocissimus, ut nec equus, nec aliud animal illum assequi possit; ut refert Ctesias Indicorum libro apud Photium in Bibliotheca, n. 71.

b In sensibus stultitiam vulturum. Lege: In sensibus subtilitatem vulturum. Nam time avis est acu- D tissimi visus inter cætera animalia, ex longo intervallo prospiciens escas ab ortu solis in occasum, ab occasu ad ortum, inquit Orus Apollo. De vulture et aliis animalibus hic enumeratis vide Plinium et

Ælianum de animalibus.

c Pradicta autem, etc. Heec sumpta sunt ex Cassiano, lib. 11 de nocturn. Oration., cap. 7. Hic au-

tem sabaudi orationes, ex capite citate.

d Ut finito psalmo. Arguit morem suæ provinciæ Massiliensis, juxta quem monachi ad finem psalmi properantes co nondum finito in genua procumbe-bant. De his genuflexionibus ad finem cujusque psalmi infra dicetur.

· Expansis manibus. Mos fuit priscorum Christianorum expansis manibus orare. Tertullianus in Apologetico, cap. 3: ellluc suspicientes Christiani manibus expansis, quia innocuis; capite nudo, quia pon erubescimus, denique sine monitore, quia de plicamus, ad Dominum nos loqui cognoscimas ii. more debemus ne forte si adiud quam id quod petmus cogitare poterimus, divinæ majestati, antequa stare videmur, injuriam faciamus. Certi enim ese et tota devotione confidere debemus, quod si quando aut illa psallimus aut oramus, hoc qued profesiets ex ore teneamus in corde. Et tunc oratio nostra onnis exauditur a Domino. Quod ipse præstate dimetur, qui cum Patre et Spiritu sancto vivit et rena in sæcula sæculorum. Amen.

## § XII. — EX REGULA SANCTI CASSIANI (cap. 5].

· Prædictæ autem hoc modo incipiunter squ finiuntur, d ut finite psalme non continue at entionem inflexis genibus corruator, set antenn flectantur genua majorem temporis partem stante in supplicatione expendent: et post bæc puncto bevissime procidentes in terram velot adorates tatum divinam elementiam summa velocitate congant : et iterum erecti e expansis manibus, siou prius stantes oraverant, modicum suis precibis inmorentur. Ideo autem sic orare pracquim et. quia, dum diutius orantes in terra prountinus, non solum cogitationibus, verum etian some gravius impugnamur. Nam melti, qui nesciust, secius hene finite psalmo in orationem precumber lestnant, et dum de lassi corporis refectione princ quam de orationis utilitate cogitant, optant incurvatione genuum diutius incurvari. Cum men s

pectore oramus. • Et libro de Orat., cap. 15: 141 (# cum modestia et humilitate adorantes magis commendamus Deo preces nostras, ne ipsis qui den manibus sublimius elatis, sed temperate el probe ela tis. . S. Fructuosus episcopus Bracareusis, cap. 3 Regulæ: • Sed omnes summa æqualitate consurgal. extensisque ad cœlum palmis orando persistant Joannes Moschus in Prato spiritali, cap. 55: [57] νας τὰς χειρας αὐτοῦ εἰς τὸν οὐρανὸν προς θὶν κίση λέγων id est, « Extensis manibus in cœlum hum precatus est dicens. > Et cap. 104 rationem affen \$ Asterius episcopus Amaseæ enarrans hæc total Evangelii : Duo homines ascenderunt in lemples : Καὶ τὸ ὅρθιον τῆς προσευχῆς ἐκτεταμένας προδειμιών τάς χείρας τὸ τοῦ σταυροῦ πάθος σχηματιζιανή. κ. τ. λ. Id est, « Et rectas tendere in cu lun music formam est exhibere Christi cruci affixi. Si 160 vere orat, et orans placeat Deo, non modo in fent crucem repræsentat, sed etiam affectu. Utamu cruce clavis affixus, sic et orans necat omben car nis concupiscentiam, memoria expelleus omeen vitiarum, gloriæ et parentum affectum. Epreclare S. Augustinus enarratione in psal. LXII : d. Al ergo manus in oratione, levavit pro nobis Douis noster in cruce; et extensæ sunt manus cius po nobis. Ideo extensæ sunt manus ejus in cruce. manus nostræ extendantur in bona opera, qui cui ipsius misericordiam nobis præbuit. Eco kul ille manus, et obtulit pro nobis sacrificium, sunt omnia peccata nostra, levenus et nos mant nostras ad Deum in prece, et non confundanter at nus nostræ levatæ ad Deum, si exerceantur has operibus. Quid enim facit qui levat manus! let præceptum est, ut levatis manibus oremus fees Apostolus enim dicit : Levantes puras manus sin in et disceptatione; ut cum levas manus tuas ad Denna veniant tibi in mentem opera tua. 🕽

ter erigantur. b Similiter nec antequam ille ad orationem o inclinetur, aliquis se inclinare præsumat : ne non tam prioris conclusionem, qui precem colligit, quam suam celebrasse videatur.

§ XIII. — Ex Regula bancti Cæsarii (cap. 20).

d Cum vero psalmis et bymnis oratis Deum, id versetur in corde quod profertur in voce. Quodcunque operis seceritis, quando lectio non legitur, de divinis Scripturis aliquid ruminate. Ægrotantes vero sic tractandi sunt, ut citius convalescant. • Sed cum vires prietinas reparaverint, redeant ad felicierem abstinentiæ consuctudinem. ! Non sit notabilis habitus vester, nec affectetis placere vestibus, sed moribus, quod decet propositum vestrum.

### § XIV. — 8 DICTA CÆSARIÆ.

Beatus Cæsarius non de superficie labiorum aliquid Scripturæ meditates est; psalmem ipsum quem recitavit, si vel unus sermo eum præteriit ubi sensum intelligentise non accommodasset, non ei la-

a Qui præcedit. Id est, qui præest.
b Similiter nec antequam ille. S. Fructuosus episcopus, cap. citato: Prosternantur in terram, eo scilicet ordine ut nemo prius seniore aut incurvetur, aut iterum surgat; sed omnes summa æqualitate consurgant.

c Inclinetur. Inclinari hoc loco est prosterni et enuslectere; nam hoc tolo capite agitur de genu-

ilexione.

d Cum vero psalmis, etc. Hæc habentur in Regula S. Casarii excusa, cap. 20; sed quidem primum membrum sumptum est ex Regula S. Augustini, C

· Sed cum vires, etc. Ex Regula S. Augustini,

cap. 17.

1 Non sit notabilis, etc. Item ex Regula sancti

Augustini, cap. 18.

6 Dicta Casariae. Dusc sumt Casariae abbatissæ monasterii quod S. Cæsarius Arelatensis antistes ædisscavit prope Arclatem. Prima est S. Cæsaria, soror S. Cæsarii de qua Cyprianus lib. 1 Vitæ S. Cæsarii: 4 Evocataque e Massiliensi cœnobio venerabiti sorore sua Cæsaria (quam ideireo eo miserat, ut disceret quod doceret; et prius esset discipula quam magistra), in præparata domicilia cum duahus aut tribus sodalibus eam introduxit. > Hujus meminit Fortunatus, lib. viii, poemate 4, de Virginitate:

Has inter comites conjuncta Cæsaria fulget Temporibus nostris Arelateuse decus, Cæsarii monitis luci sociata perenni, Si non martyrii, virginitatis ope. Et infra loquens de sancta Radegunde:

Sit tibi dulce decus veneranda Cæsaria præsens Præsule Cæsario non caritura tuo.

Illos conde sequens, mandataque compose compleas Ut teneas flores, has uniteris apes.

S. Gregorius Turonensis, lib. 1x Hist., cap. 41:

« Post hæc cum pontificis sui sæpius gratiam quæreret, nec posset adipisci, necessitate commota cum sua abbatissa, quam instituerat, Arelatensem ur-bem expetunt, de qua Regula S. Cæsarii atque Cæsariæ beatæ suscepta regis se tuitione municrunt. DEt cap. 42 in epistola S. Radegundis: «Insuper congregationi per me collectæ Regulam, sub qua sancta Cæsaria degit, quam sollicitudo beati Cæsarii antistitis Arelatensia ex institutione sanctorum Patrum convenienter collegit, ascivi. > Qui etiam ultimus locus intelligendus est de prima Cæsaria S. Cæsarii sorore, sive legatur, dequit, sive degit. Nam

a qui præcedit, de oratione surrexerit, omnes pari- A boriosum fuit tot vicibus eum repetere, donec nec unus sermo eum subterfugeret, implens illud : Psallam spiritu, psallam et mente (I Cor. xiv). Et illud : Psallam et intelligam (Psal. c).

### § XV. — Ejusdem.

Sicut laudabilis ignis per lectionis assiduitatem acquiritur et nutritur, b Ha iste per cogitationes malas et sordidas, seu ad Deum non pertinentes, sicut venenum serpentis et sicut gladius occidit. Qui sicu fieri non potest ut non veniant, ita, si non invitantur, tarde veniunt. Invitatio tunc flet, quando meditatio sanota defuorit. Dominus dicit: i Invenit mentem vacuam scopis mundatam et assumit septem spiritus nequiores se, et fiunt i movissima illius pejora prioribus (Luc. x1). Quæ si venerint, si non tenean-B tur, cito discedunt; si non ruminantur, non urent; non delectentur, k non maculent; cito excutiantur et pulverem suum non relinquant; non illis consentiatur et non vulnerant; non audiantur, ut vel in linguam procedunt, et venenum ipsorum non serpit.

verbum dege, habet etiam degit in præterite, teste Prisciano, lib. x, quæ sane jam defuncta erat sancta Radegunde superstite, ut notum est ex poemate citato, ubi Fortunatus admonet sanctam Radegundem ut imitetur S. Cæsariam jam ad Dominum receptam. Altera est quæ successit S. Cæsariæ in regimen monasterii. 1d patet ex Cypriano, libro codem, com agit de sanctimonialism sepulturis præparatis a sancto Cæsario: « Non multum igitur post, ipsam monasterii matrem germanam suam Casariam sanctam ad præmia Christi migrantem, inter has quas præmiserat, ad medium throni, juxta eam quam sibi paraverat, condiderunt sepulturam, succedente eidem quæ nunc superest, Cæsaria matre. . Ubi duæ Cæsariæ manifeste distinguuntur : prima quæ obiit ante Cæsarium, altera quæ ei superstes fuit. Hujus secundæ Cæsariæ meminit idem Cyprianus, lib. II, cum agit de obitu S. Cæsarii: « Alloquitur itaque primam quasi more dulcedinis suæ ducentam puellarum venerabilem Cæsariam matrem. . Eigne dicat Vitam S. Cæsarii, ut ex locis citatis colligere est, non primæ Cæsariæ, ut quidam male arbitrantur. Secundæ hujus etiam mentio fit in testamento S. Cæsarii : « Ancillæ nostræ Cæsariæ abbatissæ nantum majorem quem de cannabe f cit, dari vo-lo. • Et paulo post ibidem atque etiam initio. Quod vero spectat ad dicta Cæsariæ hic citata, videntur ea esse Cæsariæ secundæ, non primæ. Nam loquitur Cæsaria in præterito: quod non fecisset, si adbuc in vivis fuisset S. Cæsarius, quando hæc scri-psit Cæsaria sed in præsenti dixisset. meditatur, D recitat, etc.

4 Ita iste. Subaudi, ignis vituperabilis, seu quid simile. Est hic quoddam membrum a suo corpore

avulsum.

i Invenit mentem vacuam. Luc. x1, ubi ita habetur: Invenit eam scopis mundatam, domum videlicet. S. Cæsaria posuit mentem, explicans nomen allegoricum per proprium. Nam domus illa scopis mun-data mihil aliud est quam mens hominis a vitiis purgata.

i Novissima. Hanc vocem, quæ decrat, restitui-

k Non maculent. Locus corruptissimus, quem ita corrigendum puto: Non maculant, si non delectant; si cito excutiantur, pulverem suum non melinguunt; si illis non consentiatur, non vulnerant; si non audiantur, ut vel in linguam procedunt, venenum ipsarum non serpit. Quæ quidem de pravis cogitationibus intelliguntur.

#### § XVI. - Ejusdem.

Puritas cordis omnia vitia excludit, omnes virtutes obtinet : Lætetur cor quærentium Dominum (Psal. civ). Quia ibi est habitaculum Spiritus sancti ubi fuerit puritas cordis. Quam virtutem qui voluerit obtinere, a nihil præter quod de Deo cogitavit, aut loquitur, evidenter scimus. Quod si vel punctum horæ meditatio Dei discesserit, statim inimicus aderit. Quod valde devitandum est. Et scriptum est: Abominatio est Domino cogitatio iniqua (Prov xv). ldeoque, quia omoino mens humana otiosa esse non potest, b talis sit meditatio, quæ non fetorem faciat, sed sit bonus odor Christi.

## § XVII. — Ex Regula Magistri (cap. 47).

 Tanta debet esse reverentiæ gravitas vel disci- B plina psallendi, ut amabilius a Domino quam a nobis dicitur, audiatur. Sicut ait Scriptura: Exitus matutini et vespere d delectaberis (Psal. LXIV). Et item: · Bene psallite ei in jubilatione, quia rectus est sermo Domini (Psal. xxx11). Et item : Exsultate ei cum timore (Psal. 11). Et item: ! Psallite Domino sapienter (Psal. xLv1). Ergo si sapienter et cum timore jubet psalli, oportet psallentem immobili corde, s inclinato corpore stare, et laudes Domino moderate canere: quippe qui ministérium suum ante Divinitatem implet, docente hoc Propheta, cum dicit: In conspectu angelorum psallam tibi (Psal. cxxxvII). Nam considerare debet, qui psallit, semper, ne alibi sensus ejus demigret. Ne, cum in aliam cogitationem C.

Nihil præter quod. Lege, quod nihil præter quam

de Deo cogitabit, aut loquetur, etc.

b Talis sit meditatio, etc. Nam bona cogitatio seu meditatio est innocentiæ fons et scaturigo, imo ipsa innocentia, ut est in responsis Cariliphidis: Quæ sit innocentia? Bona cogitatio.

Tanta debet esse, etc. Habetur in Regula Magistri

cod. Corb., cap. 47.

d Delectaberis. Ita in Psalt. Rom. Vide supra.

 Bene psallite ei in jubilatione. Ita in Psalterio Romano. Apud S. Hieronymum, in jubilo. Apud Sectuaginta, εν άλαλαγμώ, id est, in jubilatione. Glossæ Cyrilli: ἀλαλαγμὸς, jubilatio. Versio communis habet

A sensus noster migraverit, de nobis dicat Deus : Popalus iste labiis me honorat, cor autem eorum longe est a me (Isa. 11, 9). Et item de nobis dicatur: Ore me benedicebant, et corde suo maledicebant (Psal. 131). Ne. cum în sola lingua Deum laudamus, in sola h regia oris nostri Deum admittamus; intus in demum cordis introductum diabolum i collocemus for. tiorem. Ab introducente judicatur, qui intus ingrelle tur, quam qui foris exspectat. Ergo ad tantum et al tale officium cor pariter cum lingua conveniat cua timore Domino quotidianum debitum redhibere. El notet sibi in corde qui psallit ad singula omnia lestmonia quæ dicit. Qui singuli versus, si potentur, proficiunt animæ ad salutem; et in eis totum invenitur quod quæritur, quia omnia ad ædificationen b quitur psalmus, dicente Propheta: Psallam et inteligam in via immaculatu, quando venies ad me (Pul c). Quod sonat in voce, ipsum sit in mente paller tis. Psallamus ergo voce et mente communiter, & cente Apostolo: Psallam spiritu, psallam et merk (I Cor. xiv). Non solum vocibus, sed et conte al Dominum clamate. Cavendum namque est, cum psallitur, ne frequens tussis aut anhelitus prolizas abundet, aut salivarum excreatus a psallente inante jactentur : sed debere fratrem post se projicere; quia angeli ante psallentes docentur stare, cum dicii Propheta: In conspectu angelorum psallam tibi (Psal. CXXXVII). Cum liæc ergo omnia impedimenta psallentibus a diabolo fuerint ministrata, moz sibi, qui psallit, signet os i Christi sigillo.

in vociseratione.

1 Psallice Domino. Ita in Regula ms. cod. Corb.; sed to Domino addidit Magister.

8 Inclinato corpore. Lege, inclinato capite, ul il cod. Corp. et apud Smaragdum.

h Regia. Id est janua.

i Collocemus fortiorem. Locus mutilus, ita resituendus ex Smaragdo : « Et intus in domum cords nostri introductum diabolum collocemus fortioren. Fortior enim ab introducente judicatur, i etc. D sensus clarus est.

i Christi sigillo. Id est, signo crucis.

### CAPUT XXVI.

#### DE REVERENTIA ORATIONIS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

a Si, cum hominibus potentibus volumus aliqua

a Si, cum hominibus, etc. Hunc locum citat S. Eligius episcopus Noviomensis, homil. 9 : « Nam cum quali devotione et reverentia sit orandum beatissi- D gis commendamus Deo preces nostras, ne ipsis il mus et sanctissimus Pater Benedictus demonstrat dicens: si cum hominibus potentibus, > etc. Citat et Haymo Halberstatensis, lib. 11 de Varietate, cap. 20. Apta similitudine qua reverentia sit orandum ostendit sanctus Benedictus. Eadem utitur Tertullianus, lib. de Oratione: « Si qui lem irreverens est assidere sub conspectu contraque conspectum ejus quem cum maxime reverearis et venereris, quanto magis sub conspectu Dei vivi angelo adhuc orationis astan-

suggerere, non præsumimus nisi cum humiliak s reverentia, quanto magis Domino Deo miversor

te: nisi exprobramus Deo quod nos oratio faigne rit. Atqui cum modestia et humilitate adorante dem man bus sublimius elatis, ne vultu quien a audaciam erecto. Nam ipse Publicanus, qui non la tum prece, sed et vultu humiliatus atque deinis orabat, justificatior procacis-imo Pharisco disco st. Det S. Cæsarius Arelatensis, serm. 121:15 enim apud aliquam personam potentem reliest quam causam allegare necessariam, et subito and sus ab illa, media interlocutione dirupta, aliquide te velles scurrilitatibus occupare, qualem pulas candum est. • Et non in multiloquio, sed in puritate cordis, et compunctione lacrymarum nos exaudiri

cum omni humilitate et puritatis devotione suppli- A sciamus. Et ideo brevis debet esse et pura oratio, nisi forte ex affectu b inspirationis divinæ gratiæ protendatur. c In conventu autem omnino brevietur

ĵuriam illi personæ cum qua loquebaris inferres? aut quomodo contra te illius injuriam commoveres? Si ergo cum homine loquentes tota intentione animi laboramus ne aliud cogitantes illi cum quo loquimur injuriam facere videamur; cum Deo tamen in oratione loquentes, et ante tantam majestatem peccatorum nostrorum miserias allegantes, non nos pudet, non erubescimus capi is sensibus buc illucque discurrere, et infelicem mentem multis occupationibus a conspectu divinitatis abstrahere.

" Et non in multiloquio. S. Eligius legit: Cum non in multiloquio. Recte. Multiloquium in oratione fugiendum docet etiam S. Basilius in Ammonitionibus: Ne longitudinem verborum protrahas ante eum, quia non in multiloquio, sed in purissima mente B placabitur Deus. . Quid autem sit orare in multiloquio, et quid differant multiloquium et diuturna precatio, erudite admodum docet S. Augustinus epist. 121 : « Neque enim, ut nonnulli putant, hoc est orare in multiloquio, si diutius orctur. Aliud est sermo multus, aliud est diuturnus affectus. Nam et de ipso Domino scriptum est quod pernoctaverit in orando, et quod prolixius oraverit. Ubi quid aliud pro nobis prelichat exemplum in tempore precator opportunus, cum Patre exauditor aternus? > Et paulo post: Absit enim ab oratione nostra multa locutio, sed non desit multa precatio, si fervens per-severat. Nam multum loqui est in orando rem necessariam superfluis augere verbis. Multum enim precari est cum quem precamur dinturna et pia cordis excitatione pulsare. Nam plerumque hoc negotium plus gemitibus quam sermonibus agitur, plus fletu quam affatu. > Est quod dicit sanctus Benedictus: 

Sed in puritate cordis et compunctione la- C crymarum nos exaudiri sciamus. > Multiloquium ergo est in ipsa precatione multa caque inutilia insulse effutire, quemadmodum Pharisæus ille qui inter orandum præclara sua facinora narrabat cæteros homines vituperans.

b Inspirationis divinæ gratiæ. In cod. ms. S. Ebrul. to divina, apud Smaragdum to gratia desiderantur. Ex hoc loco patet orationem mentalem injungi a sancto Benedicto extra synaxes; quæ etsi brevis esset, tamen bis aut ter resumebatur quotidie.

c In conventu tamen omnino brevietur oratio. Locus obscurus, ut multi alii in hac Regula, qui, ut intelligatur, duo notanda sunt. Primum est, sanctum Benedictum in sua Regula veterum Patrum instituta secutum fuisse, et maxime ea quæ a Cassiano scriptà sunt. Secundum est multa a sancto Benedicto in Regula fuisse tractata fusius, qua contractius a priscis illis, maxime a Cassiano, scripta sunt, ut de D abbate ordinando, de ejus qualitate, de præposito, de decanis, de officio divino, de lectore mensæ, de hebdomadariis culinæ et similibus : quædam vero tantum veluti perstricta, et levi quodam penicillo adumbrata, quæ ab autiquis enucleatius explicata fuerant, tanquam monachis trita ac vulgaria, ut sunt maxime orationes et genuflexiones in psalmorum interstitiis, quæ jam pridem in oratoriis monachorum aut propter eorum teporem, aut propter divinorum officiorum multiplicitatem et profixitatem obsolverunt. Locus ergo sancti Benedicti intelligendus est de brevi illa oratione quæ fiebat a monachis, maxime ad finem cujusque psalmi (nam bis aut ter interdum flebat, si prolixior esset psalmus), adhibita genuflexione. Sed quia ejusmodi oratio partim stando, partim genuflectendo flebat, ideo de orationibus et genussexionibus simul hic agendum est. Quæ quidem satis notæ sunt ex Cassiano, lib. 11 de

noctur. Orat., cap. 7: Apud illos (monachos Ægypti) non item, sed antequam flectant genua, paulisper orant, et stantes supplicatione majorem temporis partem expendent. Itaque puncto brevissimo procidentes humi, velut adorantes tantum divinam clementiam summa velocitate consurgunt. Et rursus erecti expansis manibus eodem modo, quo prius stantes oraverant, suis precibus intentius immorantur. > Et paulo post : « Cum autem is, qui orationem collecturus est e terra surrexerit, omnes pariter eriguntur. > Et cap. 10 agens de eadem oratione: « Ideoque pracipiunt eam (orationem) celeri fine concludi ne forte immorantibus nobis in ea redundantia quædam sputi seu phlegmatis interrumpat nostræ orationis excessum. > Et in fine capitis: Quamobrem utilius censent breves quidem orationes, sed creberrimas fieri, illud quidem, at frequentius Dominum deprecantes jugiter eidem cohærere possimus. • Ex his clarum est id quod dicit sanctus Benedictus : « In conventu autem omnino brevietur oratio, > qui postea dixit, « facto signo surgant, » nempe ad collectam, ad orationem persequendam, et reliquam psalmodiam, spectaus illa Cassiani verba: « Cum autem is qui orationem collecturus est, e terra surrexerit, omnes pariter eriguntur. > Id etiam clarum est ex S. Athanasio tractatu de Virginitate: Ad quemlibet psalmum preces et genuum flexio cum lacrymis addatur; > S. Isidoro, cap. 61 suæ Regulæ: Post consummationem singulorum psalmorum prostrati omnes humo pariter, celeriterque surgentes psalmos sequentes incipiant; > S. Fructuoso episcopo, cap. 3 suæ Regulæ: Sane in omnibus singularum horarum orationibus nocturno et diurno tempore ad omnem psalmorum finem gloriam cantantes prostrantur in terram, eo scilicet ordine ut nemo prius seniore aut incurvetur, aut iterum surgat; sed omnes summa æqualitate surgant, extensisque ad cœlum palmis oran lo persistant. Id etiam notum est ex Regula Magistri, cap. 13, 14 et 53. Sed et hoc semper tam in hieme quam in æstate, tam in die quam in nocte, seu in vigiliis, cum psallitur, caveatur ne psalmi aliquando combinentur, quod non licet, sed singulos debere definiri cum gloria, ut nec orationes inter ipsos agendæ perdantur, nec glorias eorum laudi Dei vi-deamur subducere. > Unde cap. 48 « Nam ideo diximus brevem sieri orationem, ne per occasionem prolixæ orationis aut dormiant, aut forte diu jacentes diabolus eis ante oculos diversa ingerat, vel in corde aliud subministret. > Quæ sumpta sunt ex Cassiano, lib. 11 de noct. Orat., cap. 10, ubi causam reddit ejusmodi breviandæ orationis, cujus etiam nullam aliam habuit sanctus Benedictus. In eadem Regula Magistri, cap. 56, agitur de iisdem orationi-bus, quas a fratribus in via directis, stantibus, non genusiexis recitari praccipit. Et cap. 21, 33 et 36, de iisdem genusiexionibus agit Magister. Hinc capiendus articulus 126 Regulæ S. Pachomii: c Per domos singulas vesperi sex orationes psalm sque complebunt. > Sed et luculentum hujus ritus testi-monium habetur in Pœnitentiali ms. S. Columbani: · In communi autem omnes fratres omnibus noctibus in tempore orationum, in fine omnium psalmorum genua in oratione, si non infirmitas corporis obfuerit, flectere aquo animo debent, sub silentio dicentes: Deus, in adjutorium meum intende, Domine, ad adjuvandum me festina; quem versiculum postquam ter in oratione decantaverint, æqualiter a flexione orationis surgant. . En quomodo brevietur oratio. Verbum decantaverint improprie sumitur pro dixerint, recitaverint.

& II. - Ex REGULA SANCTI BASILII (cap. 108).

Interrog. Quomodo obtinebit quis ut in oratione sensus ejus non vagetur? — Resp. Si certus sit se assistere ante oculos Dei, etc.

§ III. - Item ejusdem (cap. 109).

Interrog. Si possibile obtinere hominem, ut in omni tempore et loco non vagetur mens sua, etc.

§ IV. — Ex Regula Magistri (cap. 48).

> Si hominibus carnalibus nisi cum humilitate non fit precatio cum beneficia eos aliqua temporalia postulamus, quanto magis convenit ut pro peccatis nostris vel facinoribus omni, qua possumus, Christam préce rogemus. Nulla ergo dehet esse o in eratione duplicitas; non unum in ore, alterum in corde B non accedimus, non illuminamur. Et cum coden inveniatur. Non in multiloquio protrahi orationem debere, sicut ait sanctum Evangelium hypocritas cos fieri tales. d Non frequens tussis, non excreatus assiduus, non anhelitus abundet. Quia hac omuia orationibus et psalmis ad impedimentura a diabolo ministrantur. Nam illad qued diximus superius (cap. 47) et in orationibus caveatur, ut, qui orat, si voluerit expuere, aut narium spurcitias jactare, non insute, sed post se retro projiciat propter angelos in ante stantes, demonstrante Propheta ac dicente: In conspectu angelorum psallam tibi, adorabo ad templum sanctum tuum. Ergo vides, quia ante Angelos ostendimur et orare, et psallere. Nam ideo diximus e brevem fieri orationem, ne per occasionem proliza orationis obdormiant, aut forte diu ja- impetrari nem potest : quamvis alius riget, et alias

a Facto signo a priore surgant. Nempe ad reliquam orationeia et psalmodiam persequendam, ut supra explicatum est. Ut dicit Cussianus supra : « Onnes pariter eriguntur. > S. Fructuosus : « Sed omnes summa æqualitate consurgant: > S. Columbanus: · Æqualiter a flexione orationis surgant. > Itaque hose surrectio pen est intelligenda de exitu. Nam infra, cap. 52, dixit sanctus Pater Benedictus (Expleto opere Dei omnes cum summo silentio exeant et agatur reverentia Deo. > At hoc loco nihil simile præcipit.

b Si hominibus, etc. Exstat in Regula ms. cod.

Corb. eod. cap. 48.

c In oratione duplicitas. Duplicitas orationis appellatur hoc loco a Magistro, cum quis orans aliud in ore habet, aliud in corde, nec mens voci ejus concordat. Est alia orationis duplicitas, de qua S. ot vacillat, nec credit se postulata impetraturum, quia de Dei misericordia dubitat; idque juxta doctrinam S. Jacobi, cap. 1 Epist. can., ubi ait hominem hæsitantem nihil a Deo impetraturum. Et postea subjicit: Vir duplex animo inconstans est in omnibus viis suis; ubi Gracce, διψυχος, id est duplex animo. lle est qui in oratione fluctuat, nec Dei bonitati confidit; ac proinde duplex, quia intidelis, cum per hæsitationem in varia distrabitur. Hanc ergo animi labem juxta mentem Apostoli recte admodum S. Antiochus appellat διψυχίαν, id est animi duplicita-tem, et δλεγοψυχίαν, id est pusillanimitatem.

d Non frequens tussis, non excreatus assiduus.

Idem præcipit S. Ambrosius, lib. 111 de Virginibus: Et tu, in ministerio Dei virgo, gemitus, screatus, tusses, risus abstine. Hæc notent ii qui crebris sputamentis et screatibus, rauco tussis sonitu, assi-

oratio; et a facto signo a priore, omnes pariter sur- A centes diabolus eis ante oculos diversa ingerat, vel in corde aliud subministret. Ergo oportet orare cum timore suppliciter, ut qui orat præsentis Christi videatur pedes tenere. Et cum tanto debemus orare timore, ut cognoscamus quia cum Deo loquimur. Orare ergo debemus cum omni mente, sicut Apostolus ait: f Orabo simul et mente et spiritu (I Cor. xiv).

> § V. - Ex Regues Patrum, De accedendo and Deun. B Quanta intentione et custodia inquirendum sit qualiter ad cultum religionis tam operibus quan ozatione tendatur, hortante Propheta didicimus, qui ait: h Accedite ad Deum, et illuminamini et i rultus vestri non consundentur (Ps. xxxv). Accedendun semper est, ut accessum sequatur illuminatio. Si dicere possumus: i Inquisivi Dominum, et exaudivit ms (Ibid.). Inquirendo etenim et omni intentime petendo exauditur, qui se exterius a seculi desideriis atterit et interius cum omni cordis contritione per ardorem compunctionis pollet. Petite, inquit, d dabitur vobis (Luc. x1). Si omnis qui petit accipit, cur carnis ignavia præpediente et facinorum mole obstante non hoc quotidie petamus quod in æteraum possideamus? beatse scilicet vitæ præmium, æterni muneris perenne suffragium, quod sine grandi la-

bore acquiri non potest : cum primum per deside-

rium et doctrinam incognitm meuti inscritur, et

postmodum opus implendo sacratur; quod sine

inesfabili omnipotentis Dei præsidio vel adjutorio

dua mucoris expressione divinum in choro officium interturbant. Quod quam sit Deo invisum subsequeus docebit historia. Antissiodori, in monasterio S. Germani, ut refert Glaber, lib. v Hist., cap. 1. Qui am monachus coram altari S. Mariæ multo cum gemitu et lacrymarum effusione frequenter orabat; sed nimio sputamento pavimentum conspurcabat : qui cum aliquando in oratione obdormisset, quidam candidissima veste indutus ad ipsum altare se in ejus conspectum dedit, et pannum candidissimum proferens conquerebatur se totum ejus salivis et pituis coinquinatum esse, addens se eins preces suscipere et in conspectum divinæ majestatis deferre. Hæ visione correptus frater erratum emendavit. Que quidem visio hujus Magistri confirmat institutum, quo præcipitur monachis pone, non ante conspuere, propter angelos, non quod illi nostris possint ma-Antiochus agit homil. 85, quam et pusillanimitatem D culari sputamentis, sed ob reverentiam. S. Nouna, appellat; cum quis videlicet inter orandum fluctuat mater S. Gregorii Nazianzeni, devotissima sane matrona, in ecclesia orans nunquam in sacrum templi expuit pavimentum, ut de ca refert ipse Gregorius orat. 19. De hujusmodi sputatoribus hæc edixa S. Columbanus in Pœnitentiali ms. : « Si quis emitentiali ms. : « Si quis emitentiali ms. » tit sputa, et contingit altare xxiv psalmos; si parietem attingit, sex. Supple recitet.

· Brevem fieri orationem, etc. Hæc sumpta sunt ex Cassiano, lib. 11 de nocturnis Orat., 7.

1 Orabo simul, etc. In communi versione: Orabo spiritu, orabo autem et mente.

Quanta intentione, etc. Hæc videntur potius ex

cujusdam Patris concione sumpta quam ex aliqua Patrum Regula.

h Accedite ad Deum. Vulgo, ad eum.
i Vultus vestri. Juxta S. Hieronymum et Psalterium Romanum.

i Inquisivi Dominum. Ita in Psatterio.

Sic Salomon testatur dicens : a Hominis est præparare cor, Domini est dare consilium (Prov. xv1). Datus ergo consilium a Domino, si obstinatæ mentis aditus non denegetur. Sic per Apocalypsim dicitur (cap. 111): Ecce ego sto ad ostium et pulso: si quis aperuerit mihi, intrabo ad illum, et cænabo cum illo, et ille mecum. Ad opus ergo divinæ servitutis quando assistimus, tam corpore quam animo parati esse debemus, ut eum pulsantem intra mentis septa recipiamus: eague, cor nostrum Spiritus sancti igne accessum semper cogitet, que Creatoris miscricordam ad nostram cœnam venientem, nosque ad suam deducentem provocent: in qua quis cam venerit, mebriabitur ab ubertate domns ejus, et terrente voluptatis ejus potabitur, quia apud ipsum est fons B vitæ; et in lumine ejus lumen videbitur, qui prætendit misericordiam suam scientibus se, et justitiam suam his qui recto sunt corde. Ea ergo semper limgua proferat quæ Conditori placeant, juxta illud Psalmographi praconium : Servite Domino, itaquil, in timore, et exsultate ei cum tremore (Psal. u). Tunc ergo Creatori timendo servitur, si opus bonum voci laudis jungitur, sicut alibi per Psalmistam dicitur: Psallite sapienter (Psal. xLv1). b Sapienter etenim psallit, qui voci laudanti noxiis operibus non contradicit; et qualiter oporteat divinæ potentiæ famulari, sollicita cura omnique studio prosequitur. Sic ergo mens nostra intenta ad psallendum incedat, qualiter nullo præpedita salutaris desiderii obstaculo, pullo temporis fuscata vitio, sed semper intenta in C cœlestibus, humilitate et puritate promptissimaque devotione ornata ad atterna præmia pervenire contendat. Sic cordis compunctione flagret, qualiter in se Creatoris misericordiam excitet. Nec se in multiloquio quisquam, sed potius in puritate cordis et lacrymarum ubertate exaudiri credat. Non enim

a Hominis est, etc. Prov. xvi, ubi in vulgata versione sic habetur: Hominis est animam preparare, et Domini gubernare linguam. In Hebreo est 27, id est cor. Seit conspirat cum vulgata versione. In Septuaginta interpretatione hic locus non reperitur.

b Supienter antem quisque psallit, etc. Idem docet
S. Prosper Aquitanicus sententia 72: (Recte in
Dei laudem psallit, cujus opera cum voce concordant. Nam finito carmine vox tacet: vita autem in
bonis actibus permanens nunquam reticet ejus gloriam quem in se gaudet operari.

c Tantum autem, etc. Riec sumpta sunt ex Cas-

siano, lib. u de nocturn. Orat., cap. 10.

d Dissuis maxilis. Apud Cassianum, malis. Sumptum a Persio, sat. 7:

Oscitat hesternom, dissutis undique mails.

Dissutæ maxillæ sunt apertæ, ut ipse explicat Cassiamus, ex ipsa oscitatione hiantes, diductæ et pandiculatæ.

e Cum clamore orat. Clamosa oratio ab antiquis Patribus improbatur. Scite admodum Tertullianus, lib. de Oratione: « Sonos etiam vocis subjectos esse oportet. Aut quantis arteriis opus est, si pro sono audiamur. Deus autem non vocis, sed cordis auditor est, sicut conspector. Dæmonium oraculi Pythii, et mutum, inquit, intelligo, et non loquentem exam-

plantet, Deus autem incrementum dat (I Cor. 111). A longæ orationis prolixitas, sed promptæ mentis insic Salomon testatur dicens: a Hominis est præpatentio pietatem clementis Judicis excitat. Orandus ergo semper est, ut largiatur delinquentibus veniam, qui languenti mundo per crucis passionem infudit medicinam salus mundi æterna Jesus Christus, qui cap. 111): Ecce ego sto ad ostium et pulso: si quis aneruerit mihi, intrabo ad illum, et cænabo cum illo, secularity.

### § VI. - Ex Regula sancti Cassiani (cap. 6).

· Tantum autem ab omnibus qui ad orandum conveniunt silentium præberi debet, ut in ea hora præcipue, quando curvatis genibus fit oratio, non sputum, aut excreatio obstrepat, non tussis insonct, non oscitatio somuolenta d dissutis et apertis trahatur maxillis, nulla suspiria, quo alium impediant, emittantur, nulla vox absque sacerdotis, qui precem concludit, audiatur : nisi quæ per excessum mentis intolerabili fervore compunctionis immittitur. Si quis autem in tepore mentis constitutus e cum clamore orat, aut aliquas excreationes et sputamenta, vel alia quæ diximus, a præcipitatione f [se] e faueibus suis emittit, peccat dupliciter : primum, quia orationis suæ reus est, quod eam negligenter offerat Deo; secundum, quod alterius, qui forsitan intentius orare potuit, indisciplinato strepitu obstrepat sen-

### & VII. - Item ejusdem (cap. 7).

Ideoque ergo utiliter Patres nostri ipsam orationem celeri fine concludi jusserunt, ne forte immorantibus nobis in ea, quidam tussis vel phlegmatis aliarumque revum interrumpat strepitus; et dumi
adhao fervet oratio velut ex faucibus diaboli velociter rapiatur. Qui eum nobis semper sit infestus,
tunc quam maxime assistit infestior, cum nos contra
se offerre preces Domino viderit, festinans mentem
nostram ab intentione evationis ant engitationibus,
aut excitatis humoribus revocare. Propterea ergo
h breves quidem orationes, sed frequentes fleri Pa-

dio. Dei aures sonum exspectant? quomodo ergo oratio Jonæ de ventre ceti per tantæ bestiæ viscera, ab ipsis abyssis per tantam æquoris molem ad cœ-lum potuit evadere? > S. Cyprianus , lib. de Orat. Dominica: c Placendum est divinis oculis et habitu corporis et modo vocis. Nam ut impudentis est clamoribus strepere, ita congruit verecundo modestis precibus orare. Et paulo post : « Et quando in unum cum fratribus convenimus, et sacrificia divinaplinæ memores esse debennis; non passim ventilare preces nostras; nec petitionem commendandam modeste Deo, tumultuosa loquacitate jactare. Quia Deus non vocis, sed cordis auditor est. Nec admonendus est clamoribus, qui cogitationes hominum videt. > Et S. Cesarius Arelatensis, serm. 12: Ante omnia igitur, fratres charissimi, quoties orationi incumbimus, cum silentio et quiete mentis et corporis supplicare debemus. Quicunque volunt cum alta voce orare, omnibus juxta se stantibus orationis fructumvidentur auferre.

! Se e faucibus. To se redundat.

5 Ideoque ergo, etc. Hæc apud Cassianum exatant codem capite 10, lib. n, etc

h Breves quidem orationes. Idem testatur de monachis Ægyptiis S. Augustinus, epist. 121, ad Probam: « Dicuntur fratres in Ægypto crebras quidem habere erationes, sed eas, tantam brevistis

tres nostri jusserunt : breves, ideo ut insidias dia- A suum, sed mentis intelligentia delectari debenus, il boli, insistentis tunc præcipue cum oramus, in ipsa brevitate vitare possimus: frequentes autem, ideo ut per ipsam frequentiam Deum precantes jugiter ei cohærere possimus. (Cap. 11 ejusdem libri.) Propter hanc frequentiam orationis, et illud utile est ut longiores psalmos non usque ad finem continuata pronuntiatione, sed æquali numero versus divisos duabus vel tribus incisionibus cum orationis intentione finiamus. Quia non in multitudine ver-

mas, et raptim quodammodo jaculatas, ne illa vigilanter ejecta, quæ oranti plurimum necessaria est, per productiores moras evanescat atque hebetetur intentio. Ac per hoc ipsi satis ostendunt hanc intentionem, sicut non est obtundenda, si perdurare non potest, ita si perduraverit, non cito interrumpendam. His postremis S. Augustini verbis con- B tes et incentiva.

lud virtute sectantes : Psallam spiritu, psallam et mente (I Cor. xiv). Ideoque utilius decem versu cum rationabili assignatione cantare, quam totan psalmum cum confusione mentis effundere. Confusio autem mentis pro hoc generatur, quia dun re siduum psalmorum numerum modumque consideramus, non intelligentiam mentis aut distinctiones sensuum requirimus, sed ad finem festinare tenidatis fastidio perurgemur.

formis est sancti Benedicti doctrina, cum dini: Nisi sorte ex affectu inspirationis divinæ gralie pretendatur. Hujusmodi orationes artis spiritualis dectores appellant jaculatorias, quas mens religios in calescente divini amoris affectu in cœlum vibrat: quæ quidem crebro versatæ sunt amoris divini læ

# CAPUT XXVII.

#### DE PRÆPOSITO MONASTERII.

#### § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

a Sæpius quidem contingit ut per ordinationem b præpositi scandala gravia in monasteriis oriantur, dum sint aliqui maligno spiritu superbiæ inflati, e et æstimantes se secundos esse abbates, assumentes sibi tyrannidem d scandala nutriunt, et dissensiones in congregatione faciunt, et maxime in illis locis ubi ab eodem • sacerdote f vel ab eis abbatibus qui abbatem ordinant, ab ipsis etiam et præpositus C ordinatur. Quod quam sit absurdum facile advertitur, quia ab ipso initio ordinationis materia ei da-

\* Sæpius quidem. Hoc caput vulgo habetur sexagesimum quintum. Illud sane sanctus Benedictus postposuit capiti de decanis; nam ait: Et, si potest fieri, per decanos ordinetur, ut ante disposuimus.

b Præpositi. Glossæ Philoxeni : Præpositus, έφεστώς, προστάτης, id est prælatus, qui præest. Moschopulus περί Σχεδών. Πραιπόσιτος άξωμα, id est, Præpositus, dignitas. Satellitii regii præfectus. Theophylactus Simocatta, lib. IV, c. 15: Quare eunuchuin είς την βατελικήν δορυφορίαν συντεταγμένων αυτώ του πορυφαιότατου (δυ πραιπόσιτου είδισται Ρωμαίοις άποκαλείν), id est « Satellitii regii principem (quem præpositum appellare Romani solent, Martyropolim misit. > De quo Harmenopulus, lib. 1, tit. de aignitatibus: Πραιπόσιτοι την αυτήν έχουσιν έξουσίαν τοῖς γνομένοις επάρχοις πραιτωρίων, id est, · Præpositi eaindem habent potestatem ac præfecti prætoriorum. > Apud Palladium in epilogo Hist. Lausiacæ Lausus dicitur πραιπόσιτος του εὐσεδιστάτου χοιτώνος, id est, præpositus sacri cubiculi. In hoc Regulæ loco et in auctoribus in bac Concordia citatis prepositus non est princeps monasterii, sed alter ab abbate; et duæ olim erant hæ dignitates abbas et præpo-itus, ut liquet ex concilio Turonensi II, can. 17; S. Isidoro, lib. 11 de Offic. eccl., cap. 15; S. Grego-rio papa lib. 11 epist. 42; lib. 1x, cpist. 42: · Ideoque volumus ut Domitius preshyter abbas esse Luciani monasterii debeat, eique prapositus Lucifer monachus flat; > lib. 1v, epist. 4; lib. 1 Diat., cap. 2 et cap. 7, ubi S. Nonnosus præpositus appellatur, qui tamen subjiciebatur abbati; S. Gregorio Turonensi de Vitis Patrum, cap. 14. Ita in

tur superbiendi, dum ei suggeritur a ogittionibus suis exutum eum esse a potestate abbatis sui, qui 8 ab ipsis es et tu ordinatus a quibus et ablas. Hinc suscitantur invidiæ, rixæ, detractiones, zmalalo nes, dissensiones, exordinationes; et dun contrria sibi abbas præpositusque sentiunt, et ipsorun necesse est sub hanc dissensionem animas periclitari ; et hi qui sub ipsis sunt, duma dolantur partibus, eunt in perditionem. Cujus periculi malus illos respicit h in capite, i qui talibus in ordinatione se fecerunt auctores. Ideo nos videmus expedire

monasteriis sanctimonialium præposita et abbatissi seu mater monasterii distinguuntur, ut planum este Regula S. Cæsarii Arelatensis, cap. 16: 1 http post Deum omnes obediant, præpositæ defenal Cap. 25, 28 e. 33, dicuntur etiam præpositi sipræ res monasteriorum aliquot, quæ uni abbati saj ciuntur, ut clarum est ex eodem S. Gregorio It ronensi de Vitis Patrum, cap. 18. Quibus prapas tis aliquando olim episcopi dignitatem abbatiales conferebant, præposituris in abbatias mulais i constat ex fine ejusdem capitis : c Post cijas ([ri abbatis.) obitum præpositi qui per monskra erant, abbatum officium episcopis largienibus abceperunt. >

c Et æstimantes. Ita apud Smaragdum, et is 🌣 tione Coloniensi. Vulgo, qui æstimantes.

Scandala. Jurgia, rixæ.

Sacerdote. Id est, episcopo.
Vel ab eis. Apud S. Dunstanum, rel ab eise. Uhi To vel sumitur copulative. Non enim tantum abhatibus ordinabantur ahbates seu præposii, s etiam ab episcopo et abbatibus.

8 Ab ipsis es tu ordinatus. Hæc ponuntur in & cunda persona, quasi ipsæ cogitationes introductur interloquentes. Vulgo tamen legitur, qui d ipso ordinatus est.

In capite. Id est, præcipue.

Qui talibus in ordinatione se feceruni audom Ita apud Smarag lum, in ms. p. S. Germ. et is N Vindocinensi, quasi diceret : Qui talibus gandas et dissensionibus se secerunt auctores in ordinaism prepositi, id est, qui fuerunt auctores bujusmi scandalorum et dissensionum, dum præposium o

propter pacis charitatisque custodiam in abbatis A lam monasterii. Et tales præpositi eligentur, quales pendere arbitrio ordinationem monasterii sui : Et, si potest sieri, per decanos ordinetur, ut ante disposuimus, omnis utilitas monasterii, prout abbas disposuerit : a ut, dum pluribus committitur, unus non superbiat. Quod si aut locus expetit, aut congregatio petierit rationabiliter cum humilitate, et abbas judicaverit expedire, quemcunque elegerit abbas cum consilio fratrum timentium Deum, b ordinet ipse sibi præpositum. Qui tamen præpositus agat cum reverentia quæ ab abbate suo ei injuncta fuerint, nihil contra abbatis voluntatem et ordinationem faciens. Quia quantum prælatus est cæteris, ita eum oportet sollicitius observare præcepta regulæ. Qui præpositus, si repertus fuérit vitiosus, aut elatione deceptus superbire, aut con-B temptor sanctæ Regulæ comprobatus, admoneatur verbis usque quater : si non emendaverit, adhibeatur correptio disciplinæ regularis : quod si neque sic correxerit, tunc dejiciatur de ordine præposituræ, et alius, qui dignus est, loco ejus subrogetur. Quod si et postea in congregatione quietus et obediens non fuerit, etiam de monasterio expellatur. Cogitet vero abbas se de omnibus judiciis suis Deo reddere rationem, ne forte invidiæaut e zeli flamma urat d animam.

§ II. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 11).

In potestatem habeant præpositi omnem regu-

dinarunt, cum ex hujusmodi ordinatione pendeat C omne malum. S. Dunstanus cum vulgatis editionibus legit, qui talis inordinationis se secerunt auctores. Ms. ma. S. Germ., qui tali in ordinatione se fece-runt auctores. Editio Coloniensis et vetusta Parisiensis legunt: Qui talibus inordinationibus se secerunt auctores. Sed Concordiæ lectio prævalet, ubi talibus ponitur pro talium, dativus pro genitivo. Ita loquitur S. Ambrosius epist. 25, ad Vercellensem Ecclesiam : • Et huic allegat Stoicos esse auctores sententiæ. > Vide Sixtum Senensem, lib. 11 Bi51., ad vocem Chirographum.

 Ut dum pluribus committitur. Huc respicit concilium Moguntinum sub Carolo Magno, can. 12: · Deinde decrevimus, sicut sancta Regula dicit, ut monasterium, ubi fieri possit, per decanos ordinetur, quia illi præpositi sepe in elationem incidunt.

b Ordinet ipse sibi præpositum. Sublato abusu sta-

tuit, ut ipse abbas suum ordinet præpositum. Eadem praxis videtur apud S. Gregorium papam, lib. 11, ep. 42, ad Joannem abbatem : ( Petiit dilectio tua ut fra- D Ler Bonifacius in monasterio a te debeat ordinari præpositus. Quod ego valde miror, quia ante factum mon est : quin ex quo illum tibi dari feci, jam ordizaare debuisti. 1

Zeli. Mali videlicet.

d Animam. Ita apud Smaragdum et in editione vetusta Parisiensi. Vulgo additur, suam.

 In potestatem habeant præpositi, etc. Hæc non xstant in Regula S. Fructuosi episcopi Bracarensis, sed videntur esse alterius Fructuosi.

f Et hoc sibi vindicent proprium abbates cibi, etc. **Exact** nihil aliud dicunt quam quod abbates a præpositis accipere debeant cibum, vestimentum et **š i** milia.

<sup>8</sup> Delicatiores cibos non audeant edere. Optima in stitutio: nam qui cæteris præest, debet etiam brietate præcellere, camque verbo et exemplo przedicare; alioqui periclitatur omnis cœnobii disciet ipsi abbates dignoscuutur, ut abbatum curarum onera per eos subleventur. f Et hoc sibi vindicent proprium abbates cibi aut vestimenti, quod ab ipsis ministratum acceperint. Et excepto adventu fratrum et languoris necessitate 5 delicatiores eihos non audeant edere abbates, nisi tales quales et fratres. h Omnem vero monasterii substantiam præpositi accipiant dispensandam. Et, si quispiam captivorum aliquid alimenti petierit abbatem, aut pro quacunque causa, ipse præpositus hoc provideat, ut abbas nullum laborem habeat : et exceptis quæ supra diximus omni intentione sollicitudinem gerat. i Excommunicandi tamen causam, sicut abbas, sic præpositus habeat. Et quod per singulos menses expensum fuerit, per omnium capita mensium rationem suo abbati faciat: et hoc cum tremore et simplicitate, et vera cordis humilitate tanquam redditurus Domino rationem. Et quod fecerit, semper in arbitrio pendeat abbatis. Nihil de sua temeritate præsumat, ne ( quod absit') in morbum vanæ gloriæ cadat. Et non prodigus, sed discretus intra Christi familiam dispensator, piusque gubernator et optimus semper accedat, et evangelicum documentum semper observans, Domino dicente qui ait : Quis pulas fidelis servus et prudens, quem constituit Dominus super samiliam suam, ut det illis cibum in tempore. Beatus ille servus, quem, cum venerit inve-

plina.Idem statuit sanctus Isidorus, cap. 9 Regulæ: Abbas citra languoris necessitatem cibos in conspectu pariter cum fratribus sumat : nec aliud quam cæteri, nec cultius quam quæ in communi consistunt, præparari sibi quidpiam expetat. > Idem sancitur add. 1 Cap. Lud. imp., tit. 25: ( Ut ea, quam monachi sui habent, mensura sint abbates contenti in manducando, in bibendo, in dormiendo, in vestiendo; , et tit. 17: ( lpse tamen ( abbas ) ea cibi potusque mensura contentus sit quam reliqui accipiunt fratres. . Idem monet S. Florentinam abhatissam S. Leander, cap. 4 lib. de Instit. virginum : Sint tibi accepta quæ sunt comitibus tuis communia, et aliorum non sis intemperationis causa: et quibus forma esse debes hortamento, ac bonæ vitæ documento, scandali non efliciaris occasio. >

h Omnem monasterii substantiam, etc. Id olim usu receptum fuit in quibusdam monasteriis, ut omnis substantiæ temporalis cura penes præpositum esset. S. Isidorus, lib. 11 de Offic. eccl., cap. 15: c Præpositus autem cum magna sollicitudine omnia disponens præsto facit quidquid illorum vita propter imbecillitatem corporis postulat; , et cap. 11 Regulæ: « Ad præpositum autem pertinet sollicitudo monachorum, actio causarum, cura possessionum, satio agrorum, plantatio et cultura vinearum, diligentia gregum, constructio ædificiorum, opus carpentariorum sive fabrorum. Ita S. Libertinus præpositus monasterii Fundensis exteriora negotia administrabat, ut videre est apud S. Gregorium, lib. 1 Dial., cap. 2. His intentus erat præpositus, dum abbas animarum regimini vacaret.

i Excommunicandi causam. Causa hoc loco est potestas, facultas. Id patet ex S. Isidoro, cap. 18 Regulæ, ubi ide u constituens ait : « Excommunicandi potestatem habeant Pater monasterii, sive præpositus. Dbi quod dixit causam Fructuosus

S. Isidorus potestatem appellat.

invenerit sic facientem : amen dico vobis super omnia A æstate post vesperam conservetur, ut priusquau bona sua constituet eum ( Matth. XXIV ).

§ III. — Item ejusdem (cap. 3).

· Præpositus sane in medio consistens b dormitorio quoad usque cuncti quiescant, omnibus jam cubantibus circumeat silenter lecta singulorum, ne quis aut tarde d se jactet, aut extra Regulam occultis mussitationibus vacet; et ut plenius perscrutans corda singulorum et merita, intelligat quem quomodo veneretur atque suscipiat. Similiter et aut decanus alius, aut quisquam e frátřibus bene probatús assistat in secessu communi, quousque quieti se tradant cuncti : ne aut l'abulas inter se ventilent varias, aut ridiculis studeant, aut quodlibet noxiale vitium consuescant. Quia institutum est regulariter nullum omnino monachum in secessu B loqui debere, sed aut psalmos recensere, si plures sunt, aut certe aliquid meditari voce, si solus est. Ita ante mediam surgentes noctem duodenos per choros recitent psalmos secundum consuetudinem. Prinsquam tamen surgant cæterl, f a vigilucis fratribus præpositus excitetur, ut cum benedictione sua et signum moveatur et cunctorum lectula ab eo priusquam surgant strenue visitentur. Hoc quoqué in omnibus nocturnis oralionibus gerat ut semper brior surgat præpositus quam surgendum reliqui moneantur, ut ibse videal quis quomodo jaceat, ne aliquam lasciviam pet incuffam quietionis suæ dormiens incurrat. Post pausantes paululum medium noctis persolvunt officient, ubi quatuor responsoria sub psalmorum divisione concinantur. Sic post me- C diam noctem, si hiemis tempus est, sedentibus cunctis, unus in medio residens releget librum; et ab abbate vel a præposito disserente cæteris simplicioribus quid legitur, patefiat. Quod quideni et

a Præpositus sane, etc. Hæc habentur in Regula ins. S. Fructuosi episcopi Bracarensis, cod. Crassensis eodem, cap. 3. Sed exscriptor linius libri, qui in lemmate posuit to ejusdem, hos duos Fructuo-

sos non raro confundit.

b Dormitorio. Dormitorium est conclave in quo multi sunt lècti. Beda, lib. 1v Hist. Angl., cap. 23: · Hæc tune in dormitorio sororum pausans. > Add. 1 Capitul. Lud. imp., tit. 68: « Ut dormitorium juxta oratorium constituatur. > Capitula Caroli regis, tit. 16: « Ut canonici in civitate vei monasteriis constituti in dormitorio dormiant. » Clossæ Philoxeni: dormio. Dicitur et χοιτών; Moscopulus de Schedis: Κοίτων πυρίως μέν οίκος περιέχων κοίτος πολλάς, id est, proprie domus complectens lectos multos. >

Circument silenter lectos. Idem statuitut in novella Justiniani 133, cap. 1 : c Et omnino erunt quidam

dormientes inspicientes.

Se jactet. Id est, se in lecto collocet.

• Corda. In Regula ms. legitur, Gesta, rectius.

† A vigilucis. Ita in Regula ms. cod. Crass. In Glossis Cyrilli reperitur vigilicius: ἄγρυπνος, vigilicius. Sed forte legendum, vigilucius; et in hoc loco Fructuosi, a vigiluciis, ut vigilucios sit ille qui a Magistro infra dicitur vigigallus, seu vigiligallus, is qui fratres ad vigilias excitat. In cod. Vindocinensi legitur, Ad vigilias

Compleant. Id est, dicant completorium. S. Berredictus cap. 42: Omnes ergo in unum positi com-

pleant.

s compleant, liber legatur. Ita denique duodenis iterum cantatis psalmis adeant cubilia, paululumque quiescentes, gallicinio jam sonante, recitata tribus psalmis h cum laude et benedictione su. matutinum celebrent sacrificium. Quo peracto, qui meditationi incombendum est, mox ad locum consuetæ meditationis pervenerint, ternos recient psalmos, et orationem ex integro finientes meditentur usque ad ortum solis. Sane in omnibus herarum singularum orationibus nocturno ac dium tempore ad omnem psalmorum finem gloria cutantes Deo prosternentur in terram, i eo sciliot ordine ut nemo prius seniore aut incurretur, au iterum surgat, sed omnes summa æqualitate 🚥 surgant, extensisque ad cœlum palmis orando persistant, sicut et æqualiter i merguntur. Sabbatorum vero et Dominicarum noctium curriculis sess missarum superadjecto officio senis etiam miss vigiliæ cum senis responsoriis celebrentur, ut resurrectionis Dominicæ solemnitas ampliori officiorum psalmodia magis honoretur. L Qued et prædpuarum l'estivitate missarum præcedenti nocle competenter officiorum genere de qualibet solemnitate semper est celebrandum.

§ IV. — Ex Regula sancti Ferreoli (cap. 17). Sub abbate personam strenuam et disciplinam valde amantem, quæ dignam curam præpositi nomenque suscipiat, decernimus pro solatio abbais institut, ut honor Mi minus sit onerous, dan bbore diviso, a duobus quotidiana sollicitude suscipitur. Et ideo æquum erit ut cum jussishe abhatis d veneratio et obedientia extribeatur. Ann el post lipsum, quem supra diximus præpositum, qui in honis sit forma statuimus 1 regulare reformare forma-

La Cum laude. Intelligit Alleluia.

i Eo scilicet ordine, etc. Sumptum ex Cassino lib. n de noct. Orat., cap. 7. Vide superior callulation adnotata.

i Merguntur. Id est, in torram procidual, gost

flectunt.

k Quod et præcipuarum festivitate missarum. Ita in Regula ms. cod. Crass. et cod. Vind. Inc. tate, id est celebratione. Pro competenter les const tenti. De qualibet, praepositio de redundat Sesti est igitur ut qualibet solemnitate idem lid proc denti nocte ac sabbato ac Dominica pravipanta celebratione missarum, adhibito competent 4.

1 Regulare reformare formarium. Ita in col. [a docinensi. Locus obscurus et corruptus, its de gandus : Regularem formare formarium. Nam. it ex hoc textu S. Ferreoli clarum est, duo bic intuuntur qui post abbatem regant monastrate nempe præpositus et alter, qui appellatur for rius, quod e sit forma in bonis, o ut loquitus reolus. Quod clarum est ex Regula S. Casani ! latensis, ubi formaria sub abbatissa curam simonialium gerit, cap. 38: v Si quis vero gement cognitam videre voluerit, præsente formaria elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente principalitation elemente elemente principalitation elemente principalitation elemente elemente principalitation elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente elemente el testor, ut vigilantissime consideretis, etc. is autem S. Ferreolus formare, id est, creare, interes par allegiones de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la considere de la consi tuere, per allusionem ad formarium.

rium, ut facilius adjutoriis istis subjunctis, abbas, A piat inquietos, consoletur pusillanimes, suscipiat incui nomen Pater est, fructus metat de perfectione dulcium filiorum. Ambo tamen sub potestate abbatis cum reliquis atoue inter reliquos se esse cognoscant.

# § V. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 11).

 Provisores tales oportet eligi, vel ordinari, qui alios ædificare vitæ suæ probentur exemplo; quique elcemosynam monasterio deputatam, vel ea quæ a fratribus laborantibus colliguntur, summa cura pro Domini timore conservent. b Quia si creditam sibi famulorum Dei negligit servare substantiam (sicut ait quidam Patrum), lædit Deum : et dispergens eam, rationem est Domino redditurus. Quæ vero ipsis fuerint pro Dei amore donata, in oblatione monasterii adjuncta omni congregationi proficiant. B Quia apostolicam vitam optamus eligere, cur quasi propria vindicemus quæ novimus continuo peritura?

### § \$1. — Item (cap. 6).

Præposito specialiter obediatur, multo magis abbati, qui nostram omnium curam gerit. Quia qui illos spernit, spernit eum qui dixit: Qui vos audit, me audit; qui vos spernit, me spernit (Luc. x). CUt ergo cuncta ista serventur, et, si quid servatum non fuerit, non negligenter prætereatur, sed emendandum corrigendumque curetur, ad præpositum præcipue perlinebit ut ad abbatem, cujus est apud nos major auctoritas, a referat quod modum vel vires ejus excedit. Ipse vero qui vobis præest, non se æstimet et e potestate dominante, sed charitate serviente : C felici honore coram vobis f præclarus sit, coram Deo subditus sit pedibus vestris. Circa omnes seipsum bonorum operum præbeat exemplum. Corri-

Provisores. Provisores hic potius sunt intelligendi cellerarii quam præpositi, quia cap. seq. in eadem Regula Tarnatensi agitur de præposito. Itaque existimo hoc capitulum esse transpositum et pertinere ad caput de cellerario.

Quia si. Lege, quia qui.
 Üt ergo cuncta serventur. Videtur hic deesse ver-

bum statuimus aut quid simile.

- d Referat quod modum vel vires ejus excedit. Difficiliora, quæ non valet per se expedire præpositus, ad abbatem referre debet, juxta consilium quod suggessit Jetro sacerdos Madian Maysi genero sao, Exodi xvm. Idem præcipit Regula Orientalis: (Have observabit senior monasterii, qui fratribus propositus D Gaiæ Seiæ. > Et legis Alamannorum tit. 5, § 1: est, referens ad abbatem omnia, vel praccipne illa quie per se non valuerit explicare. > S. Fructuosus abbas, cap. 12 Regulæ suæ : Et quod ipsi (decani) non valuerint emendare, preposito non morentur accusare: quod et ipsi prapositi sie districte et notabiliter agant, ut abbates suos nullo modo præsumant inquietare, exceptis quod utrique non valuerint accelerare.
- · Potestate dominante, etc. Lege : Potestate dominari et charitate servire.

f Præclarus. Lege, prælatus.

8 Ille autem patientiam, mansuetudinem, etc. Ita
in Concordia Vindocinensi. Videtur tamen deesse verbum servabit aut quid simile.

b Intemperantia. Intemperantia hoc loco est excessus prælati, cum nullum in regendis subditis servare modum potest.

i Commendatum, etc. Hæc constitutio iisdem ver-

firmos, patiens sit ad omnes, disciplinam libens habeat, metum imponat; et quamvis utrumque sit necessarium, tamen plus amari appetat quam timeri, semper cogitans Deo se pro vobis redditurum rationem. Unde vos magis obediendo non solum vestri, sed etiam ipsius miseremini, qui inter vos quantum in loco superiori, tantum in periculo majori versatur.

#### § VII. — Ex Regula Orientali.

Ille qui secundum ordinem disciplinæ ordinatione abbatis, et consilio et voluntate omnium fratrum fratribus præpositus est, omnem ad se curam de disciplina fratrum, et diligentiam monasterii revocabit, habens potestatem abbate absente faciendi omnia quæ abbas præsens facit. 8 Ille autem patientiam, mansuetudinem, humilitatem, charitatem, æquitatem sine personarum acceptione: ita agens, ut nec abbati tædium generet, nec fratres h intemperantia illius laborent. Hæc observabit senior monasterii qui fratribus præpositus est, referens ad abbatem omnia, vel præcipue illa quæ per se non valuerit explicare. i Commendatum aliquid, etiam a germano fratre nullus accipiat. J Nihil in cella sua absque præpositi jussione quispiam habeat, nec poma quidem vilissima, et cætera hujuscemodi. Le Operantes fratres nihil loquantur sæculare; sed aut 1 meditentur ea quæ sancta sunt, aut certe silebunt.

### § VIII. — Item.

m Præpositus non inebrietur, n non sedeat in humilioribus locis, ne rumpat vincula quæ Deus in cœlo condidit ut observentur in terris. O Ne lugeat in die festo Domini Salvatoris; dominetur carni sue juxta

bis in Regula S. Pachomii habetur art. 62; idem statuitur a S. Orsiesio in libro de Institutis monachorum: « Hoc quoque maxime providendum est, ne quis in alteram domum et in alterius cellulam commendet aliquid. . Commendatum hoc loco est depositum. Interpres Orsiesii: « Sciat quoque ille, qui ab alio susceperit commendatum. » Et commendare est in depositum dare, ff., l. Lucius Tițius. Depositi vel contra: « Centum nummos, quos hac die commendasti mihi, annumerante servo meo Sthico actore. > Et eodem titulo, l. Publia Mævia. . Publia Mævia cum proficisceretur ad maritum suum, arcam clausam cum veste et instrumentis commendavit Si quis res suas ad Ecclesiam commendatas habuerit. >

- i Nihil in cella sua, etc. Hoc decretum exstat in Regula S. Pachomii, art. 63. Nihil in cella sua absque præpositi jussione quidpiam condet, nec pomum quidem. >
- Le Operantes fratres, etc. Hæc iisdem verbis exstant in Regula S. Pachomii, art. 55.

1 Meditentur. Id est loquantur.

m Præpositus, etc. Hæc habentur in Regula S. Pachomii, art. 128, et infra hoc capite iterum citantur a nostro auctore sub nomine S. Pachomii.

n Non sedeat in humilioribus. In Regula S. Pachomii additur, juxta vasa monasterii. Hujus institutionis meminit S. Orsiesius, de Institutis monasticis.

 Ne lugeat in die festo Domini salvatoris. Id est. ne jejunet in die Dominico, quo olim die interdictum

mensuram sanctorum; a non inveniatur in excelsis A despiciat eos qui indigent misericordia, nec deserti cubilibus imitans morem gentilium; non sit duplicis fidei; non sequatur cordis sui cogitationes, sed legem Dei; non resistat sublimioribus tumenti animo potestatibus, bne refrenet neve c hinniat d iratus super humiliores, neque transferat terminos e Regulæ; non sit fraudulentus, neque in cogitationibus suis verset dolos; non negligat peccatum animæ suæ; non vincatur carnis luxuria; non ambulet negligenter; non loquatur verbum otiosum; non ponat scandalum ante pedes cæci; f non doceat voluntatem animam suam; non resolvatur risu stultorum ac ioco: non capiatur cor ejus ab eis qui inepta loquuntur et dulcia; non vincatur muneribus; g non parvulorum sermone ducatur; non desiciat in tribulatione; non timeat mortem, sed Deum; non præva- B ricator sit propter imminentem timorem; h non relinquat verum lumen propter modicos cibos; non nutet ac fluctuet in operibus suis; non mutet sententiam, sed firmus sit ac solidi decreti, justus considerans cuncta in veritate absque appetitu gloriæ, manifestus Deo et hominibus i et a fraude procul. Ne ignoret conversationem sanctorum, nec ad eorum scientiam cæcus; nulli noceat per superbiam, nec sequatur concupiscentias oculorum; veritatem nunquam prætereat; oderit injustitiam; secundum personam nunquam judicet pro muneribus, nec condemnet animam innocentem per superbiam. i Non rideat inter pueros, nec deserat veritatem timore superatus; non fuit jejunare. Qua de re infra. Sed toto hoc capitulo C

legendum nec pro ne. Non inveniatur in excelsis cubilibus. Ex instituto S. Pachomii monachi in lectis non dormiebant, sed in sella reclina et supina, ut habetur art. 5 Regulæ S. Pachomii: Non dormiat quis præter reclinam sellam. Et apud Palladium, cap. de Tabennesiotis: Καθευδέτωσαν δε μη άνακλινόμενοι, άλλα θρόνους οίκοδομητούς υπτιωτέρους πεποιηχότες, και ενθέντες έχει τά στρώματα έαυτῶν καθευδέτωσαν καθήμενοι· id est, Non vero dormiant decumbentes, sed in exstructis supinioribus sedilibus, impositisque ibi suis stragulis

dormiant sedentes.

b Ne refrenet. Lege, non fremat, quemadmodum habetur in Regula S. Pachomii.

· Nec hinniat. Lege, nec irruat, ut in Regula S. Pachomii.

d Iratus. Hoc vocabulum non exstat in Regula S. Pachomii.

• Regulæ. Neque hoc vocabulum est in Regula S. D Pachomii.

! Non doceat voluntatem animam suam. Lege, non doceat voluptates animam suam, ut in eadem Regula.

5 Non parvulorum sermone ducatur. Optima institutio. Nam pessima hæc est in monasterio pestis, et unica disciplinæ corruptela, cum prælatus, cui fixus est animus, clavo cupidinis procacium puerorum lenocinatur affectibus, totusque a proterva eorum lingua sycophantiisque pendet. Tunc enim pueri imperant, et miser ille eorum forma incapistratus in quamvis partem voluerint illi, flectitur: evenitque ei et conventui universo, quod serpenti olim, qui plus nimio caudæ suæ desiderio, quæ præcedere affectabat, indulgens, non a capite, ut solebat, sed a cauda cæca per vepres et sentes ductus, misere cruentatus interiit.

Non relinquat verum lumen propter modicos cibos. Quia nihil tam hebetat mentis aciem quam ciborum inglu**vie**s, ut omittam loqui de sancti Spiritus lumine,

justitiam propter lassitudinem; ne perdat animan suam propter verecundiam, nec respiciat dapes lantioris mensæ, nec pulchra vestimenta desideret, nec se negligat, sed dijudicet cogitationes suas; non incbrictur vino, sed humilitati junctam habeat veriutem. k Quando judicat, sequatur præcepta majorum et legem Dei, quæ in toto orbe prædicata est.

## § IX. — Item ejusdem.

1 Hi itaque quibus disciplina, vel utilitas, rel obsequium monasterii creditur, officia sibi injuncu fileliter custodiant et impleant. Hos enim errare m decet, qui ad omnes errores emendandos prapali sunt. Qui si vel superbia, vel negligentia, vel desità aliqua ex his prætermiserint quæ in Regula continetur, m per ipsos destructio esse coeperit per qua debet ædificatio crescere, omnibus n condemnatio nibus, quas Regula continet, subjacebunt.

#### § X. — Ex Regula sancti Pachonii.

· Si omnes fratres qui in una domo sunt, videral præpositum nimium negligentem, aut dure increpatem iratres, mensuram monasterii excedentem, referent ad Patrem, et ab eo increpabitur. Ipse anten præpositus nihil faciet, nisi quod Pater jusserit, in re nova maxime. P Namque ex more servabit regulas monasterii.

Præpositus non inebrietur; non sedeat in humilioribus locis juxta vasa monasterii, ne rumpat vincula quæ Deus in cœlo condidit ut observentur in terris;

quod penitus obsoniorum ingurgitatione offuscalar. Evagrius in Proverbiis: Investigantis contrise extinguitur lumen ; anima autem ejus videbil lenebras.

i Et a fraude procul. Ne ignoret la Regula S. Pachomii legitur: Elongans se a fraude non ignoret. i Non rideat inter pueros. Quia hæc est mera bscivia, non modo puerorum collusoribus, sed clim ipsis pueris damnosa; ac proinde districtins 1 5. Pachomio prohibita art. 90 : « Si depreheusas feri aliquis de fratribus libenter cum pueris riler id ludere, et habere amicitias ætatis infirma, en commonebitur, ut recedat ab eorum necessimis. et memor sit honestatis ac timoris Dei: si non er saverit, corripietur, ut dignus est, correptione ser rissima. >

L Quando judicat. In Regula S. Pachomii bet feruntur ad præcedentem sententiam.

1 Hi itaque, etc. Hæc proferuntur a nostro ander: ob ea quæ S. Benedictus præcipit de præposit of reptione, submotione et expulsione, si in superiore incidat, et tandem in contumacia persistat

m Per ipsos destructio. Lege, et per ipsos destruction nempe regularis observantiæ.

" Condemnationibus. Id est, pænis.

· Si omnes fratres, etc. Hae usque ad illa mis præpositus non inebrietur, habentur in Regula esse S. Pachomii, art. 127, reliqua vero art. 128.

P Namque ex more servabit, etc. In nostro (0) ms. apparet vestigium cujusdam vocabuli eras ir illa duo, more et servabit. In Concordia linder nensi, et in Regula S. Pachomii edita legitur Ma nue ex more descendit, observabit regulas monastra Sed nullus est horum verborum sensus. liaque gendum arbitror : Nam in ea quæ ez more descent observabit regulas monasterii, ut sensus sil faciet præpositus inconsulto Patre monasterii, mai in re nova : in ea vero quæ ex more descendit, est, qui in monasterio fieri solet, observabil et regulas monastorii.

ne lugeat in die festo Domini Salvatoris; dominetur A hiatu absorbuit (Num. xv1); et interitus Chanangeocarni suæ juxta mensuram sanctorum, a et cætera quæ superius memoravimus.

Manifestus Deo et hominibus, et a fraude procul, ne ignoret conversationem sanctorum, nec ad corum scientiam cœcus existat. Nulli noceat per superbiam, nec sequatur concupiscentias oculorum suorum; non eum superent incentiva vitiorum ; veritatem nunquam prætereat; oderit injustitiam; secundum personam non judicet pro muncribus, nec condemnet animam innocentem per superbiam; non deserat veritatem timore superatus; non desideret alienam terram; non opprimat animam propter aliorum spolia; ne despiciat eos qui indigent misericordia; ne falsum dicat testimonium seductus lucro; ne mentiatur propter superbiam; ne contendat contra veritatem R b ob timorem animi; ne deserat justitiam propter lassitudinem; ne perdat animam suam propter verecundiam; ne respiciat dapes lautioris mensæ; ne pulchra vestimenta desideret; e ne se negligat; ut semper dijudicet cogitationes suas, ne inebrietur vino, sed humilitatem junctam habeat veritati. Quando judicat, sequatur præcepta majorum, et legem Dei, quæ in toto orbe prædicata est. Si quidquam de his præterierit, d reddet ei mensuram juxta quam mensus est, et recipiet secundum opera sua, • quia mœchatus est in lingua sua, et propter lapides, et propter fulgorem auri reliquit judicium; et desiderio temporalis lucri laqueis se induit ethnicorum. Et eveniat ei contritio Heli, f et ramorum tus est Dohæc (Psal. Li); h signum quo denotatus est Cain (Gen. 1V); sepultura Asini, de qua loquitur Jeremias (cap. xxII); perditio qua peccatores terræ

\* Et cætera quæ supra commemoravimus. Hæc verba sunt nostri auctoris nolentis repetere ca quæ

paulo ante retulit ex Regula orientali.

b Ob timorem animi. Lege, ob tumorem animi, ut in cod. Vind. et in Regula S. Pachomii excusa.

e Ne se negligat. Ita in Regula Orientali. In Regula edita S. Pachomii, Non senes negligat.

d Reddet ei mensuram. In Regula edita S. Pachomii, Reddetur ei mensura. Recte.

Quia mæchatus est in lingua sua et propter lapides. În Regula S. Pachomii excusa: Quia mœchatus est in ligno et lapide. Non ita recte, quia lectio videtur intelligi de idololatria, de qua hoc loco non agitur.

t Et ramorum ejus. In eadem Regula edita legitur : Et filiorum ejus. Vide lib. I Regum, cap. Iv. Maledictio David, quam imprecatus est Dohæc. Hic locus corruptus est in Regula S. Pachomii excusa, in qua legitur : Maledictio Dei, quam impreca-tus est Ca n. Sed castigandus est ex hoc Concordize codice. Maledictio quam imprecatus est David Dohæc Idumæo, est psalmus quinquagesimus primus, ut constat ex ejus titulo. Historia nota est ex I Regum cap. xxi et xxii.

Signum quo denotatus est Cain. Est perpetuus membrorum tremor, ut explicat Alcuinus, interr. 88 super Genesim. Vide Theodoretum qu. 4 in Ge-

nesim.

i Contritio hydriæ. Hæc et similia, quæ exstant cap. ultimo Ecclesiastæ, sunt mortis et judicii ænigmata.

i Sanis fluctibus. Lego, salsis fluctibus, ut habe-

rum (Josue); 1 contritio hydriæ ad fontem (Eccle. x11); et arenarum comminutio in littoribus, quæ i saxis fluctibus verberantur, et confractio virgæ gloriosæ (Jerem. xLviii); k de Isaia (cap. Lix), ut sit quasi cæcus manu palpans parietem. Hæc omnia ei evenient, quia non servavit veritatem in judicio, et inique egit in omnibus quæ ei credita sunt.

### § XI. — Item ejusdem.

1 Qui judex est omnium peccatorum, et perversitate mentis, vel negligentia reliquerit veritatem, viginti viri sancti et timentes Deum, sive decem, et usque ad quinque, m de quibus omnes dent testimonium, sedebunt, et judicabunt eum et n regradabunt o in ultimum, donec corrigatur.

# § XII. — Item ejusdem.

P Qui viderit de majoribus et præpositis fratrem suum in tribulatione, et noluerit causam tribulationis inquirere, eumque contempserit, quæretur causa a supra dictis judicibus. Et, si deprehenderint negligentia præpositi vel superbia coangustatum fratrem et judicasse eum non secundum veritatem, sed secundum personam, q regradabitur de solio suo donec corrigatur et ab injustitiæ sordibus r emundetur, quia non consideravit veritatem, sed personas, et servivit pravitati animi sui, et non Dei judicio.

### § XIII. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 20).

Ad præpositum pertinet sollicitudo monachoejus (1 Reg. 1v); <sup>8</sup> maledictio David, quam impreca- C rum, actio causarum, cura possessionum, <sup>1</sup> ratio agrorum, plantatio culturaque vinearum, 😃 diligentia gregum, constructio ædificiorum, opus carpentariorum sive sabrorum.

tur in Regula S. Pachomii edita.

Le De Isaia. Hæc verba non sunt in Regula excusa S. Pachomii. Auctor autem respicit ad illud Isaiæ,

cap. Lix: Palpavimus, sicut caci, parietem.

1 Qui judex est, etc. Hæc habentur in Regula S. Pachomii excusa, art. 92, citanturque a nostro auctore propter decretum S. Benedicti de abdicatione præpositi.

m De quibus omnes dent testimonium. Id est, omnes fratres testentur de eorum probitate et capacitate.

n Regradabunt. Optima lectio. Idem quod degradabunt. Sed de hoc vocabulo infra. In Regula excusa legitur, degradabunt, non ita recte.

° In ultimum. Adde to gradum, ut in Regula ex-

P Qui viderit de majoribus, etc. Exstat in Regula excusa S. Pachomii, art. 94, ubi ita legitur: Qui viderit de majoribus vel præpositis fratrum suorum tribulationem. Non ita recte. Nam hic agitur de particulari fratre.

a Regradabitur. In Regula excusa, degradabitur.

Male. Sed de hoc vocabulo infra.

F Emundetur. Recte. Nam additur, a sordibus. In Regula S. Pachomii excusa legitur, emendetur. Non ita recte.

\* Ad præpositum, etc. Hæc reperiuntur in Regula sancti Isidori edita eodem cap. 20.

1 Ratio agrorum. Lege, satio agrorum, ut in Regula excusa.

u Diligentia gregum. In Regula edita legitur, diligentia legum. Male. Nam hic agitur de re ru-

a Quando necessitas disciplinæ b minoribus coercendis dicere vos verba dura compellit, si etiam in ipsis modum vos excessisse sentitis, non a vobis exigitur cut eis veniam postuletis : ne apud eos quos oportet esse subjectos, dum nimia servatur humilitas, regendi frangatur auctoritas. Sed tamen petenda est venia ab omnium Domino, qui novit etiam cos, quos plus juste forte corripitis, quanta henevolenția diligațiș. d Non autem carnalis, sed spiritalis debet esse inter vos dilectio.

## § XV. — Ex Regula sancti Orsiesii.

· Vos qui secundi estis f singularum domorum, humilitatem sectamini et modestiam, et singula præcepta majorum vitæ communis normam putate: ut in illis conservandis vestras servetis animas, et 🖁 similes sitis ei qui dixit : Anima mea in manibus meis semper (Psal. cxvIII). Filius glorificet [Al., lætificet] patrem; et lutamini in fructibus vestris, quia absque operibus et fructibus nullus Domini societate lætabitur : ut cum habueritis fructum in Domino ipso hærede, et cohærede participemini [Al., potiamini]. Sed et vos, fratres, omnes, qui subjecti estis per ordinem liberæ servituti, habetote accinctos lumbos et ardentes lucernas in manibus

· Quando necessitas, etc. Hæe habentur in Regula

S. Augustini excusa, cap. 40.

b Minaribus. Id est, inferioribus. Ita in epist. S. Augustini 109, ex qua hæc regula conflata est. Recta quidem lectio, ut ex hujus capitis contextu planum est, quamvis in Regula excusa legatur to mo- C.

o Ut eis veniam postuletis. In cod. Corb. et præfata epist.; Ut ab eis veniam postuletis. In Regula excusa legitur : Ut a vestris subditis veniam postuletis. Ita mutavit quidam Regulæ corrector, cum videret non posse veniam postulari a moribus, ut ipse

a Non autem carnalis, etc. Divina plane institutio. Quid enim est aliud carnalis in monasterio dilectio quam dilectionis fraternæ dissolutio (ut omittam catera mala quæ inde nascuntur)? dum per carnalem dilectionem non tota fratrum congregatio diligitur, sed qui sibi pulcher aut elegans, aut quoquo modo utilis videtur, amatur. Sic dum sibi quisque trahit amicum, se et illum a communi charitate divellit; nec potest ibi esse cor unum, ubi singuli proprium quærunt amasium, et rem concordiæ per discordias auspicantur, ut loquitur S. Cy-prianus lib. de ldolorum Vanitate.

· Vos qui secundi estis, etc. Per secundos singu- D larum domorum intelligit S. Orsiesius eos qui post cujusque domus præpositos monachorum curam gerebant. Supra cap. 5 citatum est caput ubi agit S. Orsiesius de propositis singularum domorum monasterii, hoc vero agit de secundis earumdem seu vicariis præpositorum; quorum mentio fit in Regula S. Pachomii, art. 102: « Præpositus autem domus, et qui secundus ab eo est, hoc tantum juris

habebunt.

Singularum domorum. Per domos intelligit varia domicilia monasterii, in quibus plures monachi ha-bitabant sub singulis earum prepositis, juxta instituta S. Pachomil, cojus erat discipulus S. Orsiesius. Id testatur S. Hieronymus in præfatione ad Regulam S. Pachomii : Nostrique fratres Ægyptiorum, hoc est, Tabennensium monachorum, exempla sequerentur, qui habent per singula monasteria patres, et dispensatores, et hebdomadarios et ministros,

§ XIV. -- Ex REGULA SANCTI AUGUSTINI (cap. 38). A vestris, similes servorum qui exspectant dominum suum, quando revertatur a nuptiis, ut cum venerit confestim aperiant ei (Luc. x11). Beati servi illi ques veniens Dominus invenerit vigilantes.

#### § XVI. — Ex REGULA CUJUSDAM.

Præpositus monasterii non ætate senili, sed moribus constituendus est. 8 Multos enim prolixitas annorum attollit, sed dedecus torpentis vitæ ad infantiæ immaturitatem tepescendo reducit. Constituendus est ergo præpositus moribus gravis, sermone solers, ingenio fortis, consideratione vigil, eursu impiger, correptione pius, disciplina moderatus, actu castus, moribus sobrius, dispensatione æquus, humilitate ornatus, patiens, mitis, non turbulentus, non iracundus, non superbiæ vel arrogantiæ vitio maculatus, non prodigus, non garrulus; sed omni actu et religione ornatus, qui sciat languentium moribus subvenire, et tepentium ignavian excitare; super quem abbas requiescat: ut in nulle ab ejus præceptis deviet; ut in omnibus subditus. et in jussis senioris detentus, h nihilque abbatis voluntati sit contrarius, aut faciat aut ordinet faciendum, sed omnia per ejus interrogationem, juxta illud quod scriptum est : Interroga patrem tuum et annuntiabit libi, majores tuos, et dicent tibi (Deut.

et singularum domorum præpositos : ita ut in una domo quadraginta plus minusve fratres habitent, qui obediant præposito; sintque pro numero fratrum triginta vel quadraginta domus in monasterio; et ternæ, vel quaternæ domus in unam tribum fæderentur: ut vel ad opera simul vadant, vel in hebdomadarum ministerio sibi succedant per ordinem. Ejusmodi domos Palladius Hist. Laus., cap. de Tabennesiotis, appellat τάγματα, id est, ordines, classes. Harum mentio fit in Regula S. Pachomii, art. 104: « Si quis absque conscientia duorum ierit ad alteram domum, > etc. Art. 46: « Si quis transfertur de domo ad alteram domum, > art. 110 et art. 111. In his cellæ multæ erant, in quibus habitahant monachi, quarum mentio fit art. 7 ejusdem Regulæ: « Mane per singulas domos finitis orationibus non statim ad cellas suas revertantur. . Sed de his infra.

8 Multos prolixitas annorum attollit. Quod nempe diu in monasterio vixerint atque ideo se sanctos d perfectos esse existimant. At vitæ monachicæ perfectionem non annorum, sed sanctarum actionum multitudine metiri oportet. Non quandiu, sed quan sancte in monasterio vixeris a tel exigetur in judicio. Unde præclare Eusebius Gallicanus, seu quis alius, homil. 9 ad monachos : « Solemus annes costros, et temporum spatia, quibus nunc vivinus supputare. Non te fallat, quicunque ille es, numera dierum, quos hic relicto corporaliter sæculo consumpsisti. Illum diem vixisse le computa, in quo veluntates proprias abnegasti, in quo malis desideras restitisti, quem sine ulla regulæ transgressione duxisti. Illum diem te vixisse computa, quem non malitia, non invidia, non superbia maculavit, ques non mendacii, non perjurii culpa respersit, qui peccato non cessit, qui diabolo repugnavit. Illum diem vixisse te computa, qui puritatis et sancte medita-tionis habuit lucem. Illum, inquam, diem appiica ad tuam vitam, cujus usus provenit ad anisma tuam. Recte. Nam dies illos tantum vivimus quibus bene vivimus. Consule S. Joan. Chrysost. sern. 45 in Epist. ad Rom.

h Nihilque abbatis volun'ati sit contrarius aut feciat. Lege, ut in cod. Vindocinensi: Nihil quod ab

batis voluntati sit contrarium, aut facial.

niorum consilio animæ subditæ discrepent, in nullo oves a pastoris voluntate declinent. Sprevit namque senjorum consilia Roboam, juvenum secutus consilia. Quæ res qualis dispendii fuerit occasio, Scriptura veritas attestatur; a qui ob missam dominationem undecim tribuum vix cum una tribu ipter tot pressurarum dispendia 🕨 absque mortis crudelitato reliquum vitæ peregit (III Reg. xiv et Il Par. cap. 1x), Debet pamque esse amnium necessitatum tam corporis quam animæ providus; et ut subsidia præsentis necessitatis porrigat, et corda subditorum ad laudem Creatoris intquandum c [ex] sedula admonitione excitando erigat humiles, et propter Christum subjectos honorando in sublime proyehat; sesa vero attollentes castigationis flagello B ad gradus humilitatis retrahat. Curam in rebus mo-

\* Qui ob missam. Lege, qui past amissam.

b Absque martis arudelitate, etc. Id est, vix inter
tot calamitates polyit cruentam mortem evadere.
Nam rex Ægypti Sezach llierosolynam cum exercitu ascendit, et sublațis thesauris nomus Domini et re-gis, abscessit : et nisi Dei misericordia serva us esseț rex Roboam, ejus gladios non evasjaset, ut habetur Ill Regum cap. xiv, et Il Paralipom. cap. ix.

c Ex seduja. To ex redundat.
d El faciont. Hæg videntur redundare.

e Sine commeatu. Id est, sine licentia, permissione. Commeatus nomen est militare; estque licentia abeundi a castris ad aliquod tempus : ¿ζαίτησις ἀφιθάναι apud Hesychium et Suidam, id est, impetratio et licentia abeundi. Festus: Remeare redire, ut commerce ultra citroque ire. Unde commeatus dari dicinut, id est, tempus quo ire redireque possit. Vegetius, lip. 11 de Re militari, cap. 19: Tunc enim difficile commeatus dabatur, nisi causis justissimis approbatis. ff. I. Miles, Ex quibus causis majores, etc.: Miles commeatu accepto, si in domo sua est reipublica causa, akesse non videtur. C. l. ne cui liceat. De commeatu, 1. Quicunque. De scriniis et l. Si quis sine commeatu. Eodem titulo. Et a castris translatum est vocabu-

xxxii). Interrogandum semper est, ut in nullo a se- A nasterii seu vasis, seu supellectilibus, ita habeat intentam, ut in nullo negligentiæ tenebris reperiatur fuscatus: ut dum sacri laboris omnem curam adhibet, ab omnipotente fructum laboris accipiat. Omnibus sabbatis, post horam orationis nonam, tam senior quam juniores præpositi lectos omnium fratrum visitent, d [et faciant] propter corum negligentias inquirendas; aut si aliquid inveniatur illicite et e sine commeatu retentum. Itemque i post completam <sup>g</sup> lectos omnium cum luminaribus visitent ut omnium expergescentem sensum vel tepescentem, hex oratione cognoscant. Similiter 1 ad omnes cursus nocturnos est faciendum, ut sciant qui cum fervore vel cum tepiditate ad cursum assurgunt : et eos quos tarditate vel segnitia culpabiles repererint (pront culpa vel ætas fuerit) aut increpatione aut flagello corripiant.

> lum ad Ecclesiam. Conc. Aurel. v, can. 18: c Sine commeatu concilii ipsius discedere forțasse præsumpserit. Tandem sumitur pro licentia et per-missione faciendi vel omittendi aliquid, ut in hoc cujusdam Patris loco; sæpe in hac Concordia occurrit. Id etiam videre est in concilio Aurelian. 1v, can. 3:
>
> Tamen si aliquis certa necessitate astringatur, ab episcopo postulet commeatum. . Apud Cassianum, lib. de Institutis renuntiantium, cap. 10: (Si Dominus nobis orationibus vestris dederit commeatum), id est, permiserit. Et lib. v Capitul. Car. et Lud, imp., tit. 18: Muher si sine commeatu viri sui velum in caput miserit. >

> \* Post completam. Id est, post Completorium.
>
> \* Lectos omnium, etc. Ita S. Fruct. Brac. capite 5
> Regulæ: « Præpositus, etc. Omnibus jam cubanti-

h Ex oratione. Quia solebant monachi in lectulis

i Ad omnes cursus nocturnos, etc. Idem statuit S. Fructuosus Bracarensis cap. 3 Regulæ suæ: • Et cunctorum lecti ab eo (præposito) priusquam surgant, strenue visitentur.

# CAPUT XXVIII.

#### DE DECANIS MONASTERII.

🕯 I. — Ex Regula sancti Benedicti. • Si major fuerit congregatio, eligantur de ipsis

· Si major suerit cangregatio. Recte in majori

congregatione creantur decani, quia tot monachis

unus non potest sufficere præpositus.

b Decani. Decanus a decem, et decuria, et decurio D nomen, inquit Priscianus lib. de Ponderibus. Glossæ veteres, Δίχαρχος, Decanus. Decanus ille est, qui decem præest militibus. Vegetius lib. 11 de Re militari, cap. & : c Erant decani decem militibus præpositi, qui nune caput contubernii vocantur. S. Isidorus lib. 111 Qrigin. cap. 3 : c Et decani eo quod decem militibus præficiantur. Alias decurio, ut no-tum est ex Prisciano, loco citato; Modesto, libello de vocabulis rel militaris; Rufo, libello de legibus mi-litaribus, et Glossis Benedicti, Decurio, Δινάδαρχος, id est, qui decaniæ seu decuriæ præest. Vocabulum a castris ad claustra transtulerunt antiqui Patres, ita tet decanus sit, qui præest decem monachis, ut vi-dere est apud S. Augustinum, lib. 1 de Moribus Ecclesia, cap. 31; S. Isidorum, lib. 11 de Offic. Eccl.,

fratribus boni testimonii et sanctæ conversationis, et constituantur b decani, qui sollicitudinem gerant

cap. 15, et Cassianum lib. IV de Institutis renuntiantium, cap. 7 et 10. Translatum est etiam ad judicia. Nam decanus est judex, consiliarius, Exodi xviii: Lib. ii Legis Wisigothorum, tit. i, l. 26: Ouingenarius, centenarius, decanus, defensor, numerarius, et qui ex regia jussione etiam ex consensu partium judices in negotiis eliguntur. • Et Legis Longobardorum lib. 1, tit. 25, l. 50. Ita et decurio. Glossæ veteres, Decurio, βουλεύτης, id est consiliarius. Decani etiam olim in Ecclesia dicti sunt qui corpora defunctorum fidelium sepeliebant, ut palet ex novella Justiniani 43 et 59 : « Ipsas quoque pecunias quas hactenus non habehant (sicul et ipsi nostram docuerunt potestatem) expendere circa defunctorum exsegulas: ut et ex his pecuniis et ex reditibus prædiorum distributio fiet, et exanis, et ascetriis, et canonicis. > Ubi canonicæ sunt mulieres, quæ funerum curam etiam gerebant. Horum etiam mentio fit C. L., Non plures, de sacrosanctis ecclesiis,

super decanias suas in omnibus secundum mandata A cum non patitur ibi ascendere hominem bene agendo Dei et præcepta abbatis sui. Qui decani tales eligantur, quibus securus abbas partiat onera sua. Et a non cligantur per ordinem, sed secundum vitæ meritum et sapientiæ doctrinam. b Quique decani, si ex eis aliqua forte quis inflatus superbia repertus fuerit reprehensibilis, correptus semel et iterum, atque tertio, si emendare noluerit, dejiciatur, et alter in loco ejus, qui dignus est, e subrogetur. Et de præposito eadem constituimus.

# § II. — Ex Regula Magistri.

d Superioribus hujus Regulæ paginis, fratres, actus justitiæ nobis Dominus ordinavit, in quibus • perfectis et vita acquiratur æterna, et gehennæ æstus et incendia fugiantur. Sed ne ille hostis bonorum actuum diabolus, ideo est humano generi inimicus, B domibus divinis, id est in ecclesiis et monasteriis, Des

etc. : « Non plures quam nongenti quinquaginta decani sacrosanctæhujus amplissimæ urbis deputentur ecclesiæ. > Et in pseudosynodo ad Quercum, in qua accusatur S. Joannes Chrysostomus quod Severiano calumniam struxerit, κινήσας κατ' αὐτοῦ τοὺς δεκανούς, id est, c cum suscitusset adversus illum decanos. )

Non per ordinem eligantur. Nempe receptionis aut ingressus in monasterium, ne si habeatur sola antiquitatis ratio, contingat malum præferri bono, et inutilem utili præponi. Quod olim legibus civilibus prohibitum est in abbatum electione. C. L. 46, de episcopis et clericis, etc. : « Sacris nostris legibus existimamus oportere, et hanc addi, quæ ex virtute, non ex temporibus religiosas abbatias seu præposituras tribuit: ita videlicet ut in piis monasteriis aut asceteriis non omni modo, mortuo abbate, vel abbatissa, is vel ea qui vel quæ tempore antiquior, aut C secundus, secundave deinceps eligantur, etc. Si tamen alter ab abbate mortuo idoneus est, aliis præferendus erit, ut habetur eadem lege : « Ita ut si quidem primus post defunctum utilis sit, et monachis præesse dignus, ille aliis præferatur; si vero qui post illum est, similiter in ipsum feratur futuri præ-fecti calculus. » Quod ita tamen intelligendum est, si ille qui ordine sequitur, omnium optimus atque aptissimus esse judicatur. Quod planius declarat novella 5 Justiniani, cap. 9. Et quantum fieri potest ordo temporis servandus est. Non enim exhonorandum est omnino tempus, sed ex eo ordo, inquit ipsa Authentica.

b Quique decani si ex eis. Apud Smaragdum deest particula que. Sed his verbis, quique decani, ex-punctis, S. Dunstanus, editio Coloniensis, vetusta Parisiensis, aliæque vulgares legunt: Quod si ex eis, etc. Superior tamen loquendi ratio satis familiaris est S. Benedicto, ut cjus Regulam volvendo observare D

licet, et sapit Hebraismum.

<sup>c</sup> Subrogetur. In cod. ma. S. Germ. et in utroque Victorino legitur, succedat.

d Superioribus hujus Regulæ paginis, etc. Exstat in Regula ms. cod. Corb. eod. cap. 11.

Persectis. Ita in Regula ms. pro, a persectis; est Hellenismus.

<sup>f</sup> Ne venenosis. Particula ne redundat.

<sup>8</sup> Per oblivionem. Peccati videlicet, judicii et sem-

piterni cruciatus. Vide supra.

h Vicedominum. Vicedominus est œconomus et procurator domus alicujus, seu familiæ. Gallice, vidame. Ecclesiæ etiam suos habent vicedominos, id est, œconomos, seu procuratores. Flodoardus lib. 11 Hist. Eccl. Rom., cap. 43: Contigit itaque quondam, dum ad Sanctum Cyricum oratum venisset in Culmisciacum locutum cum œconomo Rhemensis ecolasia, qui aderat, rogatusque ad prandium excuunde ipse per superbiam ejectus est, f [ne] venenosis actibus suis bene viventes inficiat, et diversis occasionibus suis f per oblivionem nostros quippe præoccupet sensus, ut a Deo faciat alienos. Ideoque adjutorio Domini procuratur et constituitur ut duo electi fratres, quorum gravitas, sapientia, moderatio, vigilantia seu humilitas, vel actuum perfectorum fuerit exercitatio approbata, decem fratrum curz præpositi ordinentur. Nam sicut scriptum est, deceant vos terrena quæ sunt cœlestia, quia sicot in hominis domo, ut securus sit de omnibus praparadis, Dominus rei ordinat majores familia, quos nee Domini minores timeant : id est, h vicedominun, i villicum, i salutarium et k majorem domus, sic in

savit, ut pote missas acturus ad Sanctum Petrun. Interea mulier quædam anserem attulit vicedomino, etc. > Ubi vides eumdem esse æconomum x vicedominum. S. Gregor. papa, lib. ix Regesti, cap. 99: « Volumus autem ut memoratus inter noster Paschasius vicedominum sibi ordinet, et majorem domus. > Paulus apothecarius monachus S. Petri in Valle apud Carnutes in lib. ms. quem apothecam appellavit, agens de Aydoino episopo Carnotensi hæc habet : « Iste monachos exosos habuit. Comitatum Carnotensem fundavit: vicedominum sub episcopo, et vicecomitem sub comite ordinavit.) in Vita S. Mauri, cap. 1, memoratur Arderadus vicedominus episcopi Cenomanensis. Dicitur et alicujus urbis præpositus

i Villicum. Villicus est gubernator villa, inquit S. Isidorus lib. viii Orig., cap. 4. Glossæ Philozeni: Villicus, ὁ κατ' ἀργον οἰκονομών, id est agri economus. Glossæ Cyrilli : οἰκονόμος ἐπὶ τῆς κώμας, rilheu, id

est œconomus villæ.

i Salutarium. Lege, saltuarium, ut in Regula ms. Saltuarius est quidam magistratus seu julex. Lib. 1 Legis Longobardorum, tit. 25, l. 50: (Tunc decanus, ant saltarius, qui in loco ordinatus est.) in alio codice legitur, saltuarius. Et panlo post: (Si vero saltarius aut decanus hoc facere distulerit. Et lib. 11, tit. 38, 1. 2: « Si quis judex, aut sculdais, aut saltarius, aut decanus de loco, ubi arioli vel ariole fuerint, neglexerit a modo intra tres menses es inquirere. . Sculdais autem Longobardico idiomak est rector seu judex loci. Paulus Diaconus, lib. 1 Hist. Longobard., cap. 24: c Rector loci. ques sculdais nominant. > Illi subjacebat saltarius, ni ci eadem lege notum est : « Et, si decanus, aut saltarii ipsos ariolos aut ariolas, vel suprascriptos sacriles invenerit, et sculdai suo manifestaverit, etc.)

k Majorem domus. Major domus est quidam jules. qui domui alicujus principis, atque etiam episco præest. S. Gregorius papa loco supra citalo: 100 lumus autem ut memoralus frater nosier Paschasius. et vicedominum sibi ordinet et majorem domis quatenus possit vel hospitibus supervenientibus, re causis, quæ eveniant, idoneus et paratus exister.) Ubi vicedominus est œconomus qui provideat hospi tibus; et major domus, qui causis presil. Les li-puariorum, tit. 88 c Et legis consueudine super omnia jubemus ut optimates, majores domus, mestici, comites, grafiones, cancellarii, vel quibus libet gradibus sublimati, in provincia Ripuaria je dicio residentes, munera ad judicium pervertendum non recipiant. Gundebaldus rex in priefatione legionaria provincia Ripuaria provincia considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del considerativa del consi Burgundionum : C Sciant itaque optimates, conitos consiliarii et majores domus nostre, etc., Addiioli legis Burgundionum, tit. 13: « Consiliarii et majores domus qui præsentes sunt, ipsas litters comis

minoribus majores præposuit, ignaris peritos, astu- A egisse monstratur, ut projecta de manibus in tertos simplicibus, et divinæ artis discipulis ordinavit magistros: id est, in Ecclesiis episcopos, presbyteros, diaconos quorum vice Domini imperia audiat, et timeat plebs, et notitiam salutiferæ legis ab eis addiscant. In monasteriis vero abbates et præpositi, quos pro salute animæ suæ audiant a majores, et vice Dei propositi militiam timeant; quia sive sacerdotibus in Ecclesia, sive abbatihus et præpositis in monasterio hoc dixit Deus: Qui vos audit me audit; et qui vos spernit, me spernit (Luc. x); et item dicit nobis per Isaiam prophetam: b Dabo vobis pastores et doctores secundum cor meum, et pascent vos pascentes cum disciplina (Jer. 111). Ergo secundum illam figuram humanæ domus, quanto magis in divina domo pro causa Dei gradus doctrinæ B vel timoris debent servari, ut ad purganda vitia vel peccata fratrum, cum præpositi fuerint ordinati, vel quantum abbas de animarum in se fratrum susceptarum custodiendis ratiociniis reddatur securus. Cujus ergo honoris ordinatio hæc sit. Convocatis iisdem decem fratribus ab abbate præsenti omni congregatione in oratorio e susceptione virgæ decem illis præponantur voce abbatis, Scripturæ testimonio dicentis: Reges eos in virga, hoc est, in timoris vigore. Item dicente Apostolo: Quid vultis in virga veniam ad vos, an in charitate (I Cor. IV); nam et Moses divina virga virtutis commisso sibi populo per profundum maris salutis viam ostendit (Exod. xiv); quo judicio virgæ causam Dei ante Pharaonem

ipsius aspiciant. > Olim in Francia, ut notum est ex Aimoino et aliis, major domus erat, qui præerat palatio regis, illiusque vice universa regni negotia administrabat. Gallice, maire du palais; quem Cedrenus (Ad an. 7 Leonis Isauri) πρόσκου, id est præfectum, seu principem domus appellat.

a Majores. Ita in Regula ms. Leg. minores. b Dabo pastores. Hic locus non est Isaiæ, sed Jeremiæ; citaturque juxta veterem interpretationem, qua utitur S. Cyprianus in citatione hujus loci lib. 1 contra Judæos, n. 14, et etiam juxta Septuaginta : ε καὶ ποιμανούσιν ύμᾶς ποιμαίνοντες μιτ' ἐπιστήμης, id est, pascent vos pascentes scientia. In vulgata interpretatione juxta Hebraicum: Pascent vos scientia et doctrina.

c Susceptione virgæ. Notanda est præpositorum ordinatio per virgam, cujus tamen ipse Magister nullam in abbatis ordinatione mentionem facit cap. 93 D et 94, etsi olim ea abbates uterentur, quemadu odum S. Columbanus, ut videre est in Vitis sanctorum Galli et Magnoaldi, ubi ejusmodi virga appellatur Cambuta, ἀπὸ τοῦ χάμπτεω, id est, curvare, quia abbatum, ut et aliorum Ecclesiæ prælatorum virgæ sunt in summitate curvæ, ad pastorum imitationem, quorum virgæ in fastigio curvæ erant; cum magistratuum virgæ essent rectæ, ut notat auctor veteris Etymologici : et in antiquo Ordine Romano ex Ca-none S. Theodori archiepiscopi Cautuariensis abba-tes per virgæ susceptionem ordinantur. Ejusmodi prælatorum virgæ olim ligneæ, aliquando cypressinæ merunt, ut videre est in epistola abbatis Sylvæ Majoris ad Stephanum episcopum Tornacensem, quæ est 233 inter epistolas ipsius Stephani: Mittimus untem vestræ charissimæ paternitati in signum de-70tionis et pignoris perpetuæ servitutis munusculum ndignum servitute vestra, sed officio congruum,

ram et mutata d in bestiam; item de bestia reassumpta sacris virga manibus redderetur (Exod. 1v). Ergo secundum hanc constitutionem, si grandis fuerit congregatio, denis fratribus binos e debere præponi, hujus scilicet meriti ordinari f cujus supra taxavimus. Et ideo decem non amplius ordinavimus duorum curam præpositorum debere suscipere, ut sequestrati per laboris loca fratres singulos præpositos ad custodienda vitia præsentes habeant secum, et in paucis creditis g idoneor sit diligentia custodientis. Nam in multis quod non occurritur, prætermittitur negligenter: quia in paucis fratribus commissis alterna duorum præpositorum exstat diligentior cura : et apud abbatem facilis fit ratio de paucis exacta. Cujus h de paucitatis idoneum designat Dominus servatorem; et ejus diligentia curæ ampliat creditum dicens : Euge, serve bone et fidelis : quia in pauca fuisti fidelis, supra multa te constituam (Matth. xxv). Ergo hi præpositi cum decem numero fratres sub sua cura suscipiunt, hanc in eis debent sollicitudinem exercere sive in die, sive in nocte, sive in quovis opere cum eis, ut sint primo præsentes, et cum eis operantes in quovis opere : et cum sedent, ambulant vel stant, diligenti sua observantia vel curioso intuitu diaboli ab eis debent actus compescere: sive vitia vel peccata oris, cum voluerint exercere, mox in eis monitionibus emendare, et omne in eis quod contra præceptum Domini est removere, agens illud quod i sancta Eugenia, quæ ita

baculum videlicet cypressinum. > Et seq. epist. ad episcopum Aurelianensem: « Munusculum vobis mittimus, de remot s partibus nobis missum baculum pastoralem cypressinum, officio vestro et qualitate mysterii congruum. • Sane olim sceptrum Jovis cypressinum fuit; quamobrem Pythagoræ discipuli ab-arca funebri cypressina abstinebant (etsi juxta Thucydidem eorum, qui pro patria mortem oppetierant, corpora in arcis cypressinis conderentur), ut docet Diogenes Laertius lib. VIII : ε 'Απέχοντο δέ καὶ σορού χυπαρισσίνης διά τὸ του Διός σχήπτρον έντευθεν πεποιησθαι, id est, c abstinebant ab area l'unebri cypressina, quod inde Jovis sceptrum fabricatum esset. De virgis prælatorum plura vide apud Rupertum, lib. 1v in Regul. S. Benedicti, cap. 2, 3 et 4.

d In bestiam. Id est, in serpentem. Synecdoche, genus pro specie.

· Debere præponi. Ita in Reg. ms. pro debent præponi. Solet hic auctor sæpe ita loqui; quare nihil

1 Cujus taxavimus. Ita in Regula ms. pro quod. Est phrasis Græca, cum relativum subsequens convenit in eodem casu cum antecedente, ut Psalm. ix: comprehenduntur in consiliis, quibus cogitant, id est, quæ cogitant. In textu Græco: Συλλαμδάνονται έν διαδουλίοις, οίς διαλογίζονται.

<sup>8</sup> Idoneor. Ita in Regula ms. pro magis idoneus.

Le De paucitatis. Ita in Regula ms.; sed τὸ de redundat.

i S. Eugenia. Hæc est S. Eugenia virgo et martyr, quæ sexum virilem simulans præfuit mulier monachis, filia Philippi Alexandriæ Augustalis. Floruit tempore Commodi imperatoris: ejus Acta ha-bentur in Vitis Patrum. De ea agunt Martyrologium Romanum 25 Decembris, et Menologium Græcorum 24 ejusdem mensis.

ipsius, circa os omnium auribus erat sollicita, e ut mullius putaretur injuria Matri verba prorumpere, vel de sermone aliquo etioso garrire; sed monchat S. Eugenia susceptos suos, et dicebat quanta reverenția debeamus Domino servire, ex pracceptis ejus ostenditur, și talem nobis ante oculos personam constituamus, que pon debest in nullo præcepto contemni. Idea duos decadæ diximus uni præpositas ordinari, ut si forto aliqui fratres ex cadem decada ab abbate in alio sequestrato laboris opere deputentur, uni committantur præposito sequestratis a se suis fratribus alium relinquentes. Si vero in via unus mittendus sit frater cum præceptione diversæ vitiorum custodize a przeposito suo monitus itineri dirigatur; șed țalis mițțatur de eadem decada de 🖪 quo certus sit præpositus suus sua vitia posse diligenter cavere, et absentia præpositi sui Dei d magis præsentiam putare, et amplius debere timeri a fratre pro anima sua sollicito præsentiam Dei, qui discussor noster erit et judex, quam hominis. Qui ergo præpositi sunt, propter quod omni hora fratribus præsentes sunt, os eorum et gestum a peccato custodiant: et diversa in eis vitia, vel prava compescant. Id est, e si audierit præpositus fratrem non interrogatum loqui, moneat eum dicens; Quid agis, frater, quod Regula prohibet? habeto taciturnitatem usque ad interrogationem, dic cum Propheta Domino: Pone, Domine, custodiam ori meq, et ostium circumstantiæ labiis meis (Psal, CXL). Esto promptus ad audiendum, tardus autem ad loquendum. Quod si datus fuerit fratri locus loquendi, custodiat eum præpositus, ne satis clamosa voce loquatur, quod sapientes non decet. Et mox moneat eum præpositus dicens; Cessa, frater, nescit sic humilitas loqui, quiq scriptum est: Vir linguosus i non dirigetur super terram (Psal. CXXXIX). Quod etiam et silente fuerit alio forte locutus, custodiat eum præpositus, ne verbum aliquod vanum, aut risui aptum, vel quod ad ædificationem et sanctitatem non pertinet, de ore suo emittat. Quod cum audierit, moneat eum præpositus suus dicens : Quid loqueris, frater, quod Regula vetat? quia scriptum est: 5 De verbo vano reddetis rationem (Matth. x11); et item Apostolus

· Minoribus. Id est, inferioribus. S. Augustinus, D epist. 109: « Quando necessitas disciplinæ minoribus coercendis dicere vos verba dura compellit.

Scriptura. Id est, libro, historia. Non enim sumitur hoc loco pro sancta Scriptura. Vide supra. · Ut nullius putaretur injuria matri. Hæc corrupta

sunt; sed lege, ut in Regula ms.: Ut nullum pateretur in furamenti verba prorumpere.

d Magis putare. Id est, magis curare, magis at-

· Id est, si audierit prapositus. Hæc et seguentia fusius recenset Magister, ut præpositi seu decani in promptu habeant sacræ Scripturæ locos, quibus possint fratres vel leviter a suo munere de-flectentes arguere et commonere. Optima sane notandaque institutio. Si enim præpositi seu decami ija essent ut præcipit hic Magister, fratribus in omni exercitio assidui, quanto splendore et gloria se vita religiosa attolleret

suis · minoribus pressuit, dicente ita bibi scriptura A dicit: Omnis serma matus de are pestra non procedat. Quad si quid est ad exfifeationem, but detus grația audiențibus (Eph. 17). Nam ipsa ædificatio ab abbate præbenda est, i ut magistri ministratæ doctrinæ tacitus auditus discipuli factis respondeat. Ergo moneat prava loquentem discipulum prapositus dicens: Claude os tuum, frater, a malo elequio : bonum inde aliquid debet exire unde profers malum, ut bonum oriș țui eloquium audientes admiremur, i quam malum tecum pariter notius andientes rideamus. Non enim utilis est, de quo ri letur. Sedeat enim super os tuum sapientia cum clave justițiæ et timoris Dei, et ipsa bonis eloquiis aperiat, et malis eloquijs claudat labia tua. Nam cum verbum vanum, frater, de ore tuo exierit, quamis per risum, tamen nostro perit auditu : quia exiec. per os redire non potest : sed ratio eius servatur usque ad præsentiam discussoris, et cum non zaficat actum, aggravat causam et vulnerat animam. Et ne de eloquiis nostris in die judicii dicatur : Vans locuti sunt unusquisque ad proximum suum (Psal. xi'. k Nam et Orienes sapiens dicit : e Melius est la pidem in vanum jactare quam verbum. , Si vero fratrem audierit mentientem, moneat veritatem, dicens: Quid mentiris, frater, cum scias scriptum: Perdes eos qui loquuntur mendacium (Psal. v). Et item cum scias, quia : Universæ sunt viæ Domini misericordia et veritas (Psal, xxiv). Si vero audicrit multum fratrem jurantem, moneat eum præseni præpositus dicens : Retine, frater, linguam tuam. Quid tantum juras, cum Scriptura præcipiat : Non jurare omnino, ne per jurare nascatur causa perjurii: sed sit serme tuus, est, est, non, non, crede, crede (Matth. v); et mox credimus tibi, quodcunque dixeris. Si vero viderit irascentem fratrem fratri. moneat eum præsens præpositus dicens : Quid agis. frater, in mansuetudine et tacitumitate, et charitate opera tua perfice, quia scriptum est : Desine et ira, et derelinque surorem (Psal. xxxvi). Et item : Qui fratrem suum odit, homicida est (I Joan. 111). Et item: Qui fratri suo dixerit racha, reus erit judicio ( Matth. v . Et: Quia homo iracundus justitiam Dei non operant (Jac. 1). Et 1 non licet unicuique nisi ante solis occasum cum inimico redire in gratiam, dicente Domine

> 1 Non dirigetur super terram. Ita in Psalterio Bomano.

B De verbo vano. Ita in Regula ms. Citatur locus prout occurrit memoriæ, non ut habetur in sacre textu.

h Ut detur gratia audientibus. De hoc loco supra dictum est.

i Ut magistri, etc. Hæc intricata et ita evol::2 clariora erunt: Ut tacitus auditus discipuli respondad factis ministratæ doctrinæ magistri.

i Quam malum. In Regula ms. additur, auf ranam. k Nam et Orienes sapiens. In Regula ms. Nam et Originis sententiam sapiens dicit. In cod. Vind. legitur, Origenes, recitius. Sententia tamen halvis inter sententias Sixti 144, hoc modo: Melius est tepidem frustra jactare quam verbum.

1 Non licet unicuique, etc. Ita in Regula ms. Hac sunt obscura; sed nihil aliud intelligit auctor quan quod redeundum est in gratiam ante solis occasum.

pestram (Eph. 1v). Si autom viderit fratrem satis promptum in risum, moneat præsens præpositus dicens: Quid agis, frater? in gravitate fac quod facis : quia conversionis nostræ tempus non est lætitiæ ad ridendum, sed pænitentiæ tempus ad lugenda peccata, sicut scriptum est : Procidamus ante Dominum, ploremus ante Deum, qui fecit nos (Psal. xciv). Et item: Qui seminant in lacrymis, . in gaudio metent (Luc. v1). Et item Scriptura dicit: Beati qui temporaliter fletis, quia tosi ridebitis in aternum. Nam stultus in risu exaltat vocem suam (Eccli. xx1). Si vero viderit fratrem alium maledicentem, moneat eum præsens præpositus dicens: Compesce os tuum, frater, a maledictione. Memorare Dominum, qui dixit per Apostolum : Benedicite, B et nolite maledicere (Rom. 1). Et sicut non potest fons uno foramine aquam proferre simul amaram et dulcem, sic nec os. Cum de lingua nostra benedicimus Dominum, quomodo possumus per eamdem linguam maledicere homines, qui ad imaginem et similitudinem Dei plasmati sunt? Item si viderit fratres b fluxis corporibus vel resoluto sensu se aliqua levitate extollere, moneat eos præsens præpositus dicens : Cum gravitate sedete, et ambulate et state, fratres, quia oculi Domini respiciunt nos de cœlo in omni hora et quovis loco, bonos et malos, sicut dicit David : Dominus de cœlo respicit super filios hominum, ut videat si sunt intelligentes aut requirentes Dominum (Psal. xIII et LI). Timeamus ergo, fratres, ne qua nos hora declinantes in malum et inutiles C factos aspiciat, et non sit qui faciat bonum, non sit usque ad unum. Et quia dicit Propheta: c Odisti observantem yanitatem supervacue. Quia quidquid non est ex Deo, ex peccato est; et qui non ædificat, destruit. Qui præpositi dum hæc quotidie, die noctuque omni hora, sollicite in commissis sibi fratribus scrutantur, et ipsi proficiunt, et alios custodiendo, cum a malis evacuant, se omni bora occupant de bonis. Quia beatum os per quod redundant bona in alienum auditum intrantia. Ergo dum in fratribus diligenter custodit præpositus, in assignato sibi ali-

a In gaudio metent. Ita in Psalterio Romano.

b Fluxis corporibus. Fluxum corpus, quad huc et illuc movetur præ levitate.

· Odisti observantem. Non sequitur versionem com- D munem.

d Quia quod minus corporaliter, etc. In Regula ms. hac contractiors sunt, hoc modo: Quia quod minus corporaliter in manibus, plus mentibus ope-

· Ne urgens cos consignanda, etc. Ita in Regula ms., quæ tamen corrupta sunt et ita legenda: Ne urgente eas consignanda carnali opera, in spiritalibus custodiis negligentius operentur. Hoc autem loco Magister vult minus operis exigi a præpositis, quia aliorum fratrum actiones observant : ne forte æquale pensum cum aliis reddere coacti remissius eorum actionibus attenderent.

1 Nolite cogitare, etc. Hæc citantur ex Matthæi vi,

sed ex memoria, non ex codice.

8 Vestiaria. Vestiarium est id omne quod vestitui alicujus necessarium, ut ff., I. cum hi, De transactionibus. Gallice, vestiaire.

per Apostolum : Sol non occidat super izacundiam A quo laboris opere ab abbato et capteris fratribus remissius exigatur : quia d quod minua corporaliter in manibus, plus solligito sensu spiritaliter ad correptionem pro causa Dei laborat : et quod minus laborat manibus, plus mentibus operatur. Ideo etenim opus cujuslibet laboris remissius exigi præpositos diximus, e ne urgens eos consignanda carnalis opera in spiritalibus custodiis occupati præpositi negligentia operetur, et causa Dei prævalescentibus vitiis abolescat : quando plus carnis sumptui curritur, quam causa spiritus laboratur. Sed sidem spe sumentes Dominum Deum credamus usibus nostris omnia necessaria ministrare, quod minus nobis potuerint manus nostræ perficere, confortante nos de his omnibus Scriptura sancti Evangelii dicentis: 1 Nolite cogitare quid manducetis, aut bibatis, aut quid induamini : quia hæç omnia gentes cogitant, qua Deum non cognoverunt : sed quærite regnum Dei et justitiam ejus; et hæc omnia apponentur vobis. Scit enim Pater vester, qui in cælis est, quia his omnibus indigetis, considerate volatilia cæli, quæ neque arant, neque seminant, et Pater vester cælestis pascit ea (Matth. v1). Quanto magis suos. 4 Vestiaria fratrum sub cura sua præpositi contineant. Lectis eorym lecta præpositi habeant prope propter aliquam in eis vitiorum culpam in nocte emendandam

## § III. — Ex Regula sancti Fructuosi episcopi (cap. 12).

h Decani qui super decanias sunt constituti, tantum sollicitudinem gerant super quos delegatos habent fratres, ut pullus proprias faciat voluntates. Non loquantur, nisi sint interrogati; suo arbitrio nihil faciant nisi mandati; alibi non pergant, nisi ordinati; i seniores timeant ut dominos, ament ut parentes; faciant quidquid ab eis imperatum acceperint; i credant sibi salutare quiquid illi præceperint, si hoc sine murmuratione, cum hilaritate et taciturnitate fecerint, dicente Hoyse : Audi, Israel, et tace (Deut. xxvII). Unus alterius onera portate (Gal. vi), k Et nemo neminem judicet; nemo neminem

b Decani, etc. Hæc non exstant in Regula mş. S. Fructuosi episcopi Brac!, sed videntur esse alterius Fructuosi.

i Seniores timeant, etc. S. Hieron. in epist. ad Rust.: c Præpositum monasterii timeat ut dominum, diligat ut parentem. >

Credant sibi salutare, etc. S. Hieron. ibldem . Credat sibi esse salutare, quidquid ille præce-

perit. )

k Et nemo neminem judicet. Præceptum Domini est : ( Nolite judicare, et non judicablmini. Et Pauli Apostoli : Nolite ante tempus judicare. Judicium Dei est, qui cuncia novit, qui vera lux est; non hominum, qui cœci sunt et fallaces : ac proinde de rebus ipsis secus ac sunt judicant. Quamobrem præclare monet S. Prosper sententia 21 : « De occultis cordis alieni temere judicare peccatum est : et eum, cujus non videntur opera, nisi bona, iniquum est ex suspicione reprehendere; cum eorum quæ homini sunt incognita, solus Deus judex sit justus, qui et inspector est verus. > Divina sane est de ejusmodi judicio vitando S. Columbæ virginis et martyris, comobii

detrahat, quia scriptum est : a Omnis detractor era- A dicabitur. b Unus ab alio quod non habet, accipiat. Unus ab alio discat humilitatem, unus ab alio charitatem, unus ab alio patientiam, unus ab alio silentium, unus ab alio mansuetudinem. Comedant sine querela quidquid eis appositum fuerit, vestiant quid acceperint. Non celent fratres decanis suis quidquid per singulos dies cogitaverint. Decani vero sint eis quasi rectores et custodes, tanquam pro ipsis rationem Domino reddituri. Negligentias cunctorum ipsi prævideaut, et emendandi potestatem habeant; et quid ipsi non valuerint emendare, præposito non morentur accusare. Qui ipsi præpositi sic hoc districte et rationabiliter agant, ut abbates suos nullo modo præsumant inquietare, excepto quod utrique non tam humilitatem habeat, ut nunquam ullus ullum offendat, sed unus in altero tanquam d in penso persistat. Id est, juniores in decanis, decani in præpositis, præpositi in abbatibus, unus alium portans, tanquam in muro lapides quadrati, Apostolo attestante, sicut supra: Unus alterius onera portantes, et sic adimptebitis legem Christi (Gal. V1).

Tabennensis prope Cordubam sanctimonialis, doctrina, quam refert S. Eulogius martyr lib. 111 Memorialis sanctorum, cap. 10 : « Nullum unquam peccatorem, quamvis graviorihus oppressum peccatis, sermone suo læsit; de nullius actibus judicavit, de nullis desperavit salute, nec quemquam scedis infa-matum despexit rumorihus. Scio, reserebat, versutias dæmonum, seu insolentiam hominum, qui inter- C dum ipsum maledictionis subsannatione impetunt. quem probatum dignioribus meritis habet oinnipo-tens. Multa sunt enim judicio condemnata humano, quæ divino sunt probata et sanctificata consilio. Et plerumque opinationibus suis transgrediuntur homines divinam sententiam, dum cujus meriti apud illum quisque permaneat, nesciunt; et tamen jam quasi præsagi occultorum vel dignum prædicent, vel reprobum infament : cum utique inculpabilius, si ad se reverterentur, judicarent : et si, quanto vel quali oneri unusquisque subjaceat, vel quo sit debito reus, intenderent, nullatenus culpabiliter de incognitis judicarent. . Hoc judicandi vitium est superborum, qui se aliquos esse existimant : quo non caruit Pharisæus ille evangelicus, cum de illo dicat S. Asterius homil. in hanc paraliolam : Μετριώτερον δί φαρισαΐος ήμαρτανεν, εί του τελώνην αφήνε της παροινίας έλεύ-Ospov, id est, . Pharisæus levius peccasset, si publicatem acceptum Deo neminem judicare subsequens historia manifestat. Quidam monachus negligenter in monasterio vixerat, ut narrat S. Anastasius Sinaîta in sermone de sancta Synaxi, qui gravi morbo oppressus jam animam agere videbatur, nihilo magis de suis peccatis et negligentiis sollicitus : sed nullo mortis metu percussus summa cum gratiarum actione singularique animi alacritate vita excedebat. Id miratus unus seniorum assidentium, eum interrogavit quid causæ esset ut post tot negligentias nullo mortis pavore afficeretur? Ille respondit, Equidem, reverendi Patres, negligenter admodum vixi, sed nunc hac ipsa hora attulerunt mihi angeli Dei chirographum peccatorum, quæ, ex quo nuntium mundo remisi, perpetraverani, hisque lectis dixerunt an ea agnoscerem. Respondi utique me agnoscere : attamen, ex quo monachus factus sum, neque de quoquam homine me judicasse, nec ullius injurim

§ IV. - Item ejuadem (cap. 43).

· Omnes decani a suis præpositis commoneantur, ut cuncti fratres a minimo usque ad maximum diebus Dominicis in monasterio uno loco congregentur, ita ut ante missarum solemuia sollicite ab abbate percunctentur : ne forte aliquis adversus aliquem odio livoris stimulctur, aut malitiæjaculo vulneretur; ne intestinum virus quandoque aperte in superficiem cutis prorumpat; et inter palmarum fructus myrrhæ amaritudo demonstretur. Primum ergo ipsi abbates cun suis præpositis atque decanis semetipsos discutiant, et ad instar suos juniores subditos arguant, et omne malitiæ fermentum prædictis diebus radicitus evellant. Solent enim nonnulli pro suis uxoribus, atque filiis, aut etiam quibusque propinquis curam habere valuerint & accelerare. Et in hoc unus alteri tan- B more pietatis. Plerique vero, qui non sunt in talibus implicati, pro alimento sunt soiliciti. Alii vero tristitiæ morbo interius consumuntur, et tanquam vestimentum a tinea intrinsecus mentis suze aviditate devorantur, et cum ipso rancoris labore dilabuntur in desperationem. Alii namque spiritu fornicationis acrius inflammantur, et sæpe tali stimulo carnis incitati, interiore oculo cæcati captivi ducuntur vinculo perditionis ligati. Alii f acediæ spiritu

> mihi factæ recordatum esse, me itaque cupere, ut in me servetur verbum Christi, qui dixit : Nolite judicare et non judicabimini; et dimittite et dimitteur robis. Utque hec angelis dixi, e vestigio fractum est peccatorum meorum chirographum. Et ecce omni cura solutus et incredibili gaudio perfusus ad Deum abscedo: hisque dictis in pace migravit.

> a Omnis detractor, etc. Hic locus non exstat in Scriptura sacra; sed expressus est ex illo Prov. xx: Noli diligere detrahere : ne eradiceris. Quantum quis detractionis vitium fugere debeat, patet ex Prov. XXIV: Et abominatio hominum detractor. Et infra: Et cum detractoribus ne commisceuris, que-

niam repente consurget perditio corum.

b Unus ab alio quod non habet, accipiat. Ita S. Hieronymus in epist. ad Rusticum: « Monachus vivat in monasterio sub unius disciplina Patris consertioque multorum; ut ab alio discat humilitatem, ab alio patientiam, unus silentium, alter doceat mansuetudinem. > S. Leander, lib. de Institutione virginum, cap 16: « Ut in monasterio permaneas, solicite admoneo, multarum enim societate proficies. et virtutes aliarum videndo eris virgo virtutum. . Ne secus ac apes, quæ variorum florum libando succum gratissima fingunt mella. Quare S. Publius Zeugnatensis, ut refert Theodoreus de Vitis Patrum, cap. 5, num a contumelia liberum dimisisset. ) Quam au- D monachos, quos in cellulis dispersos regebat m unum coegit coenobium, ut esset hac sancta zenubtione inter eos veluti commercium communicat ogst virtutum, ut unus ab alio mansuetudinem acciperet. alter humilitatem, patientiam ille, hic temperatiam : haud secus ac mercatores in nundinis, a qui bus varia mercari possis.

· Accelerare. Id est, celeriter curare, emendare.

d In penso. Id est, in æqualitate.

Omnes decani, etc. Hæc habentur in Regula 16. S. Fructuosi episc. Brac., cap. 25, cod. Crass. monasterii.

1 Acediæ spiritu. 'Anndia, inquit, Suidas, i jebe μία, ἀχθηδών, λύπη. Δάδιδ' και ἐπροϊαστι ἐπ' ἐπὶ το πνευμά μου, id est, « desidia, dolor, tristitia. David: Et anxiatus est super me spiritus meus. • De boc vocabulo vide Moschopulum in Schedis, et auctores veteris Etymologici. Hoc vitium maxime infestil Virus est, inquit Rabanus lib. In de monachos.

bulis sollicitantur, et quod pejus est, a proprio monasterio se auferre disponunt. Alii vanæ gloriæ elationis telo in diversis partibus confodiuntur, et alii alia defendentes, et suas causas magnificantes, dum volunt Christi pauperibus similes esse, unusquisque in vanis istis cogitationibus elabuntur, et quasi nil a Deo acceperint, de propriis viribus extolluntur; et cum laudatores non inveniunt, ipsi sibi in suis laudihus prosiliunt. Alius de genealogia, et de gente sua fatetur esse principes, alius de parentibus, alius de germanis, alius de cognatis, alius de fratribus et consanguineis, et b idoneis, alius de divitiis, alius de specie juventutis, alius de belli fortitudine, alius de perlustratione terrarum, alius de sapientia, alius de artificio, alius de c assertionis eloquentia, alius de B taciturnitate, alius de humilitate, alius de charitate, alius de largitate munerum, alius de castitate, alius de virginitate, alius de paupertate, alius de abstinentia, alius de orationum frequentia, alius de vigilantia, alius de obedientia, alius de abrenuntiatione rerum, alius de legendo, alius de scribendo, alius de vocis modulatione. Hæc omnia, quæ supra perstrinximus unusquisque dum aliquoties talia non jussi immoderate loquuntur, toties in elationem vanæ gloriæ labuntur; et ex ipso morbo, dum quod dicunt, d vindicare contendunt, in superbiam præcipitantur. Propter hoc ergo jugiter jubemus in collecta fratres adesse, et non plusquam septem dies interponere, et per omnes dies Dominicos mores pristinos et vitia emendare. Et quis in quo e deprehensus fuerit, C

Agone Christiano, per quod tepor mentis et segnities noxia oritur, quæ hominem inutilem ad omne opus bonum, et proclivem ad inertiam reddit. Hinc nascitur somnolentia, pigritia operis boni, instabilitas loci, pervagatio de loco in locum, tepiditas laborandi, tædium cordis, murmuratio et vaniloquium. Acedia juxta Cassianum est tædium et anxietas cordis, quæ infestat anachoretas et vagos in solitudine monachos, maxime circa horam diei sextam, hoc est, meridiem, in ipso solis ardore vehementissimo, quam quidam putant seniores in psal. xc dæmonium appellari meridianum. Astipulatur S. Antio-chus homil. 10 : και στόδρα βαρύτατος (δαίμων) όστις περί ώραν έχτην έμπιπτει τῷ μοναχῷ, id est, gravissimus (dæmon) qui circa horam sextam impugnat monachum: quem vide ibi, et Cassianum lib. x. Et recte sane: licet enim hunc morbum partim ab ipsa corporis constitutione et humoribus, partim a D fame, partim ab æstu immodico manare certum sit, diabolus tamen, cujus præcipuum est opus hominibus juxta enrum dispositionem insultare, ejusmodi morbum et languorem non mediocriter intendere solet, humores noxios ad hujus veneni instillationem irritando. Ejus remedium optimum est divinorum librorum lectio, qua fervor devotionis paulatim ex-citatur. Quod olim expertus est B. Gosuinus abbas Aquicinensis, qui cum ejusmodi t be corroderetur, Moralium S. Gregorii lectione hunc morbum depulit, ut ejus acta testantur. Sunt et alia remedia, ut assiduitas boni operis, desiderium præmioram æternorum, manifestatio tentationis, stabilitas loci et propositi sui, exercitium cujuslibet artis et laboris, instantia orationis et vigiliarum, quæ recenset Rabanus loco citato.

A proprio monasterio se auferre disponunt. Idem notat S. Antiochus homil. cita(2; ejusmodi enim

inflati, otio et somno vacare cupiunt, et curiosis fa- A contra ipsum vitium denet pugnare, in quod se cobulis sollicitantur, et quod pejus est, a proprio monasterio se auferre disponunt. Alii vanæ gloriæ elationis telo in diversis partibus confodiuntur, et alii alia defendentes, et suas causas magnificantes, dum volunt Christi pauperibus similes esse, unusquisque in vanis istis cogitationibus elabuntur, et quasi nil a Deo acceperint, de propriis viribus extolluntur;

### § V. — Ex 8 Regula sancti Cassiani (cap. 28).

Decani autem sollicitudo et eruditio hæc erit erga eum quem sibi ab abbate traditum susceperit, ut doceat eum primitus suas vincere voluntates; quibus eum diligenter exercens illa ei de industria imperet quæ senserit animo ejus esse contraria : quia multis experimentis doctum est nunquam posse monachum suas concupiscentias refrenare, nisi prius per obedientiam mortificare suas didicerit voluntates; nec poterit iram, aut tristitiam, aut spiritum fornicationis exstinguere, nec cum fratribus humilitatem firmam perpetuamque retinere, nec in congregatione diutius permanere, qui prius voluntates suas non didicerit superare.

### § VI. - Ex REGULA ORIENTALI.

In monasterio seniores sint duo, ad quos vel præsente abbate vel absente omnium fratrum disciplina et omnis cura monasterii pertineat, dantes sibi vices per dies, et dividentes h unum inter se pondus ac necessitatem monasterii: 1 ex quibus tempore suo præsens in monasterio semper erit ad præstandum abbati solatium, vel obsequium advenientibus

homines sunt vagi et instabiles, atque etiam ex nimia bile

#### Bellerophontæis sollicitudinihus

pleni, ipsi Bellerophonti haud dissimiles. Nam post casum vere acediosus.

#### Ipse suum cor edens campis errabat Alæis,

Apud Tullium libr. 1 de Divinatione. Hæc instabilitas manat ex tædio acediosi, qui a rebus creatis consolationem, non a Deo emendicans, nibil quod sibi placeat, invenire potest.

- b Idoneis. Idonei sunt servi, sive liberti honorabiliores. Id patet ex lib. 111 legis Wisigothorum, tit. 3, 1. 9: « Si idoneus servus est, qui commisse detegitur, et idoneum libertum rapuisse invenitur; si voluerit Dominus e solido cum eo componat. » Et paulo post: « Sin autem rusticus e t vilissimus servus esse noscitur, etc. » Ubi vides distinctionem inter idoneum servum, et vilissimum servum, et mentionem idonei liberti, qui necessario a communi et vili liberto distinguendus est, juxta mores Wisigothorum, inter quos vivebat hic S. Fructuosus.
  - c Assertionis. Id est, orationis.
    d Vindicare. Id est, asserere, probare, confir-
  - · Deprehensus suerit. Alterius delatione.
- f Et se existimet. Lege, Nec se existimet, ut habetur in Regula ms. Non est ille victor, sed victus a diabolo, qui juste accusatus non satetur, sed procaciter suum desendit errorem.
  - 6 Regula S. Cassiani. Lib. IV Instit., cap. 8. h Unum pondus. Tò unum videtur redundare.
- i Ex quibus tempore suo. Lege: Ex quibus unus tempore suo.

communis exegerit; atque diligentiam circa omhla quæ ad quotidianam custodiam et conversationem monasterii pertinent adhibendam : ut quæcunque ad obsequium usumque monasterii facienda sunt, sine negligentia et querela faciant. b Alius cum fratri-

a Ad procedendum. Quia olim quibusdam in locis præpositi exteriorum negotiorum munera obibant,

ut supra observatum est.

b Alius cum fratribus, etc. Juxta regulam S. Pa-chomii præpositus ad opera cum fratribus, ut videre est art. 55 ejusdem Regulæ. i Si signum dattim

fratribus, vel ad procedendum, ubi necessitas A bus erit tempore suo exiturus cum ipsis ad omnia opera, et omnem necessitatem providens, ne qui i contra disciplinam faciant. Qui considerans omocs actus singulorum, si contra rationem facta viderit. vel per se emendet, vel abbati indicet.

fuerit, ut egrediantur ad opus, præpositus anteredateos. > Sic supra in Regula Magistri statuiur, ut saltem unus ex præpositis eat ad opus cum fratribus suæ docadis propter disciplinam.

c Cum ipsis. Particula, cum, videtur redundare.

# CAPUT XXIX.

## OUOMODO DORMIANT MONACHI.

§1. — Ex Regula sancti Benedicti.

- Singuli per singula lecta dormiant. b Lectisternia pro modo conversationis secundum dispensationem abbatis sui accipiant. c Si potest sieri, omnes
- · Singuli per singula lecta. Ita in cod. ms. S. Faronis et in utroque S. Germani. Ita in vetusta editione Parisiensi, et apud Turrecrematam; nec male: nam lectum aliquando dicitur in neutro genere. Glossæ veteres: Lectum, klivn.
- b Lectisternia. Bunt lecti. Sidonius epist. 15, lib.iv: «Epulum multiplex, et capacissima lectisternia para. » Acta S. Findani, cap. 4: «Pro lectisterniis, lapides velatos inter fraires pausans occulte corpori suppo-suit. > Et in templis lectisternia lecti sunt, ut infra dicetur. Itaque non assentior Turrecrematæ qui per lectisternia hoc loco intelligit loca, in quibus multi lecti sunt. Nam huic explicationi hec verba: Pro modo conversationis, adversantur. Quia si lectisternium hoc loco esset conclave, oporteret ut il qui C sunt ejusdem conversationis, id est, vitæ, debilita-tis, ætatis antiquitatis ac necessitatis in eodem conclavi pausarent, quod Regulæ repugnaret, quæ jubet juniorum lectos seniorum lectis esse permixtos; quod ne vix, ac ne vix quidem fleri posset, si ii qui sunt ejusdem conversationis, in eadem cella decumberent. Alia est enim conversatio senis, alia juvenis. Præterea in eadem linea secum pugnaret S. Benedictus qui juberet monachos in diversis lectisterniis seu conclavibus jacere pro modo conversa-tionis, et mox præciperet, ut omnes in eodem loco jaceant; si sit minor congregatio, in qua tamen erunt monachi diversæ conversationis.
- · Si fieri potest, in uno loco dormiant. Fuit hæc vetus monachorum disciplina, ut omnes in eadem cella dormiant, maxime propter custodiam castitatis et honestatis. Ita statuitur Justiniani imperatoris Authentica 4: (Volumus enim nullum monaste- D rium sub ditione nostra constitutum sive plurimorum hominum est, sive paucorum, monachos, qui ibi sunt, ab alterutris divisos, et propriis habitationibus uti; sed communiter quidem eos comedere sancimus: dormire vero omnes in communi, unoquoque quidem in propria stratura jacente, in domo vero una collocatos: aut si forte non sufficit ad multitudinem monachorum, in duabus forsan, ant pluribus: non tanien seorsum apud semetipsos, sed in communi testes alterutris sint houestatis et castitatis. Idem habetur Authentica 133. Suffragatur Concilium Turonense 11, can. 14: Nec liceat monachis cellulas habere communes, ubi aut bini maneant, aut peculiares reponl possint : sed schola labore communi constructur, ubi omnes jaceant, aut abbate, aut præposito gubernante; ut dum vel tres

in uno loco dormiant. d Sin autem multitudo non sinit, deni aut viceni cum senioribus suis, qui super eos solliciti sint, pausent. • Candela jugiter in eaden cella ardeat usque mane. f Vestiti dormiant, setcin-

vicissim et legunt, et excubant, alii consolentur: ut non solum sit custodia corporum, sed et surgat pro lectione assidua profectus animarum. . Primum membrum obscurum est. Ad illa ver. a : Au peculiares reponi possini, in margine cum asterisco annotatur 70 singulare. Ex quibus hanc lectionem elicio: Aut communes, noi bini maneant; unt peculiares, ubi singulares reponi possint. Et sic sensus clarus est, cum prohibet concilium, ne monachi bini, aut singuli maneant, sed statuit, ut omues in eadem schola, id est, conclavi jaceant, tribus vicissim aut legentibus propter consolationem animerum, aut excubantibus propter custodiam corporum. Id etiam probatur ex regula Teridii seu Tetradii, c. 3: « Cellam peculiarem aut armariolum, vel quamlibet clausuram nullus habeat; in una schola omnes maneant. . Que verba mirum in modum concilii locum citatum illustrant. Confirmater etiam S. Cæsarii auctoritate, cap. 7 Regulæ: Nuin liceat semotam eligere mansionem, vel armariolum, aut aliquid ejusmodi, quod peculiarius claudi possit; sed omnes divisis lectulis in una maneant cellula. Et in Recapitulatione, cap. 2: « Ut nulla celiam p.culiarem habeat. > Eamdem rationem secutus est S. Eugendus abhas, ut in ejus Actis babetur : • kfutato archimandritarum more omnes univit in wdium: destructis namque mansionum ædiculis u cunctos secum xenodochio quiescere fecit. 1 lieu videre est in Regula S. Fructuosi Bracar. eas. c. 5. S. Isidori, Magistri et cujusdam Patris messchorum, qui hic a nostro auctore citantur.

d Sin autem multitude non sinit, etc. Idem statut Justinianus Novellis su; ra citatis.

o Candele jugiter, etc. Idem statuit S. Engende abbas, ut in ejus Actis supra citatis bal etur: (Et que

causa vitæ refectionis una claudebat ædicula, discretis quoque lectulis una ambiret mansio : cui lumen diei, sicut in oratorio indeficiens præbebatur; , de

leg. vi Dei.
Vestiti dormiant, etc. Et ut parati sint mon de semper. Est hyperbaton; et series orationis nensuse erunt clara, si hæc verba referantur ad illa supernita hoc modo: Vestiti dormiant, et cincti cingmis et fr

Et cincti cingulis. Idem statuit Isaias abbas, or al-3: (Iturus cubitum (monachus) zona sua sch je: præcinctus sit. ) Idem faciebat S. Fulgentius episcopus Ruspensis et monachus, ut in gus Actis scribitus. c. 1: ( Nec deposito saltem cingulo sommuni petivit)

cti cingulis aut funibus; et cultelles suos ad latus A suum non habeant, dum dormiunt, ne forte per somnum vulnerentur dormientes; et ut parati sint monachi semper, et facto signo absque mora surgentes festinent se prævenire ad opus Dei, cum omni tamen gravitate et modestia. Adolescentiores fratres juxta se non habeant lecta, a sed permixti cum senioribus. Surgentes vero ad opus Dei b se moderate cohortentur propter somnolentorum excusationes.

#### § II. - DICTA SANCTI AUGUSTINI EX LIBRO DE CI-VITATE DEI (cap. 3).

· Populus diu multumque fatigatus nova d lectisternia, quod nunquam antea fecerat, exhibenda arbitratus est. Lecti autem sternebantur in honorem deorum : unde hoc sacrum, vel potius sacrilegium B nomen accepit.

nibus, et ut parali sint monachi semper (subaudi, ad opus Dei), et facto signo absque mora surgenles festinent se invicem pravenire ad opus Dei, cum omni tamen gravitate et modestia; et cultellos ad latus non habeant, cum dormiunt, etc. Est etiam polysyndethon. Illis autem verbis causa redditur, cur monachi debeant dormire vestiti et cincti : nempe ut dato signo sint prompti et parati ad bpus Dei, et festinent se mutuo prævenire. Sed nostra interpretatio clara est ex Regula Magistri, cap. 11: « Ideo vestitos et cinctos dormire diximus fratres, ut cum hora operis Dei advenerit, et oratorii index sonuerit noctu, mox

emendata legitur : Sed mixtim senioribus.

b Se moderate cohortentur. Gestu quodam, aut mutu, non voce; ne horis nocturnis rumpatur silentium

c Populus, cic. fiæc verba habentur lib. 11 de Civitate Dei, cap. 17, Nulla autem alia ratione a nostro autore proferri video, quam quia S. Benedictus lectisterniorum mentionem facit, etsi alio sensu.

d Lectisternia. Servius in 12 Æn. : Lectisternia dicuntur, ubi homines in templo sedere consueverunt. S. Isidorus libr. xv Orig., cap. 5 : Lectisternia dicuntur, ubi homines sederė consueverunt. Sed locus castigandus est ex Servio, unde sumptus est, ut antecedentia, et legendum: Ubi homines in templo, etc., ubi rò sedere, latius sumitur. Nam in lectisterniis non estelant, and recumbalant. Unde in secretal larguis sedebant, sed recumbebant. Unde in sacris llerculis ad aram maximam non fiebat lectisternium, quia epulantes sedebant, ut clarum est ex Macrobio libr.

II Saturn.: «Non vacat, quod dixit, sedili. Nam propria observatio est Herculis sacris epulari sedentes. Et Cornelius Balbus Έξηγητικῶν libro κνηι, ita ait: Αράd aram maximam observatum, ne lectistermium flat. , Suht autem in hoc S. Augustini loco lectisternia sacra quædam Romanorum quæ stratis in templo lectis in honorem quorumdam deorum ad sedandam pestilentiam aliosque morbos in urbe grassantes fiebant, quorum prima origo manavit a quodam Valesio Sabino, qui in sonnio almonitus per alveum Tiberis venit ad quemdam locum nomine Farentum in campo Martio et calefactam aquam ad umum inde erumpentem propinavit duobus filiis et iliæ ex peste laborantibus; qui cum sanati essent, id aram Ditis et Proserpine subterraneam ibi sorte epertam nigras hostias mactavit, ludosque et lectiternia tribus continuis noctibus fecit, ut docent Vaerius Maximus lib. 11, cap. 1, et Zosimus lib. 1 Hist. Jude Ausonius in gripho de ternario numero:

§ III. — Ex Regula Magistri (cap. 11).

· Singulos præcipimus, non binos per lectos dormire. Elevans se frater si lectum suum bene non cooperuerit, pœnæ nomine in sequenti refectione f merum non accipiat. Cum dormient, vestiti dormiant, et cincti, id est, aut cingulis, aut 8 retibus, aut corrigia. h Bracili fratrem in nocte uti ideo prohibemus, ne dum se regyrat per somnum oppressus, exiens per thecam mucro cultelli carni ejus figatur. In die vero cingantur bracilibus, docente de sancto Joanne Scriptura: Et i circa lumbos erat cinctus sona pellicea (Luc. v). i Et ideo vestitos ac cinctos dormire diximus fratres, ut cum hora operis Dei advenerit, et k oratorii index insonuerit noctu, mox parati consurgant, dicente de hoc Scriptura; 1 Et index meus in matutinis. Si dicebam, narrabo sic (Psal. LXXI). Nam ideo index nomen accepit ab eo

#### Trina Tarentino celebrata trinoctia ludo

Sacrum hoc primitus Romam invectum est sub tribunatu militari L. Titinii, P. Menevii Racilii, G. Genutii, et L. Attilii, an. U. C. 354, ut docet Livius libr. 111, cum post electionem horum tribunorum militum subjungit: c Tristem hiemem sive ex intemperie cœli raptim mutatione in contrarium facta. sive alia qua de causa gravis pestilensque omnibus animalibus æstas excepit: cujus insanabili pernicie, quando nec causa, nec finis inveniebatur, libri Si-byllini ex senatusconsulto aditi sunt; duunviri sacris faciundis, lectisternio tunc primum in urbe Romana facto, per dies octo Apollinem, Latonamque et Dianam, Herculem, Mercurium, atque Neptunum Dei advenerit, et oratorii index sonuerit nocte, moa parati consurgant. > Causa hyperbati est, quia hæc verba, et cultellos ad latus, etc., æquum erat his subjungere, et cincti cingulis aut funibus.

a Sed mixti cum senioribus. Supp. Lecta habeant. In regula a S. Dunstano archiepiscopo Cantuariensi citato originem refert ad Publicolam, qui primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo primo anno post reges exactos, grassante per urbem pesti-lentia, ad prædictam Ditis et Proserpinæ aram hostias mactavit, ludosque et lectisternia per trinectium in campo Martio celebravit.

e Singulos præcipimus, etc. Hæc habentur in Reg. ms. Magistri cod. Corb. in fine ejusdem undecimi

capitis.

i Merum non uccipiut. Per merum intelligit cyathum aut calicem meri, qui initio refectionis fratribus dabatur, ut patebit ex eadem Regula infra.

- t Retibus. Ita apud Smaragdum, qui hunc locum profert. Sed lege, restibus, ut habetur in Reg, ms. cod. Corb., id est, funibus, juxta S. Benedictum, quem ipse Magister sequitur: Cincti cingulis aut fu-
- h Bracili. Id est, zona, ut ex hoc loco clarum est. Apud Smaragdum legitur: Bracele, sed male. De bracili infra commodius.
  - i Et circa lumbos, etc. Luc. in. Sed hæc citantur ex memoria, non ex codice.

i Et ideo restitos, etc. Prima est ratio, cur vestiti et cincti dormiant monachi.

k Oratorii index. Index hoc loco est, signum, nola; sèn campana.

1 Et index meus. Hæc lectio habetur apud Cassiodorum, et in his commentariis, qui vulgo S. Hieronymo tribuuntur, quæ est psalterii Romani. Quamo; brem ia editione Fabri male legitur: Judex. Sed forsan error est typographicus. In Vulgata versione est: Castigutio mea. In textu Græco, slayyès peu, id est, argumentatio mea, reprehensio mea, in textu Holymico, propries Vatogochibi id est correntio mea. llebraico, יחכרות, Vetocachthi, id est, correptio mea. Sed hic Magister sequitur sensum accommodatitium. Cassiodorus per indicem intelligit Christum.

Ideo de eo Propheta dicit : Si dicebam, narrabo sic. Hoc est, cum indicat advenisse horam psallendi, sic narrabo laudes Domini. a Inde ergo vestiti et cincti debent fratres dormiré : quia non licet fratri membra sua nuda contingere. Nam exinde b immunditiæ lib!dinum in animo ingeruntur. Cum membrorum nuditas tactu contingitur, feminarum illico cordis · desideria titillantur: unde per somnum coinquinantur membra d sorditate. e Et maxime ideo vestiti et cincti debent fratres dormire, ne quærentes res suas in obscuro vel cingula [ab] ingredientibus oratorium sollicitis vel paratis fratribus, cum adhuc illi lectos suos per negligentiam in obscuro subvertendo, et dissipando revolvunt, 8 aliquot orationes perdant prope propter aliquam, ut diximus, vitiorum culpam

a Inde ergo, etc. Alteram producit rationem, cur monachi vestiti dormiant.

b Immunditiæ. Ita in Reg. ms. legitur, et in cod.

Vind. Apud Smaragdum, incentiva.

· Desideria titillantur. Lege, ut apud Smaragdum : Desiderio titillatur. d Sorditate. Ita in Reg. ms., apud Smaragdum le-

gitur : Sordide. · Et maxime ideo vestiti, etc. Tertia ratio est, cur

vestiti dormiant monachi. 1 Ab ingredientibus. Particula, ab, redundat.

<sup>5</sup> Aliquot orationes perdant aut psalmos. Cum tardius veniunt ad oratorium jam inceptis vigiliis.

h Huic de numero. In Reg. ms. legitur : Huic deno numero; legendum puto : Hoc de deno numero, nempe cujusque decadis, seu decaniæ.

i Æstivo tempore, etc. Extat in Reg. ms. ejus- C

dem Magistri cod. Corb. cap. 29.

- i Aut in jejunio. Locus ita intelligendus, ut die jejunii pausent post sextam fratres ante refectionem in æstate. Idem statuitur prima Add. Capitul. Lud. imp., tit. 71: « Ut quando fratres æstivo tempore jejunant, post Sextam dormiant, , nempe ante refectionem, quæ sit tantum hora nona, hoc est, tertia nostra postmeridiana.
- k Post refectionem. Id est, post prandium, diebus videlicet, quibus non jejunatur.
- 1 Breves consurgant. Lege : Leves consurgant. m Atrio. Atrium hoc loco pro quadam ampla aula, seu conclavi sumitur.

n Triclinio. A tribus lectis, ut vulgo notum est. Donatus in Heauton. Terentii : c Lectis enim stratis antiqui cœnabant, unde triclinium a tribus le-ctis. ) Ita Servius 1 Æn. Isidorus Libr. xv Orig. cap. 3: CTriclinium est cœnaculum a tribus lectis discumbentium dictum. Hic tamen non pro loco D

convivii, sed somni sumitur.

· Lectum abbas in medio habeat. In quo dormiat: non enim olim abbatibus erant palatia, sed in eodem cum fratribus dormitorio pausabant : ut faciebat S. Eugendus abbas Jurensis, quemadmodum videre est in ejus actis apud Surium. 1 Jan. : ( Destructis namque mansionum ædiculis uno cunctos secum xenodochio quiescere fecit. Id decretum est in concilio Francofordiensi sub Carolo Magno, cap. 4: Ut abbas cum suis dormiat monachis secundum regulam sancti Benedicti. Dixit concilium secundum regulam S. Benedicti, quia S. P. dixit: « Omnes in uno loco dormiant. » Qui dicit omnes, neminem excipit. Id etiam satis clarum est ex actis S. Lamberti martyris. Nec est quod quis opponat S. Benedictum et Servandum abbates in turri decubuisse, eorum discipulis in opposito habitaculo quiescentibus. Nam tunc erant extra sua monasteria : et Servandus qui-

quod sono suo psallendi indicet horam advenisse. A in eis emendandam, et ut reverentius præsente Majore dormiant. Meusæ eorum præsentes sint, ut cura eis et moderate manducent. h Huic de numero in aliquo loco si sine præcepto tam abbatis quam præpositi frater foras exierit, ab eis sollicite requi-

### § IV. — Ex eaden Regula (cap. 29).

i Æstivo tempore, dicta Sexta, i aut in jejunio, aut k post refectionem omnes repausent; et noctibus ipsis brevibus sobrii a somno fratres divino operi et rationi 1 breves consurgant. Nam in matrio, vel in a triclinio lecta in ordine, in circuitu ordinentur: in quo circuitu o lectum abbas in medio habeat, considerans omnium ovium suarum gregem intra unum ovile collectum quasi diligens ac sollicitus paaut psalmos. Lectis corum lectos habeant præpositi B stor attendat. In quo atrio pendeat P cicendelus, qui quotidie a cellerario factus ab hebdomadariis ad seram

> dem convenerat S. Benedicto, ut patet ex ca historia; nec S. Benedictus erat in Cassino monte, ut palam est ex his verbis : « Cui tantum hoc obs upescenti miraculum vir Dei per ordinem, quæ færant gesta, narravit, statimque in Cassinum castrum religioso viro Theoprobo mandavit, ut ad Capuanam urbeni sub eadem nocie transmitteret > (S. Greg. dial. 1, cap. 25). Itaque dicendum est tuat dispensatione divina ob futurum miraculum, et alia rationabili causa, factum esse, ut hi abbates seorsum a discipulis decumberent.

P Cicendelus. Cicendelus ubique Magistro in sua Regula, alias cicendela, cicendele, et cicind lis, est candela, lucerna, Glossæ Græco-latinæ: xariala, Cicendela. Glosse Isidori : Licini, candela, lucerna, cicendelia. Glossæ Arabico-Latinæ diciæ: Licinius quasi lucius. Est enim cicindela lucernæ, meminit S. Greg. Turonensis l. 14 Hist., c. 3: 4 In sacrarium autem sub velum transiens cicindilem exstinguere voluit. > Et Servius in 1 Æn.: (Alii funalia appellant, quod in cicendula lucet : lege, cicendela. A cicendela, quod est scarabeorum genus, quod volando lucet, de qua S. Isidorus lib. x11 Orig., cap. 8 : « Ciccadela scarabeorum genus est, eo quod gradiens vel volans lucet. > Festus : ( Cicindela genus est muscarum, quod noctu lucet, videlicet a candore, unde etiam, candelabra putantur appellata. . Sunt erge cicendelæ lampades illæ vitreæ quæ de laquem pendent. Quod satis patet ex his Vitre S. Casari Arelatensis verb. l. 11 : « Dum cicindile concinnaret de manibus super lapides lapsa est, que le versa est, nec fracta, nec extincta. Papias: Cicendela species scarabeorum dicta, quod volas candet, id est, lucet, inde dicitur, cicendele, qui similiter luceat : quæ cicendelia vitreas lampades vocamus. . Unde hoc loco magister : « In que atrio perdeat cicendelus, et c. 95 : « Vel intra eam cicindelum suspensum et factum incendant. > Munitæ erant oleo et myxo papyraceo, hoc est, junceo. S. Grego rius Turonensis in Vitis Patrum, cap. 8: c Graten est illud addi miraculis, quod accensus ad lectre ejus fecerit cicendilis. Et paulo post : « Lychni ... ea jugiter accenduntur. Unus igitur ex his per Gendraginta dies totidemque noctes, ut ipse ædituus 25seruit, absque ullius fomenti adjutorio perdurant splendens, in quo nec papyrus addita : nec gutta eki est stillantis anjecta. Itaque cum cicendela appelatur candela, p r candelam lampas vitrea est in: ligenda, quod patet ex Zacharia papa, qui in Di la-gis. S. Gregorii ejusmodi lampades interpretatur κανδήλας libr. 1, cap. 5. "Οθεν τάς κανδήλας έφετλη άτα. cunde lampades accenderet, et c. 7 : Er oon o ortasμιος άνηρ κανδάλας έν τῷ εὐκτηριφ ἔπλυνεν, ε com isch vir Dei lampades vitreas in oratorio lavaret.

et postquam se omnes collocaverint, a supra dictis a tutetur, si forte indigentia olei in monasterio sen-

§ V. - Ex Regula sancti Isidori (cap. 15).

b Abbatem cum fratribus pariter in congregatione commorari oportet, ut communis conversatio et testimonium bonæ vitæ et reverentiam præbeat disciplinæ. Fratres quoque omnes, si possibile est, in uno conclavi commorari decet. Quod si difficile fuerit, certe vel decem, quibus unus est præponendus decanus, quasi rector et custos. Nocte, dum ad dormiendum itur, seu postquam quiescitur, alteri nemo loquatur. In nocturnis tenebris nemo loquatur fratri cui obviat. O Duobus in lecto jacere non liceat. Lux autem nocte dormientium locum B d illustret, ut pulsis tenebris testimonium pateat • singularis quietis. Monachi stratus in nulla turpi cogitatione versetur; sed in sola contemplatione Dei accumbens, et requiem corporis, et quietem habeat cordis, cogitationesque pravas a se repellat, bonisque objectis turpes a se rejiciat. Nam animi motus imaginibus suis agitur, et qualis vigilanti cogitatio fuerit, talis et imago per soporem occurrit.

- § VI. Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 17).
- <sup>5</sup> Duo in uno lecto non jaceant, nec dormire
- Tutetur. Id est, exstinguatur, cap. 19 ejusdem Regulæ: « Candelas 'monasterii a cellerario factas quotidie ipsi incendant et tutent. > Antiquus Ordo Romanus, cap. de officiis in Cœna Domini : « Lu- C Fructuosi episc. Bracar. cod. Crass. cap. 17. men autem ecclesiæ apud Romanos ab initio cantus nocturni inchoatur exstingui : hoc tamen ordine, ut ab introitu ipsius ecclesiæ incipiat paulatim tutari. > Et paulo post : « Initio psalmi primi sit custos sem-per paratus in loco dextræ partis ecclesiæ prope lampades. At ubi audierit primam antiphonam in manu sua tutat lampadem unam, in fine vero psalmi tutat aliam sinistræ partis. Sic una ex parte alia ex alia tutentur usque ad Evangelium : in Evangelio vero ante Benedictus non dicatur lectio. Sed tantum versus: et statim tutatur mediana lampas. Gallice, tuer la chandelle.
- b Abbatem cum fratribus, etc. Hæc reperire est in Regula S. Isidori excusa, cap. 13.
- · Duobus in lecto uno jacere non liceat. Propter castitatis custodiam. Idem S. Isidorus, cap. 17 Rezulæ suæ inter gravia peccata recenset: > c Si cum iltero in uno lecto jaceat monachus. > Idem prohipet Magister : « Singulos pracipimus, non binos D per lecta jacere. » S. Fructuosus episc. Brac. : « Duo n uno lecto non jaceant. » S. Pachomius, art. 53 tegulæ suæ : ( Nullus cum altero dormiat. ) Conilium Turonense 11, can. 45 : « Ut ergo sinistræ xistimationis aditus amputetur, nullus sacerdotum c monachorum colligere alium in suo lecto præsu-121. ) Quod etiam satis innuit S. P. Benedictus am ait: (Singuli per singula lecta dormiant.)

d Illustret. In Reg. S. Isidori excusa: Illuminet.
• Singularis quietis. Quies singularis hic est, cum nguli monachi in singulis stratis jacent.

Sed in sola contemplatione Dei accumbens. Hoc t etiam animæ devotæ singulare exercitium, quod rescribit virginibus sacris S. Ambrosius lib. 111 de rginibus : « Sed etiam in ipso cubili volo psalmos m oratione Dominica frequenti contexas vice, vel

m evigilaveris, vel antequam corpus sopor irriget;

incendatur, ut videant diversi quomodo se collocent; A extra cubile proprium cuiquam licentia pateat. L Intervallum singulorum lectorum singulis cubitis intercedat: ne dum invicem proximant corpora, nutriant libidinis i incentiva. i In tenebris nemo loquatur alteri; nec accedat junior quilibet ad lectum alterius k post Completam.

§ VII. — Ex Regula sancti Ferreoli (cap. 33).

1 Ut duo quamlibet proximi, vel amici propter secretam orationem, quæ nullo teste melius ad Deum dirigitur, ut majorem licentiam orandi credat sibi mens compuncta concessam, dum neminem viailiæ suæ testem timescit aut judicem. Vígilandum ergo, orandum atque psallendum. Curet unusquisque minimam noctis somno ducere portionem, ut non decipiatur ab inimico, m qui est liber otioso: quia omnino non potest cubile proprium nisi vigilans a vindicare. o Imitandum enim videtur quod Propheta nobis sub quadam admonitione decantat: Lavabo per singulas noctes lectum meum, lacrymis meis stratum meum rigabo (Psal. vi). Et iterum : In noctibus extollite manus vestras in sancta, et benedicite Dominum (Psal. cxxxIII). Et illud: Memor fui nocte nominis tui, Domine, et custodivi legem tuam (Psal. CXVIII). Hoc ergo ut devotus unusquisque vocatione concessa utilius, possit implere, strati sui, ut supra diximus, erit ipse solus possessor habens

ut te in ipso quietis exordio rerum sæcularium cura liberam divina meditantem somnus inveniut. >

B Duo in uno lecto, etc. Habetur in Reg. ms. S.

h Intervallum, etc. In Reg. ms.: Inter aulam singulorum lectorum singuli cubiti intercedant. 🤇

i Incentiva. Glossæ Isidori: Incentiva, aculei vi-

i In tenebris, etc. Sumpsit ex S. Isidoro: (In nocturnis tenebris nemo loquatur fratri, cui obviat. >

\* Post completam. Completa est Completorium. 1 Ut duo quamlibet proximi, etc. Hic locus corruptus est ob quædam verba prætermissa, quæ ex Smaragdo supplenda sunt hoc modo: Ut duo quamlibet proximi vel amici propter secretam orationem, quæ nullo teste melius apud Deum dirigitur, uno lecto non teneantur. Et sensus clarus est. Nam hoc toto capite nihil aliud intendit S. Ferreolus, quam ut monachi separati in singulis lectis quiescant, ut possint liberius in ipso lecto orationi vacare. Unde in fine capitis ait: Hoc ergo ut devotus unusquisque vacatione concessa utilius possit implere, strati sui, ut supra

diximus, erit solus possessor.

— Qui est liber otioso. Id est, qui facile otioso assidet et vacat. Otiosis enim monachis diabolus delectatur.

n Vindicare. Videntur deesse hæc verba: A turpi cogitatione, et illusione, vel similia.

o Imitandum enim videtur quod propheta, etc. Præ-clare S. Ambrosius lib. 111 de Virginibus : « Jam illud quis non ad nostram institutionem dictum intelligat, quod ait sanctus Propheta: Lavabo per singulas noctes lectum meum, lacrymis meis stratum meum rigabo. Nam sive lectum juxta litteram intelligas, tantam ubertatem ostendit profundi oportere lacrymarum, ut lavetur lectus, stratum rigetur fletibus obsecrantis (fletus enim præsentium, merces est futurorum; quoniam beati qui fletis, ipsi enim ridebi-tis); sive pro corpore accipiamus propheticum illud, delicta corporis pœnitentiæ lacrymis abluamus.

trem Dominum vigilantem.

§ VIII. — Ex Regula cuiusdam (cap. 14).

Omnes, si fieri potest, una domus ad dormiendum capiat, præter si infirmitas, b aut senilis ætas poposcerit, aut culpa damnaverit, à aut novitas probata

· Pro dormitorio fratrem. Locus corruptus. Lege: Pro dormiente fratre, ut apud Smaragdum. Sensus est: Solus in strato monachus, dum orationi vacat, ro dormiente fratre Dominum habet secum vigilantem.

b Ant senilis atas poposcerit, etc. Indultum olim fuit senibus et infirmis habere cellas separatas ab aficrum consortio. S. Isidorus, cap. 19 Regulæ: « Nullus peculiariter separatam sibi ad habitandum cellam expetat, præter eum qui fortasse morbo vel lulas liceat a congregatione discedere, nisi forte probatis post emeritos tabores, aut propter infirmitatis necessitatem ab abbatibus asperior regula remittatur. Quod ita demum siet, ut intra eadem monasterii septa manentes sub abbatis potestate separatas habere cellas permittantur. > Per probatos post emeritos labores intelligit concilium senes illos qui diuturna observantia probati, ut emeriti censendi: sunt. Probatis indulgentur cellæ: nam senibus infrunttis et pueris centum annorum non adeo tulum esset eas concedere. Dabantur etiam cellæ separatæ iis qui contemplationis studio ab aliorum fratrum consortio secedebant; quos hesychastas, anachoretas, atque etiam înclusos appellabant, ut notum est ex Novella 5 Justiniani : « Nisi tamen quidam eorum in contemplatione et persectione degentes vitam remotam habeant in hospitio; quos vocare anachoretas, et hesychastas, id est, quiescentes consueve- crunt, tanquam a communione ad meliora exceptos. Idem statuitur Novella 133. Hesychastarum mentio fit in Pœnis brevibus S. Basilio ascriptis art. 33: Εἴ τις εὐριθῆ λαλῶν εἰς τὰ πίλλια ἐπτὸς τῶν ἐνοικούντων αὐτὸ ἡ τῶν ἡσυχαστῶν , etc., id est, « Si quis inventus fuerit loquens in cellis præter illos qui eas habitant, et quiescentes, privetur benedictione. > Ubi male interpres : Præter eos qui ædificant illas, et qui quietem et silentium imperant. At hi quidem infra septum cœnobii cellas habebant. Sed alii fuerunt, qui in cellis haud procul a monasterio habitabant, sive inclusi essent, sive non. Horum est auctor S. Basilius: Ίνα μήτε τὸ φιλόσοφον ἀκοσώνητον ή, μήτε τὸ πρακτικόν ἀφιλόσοφον, id est, « ne contemplatio communicationis expers esset, nec vita practica, seu communis contemplatione careret, ait S. Gregorius Nazianzenus, orat. 20. Eum imitatus Cassiodorus non longe a monasterio suo Vivariensi secreta montis Castelli præparavit, ad quæ monachi con-29 libri de divinis Lectionibus. Hinc partim sumpsere initium cellæ illæ, quas prioratus, obedientias seu præposituras vocant, quæ abbatiis subditæ unum aut paucos monachos complecti solent. Partim ex fama abbatum ad quos cum multi discipuli confluerent, nec eos angustiæ sui monasterii caperent, non longe a monasterio, atque etiam aliquando procul, cellas seu monasteriola ædificabant, ad quæ redundantes monachos sub suo tamen regimine victuros mittebant, ut planum est ex multis sanctorum abbatum actis. Partim etiam ex annexione monasteriorum, quæ aut bello diruta erant, aut quorum reditus ene exhausti, ut ditiorum monasteriorum facultatibus instaurarentur, eorumque juri cederent; ut videre est libr. viii Regesti S. Gregorii papæ, epist. 39; et libr. 1x, epist. 67 et sequenti, in qua ecclesia S. Georgii accrescit monasterio Mariniani abbatis: partim ex munificentia episcoporum, regum, impe-

secum meliori commutatione a pro dormitorio fra- A non fuerit, e ut cella separentur. Unnes vestiti decmiant. In domo qua dormitur, per totam moctem lucerna ardeat. Ad cursum vero cum festinatione surgentes signum crucis Christi fronti inferant, simulque 8 sub silentio dicant: Deus, in adjusorium meum intende; Domine, ad adjuvandum me, festina.

ratorum, principum et dynastarum, qui multas ecclealas monasteriis adjunxerunt, ut notum est ex libro, qui inscribitur Bibliotheca Cluniacensis, et ex Rbello de Abbatibus Majoris-monasterii, multisque veteribus chartis et monumentis; partim ex reformatione regularis observantise, ratione cujus multz abhatiæ plurimas cellas et prioratus, imo et abbatias, quæ ideo in prioratus mutatæ sunt, saze ditioni subjecerunt : et Cluniacus, et Majus monasterium lam expetat, præter eum qui iuriasse monasterii extate defessus, et hoc ex consulto Patris monasterii promeruerit. Concilium Agathense, can. 38: « Ser- fundarunt. Horum autem prioratum sive cellarum usus concessus fuit olim abbatibus in synodo abbatica de monachis. ne eis ad solitarias celprope Turones; partim ex îpsis monastériorum pratum Aquisgranensi, tit. 44: ( Abbatibus liceat habere cellas, in quibus mosachi sint aut canonici; et abbas provideat, ne minus de monachis habitare permittat, quam sex. » Sed ut redeamus ad cellas coenblitarum, Ægyptii monachi bini in cella habita-bant, ut liquot ex Cassiano libr. 1v de Institutis Renuntiantipm, cap. 16: « Si cum ille, qui celle sue cohabitator non est, confabulari quantulumcunque præsumpserit. > Et ejusmodi cohabitator syncellita appellabatur apud Cassianum, collat. 20, c. 2. Id etiam fichat in monasteriis Syrize et Palestine, ut videre est eadem collat., cap. 1. Idem institutum secutus videtur S. Columbanus, ut notum est ex ejus Presitentiali ms., ubi eadem verba profert quæ ex libr. rv de Institutis citavimus. Sed Tabennesiotæ monachi etiam Ægyptii ex instituto S. Pachomii tres in cella simul habitabant, ut planum est ex Palladio, cap. de Tabennesiotis: Ποίνσον δε κίλλας διαφόρους έν αύτη, και τρεῖς κατά κίλλαν μενέτωσαν, id est, i fac diversas cellas in eadem domo, et tres per singulas cellas maneant. > Aliquando tamen in cocnobiis Ægyptiorum soli in cellis habitabant, ut observare licet apud eumdem Cassianum, lib. 11 de Orationibus nocturnis, cap. 12: Ad suam recurrens cellulam, quam aut solus, aut cum alio tantum inhabitare permittitur. Sed locus de senibus, aut debilibus intelligendus est.

· Culpa damnaverit. Nempe excommunicatione nam, ut infra docebitur, excommunicati in cella se-

parata habitabant.

d Aut novitus, etc. Intelligit novitios, quos ction excludit a communi dormitorio monachorum, juxu Regulam S. Benedicti.

Ut cella separentur. Est trajectio. Referendum ad

verbum : poposcerit,

f Surgentes signum crucis, etc. Ita in Memoruli qualiter in monasterio vivendum sit : « Nocturnis horis, cum ad opus divinum de lectulo surrexerit fratemplationis capidi secederent, ut ipse testatur cap. D ter, primum signum sanctæ cracis sibi împrimat per invocationem sanctæ Trinitatis. > Et in conciño Wintoniensi sub S. Dunstano, cap. 4: « Ideoque omni tempore nocturnis boris, cum ad opus divinum surrexerit frater, primum sibi signum crocis impri-

mat, )

8 Sub silentio dicant: Beus, in adjutorium, etc. In citato Memoriali, przecipitur recitatio Psalmi: Deus in adjutorium, etc., præmisso versiculo; Domine, labia mea aperies, etc. Deinde dicat versum. Domine, labia mea aperies; inde psalmum: Deus, in adjutorium meum intende, totum cum Glerin. 1 lta etiam in citato concilio Wintoniensi: « Deinde dicat versum: Domine, labia mea aperies, deinde psal-mum, Deus, in adjutorium meum intende. » Quid vero hujus Concordiz auctor ante vigilias mecturnas recitandum vel faciendum statuerit, vide susta in ejus Vita.

# CAPUT XXX.

#### DE EXCOMMUNICATIONE CULPARUM.

#### § I. — Ex Regula sancti Benedicta

• Si quis frater contumax, aut inobediens, aut superbus, aut murmurans, vel in aliquo contrarius
existens sanctæ Begulæ, et b præceptis seniorum
suorum contemptor repertus fuerit, hic secundum
Domini nostri præceptum admoneatur semel, et secundo secrete a senioribus suis. Si non emendaverit,
objurgetur publice coram omnibus. Si vero neque
sic correxerit, si intelligit e qualis pæna sit, d excommunicationi subjaceat. e Sin autem improbus est,
vindictæ corporali subdatur.

# § II. — Ex Præceptis et Institutis brati Pachomu (cap, 9).

Qui mentitur, et odio quemquam habere fuerit deprehensus, aut plus joco quam honestum est deditus, aut otiosus, aut dure respondens, aut habens B consuetudinem fratribus detrahendi, yel his qui foris

a Si quis frater, etc. Hujus loci mentionem facit Joannes Saresberiensis epist. 100; et S. Fructuosus apud Henricum Canisium, tom. V Antiquæ Lectionis.

b Praceptia seniorum suorum, etc. Hec ita distingue : Vel in aliquo contrarius existens sancte Regu-lar, el præceptis seniorum suorum contemptor repertus fuerit. Ita distingumt Smaragdus, editio Coloniensis, cod. uterque ms. S. Germ. et S. Far. Et sensus est : Si frater vitiis supra enumeratis nempe contumacia, inobedientia, murmuratione, aut Regulæ ac præ-ceptorum seniorum suorum violatione contaminatus, ea quæ salutis suæ sunt contemnere repertus fuerit, nec vitia emendare curaverit, moneatur, etc. Aliter S. Dunstanus, et vetus editio Parisiensis: Vel in aliquo contrarius sanctæ Regulæ, et præceptis: si seniorum suorum contemptor repertus suerit. Turrecremata ita distinguit : Vel in aliquo contrafius sanctæ Regulæ, et præceptis seniorum suorum con-temptor repertus suerit; et sic exponit : ( Quintus est (casus) aut si suerit vel in aliquo contrarius existens sanctæ Regulæ, et præceptis per aliquod videlicet malum opus, quod sanctæ regulæ repu-gnet, et adversetur. Sextus est, si seniorum suorum contemptor repertus fuerit. > Prior tamen expositio præstare videtur: tum quia τὸ præceptis referendum est ad τὸ seniorum: tum quia excommunicatio maxime eorum est, qui non solum seniores, sed etiam ea quæ agenda sunt, contemnunt; ac proinde emendare nolunt. In vulgatis editionibus legitur : Et præceptis seniorum suorum contemptor repertus fuerit. Sed hoc tanquam solœco assidens repudiandum est. In editione Colinzei: Et præceptorum seniorum suorum contemptor, etc. Sed casus mutatus est ex industria.

c Qualis pæna sit. Suppl., excommunicatio. Est D autem trajectio: nam juxta communem loquendi usum, dicendum erat: Excommunicationi subjaceat,

si intelligit qualis pana sit.

d Excommunicationi subjaceat. Hæc est propria excommunicatio, quam majorem vocant theologi: nam ex parte excommunicati præcedit contumacia, et contemptus, et gravitas culpæ: ex parte excommunicantis trina admonitio.

e Sin autem improbus. Glossæ veteres : Improbus, ຂັດແມ່ນີ້າຣ, id est impudens. Et improbitas ຂ່າດເປີຍເລ, id

A sınt: et omnino quidquid contra regulam Soripturarum est, et monasterii disciplinam, audiet Pater monasterii, et vindicabit juxta mensuram opusque peccati.

#### 🛊 III. — Hem ejusdem.

s Qui facilis ad detrahendum, dicitque quod non est, si in hoc peccato est deprehensus, monebunt eum secundo. Et, si audire contempserit, separabitur extra conventum fratrum septem diebus, et h panem tantum cum aqua accipiet, donec polliceatur, atque confirmet, se ab hoc vitio recessurum; et sic demittetur ei.

#### § IV. - Item ejusdem.

Qui falsum cupit probare contra alterum, ut opprimatinnocentem, tertio commonebitur: et postes, reus erit iniquitatis i sive de prioribus, sive de inferioribus. L'Qui habet pessimam consuetudinem ut

est impudentia. Luc. XI: Aix ys the deaddean edges, id est, propter impudentiam eius. Hecte in versione communi: Propter improbitatem eius, Improdus ergo monachus est impudens, pertinax in malitia. S. Kryctuosus apud Canisium supra scripit improbum appellari a S. Benedicto contumacem, aliquando tamen improbum dici eum, qui etsi sepe corrigiatur, non tamen contradicit regulari disciplina.

improdum die eum, qui etsi sepe corripatat, aon tamen contradicit regulari disciplinæ.

f Qui mentitur. Reg. exc. art. 119

g Qui facilis ad detrahendum, etc. Habetur in Regula S. Pachomii art. 84, ubi legitur : Qui est facilis, etc. Liem prorsus statuitur in concil. Agathensi apud Ivonem xiii parte Decreti, cap. 64: 4 Si quis promptus facilisque est ad detraheadum dicensque quod verum non est, septem dies in pane et aqua sequestratus a fraterno consortio poeniteat. Sed cum hæc non exstent in concilio Agathensi, credibile est ex Regula S. Pachomii sumpta, et ci-

tationem minus rectam esse.

b Panem tantum cum aqua accipiet, Antiqua hace multa seu pœna clericis et monachis irrogata panis et aquæ refectio. S. Isidorus, cap. 18 Regulæ: « Certe si plurimorum dierum illata fuerit excommunicationis suspensio, sola panis et aquæ in vespertinum erit adhibenda refectio. » Concilium Tarraconense 1, can. 1: « Si vero religiosus vel monachus, in cella monasterii inclusus, pœnitentia lamentis incumbat, ubi singufari afflictione panis et aquæ vietum ex abbatis ordinatione percipiat. » S. Columbanus in Pœnitentiali ms.: « Si quis ante horam nonam quarta sextaque feria manducat, nisi infirmus, duos dies in pane et aqua vivat. Si quis dixerit mendacium nesciens, L verbera; sciens et audax, in pane et aqua. Si detegatur mendacium ejus, et ille contendit, vii dies in pane et aqua. » Coucil. Matisconense 1, can. 5: « Quod si post hanc definitionem clericus aut cum indecenti veste, aut cum armis inventus fuerit, a seniore ita coerceatur, ut triginta dierum inclusione detentus aqua tantum et pane modico diebus singulis sustentetur. »

1 Qui falsum, etc. Videre est in Regula S. Pacho-

mii excusa, art. 86.

i Sive de prioribus. In Regula excusa : Sive de priori loco.

Qui habet pessimam, etc. Hic incipit art. 87 ejusdem Regulæ excusæ.

fratres a suos sermone sollicitet, et pervertat b animas simpliciorum, tertio commonebitur: si contempserit, separabunt eum extra monasterium, et verberabitur ante fores: dabuntque ei ad vescendum d foris panem et aquam, donec mundetur a sordibus. Qui habet consuetudinem murmurandi, et quasi gravi opere se opprimi queritur, docebunt eum quinquies quod sine causa murmuret, et ostendent perspicuam veritatem. Si et post hoc inobediens fuerit, et est perfectæ ætatis, ita eum habebunt, ut unum de ægrotantibus, et ponetur in loco infirmorum, ibique laletur otiosus, donec redeat ad veritatem. Sin autem justa est ejus querela, et a Majore inique opprimitur: qui eum scandalizaverit, eidem sententiæ subjacebit.

#### § V. — Item ejusdem.

Si inobediens quis fuerit, aut contentiosus aut contradictor aut mendax, et est perfectæ ætatis, decies commonebitur, ut desistat a vitiis. Si audire noluerit, monasterii legibus increpabitur. h Quod si per alterius culpam ad hæc vitia i devolvuntur, et hoc fuerit comprobatum, ille qui causa exstitit, reus esit ultionis. i Si deprehensus fuerit aliquis e fratri-

a Suos sermones. Lege, suo sermone, ut in Regula excusa.

b Animas. In Regula excusa, animos.

· Et verberabitur ante fores. Lege, ut in Regula excusa: Et verberabunt eum ante fores triginta novem. ldem habetur art. 121 ejusdem Regulæ: Si autem in furto fuerit deprehensus, triginta novem verberabunt eum. Et in utroque articulo subaudiendum 76 plagis; ut sensus sit: Monachi verberahunt eum C plagis triginta novem, juxta antiquum Judæorum morem, qui in ipsa flagellatione non excedebant numerum novem et triginta plagarum, ut videre est II ad Cor. cap. 11, ubi S. Paulus ait se quinquies quadragenas una minus accepisse. Idque ita siebat, quia Deuteronomii cap. xxv in ipsa flagellatione quadragenarum plagarum numerum excedere prohibetur. Hunc morem etiam Ecclesia servavit, ut videre est in concilio Matisconensi 1, can. 8: ( Quod și quicunque clericus hoc implere distulerit, si junior fuerit, uno minus de quadraginta ictus accipiat, etc. > In Regula S. Aureliani, cap. 41 : « Pro qualibet culpa si necesse est flagelli accipere disciplinam, nunquam numerus legitimus excedatur, id est, triginta et novem. > Eamdem rationem secutus est S. Cæsarius Arelatensis, ut scribit Cyprianus in ejus Vita, lib. 1: ( Solebat vero sanctus vir id accurate observare, ut nemo ex illis qui sibi parebant, sive illi servi essent, sive ingenui, si pro culpa sua fla- D gellandi essent, amplius triginta novem ictibus seri-rentur. » Dissicultas oritur ex D. Columbano qui, in Pœnitentiali, hunc plagarum numerum sæpe excedit: aliquando enim quinquaginta, aliquando centum, aliquando ducentis verberibus in monachos animadverti jubet. Qui solus cum sola femina sine certis personis familiariter loquitur, maneat sine cibo vel duobus diebus in pane et aqua, vel ducentis pla gis. Qui præsumit facere ambascias non permittentt eodem qui præest, libera et effrenata processione, L plagis inhibeatur. Operis peculiaris presumptio, cen-tum plagis. Sed istæ plagæ simul non dabantur, sed tantum quinque et viginti, ut ipse S. Columbanus in eodem Poenitentiali przecipit: « Et amplius viginti quinque percussiones simul non dentur. » Ita ut, exempli gratia, is qui quinquaginta plagis excipiendus esset, viginti quinque uno die acciperet. et viginti quinque altero. Quod etiam observabat S.

fratres a suos sermone sollicitet, et pervertat b ani- A bus libenter cum pueris ridere et habere amicitias mas simpliciorum, tertio commonebitur: si contempserit, separabunt eum extra monasterium, et verberabitur ante fores: dabuntque ei ad vescendum dignus est, correptione severissima.

A bus libenter cum pueris ridere et habere amicitias et atis infirmæ, tertio commonebitur, ut recedat ab eorum necessitudine, et memor sit honestatis et timoris Dei: si non cessaverit, k corripient eum, ut dignus est, correptione severissima.

## § VI. - Item ejusdem.

1 Qui contemnunt præcepta majorum et regulas monasterii quæ Dei præcepto constitutæ sunt, et parvi pendunt seniorum consilia, corripientur juxta ordinem constitutum, donec corrigantur.

#### § VII. — Item ejusdem.

m Pueri si n in domo fuerint dediti lusibus, et otio, et correpti non potuerint emendari, debet præpositus usque ad dies triginta ipsos monere et corripere: si viderit in pravitate persistere, et non B nuntiaverit p Patri, et aliquod peccatum in eis fuerit deprehensum, ipse pro eis culpæ subjacebit, juxta quod peccatum fuerit inventum.

#### 8 VIII. - Item ejusdem.

q Qui conturbat fratrum auimos, et facilis r ad loquendum est, lites ferens et jurgia, decies commonebitur. Et si non fuerit emendatus, corripietur s' ordine monasterii, donec corrigatur.

Cæsarius Arelatensis in eos qui ob graviora delicta plusquam novem et triginta plagis cædendi erant, ut habetur in ejus Vita loco citato: « Si quis vero in gravi culpa deprehensus esset, permittebat quidem, ut post dies paucos iterum vapularet, sed paucis. »

d Foris panem, etc. Male omittitur in Regula excusa το foris. Nam fuit mos Ægyptiorum monachorum, ut rei aliquando manerent extra monasterium

aliquot diebus; de quo infra.

Qui habet consuctudinem. Hic incipit articulus 88 Regulæ excusæ, ubi legitur: Qui habet pessimam consuctudinem.

fi Aletur otiosus. Non ut laute curetur; sed ut pudore suffundatur ob ignaviam, et pectoris angustias.

6 Si inobediens quis fuerit, etc. Exstat art. 89 Regulæ excusæ S. Pachomii.

h Quod si per alterius culpam. In Regula excusa legitur: Quod si alterius culpa.

i Devolventur. Lege, devolvitur, et in Regula excusa. Hic locus citatur a Burchardo, lib. xvii, cap. 37, sub nomine Isidori; sed est sancti Pachomii.

i Si deprehensus fuerit. Hic incipit articulus 90 Regulæ excusæ. De puerorum amore infra dicetur.

k Corripient eum. In Regula excusa : Corripie-

1 Qui contemnunt. Reg. excusæ. art. 91.

- Pueri si in domo, etc. Exstat in Regula excusa, art. 96. Et sequenti articulo hæc de pueris qui ab officio deflectunt, statuuntur: « Omnes autem pueri qui non timent confundi pro peccato, et per impudentiam judicium Dei non cogitant, et correpti verbo non emendaverint, verberentur, quandiu disciplinam accipiant et timorem. »
  - n In domo. Id est, in classe, de qua sunt.

 Præpositus. Domus seu classis, de qua sunt hajusmodi pueri.

r Patri Monasterii, id est, abbati qui universo monasterio præest.

4 Qui conturbat, etc. Reperire est in Regula edita, art. 93.

\* Ad loquendum. In Regula excusa legitur, ad detrobendum.

Ordine monasterii. Id est, juxta ordinationes estatuta monasterii.

§ IX. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 16). Interrog. a Peccantem quomodo corripiemus, vel emendabimus? — Resp. Præceptum sicuti est a Domino dicente: Si peccaverit in te frater tuus, vade et argue eum inter te et ipsum solum. Si audierit te, lucratus es fratrem tuum. Si vero non te audierit, assume tecum alium vel duos, ut in ore duorum, vel trium testium stet omne verbum. Quod si etiam ipse non audierit, dic Ecclesiæ: si autem Ecclesiam non audierit, sit tibi sicut gentilis et publicanus (Matth. xvIII). Si forte increpatio hæc, quæ a pluribus fit, eveniat ei in salutem : et sicut dicit Apostolus : Argue, increpa, b consolare in omni patientia (II Tim. IV). Et rursum: Si quis non obaudit verbo nostro per epistolam, hunc notate; et non commisceamini cum eo sine dubio e ad mensam (II Thess. 11).

#### & X. — Item ejusdem (cap. 22).

d Qui pœnituerit pro aliquo peccato, et rursus in hoc ipsum peccatum inciderit, quid faciet? Is qui semel deliquit et iterum in peccatum incurrit, indicare de se videtur hoc primum, quod ab illo peccato priori non fuerit expurgatus, ex quo velut a radice quadam pessima eadem, quæ antea, pullularunt. Sic est enim quasi quis arborum rames excidens, si radicem relinquit, ubi radix sirma permanet, virgulta denuo ejusdem seminis germinabit, ita etiam peccatum. Quoniam non omnes qui delinquunt, ex his peccatis initium sumant, sed ex aliis interdum

 Peccantem, etc. Exstat apud S. Basilium interr. 3 Regul. brev., et apud Rufinum, cap. 17. In textu Græco additur : ή μη έπιστρέφοντα πώς έχειν χρή, C id est, e vel erga eum qui non convertitur, quomodo se gerere oportet?

Consolare. Apud Rufinum : Obsecra, consolare. In textu Græco, παρακάλισον, quod utrumque significat; sed unum horum sufficit, ut in versione com-

muni, ubi est tantum, obsecra.

e Ad mensam. In Rusino excuso: Ad mensæ participationem. Sed textus Græcus Pauli aliter se habet: Καί μή συναμήγουσθε αὐτῷ, ἐνα ἐν τραπῷ, id est, e et ne commisceamini cum illo, ut confundatur. Sed legisse videtur Rusinus, εν τραπέζη, id est, in mensa.

d Qui pænituerit, etc. Reperitur apud S. Basilium, interr. 289 Regul. Brev., et apud Rufinum, cap. 22.

 Sed radicem habet ex arrogantia et cupiditate, etc. Lege, ut apud Rufinum : Sed radicem habet arrogantiam ex cupiditate humanæ laudis venientem.
In textu Græco: ᾿Απὸ ρίζης τῆς φιλοδοξίας βλαστάνει, D
id est, « ab radice appetitus gloriæ pullulat. )

¹ Aut contentionibus studet, etc. Ita habetur apud
Bulinum: sed navum dellastit a tartu Caraca - Ἦντικου γενίτη.

Rulinum; sed parum deflectit a textu Græco: Ἐρίζαι τῷ εὐδοχιμοῦντι, ή φθονεί παρευδοχιμοῦντι, id est, contendit adversus eum, qui est in aliqua existimatione, vel invidet ei, a quo se videt sama superari. » Recte quidem; nam imprudentes atque invidi, ut scribit S. Isidorus Pelusiota lib. v, epist. 256: Τὸ μῖσος τρέφουσεν οὖχ ἀφ' ὧν τῆς κατ' ἀρετήν εὐκλείας ἀπολιμπάνονται; id est, « Alunt odium non erga eos a quibus affecti sunt injuria (minus enim id malum fortasse fore) sed a quibus virtutis cloria superare. fortasse foret), sed a quibus virtutis gloria superaptur.

<sup>5</sup> Si quis autem, etc. Exstat apud S. Basilium interr. Iv Regul. Brev., et apud Rufinum, cap. 18.

h Nikil oportet tanquam parvum sperni. Exiguum vitium seu peccatum non spernendum, quia ser-

A delicti occasio nascitur. Necessarium ergo ei est, qui vult omni modo purgare se a peccato primas ipsius causas culpæ succidere. Verbi gratia, si ex contentione vel ex invidia fuerit, non a se sumit exordium, e sed radicem habet ex arrogantia, et cupiditate humanæ gloriæ venientem. Dum enim gloriam quisque quærit ab hominibus, f aut contentionibus studet, aut recte agentibus invidet, huic scilicet per quem videtur ipse minus in laude, vel in admiratione haberi. Si quis ergo semel notatus fuerit invidiæ vel contentionis vitio, et rursum in hoc ipsum inciderit, sciat se primam illam cau. sam, de qua supra diximus, ex qua invidia vel contentio nascitur, in interioribus medullis habere reconditam. Oportet ergo eum et per contraria B atque adversa curari, id est, per humilitatis exercitium.

#### § XI. — Item ejusdem (cap. 17).

Interrog. Si quis autem in parvis delictis affligere voluerit fratres, dicens, quia debetis pœnitere per singula, ne forte et ipse immisericors videatur, et dissolvere charitatem? - Resp. Cum affirmarit Dominus, Iota unum, aut unus apex non præteribit a lege usquequo omnia fiant (Matth. v), et rursum desinierit: Quia de omni sermone otioso, quemcunque locuti sucrint homines, reddent pro eo rationem in die judicii (Ibid. x11), h nihil oportet tanquam parvum sperni. i Qui enim spernit minima, paulatim

pendo crescit,

## . . . viresque acquirit eundo

Ita S. Isidorus Pelusiota, epist. 17, l. v: "Ισθι ὅτι ἔρπον τὸ δοχοῦν μιχρὸν πταῖσμα είναι, εἰς μέγα ἔρπει κακὸν; id est, « scito exiguum in specie vitium serpendo grandius fleri » Et S. Joan. Chrysostomus serm. 8 in I. Epistolam ad Corinthios: Ο γάρ μικρον άποστάς, καὶ πολύ προϊών άποστήσεται, etc., id est, « parum enim deficiens multum in progressu deficiet. Et enim si corpus gladio vulnus accipit, corrumpitur. Ædificium si parum dehiscit, dissolvitur. Si radix parum scin-ditur, inutilis est. Quare hoc parum non est parum, sed propemodum totum est. Cum igitur parum deliquerimus, vel torpuerimus, ne spernamus illud parum : quoniam id quod neglectum est, magnum fit. Sic vestimentum frangi incipiens, et neglectum, tandem omnino scinditur : et tectum cum paucæ tegulæ ceciderunt, neglectum integram domum pessumdat. Hæc igitur considerantes nunquam parva spernamus, ne in magna dilabamur. ) Et sermone xii in Episto-lam ad Romanos: Τὰ μικρὰ φύγωμεν κακὰ, τὰ γὰρ με-γαλα ἀπὸ τούτων τίκτεται. Ὁ γὰρ καθ΄ Γκαστον ἀμάρτημα μαθών λέγειν, ‹ οὐδέν παρὰ τοῦτο; › κατὰ μικρὸν πάντα ἀπολεί, etc.; id est; ‹ Parva fugiamus mala, magna enim ab his gignuntur. Qui enim in singulis peccatis novit dicere, Quid tum postea? brevi omnia perdet. Hoc enim malitiam introduxit, hoc portas latroni aperuit, hoc urbis muros dejecit, in singulis peccatis dicere, Quid tum postea? Sicut in corporibus maximi augentur morbi, cum parva spernuntur. Illud autem, Quid tum postea? erat loquendi formula eorum, qui modica spernebant, quam videre est etiam apud S. Isidorum Pelusiotam, epist. citata. >

i Qui enim spernit minima, etc. In textu Græco S. Basilii non citatur hic locus Ecclesiastici, sed alius ex cap. xiii Proverbiorum, hoc modo: 'Os zaταφρονών πράγματος, φησί, καταφρονηθήσεται ὑπὶ αὐτοῦ, id est, qui contemnit rem, inquit, contemnetur ab ea. In versione Septuaginta, habetur, ἐξ αὐτοῦ, id est,

definit (Eccl. xix). Sed et quomodo quis audebit A congruæ subjaceat disciplinæ. Qui mibinet convicia breve dicere aut parvum delictum, cum Apostolus dicat, manifesteque definiat, quia per prævaricationem legis Deus exhonoratur (Rom. 11). Sed et aculeus mortis peccatum esse dicitur : et non dixit tale peccatum, sed omne peccatum (I Cor. xiii). Magis ergo immisericors est qui intermittit et negligit quam ille qui arguit : sicut is qui in morsu serpentis permittit delitescere venenum, quam ille qui educit et attrahit. Sed et charitatem destruit ille qui, secundum quod scriptum est, parcens baculo odit filium: qui autem diligit, diligenter corripit (Prov. XIII).

§ XII. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 16).

· Si quis in aliquo levi delicto titubans oberraverit, semel atque iterum admonendus est : qui si post I secundam admonitionem a vitio nequaquam fuerit emendatus, congrua facti sui animadversione coerceatur. Peccantem nullus occultet: criminis est enim consensio post secundam admonitionem celare quempiam peccatorem. b Si quis sæpius peccantem viderit. prius hoc vel duobus demonstret fratribus, quorum testimonio possit convinci, si negaverit qui deliquit. Peccatum palam commissum palam est arguendum; ut dum manifeste peccans emendatur, hi qui eum in malo imitati sunt, corrigantur. Sicut enim unius delicto sæpe multi percunt, ita unius emendatione plerumque muli salvantur. c Qui verbo in fratrem peccaverit, si saltem reminiscens ad veniam poscendum fuerit d inclinatus, percipiat ab eo indulgentiam, chi cognoscitur intulisse injuriam. C Qui autem non petit, aut non ex animo postulat, o in collationem deductus juxta excessum injuriæ,

ex ea. in communi : Opi detrahit alicui rei, ipse se in futurum obligat. In quibusdam exemplaribus legitur, regi, pro rei, sed male. In textu Hebræo: 📆 ורבר יחבל לי : Baz ledavar iachavel lo, id est, . qui contemnit rem, obnoxius est ci, , nempe, ut det pænas ob contemptum, Quidam exponunt : Qui contemnit aliquid, corrumpetur propter ipsum.

· Si quis in aliquo levi, etc. Exstat in Reg. S. Isi-

dori edita, cap. 14

b Si quis sæpius. Hic incipit cap. 15 ejusdem Regulæ editæ.

Qui verbo fratrem. Hic incipit cap. 16 Regulæ

editæ, ubi legitur : Qui vero. Rectius.

d Inclinatus. Id est, ejus provolutus genibus. • In collationem. Collatio est consessus monacho- B rum, in quo abbas monachos docet, et hortatur, fratrum culpæ corriguntur, et ea quæ sunt e re monasteril, tractantur. S. Isidorus cap. 7 Regulæ:
Ad audiendum in collatione Patrem tribus in hebdomada vicibus fratres post celebrationem Tertiæ dato signo ad collectam conveniant; audiant dicentem seniorem instruentem cunctos salutaribus præceptis; audiant Patrem studio summo et silentio, intentionem animorum suorum suspiriis et gemitibus demonstrantes. Ipsa quoque collatio erit vel pro corrigendis vitiis instruendisque moribus, vel pro reliquis causis ad utilitatem coenobii pertinentibus. Idem Isidorus, libr. 11 de Officiis eccl., cap. 15: · Item conveniunt singulis diebus interpositis, dum adhuc jejuni sunt, in collatione ad audiendum Pa-trem. Audiunt autem cum incredibili studio, summo silentio, affectuque animorum suorum singulis die-bus interpositis. Id est, alternis diebus, seu ter in

objiciunt, si iterum invicem sibi celeriter laxando ignoscunt, hi jam ab alio judicandi non sunt : quia pariter sibi veniam dare festinaverunt : si tamen excedere in semetipsos frequentius non præsumant. Qui sponte culpam confitetur quam gessit, veniam promereri debet, quam expetit. Oretur igitur pro eo qui confessus est. Si <del>levis</del> culpa est, postulata indulgentia præbeatur.

#### § XIII. — Ex Regula sancti Fructuosi episcopi (cap. 17).

'I Mendacem, furem, percussorem quoque et perjurum, quod Dei servum esse non decet, corripi primum a senioribus, verbis oportet, ut recedat a vitio. Post hæc 8 si [nec sic] emendare distulerit, tertio coram fratribus convenietur; ut desistat tantisper errare. Si nec sic emendaverit, flagelletur acerrime, h et trium mensium spatio excommunicationis vindictam suscipiens sub pænitentiæ districtione solus i recludatur in cella i de vespere in vesperi ex hordeacei panis sex unciis, et aquæ mensura parvula sustentandus. L' Ebriosus quis si repertus in cœnobio fuerit, superiori sententiæ subjacebit; sive is qui citra permissum abbatis, sive præpositi alicubi litteras destinaverit, vel ab alio destinatas acceperit.

#### § XIV. - Ex REGULA ORIENTALI.

Cum vero inventa fuerit culpa, ille qui culpabilis invenitur, corripiatur ab abbate secretius. Quod si non sufficit ad émendationem, corripiatur a paucis senioribus. Quod si nec se emendaverit, castigetur in conspectu omnium. Quod si nec sic emendaverit, 1 excommunicetur, et m non manducet quidquam:

hebdomade, ut in citato loco Regulæ habetur. 1 Mendacem, etc. Habetur in Reg. ms. S. Fraetnosi episcopi cod. Crass., cap. 16, et in libello cxiv Sententiarum de rectoribus Ecclesiæ. Ita in mendacem animadvertit S. Columbanus in Panitentiali ms. : « Si dixerit mendacium nesciens, L verbera ; sciens et audax, in pane et aqua. 🛓

8 Si nec sic emendare distulerit. Ita in Reg. ms. Sed particulæ, nec sic, redundant. Apud Smaragdun

legitur: Si nec sic emendaverit.

h Et trium mensium. Olim determinatum erat excommunicationis tempus, de quo infra.

i Rectudatur in cella. Juxta antiquum morem, de

i De vespere, etc. Ita S. Isidorus, cap. 18 Regula suæ: « Certe si plurimorum dierum illata fuerit excommunicationis suspensio, sola panis et aque in vespertinum erit adhibenda refectio. >

k Ebriosus quis, etc. Hune locum ex 8. Fractuosi verbis sic proferunt Burchardus libr. xıv, cap. 9, e lvo Carnotensis, cap. 15. Decreti cap. 77: « Si quis ecclesiastica præditus ordinatione, aut monaches. répertus fuerit ébriesus, in pane et aqua, tribes mensibus poeniteat. )

i Excommunicatur. Excommunicatio hac non est illa major, quæ divinis oflici<del>l</del>s, sacramento**rum usu.** etc., aliquem excludit. Nam postea pervicacem et contumatem majori excommunicatione ferit. Sed est quædam excommunicatio improprie dicta, qua abquis ad mensæ communis participationem non admittitur.

m Non manducet quidquam. Nompe hora, qua fratres resciunt : sed de his infradine ponatur. Quod si in pravitate perseverat, etiam a psallendi facultas ei auferatur. Quem si vel hæc confusio non commoverit, abstineat a conventu fratrum : ita ut nec mensæ, nec b missæ intersit, neque cum eo ullus frater de junioribus colloquatur. Abstinebit autem tandiu, quandiu vel qualitas culpæ poposcerit secundum abbatis vel seniorum arbitrium, vel se ex corde pro culpa poemitens humiliaverit, et veniam erroris sui omnibus præsentibus petierit. Quod si in fratrem peccaverit, etiam ab eo fratre veniam petat, cui injuriam fecit.

## § XV. — Ex Regula Cujusdam (cap. 19).

d Si quis vero frater instigante diabolo contuapparuerit; vel etiam in quocunque casu lapsus se- B § XVIII. — Ex REGULA SANCTI BASILII (cap. 52). niorum præcepta vel sanctæ Regulæ normam violare tentaverit, hic secundum præceptum Domini secreto a senioribus e semel ab his corripiatur (Matth. xvIII). Si emendare noluerit, tunc simul ab omni congregatione objurgetur : et si sic emendare noluerit, tunc prout culpæ magnitudo poposcerit, secundum Regulair judicetur, id est, aut excommunicationi subjaceat, i si ejus antea intellectus viguit : aut si obstinatæ et duræ mentis tenacitas <sup>8</sup> culpæ, et improbitas perseveret, tunc corporali disciplinæ subjacebit.

#### § XVI. — Ex Regula sancti Cæbarii (cap. 31).

- Lites nullas habeatis, secundum illud Apostoli: Servum Dei non oportet litigare (II Tim. 11). Et C illud: 1 Abstine te a lite, et minues peccata (Eccl. 11, 8). Aut si fuerint, quam celerius minuantur, ne ira crescat in odium, et festuca convertatur in tra-
- · Psallendi facultas ei auferatur. Id est, non imponat psalmum, aut antiphonam in choro, ut infra videtur. Nam hic non privatur officio divino: sed postea duntaxat, si ultra perseveret in malitia.

b Missæ. Hoc loco missa sumitur tam pro sacrificio corporis et sanguinis Christi, quam pro cursu officii divini canonico, quibus arcetur qui majorem

excommunicationem incurrit.

c Quod si in frairem peccaverit, etc. Ita S. Augustinus in epist. 109, et S. Cæsarius infra a nostro auctore citatus.

d Si quis vero frater, etc. Hæc refert Smaragdus hoc capite, que sane sumpta sunt ex Regula S. P.

- · Semel ab his. Male, ut apud Smaragdum, apud D quem legitur : Semel perbis. Sed legendum : Semel ic bis, ut in codice Vindocinensi, juxta Regulam S. Benedicti quam hic Pater sequitur; ubi habetur : Admoneatur semel ac secundo secrete a senioribus
- 1 Si ejus antea intellectus viguit. Id est, ut loquitur S. Benedictus. Si intelligit qualis sit pæna, nempe excommunicatio.

\* Culpæ. Hoc vocabulum videtur redundare. Aut

leg., Et culpæ impropitas.

Lites nullas habeatis, etc. Hæc habentur in Regula S. Cæsarii excusa, eodem cap. 31, et fere sumpta sunt ex epist. S. Augustini 109.

i Abstine le a lite, etc. Hic textus non est in Re-

gula S. Cæsarii edita.

i Criminis objectu. Ita in epist. S. Augustini citata, et in ejus Regula. In Regula excusa S. Cæsarii legitur: Crimine objecto.

cui si nec hoc profecrit, postremus inter omnes or- A bem, et efficiatur anima homicida. Sic enim legitis : Qui odit fratrem suum komicida est (I Joan. 111). Et: Levantes sanctas manus sine ira et disceptatione (I Tim. 11). Quicunque convicio, vel maledicto, vel etiam I criminis objectu læserit fratrem snum, k meminerit culpam satisfactione purgare. Quod vitium ai iterare præsumpserit, districtione severissima feriatur, usquequo per satisfactionem recipi mercatur. Juniores præcipue senioribus deferant.

#### § XVII. — Ex Regula sancti Columbani.

1 Qui peccatum pudendum m alicubi exprobrat, n priusquam inter semetipsum solum [o arguat,] sicut Dominus dicit (Matth. xvIII), corripiatur, donec exprobrato satisfaciat; et tribus diebus in pane et aqua poeniteat.

et acquiescere? - Resp. Quia non oportet, manifestum est ex ipsius Domini præceptis, quibus in Veteri quidem Testamento dicit : \ Argue proximum tuum, et non assumes ex eo peccatum (Lev. xix). In Evangelio autem dicit : Si peccaverit in te frater tuus, vade et corripe eum, inter te et ipsum solum. Si audierit te, lucratus es fratrem tuum : si vero non audierit, assume adhuc tecum alium unum, aut duos, ut in ore duorum vel trium testium stet omne verbum. Si autem et ipsos non audierit, dic Ecclesiæ. Si vero nec Ecclesiam audierit, sit tibi sicut gentilis et publicanus (Matth. xviii). Quantum sit? crimen hujus peccati dignoscitur: primum quidem ex sententia Domini, quæ dicit : \* Quia qui incredulus filio suerit, non \* habebit u vitam æternam; sed ira Dei manet in eo. (Joan. 111). Tunc deinde ex historiis, quæ in Veteri Testamento, sive Novo referentur. Nam V Achar ille,

k Meminerit culpam satisfactione purgari. Ita in Regula S. Cæsarii excusa. In epist. S. Augustini ejusque Regula : Meminerit quantocius satisfactione cu-

rare quod fecit.

1 Qui peccatum, etc. Ex Pœnitentiali ms. S. Columbani.

m Alicubi. Lege, Alicui, ut in citato Poenitentiali cod. Flor.

n Priusquam. Lege, Prius.

. Arquat. Hoc verbum videtur redundare.

P Si oportet, etc. Exstat apud S. Basilium inter. 47 Regul. Brev., et apud Rulinum, cap. 63.

4 Argue proximum tuum. Levit.xix: Έλεγμω έλέγξεις τὸν πλησίον σοῦ, etc., id est, correptione corriples proximum tuum. In versione communi: Non oderis fratrem tuum in corde tuo, sed publice argue eum; nec habeas super illo peccatum.

r Crimen. Ita apud Rufinum. In textu Graco,

χρίμα, id est, judicium; rectius.

Quia qui incredulus. To quia redundat : nec exstat apud S. Basilium, nec apud Rufinum, nec in textu Evangelii.

1 Habebit. Ita apud Rufinum. In textu Græco S.

Joannis est, öferen, id est, videbit.

" Vitam æternam. Ita apud Rufinum; sed in textu

Græco Evangelii non est : aiswer, id est , æternam.

v Achar. Ita in textu Græco S. Basilii, ita apud S. Antiochum hom. 41: "Αχαρ παραδάτος νόμου, id est,
« Achar prævaricator legis, » et cæteros Patres Græcos, qui sequuntur Septuaginta interpretes, apud quos habetur "Αχαρ. Apud Rusinum, et in Vulgata mterpretatione est, Achan, juxta textum Hebraicum Josu. vii : py, Achen.

nem populum, facta est ira Dei. Et quidem populus peccatum quod commiserat, ignorabat, usquequo a manifestatum est : et pertulit cum omni domo sua horrendum illum et famosissimum interitum (Jos. v11). Sed et Heli sacerdos, et quidem cum non silvisset peccantibus filiis qui erant filii pestilentiæ, imo et frequenter commonens et castigans dixit : Nolite, filii, non bona audio de vobis, etc. (I Reg. 11). Qui cum peccatum argueret, et Dei judicium commoneret, tamen quoniam non vindicavit, neque digno zelo Dei adversus eos motus est, in tantum iracundiam Dei provocavit, ut etiam universus populus cum filiis suis exstingueretur, et arca testamenti ab alienigenis raperetur, et ipse insuper omnibus subversis miseranda morte corrueret. Quod si in populum ignoran- B tem, vel de unius peccato, vel in patrem qui corripuerat et commonuerat silios pro peccato, tanta Dei ira incensa est, quid sperandum est de his qui cognoscunt aliorum delicta, et reticent, nec qualemcunque adhibent correptionem? Quos utique convenerat observare illud, quod Apostolus ad Corinthios dicit: Quare non potius luctum habuistis, ut tolleretur e medio vestrum, qui hoc opus secit (II Cor. v)? et illud: Ecce enim et hoc ipsum secundum Deum contristari quantam operatum est in nobis sollicitudinem, sed indignationem, sed timorem, sed desiderium, sed æmulationem, sed vindictam (II Cor. VII)? Unde et metuere debent, ne forte etiam nunc similem veteribus interitum sumant, hi qui similiter negligunt: imo et tanto gravius, quanto spernere legem Christi C perniciosius est quam legem Moysis. Et his competit illud aptari quod dixit : Septies vindicatum est de Cain, de Lamech vero septuagies septies (Gen. 11),

§ XIX. — Ex Regula sancti Augustini (cap. 24).

b Si post admonitionem iterum vel alio quocunque die id ipsum facere videritis, jam velut vulneratum

a Manifestatum est. Ita apud Rusinum. In nostra Concordia ms. Manifestum est; sed lege: Manifestatus est. Nam in textu Græco legitur : Μέκρις έφανερώθη ο προειρημένος, id est, « usque dum prædictus manifestatus est, , nempe Achar, seu Achan.

b Si post admonitionem, etc. Hæc habentur in epist. S. Augustini 109, et in ejusdem Regula, quæ ex ea-

dem epistola collecta est, cap. 23.

c Hanc petulantiam oculi demonstratam. Lege: Hanc petulantiam oculi demonstret : sed hæc verba : D Hanc petulantiam oculi, sunt in præcedenti periodo tum epistolæ, tum Regulæ. Itaque in Regula edita legitur : Prius tamen vel alteri vel tertio demonstrandum. Hic autem S. Augustinus petulantiam et lasci-viam oculorum maxime proscribit, ob mala quæ ex immoderato et lascivo aspectu manant : nam

Oculi sunt in amore duces.

Pudorque, et verecundia cito effluunt, si libera sit oculis quocunque vagandi facultas : quibus ideo na-tura cilia, et palpebras tanquam virginibus vela providit, ut facile pudorem suum servent, eorumque

[qui] cum furatus esset regulam auream, super om- A sanandum prodat, quicunque potuerit hoc invenire, prius tamen et alteri vel tertio e hanc petulantiam oculi demonstratam, ut duorum vel trium possit ore convinci, et competenti [se] veritate coerceri. Nec vos judicetis esse malevolos, quando hoc indicatis. d Magis quippe innocentes non estis, si fratres vestros, quos indicando corrigere potestis, deperire permittitis. Si enim frater tuus vulnus haberet in corpore, quod vellet occultare, cum timeret • sanari, nonne crudeliter abs te sileretur, et misericorditer indicaretur? Quanto ergo magis debes manifestare, ne i perniciosius putrescat in corde. Sed antequan aliis demonstretur, per quos convincendus est, si negaverit, prius præposito debet ostendi, si admonitus neglexerit corrigi: ne forte possit secretius correptus non innotescere cæteris. Si autem negaverit, tunc 8 nescienti adhibendi sunt alii; ut jam coran omnibus possit non ab uno teste argui, sed a duobus et tribus convinci. Convictus vero secundum przpositi. vel etiam presbyteri, ad cujus dispensationen pertinet, arbitrium, debet emendatoriam sustinere vindictam: quam si ferre non curaverit, etiamsi ipse non abscesserit, de vestra societate projiciatur. Non enim et hoc fit crudeliter, sed misericorditer : ne contagione pestifera plurimos perdat.

# § XX. — Ex Regula Pauli et Stephani (cap. 36).

Si quis alterum viderit illicitum quidquam vel sermone vel opere facientem, et priori distulerit publicare, cognoscat se esse nutriorem peccati, et per omnia æqualem peccanti : quia et animæ suæ et illi est quem tegit durissimus inimicus. Ex hoc apud Deum, qui mala odit, et apud cunctam fraternitatem exsecrabilis, et infidelis habebitur : quia per abundantiam malitiæ noluit prodere, ut corrigere posset errantem : et odio disciplinæ dilexit malitiam; et astitit omni viæ non bonæ.

pupillas Græci κόρας, id est, virgines appellarunt, m notat S. Isidorus Pelusiota, libr. v, epist. 46 et 146; et S. Casarius frater S. Gregorii Nazianzeni, Dial. 4. cum ait : Παρθενεύειν ούν χρή τὰς κόρας όρθαλαιστ λσωνυμίαν των παρθένων τετιμημένας, id est, « Oportet igitur pupillas oculorum virgines esse, quæ idem nominis ornamentum sortitæ sunt cum virginibus. ) Si qui ergo aliquam pulchritudinem conspexerint, erubescant, vela trahant, in terram veluti matrem suam aspiciant, quæ doceat eos ου μόνον την ήμετέραν φύευ. άλλ' ότι και τὸ ὀφθίν κάλλος εξ αυτής ήνθησε, και είς αὐτήν ὑποστρίψει μαρανθησόμηνον, id est, « non no-stram modo naturam, sed et spectatam illam venustatem ex ipsa effluxisse, et rursus marcescentem in illam redituram, » inquit idem S. Isidorus epist. 146.

d Magis quippe innocentes non estis. Idem ferme supra dixit S. Basilius, interr. 40 Regul. Brev.

• Sanari. Lege: secari, ut in epist. S. Augustini.

Perniciosius. Ita in epist. S. Augustini et apad Smaragdum. In Regula legitur, deterius.

<sup>8</sup> Nescienti. Lege neganti, ut in ep. S. Augustini, Regula , et apud Smaragdum.

# CAPUT XXXI.

#### QUALIS DEBET ESSE MODUS EXCOMMUNICATIONIS.

#### § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

 Secundum modum culpæ excommunicationis vel b disciplinæ debet extendi mensura. c Qui culparum modus in abbatis pendet judicio. Si quis tamen frater d in levioribus culpis invenitur • a mensæ participatione privetur. Privati autem a mensæ consortio ista erit ratio, f ut in oratorio psalmum aut antiphonam non imponat, neque lectionem recitet usque ad satisfactionem. Refectionem autem cibi post fratrum refectionem solus percipiat, ut 5 si, verbi gratia, fratres sexta hora, ille frater nona; h si fratres nona, ille frater vespera, usque dum satisfactione congrua veniam consequatur.

#### § II. - Ex Regula Patrum (cap. 4).

- i Si quis autem murmuraverit vel contentiosus R
- Secundum modum culpæ, etc. Hoc caput profertur ab Ivone Carnotensi, p. 13 Decreti, cap. 73.
   Disciplinæ. Id est, vindictæ, pænæ, supplicii.
- · Qui culparum modus in abbalis pendet judicio. Nam in qualibet culpa et in ejus animadversione multa sunt consideranda : rei gravitas aut levitas, alizeque ejus circumstantiz; personz ratas et condi-tio; si senex, si puer, si adolescens, si juvenis, si robustus, aut debilis. Nam eadem pœna, ob idem peccatum inflicta, juveni et robusto erit facilis et tolerabilis, quæ seni et imbecillo difficilis erit admodum et vix tolerabilis; et robustus punietur juxta modum culpæ, imbecillus vero ultra modum. Considerandum est etiam si servus, si ingenuus, si vili loco, si honesto, vel nobili natus, si levis, si petu-

lans, si humilis aut superbus, etc.
d In levioribus culpis. In Decreto Ivonis, cap. supra citato, additur ré culpabilis.

• A mensæ participatione privetur. Ejusmodi ex- C clusio a mensa ob delicta videtur etiam in Regula S. Cæsarii, cap. 11: ( Quæ aliquid ex his quæ jubentur implere noluerit, a communione orationis, rel a mensa secundum qualitatem culpæ sequestrapitur. > Dicit, secundum qualitatem culpæ; ut sit in graviori, a communione orationis; in leviori, a mensa equestratio. Hæc autem privatio a mensa communi ita enim intelligendum est) in Regula S. Benedicti uillam prorsus excommunicationem involvit, ne uidem minorem illam theologorum qua quis excluliis, sed est tantum quædam pæna quæ ob leves ulpas infligitur.

f Ut in avalant

Ut in oratorio psalmum vel antiphonam non imonat. Ac proinde missam conventualem, ut vocant, on celebret. Potest tamen privatam celebrare. Quia æc pæna non prohibet monachum sacramentorum erceptione, cum nullo modo fit excommunica-

Si fratres hora sexta, etc. Ita Magister in Reula ms.: (Si fratres sexta reficiant, ille ad horam onam. )

h Si fratres nona, etc. Idem statuit Magister in iegula ms. : « Si inculpabiles fratres hora nona reciant, illius supradicti refectio protrahatur in ve-

peram. )

i Si quis autem, etc. Hee habentur in prima Re-ula Patrum ms. cod. Flor., cujus initium est: Cum esideremus in unum in nomine Domini nostri, etc. uæ etiam exstat in vetusto codice ms. bibliothecæ orbeiensis, cujus titulus est, Incipiunt statuta Patrum.

- A exstiterit, aut opponens i in alio contrariam voluntatem præceptis, digne correptus tandiu k abstineat. quandiu vel culpæ qualitas poposcerit, vel se pænitendo humiliaverit, vel emendaverit. Correptus autem 1 non audeat usquam recedere.
- § III. Ex Præceptis et Institutis sancti Pachomii (cap. 8).
- m Si quis tulerit rem non suam, ponetur super humeros ejus 5, et aget pænitentiam publice n in collecta, stabitque o in vescendi loco.

§ IV. — Item ejusdem (art. 3),

Si inventus fuerit unus e fratribus aliquid per contentionem agens et contradicens majoris imperio, increpabitur juxta mensuram peccati sui.

§ V. — Ex libro Institutionum.

P Si quis igitur q gillonem fictilem, quem illi

Initium vero: Residentibus nobis in unum in nomine Domini nostri. Hoc etiam capitulum exstat in libello cxiv Sententiarum de rectoribus Ecclesiæ edito Coloniæ.

i In alio. Ita in cod. Flor. Sed lege, in aliquo, ut in cod. Corbeiensi. In libello cxiv Sententiarum legitur,

in aliqua contraria voluntate. Male.

- Abstineat. Lege abstineatur, ut in cod Flor. et Corb. et in lib. cxiv Sent., id est excommunicetur. Nam abstinere, et abstinere communicatione, idem est ac excommunicare, ut patet ex epist. Caldonii, quæ est 39 inter epist. S. Cypriani: Item abstinuimus Sophronium; et supra : Abstinuimus communi-catione Felicissimum. Et excommunicatus dicitur abstentus. S. Cyprianus epist. 38 : ut abstentum se a nobis sciat. Et epist. 55.
- 1 Non audeat usquam procedere. Nempe a loco sibi assignato ab abbate, ubi pœnitentiam agat. Sed lege uspiam.

Si quis tulerit, etc. Exstat in Regula sancti Pachomii excusa, art. 121.

- n In collecta. Collecta in Regula S. Pachomii est synaxis officii divini. Estque duplex : major, cum omnes fratres simul congregati officium divinum persolvebant in oratorio; minor, quæ in singulis classibus seu domibus a fratribus ejusdem classis seu domus in ipsis domibus fiebat. Art. 107 Regulæ S. Pachomii: > Sex orationes facient vespertinas juxta exemplum majoris collectæ, in qua omnes fratres pariter congregantur. > Art. 126: « Per domos singulas vesperi orationes psalmosque complebunt juxta or-dinem majoris collectæ, quæ a cunctis fratribus in commune celebratur. > Sumitur etiam collecta pro collatione, de qua supra actum est. Eadem Regula, cap. 113: ( Quomodo collecta fieri debeat, et fratres sint congregandi ad audiendum verbum Dei juxta præcepta majorum et doctrinam sanctarum Scripturarum. >
- o In loco vescendi. Id est, in refectorio, ut art. 2 ejusdem Regulæ: « Et vescendi loco, ordine corripietur. ) Sed hic locus corruptus est, et legendum: Ordine monasterii, etc., ut art. 104, monasterii or-dine increpabitur. Et art. 93: « Corripietur ordine monasterii, donec corrigatur. Id est, juxta ordinationes et statuta monasterii.
- P Si quis gillonem, etc. Hæc sunt apud Cassianum lib. rv de Institutis renuntiantium, cap. 16, ex quo multa exscripsit S. Columbanus sub finem sui Pœnitentialis, et S. Isidorus cap. 17 suæ Regulæ.

4 Gillonem. Gillo seu gello est aquale. Glosse ve-

ter negligentiam suam quam publica diluet pœnitentia; cunctisque in synaxi fratribus congregatis tandiu prostratus in terram vehiam postulahit, donec orationum consummetur solemnitas, impetraturus veniam, cum jussus fuerit abbatis judicio solo surgere. Eodem modo satisfaciat quisquis ad opus aliquod accersitus, vel ad congregationem solitam tardius accesserit, aut si decantans psalmum vel modicum titubaverit; similiter si superflue, si durius, si contumacius responderit; si vel leviter murmuraverit; si negligentius obsequia injuncta compleverit; si lectionem operi vel obedientiæ præferens, officia statuta segnius fuerit exsecutus; si dimissa synaxi non concitam ad cellam recurrere festimaverit; si cum aliquo vel ad modicum substiterit; si B ad punctum temporis uspiam recesserit; bsi alterius manum tenuerit; si cum illo qui cellæ suæ cohabitator non est, confabulari quantulumcunque præsumpserit; si oraverit cum illo qui ab oratione suspensus; si parentum quempiam vel amicorum sæcularium viderit, vel collocutus eis sine suo seniore fue-

teres : ποδοχοίλον, aquale, gello. Mentio fit in glossis Isidori mox citandis, et in Catalectis.

Augustum penitus torret Phaēthontius ardor Quem recreat fessum gillo, facella, melo.

Hinc gillonaril lib. u legis Wisigothorum, tit. 4,

4, qui gillonum curam habent.

Daucaiem. Giossæ Isiuoti: Daucaiem, giuonem.
Eædem glossæ: Gillonem, baucalem. Glossæ Benedicti: Gillo, βαυχάλιον. Mentio fit apud Joannem Moschum, cap. 19 Prati spiritalis: Δές μοι δλίγον ύδωρ καίγω έξενεγκας τὸ βαυχάλιον μου δέδωπα αὐτῶ, id est, c Da mihi pauxillum aquæ. Et ego afferens baucalem funditur, quod fit publica poshitentia, prostratione. Baucalem. Glossæ Isidori: Baucalem, gillonem. meum dedi ei. )

b Si alterius tenuerit manum. Optima institutio. Nam ejusmodi attrectationes fomitem libidini subministrant; quas etiam vetat S. Pachomius art. 53 suæ Regulæ: « Manum alterius nemo teneat; sive ambulaverit, sive sederit, aut steterit, uno cubito

distet ab altero.

c Familiaritas apud feminas. Hanc cum mulieribus familiaritatem etiam inter gravia monachorum peccata recenset S. Isidorus, cap. 17 Regulæ suæ: Graviori autem culpæ obnoxius est si temulentus quisquam fuerit, si discors, si turpiloquus, si feminarum familiaris. . Quod sane attentius considerent nonnulli monachi, qui nescio quo prætextu familiariter cum mulieribus confabulantur. Ex quo sane se omni pudore et verecundia vacuos esse manifestant. Nam, D art. 121 ejusdem Regulæ: c Si autem in form ut ait præclare Tertullianus, lib. de velandis Virginibus : c Tam sancti viri est suffundi, si virginem viderit, quam sanctæ virginis, si a viro visa est. ) Quam labem monasteriis attulerit pruriens hæc cum mulierculis colloquendi impetigo, horrendum dictu est. Nec mirum. Nam, ut scribit S. Basilius, lib. de vera Virginitate: Μάλαγμα ἀδονᾶς ἀρρενι θάλυ. Id est, « Viro mulier est voluptatis illex. » Et, ut recte monet S. Leander, lib. de Institutione virginum: « Dispar sexus in unum locatus eo titillatur instinctu, quo nascitur et naturalis movetur flamma, si incomposita attigerit. Quis colligavit ignem in sinu suo, et non comburetur? ignis et stupa sibi utraque contraria in unum redacta flammas nutriunt : viri sexus et feminæ diversus si conjungitur, quo lex naturze provocat, commovetur.) Unde poeta:

Carpit coim vires paulatim, uritque videndo

a baucalem nuncupant, casu aliquo fregerit, non ali- A rit; si epistolam cujuscunque suscipere vel rescribere sine suo abbate tentaverit. Hucusque et in hujusmodi ac similibus admissis procedit animadversio spiritalis. Residua vero apud nos indifferenter admissa a nobis quoque reprehensibilius sustinentar. Id est, aperta vitia, manifesti contemptus, contra dictiones tumidæ, libera et effrenata processio, t familiaritas apud feminas, iræ, rixæ, d simulations et jurgia, operis peculiaris præsumptio, philargua contagio, affectus atque possessio rerum superfusrum, quæ a cæteris fratribus non habentur; extrordinaria ac furtiva cibi refectio. Hæc et his simila non illa • increpatione, quam diximus, spiriuli, sei vel plagis emendantur, vel f expulsione purgatur.

§ VI. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 70).

Interrog. 8 Si injunctum fuit aliquid fratri et cotradixerit, postea autem sponte h abierit, quid es!-Resp. ln eo quod contradixit, quasi non obtemperas judicandus est, et velut cæteros ad simile concitation lum. In quo sciat se illi sententiæ obnoxium quæ diri: i Contradictiones suscitat omnis malus: Dominia

Et sapienter admodum sanctus Antiochus, homil fi: Ωσπερ γάρ την του λύχνου λαμπάδα τρέμι επι-ούτω και τον της ήδενης πύρσον εξάπτει η γυπαίς π τυχία. Id est, c Quemadmodum lucernæ fulguren oleum nutrit, ita facem libidinis accendit melers conversatio. Duod si ita est, quanto periculo al jicit animam is qui frequens adesse malierum afaibus non pertimescit?

rectoris objurgatione et similibus.

f Expulsione purgentur. Expulsio ista erat tanta ad certos quosdam dies, in quibus monachus of batur ante fores monasterii manere separato : consortio fratrum, ad sui purgationem. Que quies ad purgationem non valeret, si esset omnimoda : jectio. Id etiam planum est ex Regula S. Pactus. art. 87: (Qui habet pessimam consueudinem s fratres suos sermone sollicitet, et pervertat autr simpliciorum; tertio commonebitur: si centent rit et obstinato animo in duritia perseveraveri. parabunt eum extra monasterium, et verbraka ante fores, dabuntque ei ad vescendum fore parte et aquam, donec mundetur a sordibus. I luis c dicem nostræ Concordiæ, ut supra notatum et l rit deprehensus trigința novem (plagis) verberita eum, et foris dabunt et edere panem et aquan 3 tum, , etc. ld etiam clarum est ex Pænitentist S. Columbani : Qui transgreditur Regulam ; \* nis vel disciplinæ generalis, maneat expulsi & cibo, ut in crastinum recipiatur. > Et ita case. sunt duo loci ejusdem Pænitentialis: c Qu. " præpositum suum despexerit, aut Regulam blasteverit, foras repellendus est, nisi ipse dicat: Pame quod feci. Et paulo post: ( Verbosusque ) turnitate dampandus est, inquietus mansocie gulosus jejunio, somnolentus Agilia, supertus cere, destitutor repulsione.

s Si injunctum fuerit, etc. Habetur apud S. F. lium interr. 38 Regul. brev., et apud Ruff

cap. 42.

Abierit. Ad faciendum opus injunctum. i Contradictiones, etc. Prov. xvII juxta Sq-

xvII). Cum autem certum sit quia non homini obtemperat, sed Domino dicenti, Qui audit vos, me audit; et qui vos spernit, me spernit (Luc. x). Si compunctus est recordatione mandati, prius satisfaciat; et ita (si permittitur) impleat quod injunctum est.

§ VII. — Item ejusdem (cap. 71).

Interroy. Di obediens quis murmuret? - Resp. Apostolo dicente: Omnia facite sine murmuratione et hæsitationibus (Phil. 11). Alienus sit a fratrum unitate, qui murmurat; et opus ejus abjiciatur. Manifestum est enim, ille qualis est, quia infidelitate angrotat, certain futuræ spei fiduciam non gerit.

#### § VIII. — Item ejusdem d (cap. 194).

Interrog. Qualibus correptionibus uti oportet inter fratres ad emendationem eorum qui delinquunt? B - Resp. Hoc sit in judicio corum qui præsunt, vel quali modo corripi debeant : quia et ætas et eruditio multam habere facit differentiam pœnæ. § IX. — Ex Regula sancti Isidori episcopi (cap. 17).

 Delicta autem levia sunt, aut gravia. Levioris culpæ reus est, qui otiosus esse dilexerit; qui ad officium vel collationem, vel ad mensam tardius venerit, f qui, in choro riserit, s fabulisque vacaverit; qui, relicto officio vel opere extra necessitatis causam, foris discesserit; qui torporem, aut somnum amaverit; qui sæpius juraverit; qui multiloquus fuerit, qui ministerium cujuslibet operis injunctum sibi sine benedictione susceperit, ac 'peracto opere benedictionem minime postulaverit; qui injunctum opus negligenter, vel tardius expleverit ; C

ginta. In versione communi paulo aliter: Semper urgia quærit malus : angelus autem crudelis mitte-

t ur contra eum, juxta textum Hebraicum.

<sup>a</sup> Immittit. Ita apud S. Basilium, ἐπιπέμπει, in
præsenti; apud Septuaginta ἐππεμψει, in ſuturo.

b Si obediens, etc. Exstat apud S. Basilium interr.

s equ. et apud Rufinum cap. eodem.

c Alienus sit. Ita apud Rufinum. In textu Græco legitur, απηλλοτρίωται. Sed legendum puto: απαλλ οτρίουσθω, id est, abalienetur, vel alienus sit, juxta rostram emendationem. Nam hic poena decernitell in murmurantem, nempe a fratrum societate separatio.

d Non exstat apud S. Basil. net apud Rufinum.

· Delicta autem, etc. Hæc reperire est in Regula earlita S. Isidori, cap. 17; sed fere sumpta sunt ex ca-

piete supra citato Cassiani.

1 Qui in choro riserit. Hunc in choro risum ita cercendum censuit S. Pachomius art. 1 Regulæ sume : « Si acciderit, ut psallendi tempore, vel oranli, aut in medio lectionis aliquis loquatur, aut rileat; solvet cingulum, et inclinata cervice, manious ad inferiora depressis, stabit ante altare, et a principe monasterii increpabitur. Hoc idem faciet et n conventu fratrum, cum ad vescendum pariter convenerint. Adversus eos qui in ecclesia rident, nvenitur S. Joannes Chrysostomus serm. 15 in epist. id Hebraeos.

<sup>8</sup> Fabulisque vacaverit. Quam sit utile in eccleia tacere, at contra quam sit indignum omni honine Christiane et sancte vacare ibi fabulis, præ-lare docet S. Ambrosius, lib. 111 de Virginibus :

Maxima est virtus tacendi, præsertim in ecclesia. fulla te :divinarum sentenția fugiet lectionum, si urem admoveas, vocem premas; ) et paulo post: « An

tem angelum immisericordem a immittit ei (Prov. A qui casu vas aliquod fregerit; qui damnum rei parvæ intulerit; h qui codice negligenter usus fuerit; qui alicubi ad momentum secesserit; qui litteras ab aliquo, vel quodlibet munus acceperit, vel epistolam suscipiens occultaverit, sine abbatis consensu rescripserit, vel quemlibet parentum seu sæcularium sine jussu senioris aut viderit, aut cum eo locutus fuerit; qui seniori inobediens fuerit; qui contumaciter seniori responderit; qui erga seniorem linguam non represserit, qui lascivus in lingua fuerit; qui inhoneste incesserit; i qui jocaverit, qui satis riserit; qui cum excommunicato locutus fuerit; oraverit, comederit; qui illusionem nocturnam Patri non patefecerit. Hæc igitur et his similia triduana excommunicatione emendanda sunt.

> Gravioris autem culpæ obnoxius est, si turbulentus quisque sit, si discors, si turpiloquus, si feminarum familiaris, si seminans discordias, si iracundus, si altæ et erectæ cervicis, si mente tumidus, si jactanti incessu immoderatus, si detractor, susurro, vel invidus, si præsumptor rei peculiaris, si pecuniæ contagio implicatur, si aliquid præter regularem dispensationem superfluum possideat, si fraudator rei acceptæ vel commissæ sibi, aut minus commissæ, inter hæc si se de rebus secum allatis extulerit, i vel de eis per mobedientiam murmuraverit, si rei majoris damnum intulerit, si furatus fuerit, si perjuraverit, si falsum dixerit, si contentiones et rixas amaverit, si manifestum convitium fratri intulerit, si personam innocentis falso crimine maculaverit, si contumaci animo seniorem despe-

> quidquam est indignius, quam oracula divina circumstrepi, ne audiantur, ne credantur, ne revelentur : circumsonari sacramenta confusis vocibus, ut impediatur oratio pro salute deprompta omnium, cum entiles idolis suis reverentiam tacendo deferant? Unde illud exemplum proditur. Alexandro sacrificante Macedonum rege puerulum barbarum qui ei lumen accenderet, excepisse ignem brachio, atque adusto corpore mansisse immobilem, nec dolorem prodidisse gemitu, nec tacito pœnam indicasse fletu Val. Max. l. 111, cap. 3). Tanta in puero barbaro fuit disciplina reverentiæ, ut naturam vinceret; atque ille non deos, qui nulli erant, sed regem timebat. Quid enim timeret eos, qui si idem ignis contigisset, arsissent? » Et paulo post : « Frequens sermo est cum plurima ranarum murmura religiosæ auribus plebis obstreperent, sacerdotem Dei præcepisse. ut conticescerent, ac reverentiam sacræ deferrent orationi : tunc subito circumfusos strepitus quievisse. Silent igitur paludes, homines non silebunt? Et irrationale animal per reverentiam recognoscit quod per naturam ignorat : hominum tantam esse immodestiam, ut plerique deferre nesciant mentium religioni, quod deferunt aurium voluptati? >

h Qui codice negligenter usus fuerit. Ita in Regula excusa, sed apud Smaragdum corrupte legitur : Qui

quotidie negligenter visus suerit.

i Qui jocaverit. Joca et facetiæ monacho vitanda sunt. Oportet enim eum esse γλυκύν εν ταϊς διμλίαις, ου διά της ευτραπελίας το ήδυ θηρώμενον, id est, « suavem in conversatione, nec facetosis sermonibus jucunditatem venari, inquit S. Basilius epist. ad S. Gregorium Theologum. Vide supra ad caput de Taciturnitate.

i Vel de eis. Sibi ablatis.

zerit, si rancorem adversus fratrem tenuerit, si A debilitatem inferat membris: f quia sicut subditorm peccanti in se et postea supplicanti veniam non concesserit, si cum altero in uno lecto jacuerit, si extra communem mensam privatim vel furtim quippiam sumpserit, si alicubi extra consultum præpositi vel abbatis discedens medio die, vel amplius commoratus fuerit, si, ut otiosus sit, salsam infirmitatem prætenderit. Hæc et similia juxta arbitrium Patris diuturna excommunicatione a purganda sunt; 'ut qui graviter peccare noscuntur, acriori severitate coerceantur.

§ X. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 15).

b Clamosum in locutione monachum, aut iracundum, ridiculosum, subsanatorem sive detractorem esse non decet. Qui ejusmodi est, et sæpe castigatus, non fuerit emendatus, flagellis verberibusque curandus B est, et acriter emendandus, crebraque curiositate et industria reducendus. Lascivus, petulans et superbus sæpius suspendatur a cibo, et biduanis sive triduanis maceretur inediis, operisque adjectione conficiatur: sermone et colloquio castigetur. Si ista perpessus sæpe, minime fuerit correctus, plagis emendetur instantius, reclusionibus diutinæ coarctetur angustiis, c brevissime panis et aquæ esu sustentandus, donec se spondeat a vitio recessurum. Inobedientem, murmuratorem, contradictorem, sive furtivis comestionibus atque d bibitionibus vacantem supra scripta coercebit sententia: et in omnibus omnino monachorum e excessionibus congrua animadversio adhibenda est secundum abbatis et seniorum judicium conveniens negligentiæ, ætati, sive C hentibus nunquam parcendum, done corrigious personæ. Eritque summa discretione providendum, ne gravia pro levibus inferantur; aut e contrario pro maximis levis et parva ultio erogetur. Mensura namque et pondere æquo justitiaque pia et miseratione continua Pater vel præpositus debet excellere: ut sic vulnus curet ægroti, quatenus salutem et non

· Purganda sunt. In Regula excusa additur : Et

flagellis emendanda.

<sup>b</sup> Clamosum, etc. Habetur in Regula ms. S. Fructuosi episcopi Bracarensis cod. Crassensis, et in libello cxiv Sententiarum de rectoribus Ecclesiæ, usque ad illa verba : Crebraque curiositate, etc. Clamosum autem esse monachum turpe est admodum. Nam rusticitatis est symbolum μεγάλη τῆ φωνῆ λαλεῖν, id est, alta voce loqui, inquit Theophrastus, charactere de rusticitate. Unde apud Plautum initio D excesserit septem dierum spatium. Mostellariæ clamosus sic objurgatur.

Quid tibi malum, hic ante ædes clamitatio est? An ruri censes te esse? Abscede ab ædibus. Abi rus, abl directe. . .

· Brevissime. Ita in Regula ms., id est parcissime.

Vel certe legendum, brevissimi?

d Bibitionibus. ld est, potationibus. Hoc vocabulo utitur S. Cæsarius archiepiscopus Arelatensis, serm. 6. Nam qui de choro psallentium it ad comessationes inhonestas, bibitionesque furtivas.

· Excessionibus. Id est, excessibus.

<sup>f</sup> Quia sicut subditorum vitia, etc. Nota. Subditi bic a prælatis judicantur: sed prælati a Deo severius quidem, nempe in illo severissimo et districtissimo judicio judicandi sunt.

5 Culpæ modus. Id est, culpæ ratio, scilicet gra-

vitas, aut levitas, aliæque circumstantiæ.

A Ferventior. Id est, asperior, acerbior.

vitia per præpositos, ita et præpositorum neglisatias per semetipsum Deus judicabit.

& XI. - Ex REGULA CUJUSDAM (cap. 19). Excommunicationis mensura qualis esse delett. justum scientibus librare judicium s culpz mode ostendit. Levioribus enim culpis levior est adhibut correptio; gravioribus vero h ferventior exhibate damnatio. Proinde abbatis studio pensandun est u si aliquis frater in levioribus inveniatur oboniu culpis, usque i ad indictam sibi horam mens mire tur : de gravioribus vero seu dierum vel mesim definitio in longius protracta correptione i finite. k Ea tamen Regula, ut si amplius quam septem inrum spatium excommunicationis percurent: diu prenitentiæ sub statuto tempore ordo retenta fuerit 1 sicut a mensa suo loco privatui; iu ti i ecclesia segregetur : ut m in loco, in quo min ii. nec psalmum n cantet, nec ullum ordinen tau; usque dum satisfactione humili cum cordis omitione ab abbate vel a senioribus veniam merum. Excommunicatus vero frater qui culpis grimes existentibus aut cellula recluditur, aut consein congregationis separatur, a nullo penius at 'alloquia, aut visitationis munus fruatur: nisi tamemodo cui præceptum ab abbate fuerit. Si quis imigressus hanc regulam fuerit, regulari ponionia subjacebit.

XH. — Ex Regula sancti Aurelian (ap. 3). Superbis inobedientibusque, et iracundiam protr-

§ XIII. — Ex REGULA SANCTI FERREGLI (csp. 22). Ut convitium vel maledictum et ore monachi not procedat; neque lingua in impatientiz excitations soluta effrenatum quid ministret ostiis labiorus: sed commotus ira, (P ut est humanitatis) dica: Pone, Domine, custodiam ori meo, et ostius it-

i Ad indictam sibi horam. Indicta hora est, 89 fratres sexta, ille nona, ille vespere reficial.

i Finiatur. Id est, determinetur.

k Ea tamen Regula. Supp. servata. Hzc min spectant ad leves culpas, quorum pœnam offici, so de gravioribus acturus. Et sensus est: question dum ob leves culpas excommunicatus soo im mensa privatur, ita in ecclesia segregelar, d psalmum cantet : si tamen ejusmodi excomonica

1 Sicut a mensa. Legendum videtur, ist !

m In loco in quo antea fuerat. Non tante 197

tur, ut in alio loco psalmum cantet. a Cantet. S. Benedictus dicit, imponet. patet idem esse imponere. ac cantare. Sel k verbo infra.

· Colloquia, etc. Archaismus. Nam olim wie fruor, accusativo jungebatur.

P Ut est humanitatis. Id est, nt est infirmitie imbecillitatis humanæ. Phædrus lib. 111 fab.

Humanitati qui se non accommodat, Plerumque ponas oppetit superbiz.

Sic humanum, apud Terentium in Heautoniis, x

Homo sum, humani a me nihit alienum poto-Ut humanum factum, humanus error, et fragilitate manans.

cumtiantia labiis meis (Psal. cxl.). Adjungat et illud : A promoveri, ne, addita dignitate, radicata in eis præ-Dixi, Custodiam vias meas; ut non delinquam in linqua mea (Psal. xxxvIII). Habens illud Apostoli ante oculos suos: Quia neque maledici regnum Dei possidebunt (Cor. v1). Si quis ergo his indomitus mente proruperit, a triginta diebus ab omnium fratrum colloquio habeatur alienus, donec agnoscens se b tantummodo in congregatione o solitudinem incurrisse, veniam eligat postulare.

## § XIV. — Ejusdem (cap. 29).

Adillos qui post correctionem impugnantes judicia seniorum nituntur excusare peccatum, et non ad pænitentiam recordatione delicti, sed ad duritiam indignationis nimium migraverint; d respice istam sentenliam: ut • quandiu a proposita intentione revocentur. ecundum arbitrium abbatis arduæ omnino subjaceant lisciplinæ: quia non dixerunt: Peccatum meum ego comosco; sed dixerunt, quod s in Isaia propheta de rebelibus legitur: Nullus est qui agat pænitentiam super pecatum suum, dicens : Quid feci ? Illi namque se prioribus nteponunt, et aliorum loca non erubescunt elatiois vitio invadere, ac præceptis Dominicis contradiunt, quibus ita jubemur : Quicunque voluerit inter 28 major fieri, sit vester minister (Matth. xx); et qui pluerit inter vos primus esse, erit vester servus (Marc. ). Abbatis vel etiam reliquorum increpatione conisi ad locum proprium quem reliquerant revocenir : quos ad majorem gradum tardius decernimus

- Triginta diebus, etc. Hæc fuit olim usitata a C iscis illis Patribus excommunicationis ratio, quæ rto dierum, aut mensium, aut annorum numero ffinitur pro delictorum modo, et ratione S. Fruuosus episcopus Bracarensis, cap. 17 Regulæ: « Si c sic se emendaverit, flagelletur acerrime, et ium mensium spatio excommunicationis vindictam scipiens sub pœnitentiæ districtione solus recluda-r in cella. > S. Isidorus, cap. 17 Regulæ: ( Hæc igitur his similia triduana excommunicatione emendanda int. Et cap. 18: Si excommunicatio biduana erit. excommunicato nihil alimenti tribuendum t. . Concilium Epaonense, can. 34 : «Si quis serım proprium sine conscientia judicis occiderit, exmmunicatione biennii confusionem sanguinis exabit. > Concilium Eliberitinum, can. 55: (Sacerdos si tantum sacriscantium coronam portant, nec crificant, nec de suis sumptibus aliquid idolis præant, placuit post biennium accipere communio-m. Doncilium Agathense can. 62: « Si quis proium servum sine conscientia judicis occiderit, ex- D mmunicatione, vel poznitentia biennii reatum aendabit. Et can. seq. : « Triennio a commu-one priventur Ecclesiæ. » Aurelianense III, can. : • Quod si quilibet antistitum, vel clericorum quod pra scriptum est, vitare voluerit, triennii excommu-catione multetur. > Concilium Turonense 11, can. : « Nam si inventus fuerit presbyter cum sua preytera, aut diaconus cum sua diaconissa, aut sub-conus cum sua subdiaconissa, annum integrum communicatus habeatur., Concilium Nicænum, 1. 11 et multis aliis. Ancyranum, can. IV. S. Basis, epist. 3 ad Amphilochium, can. 58: 'Ο μειχεύσας εέ ετεσεν αποινώνητος έσται των αγασμάτων, id est, ze hus quindecim annis a sacramentorum commuarcebitur. > Et multis aliis locis.

antummodo. Videntur deesse hæc verba, ob

'eL similia.

sumptio prævalescat.

#### § XV. — Item ejusdem (ex eodem capite).

Illos igitur monachos quos vel unius diei finis discordes invenerit, qui usque ad vesperam lites trahunt, et ante non excludunt odium quam sol eognoscat occasum (Eph. IV), qui h dicenti Apostolo per inobedientiam contradicunt, statuimus tandiu abstinentia macerandos, quandiu ad veram se concordiam ultronea satisfactione convertant. Quibus post longum i scandalum pacificare in occulto non liceat, ne aliquid fictum puritas charitatis admittat: sed sit eorum reconciliatio publica, quorum sit discordia manifesta. Fratribus ergo cunctis astantibus veniam invicem postulent, quia uterque reus et cum ore mentis manifesta emendatione deponant. R diuturna simultate notatur, dum unus indulgentiam petere destitit, aut alter rogari desiderans non dimisit. Et ideo impius mansit impænitens: hic damnandus posterum, ille post culpam. Propterea offensus iste iram in contemptu Evangelii non retineat, sed cito ad illud recurrat i exemplum: Dimittite, et dimittetur vobis (Luc. vi). Et illud Apostoli : Induite vos i sicut electi Dei, et dilecti viscera misericordiæ, benignitatem, humilitatem, modestiam, patientiam, supportantes invicem, donantes vobismetipsis, si quis adversus aliquem habet querelam, sicut et Dominus donavit vobis, ita et vos (Col. 111). Ille vero qui injuriam intulit, hujuscemodi exemplo velociter terreatur : Facit Dominus judicium injuriam patientibus

> e Solitudinem. Solitudo hoc loco est a fratrum societate separatio.

> d Respice istam sententiam. Legendum videtur:

Respicit ista sententia.

Quandiu. Id est, donec. S. Cæsarius in Recapitulatione: Quandiu dignam pœnitentiam agens humiliter veniam petat. 🤉

f Cum ore mentis. Locus corruptus. Lege tumo-

rem mentis, ut in cod. Vindocinensi. In Isaia. Ita in cod Vind. Sed hic locus exstat,

non in Isaia, sed Jeremiæ cap. xviii. h Dicenti Apostolo. Nempe ut sol non occidat super iracundiam nostram; cui non obtemperant ii qui so-

lis occasum non præveniunt, ut cum fratribus in gratiam redeant.

verba sequitur.

i Scandalum. Scandalum est rixa, jurgium, dissensio, pugna, ut supra notatum est. S. Gregorius Turonensis, lib. v Hist., cap. 10: c Nam hi perpetrato scelere ad Burdegalensem civitatem venientes, orto scandalo, unus alterum interemit. > Et lib. x, cap. 15, agens de illa seditione exorta inter sanctimoniales cœnobii S. Radegundis : « Cum autem scandalum quod serente diabolo in monasterio Pictavensi ortum, in ampliorem quotidie iniquitatem consurgeret. Id etiam patet ex psalmo cxviii, cap. 21, pax multa diligentibus legem tuam, et non est illis scandalum. Ubi pax et scandalum opponuntur. Unde Apollinarius in Metaphrasi, ubi Septuaginta scribunt σκάνδαλον, posuit νείκος, id est contentio, rixa.

## ..... Où de te veïxos exeure.

Id est, c neque aliquam rixam habent.

i Exemplum. Id est, testimonium, auctoritatem, ut etiam paulo post dixit: hujuscemodi exemplo, etc. k Sicut electi Dei. Omissa est vox sancti, quæ hæc

(Psal. CXLV). Et alibi: Quo seminaverit homo, hec A prima die confessus fuerit, i viginti quatuor psalmos. et metet (Gal. vi). § XIX. — Item ejusdem.

§ XVI. - Ex Præceptis et Institutis sancti PACHOMII.

 Qui injuste judicaverit, b injuste ab aliis condemnabitur. c Si unus e fratribus, aut duo, vel tres d scandalizati ab aliquo recesserint e de domo et postea venerint, ventilabitur inter eos et scandalizantem judicium; et si reus inventus fuerit, monasterii regulis emendabitur.

§ XVII. — Ex REGULA SANCTI COLUMBANI.

<sup>1</sup> Si quis detraxerit abbatem suum, septem dies unum s paximatium : si fratrem suum, xxiv psalmos: si sæcularem, xii psalmos.

#### § XVIII. — Item ejusdem.

tenet contra fratrem soum i ut tempus tenuerit; ita erit pœnitentia ejus in pane et aqua. Si vero

a Qui injuste judicaverit, etc. Exstat in edita S. Pachomii Regula, art. 98.

<sup>b</sup> Injuste ab aliis. Lege, juste ab aliis, ut in Re-

gula excusa.

e Si unus e fratribus, etc. Hæc non exstant in Regula S. Pachomii excusa.

d Scandalizati. Id est, opprobriis et contumeliis affecti, aut verberati.

De domo. Id est, de classe sua. Vide supra.

f Si quis, etc. Hec habentur in Pænitentiali ms. S.

Columbani cod. Flor.

<sup>8</sup> Paximatium. Supple, ei detur. Detractori unicum paximatium datur mulctæ nomine, quia quotidie monachi, Ægyptii maxime, quos in multis sequitur S. Columbanus, duo quotidie paximatia viritim accipiebant, ut clarum est ex Cassiano, coll. 11, cap. 9 : C Præposuere cunctis illis refectionem solius panis, cujus modum in duobus paximatiis statuerunt. Coll. XII, cap. 15, et lib. IV de Institutis renuntian-tium, cap. 14. Paximitium, seu paxamatium, vel paxamas, atque etiam paxamades, et paxamadium varie enim scribitur hoc nomen) est panis recoctus, bis coctus. Suidas : Παξαμάς ο δέπυρος άρτος έστι δέ λίξις 'Ρωμαϊκή. Id est, · Paxamas bis coclus panis. > Est autem vox Latina. Et alibi: Δίπυρος άρτος παρά Ρωμαίοις λεγόμενος παξαμάς, id est, recoctus panis a Latinis dictus paxamas. > Quidam nomen deducunt a Paxamo, rei culinariæ scriptore, cujns me-minere Suidas et S. Hieronymus lib. 1 contra Jovinianum. In Glossis Isidori dicitur. Paxamatium. panis subcinericius. Δίπυρος άρτος est denuo coctus panis. Hesychius, δίπυροι άρτοι ἐκ δευτέρου ὀπτόμενοι, id est panes secundo cocti. ( Athenæus, lib. 111: 01 δίπυροι δε είσιν τωτς άρτοι τρυφώντες id est, c Recocti vero sunt quidam panes deliciosi. > Sed hi non sunt monachorum, quia dulciariorum arte medicati. D Idem quod bucellatum. Nam Palladius monachorum panem, quem alias appellat paxamatem, ut cap. de Paulo simplice, in Macario Alexandrino vocat βουκελλάτον κλάσας το βουκελλάτον ο είχεν, id est, cum fregisset buccellatum quod habebat. > Et Leo in Constitutionibus militaribus panem siccum militarem, qui vulgo dicitur buccellatum, appellat paxamadium, et paxamadem. Constit. 10, § 13: Δαπάνην παξαμαδίου, id est, « sumptum habere vel paxamadii. » Et Constit. 12, § 324, inter alia statuit ut miles in die belli ferat παξαμάδην εν τω σελλοπουγγίω, id est, paxamatium in sellæ marsupio. Buccellati mentio sit Cod. leg., de erogatione militaris annonæ. Meminit Spartianus in Pescennio Nigro: Buccellato jubens milites et omnes contentos esse. Olympiodorus appellat ξυρον άρτον, id est, panem siccum : scribitque inde milites buccellarios appel-Litos esse, hancque denominationem datam eis tem-

k Qui autem rixam commiserit, septem dies poniteat. Qui vero suum præpositum despexerit, an Regulam blasphemaverit, 1 foras repellendus es; nisi ipse dicat, Pœnitet me quod dixi. Si autem non se humiliaverit m quadraginta diebus poeniteat, qua superbiæ morbo detinetur.

#### § XX. — Item ejusdem.

n Si cum illo qui o cellæ suæ cohabitator non est, confabulari quantulumcunque præsumpserit, rsperpositio.

§ XXI. — Ex Regula cujusdam.

Si quis seniori detraxerit, non seniori detrahit, sed Deo, q cui opus facit. Si vero hoc frequente h Si quis iracundiam, vel tristitiam, vel invidiam B facit, r abscindatur a fraternitate ac sollicitudise fraterni corporis. Si vero pœniteat, remittenda sat. peccata sua, Detrahentem, inquit Propheta, seras

pore Honorii imperatoris, non modo Romans mitibus, sed etiam Gothis. Sed hoc nomen maxime Galatis seu Gallogræcis militibus attributum es-Suidas: Οἱ Βουκελλάριοι Έλληνογαλάται ἀνομάζεπτ. και ή Βουχελλαρίων χώρα Γαλλογρακεία id est, ε Beccellarii Gallogræci nominantur, et Buccellariorum regio Gallogræcia. > Buccellariorum mentio fit Cel. leg., ult. ad legem Juliam, de vi privata, rel, ct.
h Si quis iracundiam. Hoc capitulum exstat is

Poenitentiali ms. S. Columbani cod. Flor. i Ut tempus tenuerit. Nempe iracundize, id est, quanto tempore frater ille iracundiam servaverit.

i Viginti quatuor psalmos. Supple recitet. k Qui autem rixam commiserit. Habetur in coden Pœnitentiali ms. cod. Flor.

1 Foras repellendus est. Expulsio illa erat tantam ad tempus: ita ut expulsus resideret ante fores menasterii, donec revocaretur, ut supra explicatum est

m Quadraginta diebus pæniteat. Nempe in char prostratus coram omnibus in synaxi, cum videliat expulsus ille revocatus fuerit ab abbate Que sac nostram opinionem de repulsione ad aliquot cerus dies confirmant; quia si is qui non poenitet, fora expellitur, cur ei quadraginta dierum poeniema imponitur, si postea non sit revocandus?

n Si cum illo, etc. Hic textus habetur in ms. Arnitentiali S. Columbani cod. Flor. emendicate Cassiano, quem in quibusdam sequitur S. Colubanus, lib. 14 de Institutis renuntiantium, cap. 6.

Ocellæ suæ cohabitator non est. Quia monschi S Columbani duo habitabant in cella juxta institutus monachorum Ægyptiorum, ut supra observatæ est; et ejusdem cellæ habitator syncellita dicelaus, apud Cassianum, coll. xx, cap. 2.

P Superpositio. Supple et injungatur. Inteligiæs superpositio silentii. Nam in hoc S. Columban Peritantiali nassim reneriumtur superpositione silentii.

nitentiali passim reperiuntur superpositiones silenti. jejunii vix repereris. Unde cum in hoc Pœnitentia dicitur tantum superpositio, subaudi rè silentii (tal sit superpositio et superponere, infra dicetur.

q Cui opus facit. Lege, Cujus opus facit, ut in col Vindocinensi, nempe prælaturam. Sunt emim prælaturami. eis ministerium reconciliationis, docet S. loz-Chrysostomus serm. 5 in epist. ad Colossenses.

r Abscindatur a fraternitate. Id est, separetur :

consortio fratrum, excommunicetur.

Fraterni corporis. Id est, fraternæ congregation: Corpus est congregatio, communitas, collegius Ælius Lampridius in Alexandro Severo : « Corpora omnium constituit vinariorum, Inpinariorum, calgariorum, et omnino omnium artium. 🔈

ventus suerit in aliquo spernere seniorem suum, non hominem spernit, sed Deum, et reliqua. Si quis hocfaciat, pœniteat, et reconciliabitur seniori suo : et omnia quæcunque senior præceperit, secundum mandatum Domini explenda sunt,

§ XXII. — Ex REGULA SANCTI BASILII (cap. 25).

Interrog. • Unde et nocturnæ phantasiæ inhonestæ ac turpes ascendunt ad nos? - Resp. b Veniunt quidem hæc maxime ex diurnis animæ motibus et actibus indignis et incongruis. Si enim vacet in judiciis Dei, expurgatur anima ejus per meditationem legis. divinæ, et studium verbi Dei : ibique si indesinenter curam gerat semper requirens et scrutans quid sit quod placeat Deo, e talia habebit etiam somnia.

§ XXIII. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 25). Qui nocturno delusus phantasmate fuerit, tempore officii in sacrario stabit; nec audebit eodem. die in ecclesiam introire, etc.

§ XXIV. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 18).

d Ad convivium nuptiale fratrum nullus accedat, ne per lasciviam sæcularem quæ sunt sæculi recognoscat, e quod absit, ad mundi hujus vitam, etsi non corpore, animo revocetur, sicut dixit beatissimus Cyprianus (Epist. 1): ( Adulterium dum videtur, discitur, > ' Qui joculare aliquid vel risui aptom in conventu fratrum proferre præsumpserit, vel qui

a Unde nocturnæ, etc. Exstat apud S. Basilium in-

terr. xxII Regul., brev., et apud Rufinum, cap. 29.

b Veniunt quidem hac maxime, ctc. Huic non absimile est id quod docet S. Leander lib. de Instit. C vir., cap. 3. Quos (juvenes) ad hoc diabolus objicit et virgineis opponit oculis, ut formas eorum, quas per diem viderit virgo, meditetur in nocte. Quod si contradicat mentis ratio, talesque imaginationes ab animo respuat, recens tamen visio et corporalis inspectio memoriæ exhibet formas quas videndo didicit. Et, si paululum talis imaginatio oblectet mentem, occurret etiam per somnium quod viderit oculis : sic diaboli sagittis corpus virginis vulneratur, et infigitur cordi amor noxius, ut quod in nocte re-cordata est, cum amore velit adhuc videre in cra-

c Talia habebit etiam somnia. Ut S. Cæsarius archiepiscopus Arelatensis, qui cum interdiu semper Deum in corde haberet, in convivio, in itinere, in collocutione, in consessu, etiam in somno semper meditabatur, ut scribit Cyprianus lib. 11 de ejus

d Ad convivium nuptiale. Nuptiis interesse mona-periodictum est concilio Antissiodorensi, can. 29 : • Non licet abbati, nec monacho, ad nuptias ambulare. >

Ouod absit. Lege, et quod absit.
Qui joculare aliquid. Hec et sequentia videntur ascribenda Regulæ Orientali, ita ut illis hic titulus præfigendus sit: Ex regula Orientali. Nam multa hic sumuntur Regulæ S. Pachomii, quod sane, ut supra notavimus, usitatum est Regulæ Orientali, non Tarnatensi.

8 Aut habere amicilias ætatis infirmæ. Ætas infirma pueri sunt. In Regula S. Pachomii, art. 90: Si deprehensus suerit aliquis de fratribus libenter

proximo suo, hunc persequebar. (Ps. c). Si quis in- A cum junioribus verba otiosa narrare voluerit, 8 aut habere amicitias ætatis infirmæ, increpationi, ut dignus est, subjacebit. Si quis quælibet invenerit, inventa non celet, et cognoscenda non occultet. Quod si reperta unius diei spatio convincitur retentasse, furti contagio se maculatum esse cognoscat. h Si quis eum qui districtionem monasterii non ferens, fugam meditari cognoverit, si non statim prodiderit, perditionis illius participem se esse non dubitet : et tandiu a conventu fratrum sequestrandus. quandiu ille valeat revocari. Si quis hæc non, omni virtute studuerit Domino placitura servare, et semel ac secundo correptus non emendaverit, reprehensa juxta ætatis formam convenit vindicari.

> § XXV. — Ex Regula sancti Aureliani episcopi (cap. 40).

> Superbis, vero inobedientibus, et iracundiam protrahentibus, nunquam parcendum, donec corrigantur.

#### § XXVI. — EJUSDEM (cap. 41).

Pro qualibet culpa si necesse fuerit flagelli accipere, i disciplinam, nunquam legitimus excedatur numerus, id est, i triginta et novem, et quamlibet juste disciplina teneatur; tamen secundum illud bonitatem et disciplinam, paternum affectum sanctus abbas circa omnes teneat, secundum Apostolum: Tanquam si nutrix foveat & pullos suos. (Ps. CXVIII).

cum pueris ridere et ludere, et habere amicitias æta-

tis infirmæ, > etc.
h Si quis eum, etc. Ex Reg. S. Pachomii, art. 124: · Hæc est ultio in eum qui fratrem de domo perdiderit, tribus diebus aget publicam pænitentiam. si eadem hora qua fugerit, non nuntiaverit Patri, reus erit peccati.

i Disciplinam. Id est, correctionem. Vide superius

adnotata.

i Triginta et novem. Juxta S. Pauli flagellationem, ut supra notatum est : cujus flagellationis ratio, ita describitur apud Bedam quæstione 2 libri Quæstionum variarum, ex quadam pictura de Pauli a Judæis flagellatione Roma in Angliam allata : « Quod ita in-telligendum , ab antiquis ita intellectum testatur etiam pictura ejusdem libri quam reverendissimus ac doctissimus Cudus (alias Chidonius) orientalium Anglorum antistes veniens a Roma secum in Britanniam detulit: in quo videlicet libro omnes pene ipsius Apostoli passiones, sive labores per loca op-portuna erant depictæ. Ubi ita hic locus depictus, quasi denudatus jaceret Apostolus laceratus flagris, lacrymisque persusus : superastaret autem ei tortor quadrisidum habens slagellum in manu, sed unam e fidibus in manu sua retentam : tres vero reliquas solum ad feriendum habens exertas. Ubi pictóris sensus facillime patet, quod ideo ternis fidibus eum fecit verberare, ut inde plagarum quadragenarium numerum non compleret. Si enim quaternis sidibus percuteret, decies percutiens sexaginta(lege, quadraginta) plagas faceret; si vero ternis tredecies feriret, inde quadraginta plagas non impleret. > Sed tantum novem et triginta.

k Pullos suos. In communi versione, Filios suos, ut in textu Græco, τὰ ἐαυτῆς τέκνα. Itaque legè: Par-vulos suos (1 Thess.), ut infra c. 39.

## CAPUT XXXII.

#### DE GRAVIORIBUS CULPIS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

· Is autem frater, qui gravioris culpæ noxa tenetur, suspendatur la mensa simul, et ab oratorio. Nullus ei fratrum in ullo jungatur consortio neque in colloquio. Solus sit ad opus sibi injunctum, persistens b in pænitentiæ luctu: sciens terribilem illam Apostoli sententiam dicentis: traditum hujusmodi hominem Satanæ in interitum carnis, ut spiritus salvus sit in 'die Domini (I Cor. v). Cibi autem refectionem solus percipiat, mensura vel hora, qua præviderit ei abbas competere. O Nec a quoquam benedicatur transeunte, d nec cibus, qui ei datur.

## § II. - Ex Regula Patrum.

 Si quis vero monachus furtum fecerit, quod potius sacrilegium dici potest, id censuimus ordinandum, fut junior virgis eæsus tanti criminis reus nunquam officium clericatus excipiat. Si vero 5 jam clericus in id facinus fuerit deprehensus, nominis ipsius dignitate privetur. Cui sufficere potest pro actus sui h levitate impleta pœnitentiæ satisfactione i communio.

a Is autem frater, etc. Hie agitur de majori excommunicatione, quamvis omnes illius effectus non exprimantur brevitatis causa. Nam excludi a mensæ participatione, ab oratorio, a consortio et colloquio hominum, ut hic manifeste habetur, sunt effectus majoris excommunicationis. Quod etiam suadent illa verba: Sciens terribilem illam Apostoli sententiam, etc.; ille enim proprie dicitur tradi Satanæ, qui majori excommunicatione plectitur.

In panitentia luctu. Concilium Tarraconense 1,

can. 1, de Monacho pœnitentiam agente : Pæni- C

tentiæ lamentis incumbat.

e Nec a quoquam benedicatur transeunte. Nempe cum ipse excommunicatus alicubi solus operatur. Alioqui in cella residere debet, ut postea videbitur. Benedictio autem hæc est, quam junior a seniore trans-eunte petere debet. Unde Magister cap. 13: « Petenti benedictionem nullus respondeat: Deus. Licet tamen assurgere salutanti, caput inclinare, aut nudare humanitatis officio, vel vitandi scandali causa, ut docet Angelus in verbo, Excommunicatio; de Graffiis lib. 1v, p. 1, c. 12; Millardus, cap. 101; Sairus, lib. 11, cap. 11.

d Nec cibus qui ei datur. S. Fructuosus episc., cap.
14 Regulæ: Et hoc ab abbate exsufflatum et non
sanctificatum. Magister, cap. 13: Quidquid ei

porrigitur, a nullo signetur. )

Si quis vero monachus, etc. Hæc habentur in secunda Regula Patrum cod. ms. Flor., cujus initium est: Cum in nomine Domini una cum fratribus D nostris convenissemus. Quamobrem titulum, qui hic desiderabatur, supplevi in hæc verba: Ex Regula Patrum: fretus etiam auctoritate Smaragdi, qui scribit : ( Et alii Patres dixerunt : Si quis vero mona-chus, ) etc. Proferuntur etiam a Burchardo, lib. 11, cap. 64, et Ivone Carnotensi, parte xiii Decreti, cap. 51, ex concilio Agathensi, can. 2: c Si quis clericus aut monachus. ) etc. Quæ tamen non exstant in dicto concilio. Quare arbitror citationem esse vitiosam.

t Ut junior virgis cæsus. Furti reos monachos in-differenter flagellationi subjicit S. Pachomius art. et sanctimoniales S. Cæsarius Arelatensis cap

24 Regulæ.

A S III. — Ex REGULA SANCTI FERREOLI EPISCON (cap. 39).

- i Furti conscium, si adhuc vocare monachum possumus, quasi adulterum secundum flagellis gibi et magna conteri affictione jubemus, dants ili k unam cum fornicatione sententiam : quia luxuritus est, cum furaretur. Similes enim eos non iscongrue dicimus, quos in sacra lectione parite pesitos invenimus. Dicit ergo Dominus per propletam : Non est scientia Dei 1 super terram (Ou m); et paulo post : Furtum et adulterium inundament (Ibid.); et iterum in psalmo : Si videbas faren, "imul currebas cum eo, n et adulteris portionen tun ponebas (Psal. LXIX). Legimus etiam in Evangelio Dominum o dixisse: Fornicationes, furta (Int.) B xv). Nec moratus addidit: Hec sunt que compinant hominem (Ibid.). Ex his profecto intelligent possunt horum scelerum servi quia, sicut aquille his dominantur vitia, æqualiter debetur et pæn. § IV. — Ex REGULA SANCTI FRUCTUOSI EMSCOM (cap. 16).
  - P Monachus q parvulorum aut adolescentium cu-
  - 8 Jam clericus. Apud Ivonem et Burcharden b gitur : Jam ordinatus.

h Levitate. Lege stultitia.

1 Communio. Apud eosdem legitur: Sola communio. i Furti conscium, si, etc. Hæc habenur in libele c et xiv Sententiarum de Rectoribus, ubi S. Ferre-

lus appellatur presbyter.

k Unam cum fornicatione sententium. Lege cum
fornicante, ut in præfato libello. Unam sententium,

id est idem judicium.

1 Super terram. In vulgata versione: In terra. m Simul currebas. Ita in Regula Magistri, cap. 13,

juxta Psalterium Romanum. Et adulteris. Lege: Et cum adulteris.

Dixisse, Fornicationes, furta. Apud Smaragu legitur : c dixisse : De corde enim exeunt adulti-

fornicationes, furta, et reliqua. >
P Monachus, etc. Hæc habentur eodem ca li,
in Regula ms. S. Fructuosi episcopi cod. Crisis la
in Regula ms. S. Fructuosi episcopi cod. crisis los libello 114 Sententiarum de Rectoribus, ul pos To monachus, additur : Vel clericus, et apod le ricum Canisium, toin. V antique lectionis, paren Refertur etiam a Burchardo, lib. xvii Decrei, ch 35, ex dictis Basilii, sed non ita recte. Nam loc pitulum nusquam repereris apud S. Basilium, sa in Regula S. Fructuosi Bracarensis, ut ex deb notum est : quamvis hic referatur paulo contra ctius, et varient quædam. Apud eumdem Burds dum initium hujus capitis ita legitur: Clericus monachus adolescentium vel parvulorum insectalist.

A Parvulorum aut adolescentium consectator, ct. Ejusmodi cum junioribus familiaritates etiam ile rum Patrum Regulæ proscribunt; S. Pachomi ri 90 : « Si deprehensus fuerit aliquis de fratribes benter cum pueris ridere, et ludere, et habere un citias ætatis infirmæ, tertio commonebitur, ul rece dat ab corum necessitudine, et memor sil hooch tis ac timoris Dei. Si non cessaverit, corripiatul ut dignus est, correptione severissima., Orientalius seu Tarnatensium cap. 14 : Qui joculare aliqui, vel risui aptum in conventu fratrum proferre prasumpserit, vel qui cum junioribus verba oliosa par rare voluerit, aut habere amicitias ætatis infirmat,

sectator, vel qui osculo, vel qualibet occasione A municant, non stent, sed in alia ecclesia secrete turpi a reprehensus fuerit inhiare, b probata patenter per accusatores verissimos, sive testes • causa, publice verberetur; d coronam capitis, quam gestabat, amittat • decalvatusque turpiter opprobrio pateat, f omnfumque sputamentis oblinitus in facie, probraque æque suscipiat, vinculisque arctatus ferreis carcerali sex mensibus angustia maceretur, et triduana per hebdomades singulas refectione g panis exigui hordeacei vespertino tempore sublevetur. Post deinde, expletis his mensibus, aliis sex mensibus succedentibus sub senioris spiritalis custodia segregata h in corticula degens opere manuum et oratione continua sit i contentus, vigiliis et fletibus, et humilitate subjectus, et pœnitentiæ lamentis veniam percipiat : et sub custodia et sollicitudine duo- B rum fratrum in monasterio ambulet, nulla privata locutione vel concilio deinceps juvenibus conjun-

#### § V. — Ex Regula cujusdam (cap. 6).

Hi vero fratres, qui gravioribus culpis in pœnitentia detinentur, in ecclesia cum cæteris, qui comincrepationi, ut dignus est, subjacehit. > S. Isidori cap. 17 Regulæ, ubi inter gravia peccata annumeratur: Si (quis) cum parvulis jocaverit, riserit, vel eos osculatus fuerit. >

· Reprehensus. Lege: Deprehensus, ut in libro

cxiv Sententiarum, et apud Canisium.

b Probata. In citato libello, et apud Canisium: Comprobata.

c Causa. Ita apud Canisium, et in citato libello. Causa est culpa, crimen, noxa, offensa, de quo infra.

d Coronam capitis amittat. Si sit clericus.

· Decaivatusque, etc. Id est ad cutem rasus. Juniorum amatores S. Fruct. jubet cædi verberibus, et decalvari. Ignominiosum olim supplicii genus, raso capite, verberibus aut colaphis cædi. Cornelius Tacitus de moribus Germanorum : « Paucissima in tam numerosa gente adulteria, quorum pœna præ-sens et maritis permissa. Accisis crinibus nudatam coram propinquis expellit domo maritus, ac per omnem vicum verbere agit. > S. Gregorius Turo-nensis lib. v Hist., cap. 59: (Et graviter verberata, incidi comam ejus capitis jubet. > Lib. 1 Legis Wisigothorum, tit. 1, 1. 7: « Decalvatus tamen centum flagella accipiat; » et titul. 2, 1. 7: « Centum accipiat ictus flagellorum, atque turpiter decalvatus, , etc.; lib. 111, tit. 3, l. 8 et 10; lib. 111 Capitularium regum, tit. 335, et lib. 1 Legis Longo-bardorum tit. 17, l. 5. Adam lib. 14 Hist. Bremensis, cap. 4: Alios etiam legatos ad se pro pace D directos publice verberari et decalvari jussit. Juvenalis sat. 5 :

Pulsandum vertice raso. Præbebis quandoque caput, nec dura timebis **Flagra** pati.

Palladius in Lausiaca, cap. de Philoromo, ou ξυρισθήναι έκελευσεν, και ύπο παιδαρίων εντονώτατα κοσσισ-ອກັນແ, id est, quem radi jussit. et validissime a

pueris verberari colaphis.

f Omniumque sputamentis. Olim ignominiæ genus faciem sputamentis conspurcare : Gregorius Turonensis, lib. 111 Hist., cap. 36 : « Tunc cædentes eum pugnis, sputisque perungentes, vinctis post tergum manibus, ad columnam lapidibus obruerunt. ) Cectrenus ad annum 25 Constantini Caballini, εθριάμ-**Θευσεν έ**ν τῷ Ἱπποδρόμῳ ἐμπτυόμενον, καὶ συρόμενον, id est, c traduxit per circum sputis consputum et tractum. , Paulus Diaconus, sive quis alius, lib. PATROL. CIII.

i cursum cantent. Expleto cursu, egredientes ante fores ecclesiæ, in qua communicantes cursum explent, stare præcipiantur. Et egrediente congregatione supra humum prostrati rogent pro se Dominum exorari, ut gravia commissa contritione deleantur cordis, meminentes illud: Cor contritum et humiliatum k Deus non spernit (Ps. L). Et : In humilitate nostra memor fuit nostri Dominus (Ps. cxxxv). In oratione positus semper pœnitens dicat : Averte faciem tuam a peccatis meis, et omnes iniquitates meas dele (Ps. L). Ut ira arguentis judicis, et in proximo vindictam reddentis per piæ mentis affectum hac humili oratione sedetur.

## § VI. — Ex Regula Magistri (cap. 13).

<sup>1</sup> Cum suggestum fuerit a præpositis abbati <sup>m</sup> meritum inobedientis, jam non dicendus est frater, sed n hæreticus legis: jam non dicendus filius Dei, sed operarius dæmonis, qui dissipando sanctorum facta velut quædam scabies est procreata in grege. Convocet eum abbas præsentibus suis præpositis, vel coram congregatione circumstante. Et interrogati xviii Hist.: « Misit omnem inimicum ejus injuriis cumulare et conspuere illum.

8 Panis hordeacei. Fuit olim panis hordeaceus pænitentium cibus. S. Gregorius Turonensis, lib. ix Hist., cap. 21 : « Jussit omnem populum in ec-clesiam convenire, et rogationes summa cum devotione celebrari, et nihil aliud in esu vescendi nisi panem hordeaceum cum aqua munda assumi.

h In corticula. Corticula hic sumitur pro cellula. Notandus mos antiquus retrudendi monachos ex-Apud Smaragdum male legitur: Hujus rei causa. C communicatos, seu sanctimoniales, in cellulis sepa ratis, ut videre est apud alterum Fructuosum cap. 4 Regulæ: « Cum excommunicatur aliquis pro culpa, mittatur solitarius in cellam obscuram. In concilio Tarraconensi 1 can. 1: « Si vero religiosus, vel monachus, in cella monasterii inclusus, pœnitentiæ lamentis incumbat. > Apud S. Gregorium Turonen-sem lib. 1x Hist. 4: (Petiit, ut se in cellulam secretam recluderet, dicens: Quia multum peccavi in dominam meanı Radegundein. . In Regula Teridii cap, 25. Qui pro aliqua culpa excommunicatus fuerit. in una cella recludatur. In Regula cujusdam Patris cap. 19: « Excommunicatus vero frater, qui culpis gravioribus existentibus aut cellula recluditur, ) etc. Hoc autem S. Fructuosi capite duplex notanda est

reclusio delinquentium, una carceris, altera cellæ.

i Contentus. Ita in Regula ms. et apud Canisium. In libello cxiv Sententiarum : Intentus. Lege ergo : Operi manuum et orationi continuæ sit intentus. Quemadmodum est apud Burchardum, apud quem

tamen tò continuæ deest.

i Cursum. Id est, opus Dei, officium divinum

de quo vocabulo infra.

Deus non spernit. Ita in Psalterio Romano et in Regula Magistri cap. 4. Apud S. Cyprianum epist. 77 et 81: Deus non despicit. Tertiam personam servant quidem septuaginta interpretes, sed in futuro : ὁ Θεὸς οὐκ ἐξουδενώσει, id est, Deus non despiciet, juxta quos Apollinarius in Metaphrasi :

Πτορ αναξ χθαμολόν και μείλιχον ούκ όνόσαιτο. id est, c cor rex humiliatum et lene non despiciet. In vulgata interpretatione juxta textum Hebraicum:

Deus, non despicies.

1 Cum suggestum, etc. Habes in Regula ms. Magistri cod. Corb. eodem cap.

m Meritum. Id est, demeritum.

n Hareticus dicendus est. Quia pertinax in malitiæ proposito, ut hæreticus in suæ opinionis et judicii tenacitate.

nem populum, facta est ira Dei. Et quidem populus peccatum quod commiserat, ignorabat, usquequo a manifestatum est : et pertulit cum omni domo sua horrendum illum et famosissimum interitum (Jos. vii). Sed et Heli sacerdos, et quidem cum non siluisset peccantibus filiis qui erant filii pestilentiæ, imo et frequenter commonens et castigans dixit : Nolite, filii, non bona audio de vobis, etc. (I Reg. 11). Qui cum peccatum argueret, et Dei judicium commoneret, tamen quoniam non vindicavit, neque digno zelo Dei adversus eos motus est, in tantum iracundiam Dei provocavit, ut etiam universus populus cum filiis suis exstingueretur, et arca testamenti ab alienigenis raperetur, et ipse insuper omnibus subversis miseranda morte corrueret. Quod si in populum ignoran- B tem, vel de unius peccato, vel in patrem qui corripuerat et commonuerat silios pro peccato, tanta Dei ira incensa est, quid sperandum est de his qui cognoscunt aliorum delicta, et reticent, nec qualemcunque adhibent correptionem? Quos utique convenerat observare illud, quod Apostolus ad Corinthios dicit: Quare non potius luctum habuistis, ut tolleretur e medio vestrum, qui hoc opus secit (II Cor. v)? et illud: Ecce enim et hoc ipsum secundum Deum contristari quantam operatum est in nobis sollicitudinem, sed indignationem, sed timorem, sed desiderium, sed cemulationem, sed vindictam (II Cor. vii)? Unde et metuere debent, ne sorte etiam nunc similem veteribus interitum sumant, hi qui similiter negligunt : imo et tanto gravius, quanto spernere legem Christi perniciosius est quam legem Moysis. Et his competit illud aptari quod dixit : Septies vindicatum est de Cain, de Lamech vero septuagies septies (Gen. 11).

§ XIX. — Ex Regula sancti Augustini (cap. 24).

b Si post admonitionem iterum vel alio quocunque die id ipsum facere videritis, jam velut vulneratum

a Manifestatum est. Ita apud Rusinum. In nostra Concordia ms. Manisestum est; sed lege: Manisestatus est. Nam in textu Græco legitur: Μέκρις ἐφανερώθη ο προειρημένος, id est, « usque dum prædictus manifestatus est, , nempe Achar, seu Achan.

b Si post admonitionem, etc. Hæc habentur in epist. S. Augustini 109, et in ejusdem Regula, quæ ex ea-

dem epistola collecta est, cap. 23.

c Hanc petulantiam oculi demonstratam. Lege: Hanc petulantiam oculi, sunt in præcedenti periodo tum epistolæ, tum Regulæ. Itaque in Regula edita legitur : Prius tamen vel alteri vel tertio demonstrandum. Hic autem S. Augustinus petulantiam et lasci-viam oculorum maxime proscribit, ob mala quæ ex immoderato et lascivo aspectu manant : nam

Oculi sunt in amore duces.

Pudorque, et verecundia cito effluunt, si libera sit oculis quocunque vagandi facultas: quibus ideo natura cilia, et palpebras tanquam virginibus vela providit, ut sacile pudorem suum servent, eorumque

[qui] cum furatus esset regulam auream, super om- A sanandum prodat, quicunque potuerit boc invenire, prius tamen et alteri vel tertio o hanc petulantiam oculi demonstratam, ut duorum vel trium possit ore convinci, et competenti [se] veritate coerceri. Nec vos judicetis esse malevolos, quando boc indicatis. d Magis quippe innocentes non estis, si fratres vestros, quos indicando corrigere potestis, deperire permittitis. Si enim frater tuus vulnus haberet in corpore, quod vellet occultare, cum timeret e sanari, nonne crudeliter abs te sileretur, et misericorditer indicaretur? Quanto ergo magis debes manifestare, ne f perniciosius putrescat in corde. Sed antequam aliis demonstretur, per quos convincendus est, si negaverit, prius præposito debet ostendi, si admonitus neglexerit corrigi: ne forte possit secretius correptus non innotescere cæteris. Si autem negaverit, tunc 8 nescienti adhibendi sunt alii; ut jam coram omnibus possit non ab uno teste argui, sed a duobus et tribus convinci. Convictus vero secundum præpositi, vel etiam presbyteri, ad cujus dispensationem pertinet, arbitrium, debet emendatoriam sustinere vindictam: quam si ferre non curaverit, etiamsi ipse non abscesserit, de vestra societate projiciatur. Non enim et hoc sit crudeliter, sed misericorditer : ne contagione pestifera plurimos perdat.

## § XX. — Ex Regula Pauli et Stephani (cap. 36).

Si quis alterum viderit illicitum quidquam vel sermone vel opere facientem, et priori distulerit publicare, cognoscat se esse nutriorem peccati, et per omnia æqualem peccanti : quia et animæ suæ et illi est quem tegit durissimus inimicus. Ex hoc apud Deum, qui mala odit, et apud cunctam fraternitatem exsecrabilis, et infidelis habebitur : quia per abundantiam malitiæ noluit prodere, ut corrigere posset errantem : et odio disciplinæ dilexit malitiam; et astitit omni viæ non bonæ.

pupillas Græci κόρας, id est, virgines appellarunt, ut notat S. Isidorus Pelusiota, libr. v, epist. 46 et 146; et S. Cæsarius frater S. Gregorii Nazianzeni, Dial. 4, cum ait : Παρθενεύειν ούν χρη τὰς πόρας δφθαλμῶν Ισωνυμίαν τῶν παρθένων τετιμημένας, id est, « Oportet igitur pupillas oculorum virgines esse, quæ idem nominis ornamentum sortitæ sunt cum virginibus. > Si qui ergo aliquam pulchritudinem conspexerint, erubescant, vela trahant, in terram veluti matrem suam Hanc petulantiam oculi demonstret : sed hac verba : D aspiciant, quæ doceat eos οὐ μόνον τὰν ἡμετέραν φύσεν, Hanc petulantiam oculi, sunt in præcedenti periodo ἀλλ' ὅτι καὶ τὸ ὀφθέν κάλλος έξ αὐτῆς ἦνθησε, καὶ εἰς αύτην υποστρέψει μαρανθησόμηνον, id est, « non nostram modo naturam, sed et spectatam illam venustatem ex ipsa effluxisse, et rursus marcescentem in illam redituram, > inquit idem S. Isidorus epist. 146.

d Magis quippe innocentes non estis. Idem ferme supra dixit S. Basilius, interr. 40 Regul. Brev.

Sanari. Lege: secari, ut in epist. S. Augustini. 1 Perniciosius. Ita in epist. S. Augustini et apud Smaragdum. In Regula legitur, deterius

8 Nescienti. Lege neganti, ut in ep. S. Augustini, Regula, et apud Smaragdum.

## CAPUT XXXI.

## QUALIS DEBET ESSE MODUS EXCOMMUNICATIONIS.

#### § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

 Secundum modum culpæ excommunicationis vel b disciplinæ debet extendi mensura. c Qui culparum modus in abbatis pendet judicio. Si quis tamen frater 4 in levioribus culpis invenitur • a mensæ participatione privetur. Privati autem a mensæ consortio ista erit ratio, f ut in oratorio psalmum aut antiphonam non imponat, neque lectionem recitet usque ad satisfactionem. Refectionem autem cibi post fratrum refectionem solus percipiat, ut 5 si, verbi gratia, fratres sexta hora, ille frater nona; h si fratres nona, ille frater vespera, usque dum satisfactione congrua veniam consequatur.

## § II. - Ex Regula Patrum (cap. 4).

- i Si quis autem murmuraverit vel contentiosus R
- Secundum modum culpæ, etc. Hoc caput profertur ab Ivone Carnotensi, p. 13 Decreti, cap. 73.
   Disciplinæ. ld est, vindictæ, pænæ, supplicii.
- Qui culparum modus in abbalis pendet judicio. Nam in qualibet culpa et in ejus animadversione multa sunt consideranda : rei gravitas aut levitas, aliæque ejus circumstantiæ; personæ ætas et conditio; si senex, si puer, si adolescens, si juvenis, si robustus, aut debilis. Nam eadem pœna, ob idem peccatum inflicta, juveni et robusto erit facilis et tolerabilis, quæ seni et imbecillo difficilis erit admodum et vix tolerabilis; et robustus punietur juxta modum culpæ, imbecillus vero ultra modum. Considerandum est etiam si servus, si ingenuus, si vili loco, si honesto, vel nobili natus, si levis, si petulans, si humilis aut superbus, etc.

d In levioribus culpis. In Decreto Ivonis, cap. su-pra citato, additur to culpabilis.

• A mensæ participatione privetur. Ejusmodi ex-C clusio a mensa ob delicta videtur etiam in Regula S. Cæsarii, cap. 11: ( Quæ aliquid ex his quæ jubentur implere noluerit, a communione orationis, vel a mensa secundum qualitatem culpæ sequestrabitur. Dicit, secundum qualitatem culpæ; ut sit in graviori, a communione orationis; in leviori, a mensa sequestratio. Hæc autem privatio a mensa communi (ita enim intelligendum est) in Regula S. Benedicti nullam prorsus excommunicationem involvit, ne quidem minorem illam theologorum qua quis excluditur participatione sacramentorum et quibusdam aliis, sed est tantum quædam pæna quæ ob leves culpas infligitur.

f Ut in oratorio psalmum vel antiphonam non imponat. Ac proinde missam conventualem, ut vocant, non celebret. Potest tamen privatam celebrare. Quia hæc pæna non prohibet monachum sacramentorum perceptione, cum nullo modo fit excommunica-

<sup>8</sup> Si fratres hora sexta, etc. Ita Magister in Regula ms. : « Si fratres sexta reficiant, ille ad horam

nonam. ) h Si fratres nona, etc. Idem statuit Magister in Regula ms. : « Si inculpabiles fratres hora nona reficiant, illius supradicti refectio protrahatur in ve-

speram. >

i Si quis autem, etc. Hæc habentur in prima Regula Patrum ms. cod. Flor., cujus initium est: Cum resideremus in unum in nomine Domini nostri, etc. Quæ etiam exstat in vetusto codice ms. bibliothecæ Corbeiensis, cujus titulus est, Incipiunt statuta Patrum.

- A exstiterit, aut opponens i in alio contrariam voluntatem præceptis, digne correptus tandiu k abstineat. quandiu vel culpæ qualitas poposcerit, vel se pœnitendo humiliaverit, vel emendaverit. Correptus autem 1 non audeat usquam recedere.
  - § III. Ex Præceptis et Institutis sancti Pacho-MII (cap. 8).
  - m Si quis tulerit rem non suam, ponetur super humeros ejus 5, et aget pænitentiam publice n in collecta, stabitque o in vescendi loco.

§ IV. — Item ejusdem (art. 3),

Si inventus fuerit unus e fratribus aliquid per contentionem agens et contradicens majoris imperio, increpabitur juxta mensuram peccati sui.

§ V. — Ex libro Institutionum.

P Si quis igitur 4 gillonem fictilem, quem illi

Initium vero: Residentibus nobis in unum in nomine Domini nostri. Hoc etiam capitulum exstat in libello cxiv Sententiarum de rectoribus Ecclesiæ edito Coloniæ.

i In alio. Ita in cod. Flor. Sed lege, in aliquo, ut in cod. Corbeiensi. In libello cxiv Sententiarum legitur.

in aliqua contraria voluntate. Male.

Abstineat. Lege abstineatur, ut in cod Flor. et Corb. et in lib. cxiv Sent., id est excommunicetur. Nam abstinere, et abstinere communicatione, idem est ac excommunicare, ut patet ex epist. Caldonii, quæ est 39 inter epist. S. Cypriani: Item abstinuimus Sophronium; et supra: Abstinuimus communicatione Felicissimum. Et excommunicatus dicitur abstentus. S. Cyprianus epist. 38: ut abstentum se a nobis sciat. Et epist. 55.

1 Non audeat usquam procedere. Nempe a loco sibi assignato ab abbate, ubi pœnitentiam agat. Sed

lege uspiam.

m Si quis tulerit, etc. Exstat in Regula sancti Pa-

chomii excusa, art. 121.

- n In collecta. Collecta in Regula S. Pachomii est synaxis officii divini. Estque duplex : major, cum omnes fratres simul congregati officium divinum persolvebant in oratorio; minor, quæ in singulis classibus seu domibus a fratribus ejusdem classis seu domus in ipsis domibus fiebat. Art. 107 Regulæ S. Pachomii: > Sex orationes facient vespertinas juxta exemplum majoris collectæ, in qua omnes fratres pariter congregantur. > Art. 126: ( Per domos singulas vesperi orationes psalmosque complebunt juxta or-dinem majoris collectæ, quæ a cunctis fratribus in commune celebratur. > Sumitur etiam collecta pro collatione, de qua supra actum est. Eadem Regula, cap. 113 : ( Quomodo collecta fieri debeat, et fratres sint congregandi ad audiendum verbum Dei juxta præcepta majorum et doctrinam sanctarum Scriptu-
- In loco vescendi. Id est, in refectorio, ut art. 2 ejusdem Regulæ: « Et vescendi loco, ordine corripietur. . Sed hic locus corruptus est, et legendum: Ordine monasterii, etc., ut art. 104, monasterii ordine increpabitur. Et art. 93: « Corripietur ordine monasterii, donec corrigatur. Id est, juxta ordinationes et statuta monasterii.
- P Si quis gillonem, etc. Hæc sunt apud Cassianum lib. rv de Institutis renuntiantium, cap. 16, ex quo multa exscripsit S. Columbanus sub finem sui Pœnitentialis, et S. Isidorus cap. 17 suæ Regulæ

4 Gillonem. Gillo seu gello est aquale. Glosse ve-

 baucalem nuncupant, casu aliquo fregerit, non ali- A rit; si epistolam cujuscunque suscipere vel rescriter negligentiam suam quam publica diluet pœnitentia: cunctisque in synaxi fratribus congregatis tandiu prostratus in terram veniam postulabit, donec orationum consummetur solemnitas, impetraturus veniam, cum jussus fuerit abbatis judicio solo surgere. Eodem modo satisfaciat quisquis ad opus aliquod accersitus, vel ad congregationem solitam tardius accesserit, aut si decantans psalmum vel modicum titubaverit; similiter si superflue, si durius, si contumacius responderit; si vel leviter murmuraverit; si negligentius obsequia injuncta compleverit; si lectionem operi vel obedientiæ præferens, officia statuta segnius fuerit exsecutus; si dimissa synaxi non concitam ad cellam recurrere festimaverit; si cum aliquo vel ad modicum substiterit; si B ad punctum temporis uspiam recesserit; b si alterius manum tenuerit; si cum illo qui cellæ suæ cohabitator non est, confabulari quantulumcunque præsumpserit; si oraverit cum illo qui ab oratione suspensus; si parentum quempiam vel amicorum sæcularium viderit, vel collocutus eis sine suo seniore fue-

teres : ποδόκοιλου, aquale, gello. Mentio fit in glossis Isidori mox citandis, et in Catalectis.

Augustum penitus torret Phaëthontius ardor Quem recreat fessum gillo, facella, melo.

Hinc gillonarii lib. 11 legis Wisigothorum, tit. 4, l. 4, qui gillonum curam habent.

a Baucalem. Glossæ Isidori : Baucalem, gillonem. Exdem glossæ: Gillonem, baucalem. Glossæ Benedicti: Gillo, βαυχάλιον. Mentio fit apud Joannem Moschum, cap. 19 Prati spiritalis: Δός μοι δλίγον δόωρ . Increpatio spiritalis. Ho καίγω έξενίγκας το βαυκάλιον μου δίδωκα αὐτώ, id est, « Da mihi pauxillum aquæ. Et ego afferens baucalem meum dedi ei. >

b Si alterius tenuerit manum. Optima institutio. Nam ejusmodi attrectationes fomitem libidini subministrant; quas etiam vetat S. Pachomins art. 53 suæ Regulæ: « Manum alterius nemo teneat; sive ambulaverit, sive sederit, aut steterit, uno cubito

distet ab altero.

c Familiaritas apud feminas. Hanc cum mulieribus familiaritatem etiam inter gravia monachorum peccata recenset S. Isidorus, cap. 17 Regulæ suæ: · Graviori autem culpæ obnoxius est si temulentus quisquam fuerit, si discors, si turpiloquus, si feminarum familiaris. > Quod sane attentius considerent nonnulli monachi, qui nescio quo prætexto familiariter cum mulieribus confabulantur. Ex quo sane se omni pudore et verecundia vacuos esse manifestant. Nam, D ut ait præclare Tertullianus, lib. de velandis Virginibus : c Tam sancti viri est suffundi, si virginem viderit, quam sanctæ virginis, si a viro visa est. ) Quam labem monasteriis attulerit pruriens hæccum mulierculis cofloquendi impetigo, horrendum dictu est. Nec mirum. Nam, ut scribit S. Basilius, lib. de vera Virginitale: Μάλαγμα τόδονῆς ἀρρενι θήλυ. Id est, · Viro mulier est voluptatis illex. › Et, ut recte monet S. Leander, lib. de Institutione virginum: Dispar sexus in unum locatus eo titillatur instinctu, quo nascitur et naturalis movetur slamma, si incomposita attigerit. Quis colligavit ignem in sinu suo, et non comburetur? ignis et stupa sibi utraque contraria in unum redacta flammas nutriunt : viri sexus et seminæ diversus si conjungitur, quo lex naturæ provocat, commovetur... Unde poeta:

Carpit enim vires paulatim, uritque videndo

bere sine suo abbate tentaverit. Hucusque et in hujusmodi ac similibus admissis procedit animadversio spiritalis. Residua vero apud nos indifferenter admissa a nobis quoque reprehensibilius sustinentur. Id est, aperta vitia, manifesti contemptus. contradictiones tumidæ, libera et effrenata processio, e familiaritas apud feminas, iræ, rixæ, d simulationes et jurgia, operis peculiaris præsumptio, philargyriæ contagio, affectus atque possessio rerum superfluarum, quæ a cæteris fratribus non habentur; extraordinaria ac furtiva cibi refectio. Hæc et his similia non illa • increpatione, quam diximus, spiritali, sed vel plagis emendantur, vel f expulsione purgantur.

§ VI. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 70).

Interrog. 8 Si injunctum fuit aliquid fratri et contradixerit, postea autem sponte h abierit, quid est ?-Resp. In eo quod contradixit, quasi non obtemperans judicandus est, et velut cæteros ad simile concitans malum. În quo sciat se illi sententiæ obnoxium quæ dixit: Contradictiones suscilat omnis malus: Dominus au-

Et sapienter admodum sanctus Antiochus, homil. 17: Ωσπερ γάρ την του λύχνου λαμπάδα τρέφει έλαιον, ούτω και τον της ήδουης πύρσον εξάπτει η γυναικός σουτυχία. Id est, « Quemadmodum lucernæ fulgorem oleum nutrit, ita facem libidinis æccendit mulieris conversatio. Duod si ita est, quanto periculo objicit animam is qui frequens adesse mulierum affatibus non pertimescit?

d Simulationes. Lego, simultates, at apud Cassia-

· Increpatio spiritalis. Hoc loco increpatio spiritalis est qua monachus palam humiliatur et pudore offunditur, quod fit publica poenitentia, prostratione, rectoris objurgatione et similibus.

f Expulsione purgentur. Expulsio ista erat tantum ad certos quosdam dies, în quibus monachus coge-batur ante fores monasterii manere separatus a consortio fratrum, ad sui purgationem. Quæ quidem ad purgationem non valeret, si esset omnimoda rejectio. Id etiam planum est ex Regula S. Pachomii, art. 87: (Qui habet pessimam consuetudinem ut fratres suos sermone sollicitet, et pervertat animas simpliciorum; tertio commonebitur: si contempserit et obstinato animo in duritia perseveraverit, separabunt eum extra monasterium, et verberabitur ante fores, dabuntque ei ad vescendum foris panem et aquam, donec mundetur a sordibus. ) Juxta codicem nostræ Concordiæ, ut supra notatum est. Et art. 121 ejusdem Regulæ: « Si autem in furto fuerit deprehensus trigința novem (plagis) verberabunt eum, et foris dabunt ei edere panem et aquam tantum, , etc. Id etiam clarum est ex Pænitentiali ms. S. Columbani: Qui transgreditur Regulam jussionis vel disciplinæ generalis, maneat expulsus sine cibo, ut in crastinum recipiatur. Et ita capiendi sunt duo loci ejusdem Pænitentialis: ( Qui vero præpositum suum despexerit, aut Regulam blasphema-verit, foras repellendus est, nisi ipse dicat: Pænitet me quod feci. Et paulo post: « Verbosusque taciturnitate damnandus est, inquietus mansuetudine, gulosus jejunio, somnolentus vigilia, superbus carcere, destitutor repulsione. >

<sup>6</sup> Si injunctum fuerit, etc. Habetur apud S. Basilium interr. 38 Regul. brev., et apud Rufinum,

cap. 42.

Abierit. Ad faciendum opus injunctum. i Contradictiones, etc. Prov. xvII juxta Septua.

tem angelum immisericordem a immittit ei (Prov. A qui casu vas aliquod sregerit; qui damnum rei parvæ xvII). Eum autem certum sit quia non homini obtemperat, sed Domino dicenti, Qui audit vos, me audit; et qui vos spernit, me spernit (Luc. x). Si compunctus est recordatione mandati, prius satisfaciat; et ita (si permittitur) impleat quod injunctum est.

§ VII. — Item ejusdem (cap. 71).

Interroy. 3 Si obediens quis murmuret? - Resp. Apostolo dicente: Omnia facite sine murmuratione et hæstationibus (Phil. 11). · Alienus sit a fratrum unîtate, qui murmurat; et opus ejus abjiciatur. Manifestum est enim, ille qualis est, quia infidelitate sigrotat, certain futuræ spei fiduciam non gerit.

Interrog. Qualibus correptionibus uti oportet inter fratres ad emendationem eorum qui delinquunt? B - Resp. Hoc sit in judicio corum qui præsunt, vel quali modo corripi debeant : quia et ætas et eruditio multam habere facit differentiam pœnæ. § IX. — Ex Regula sancti Isidori episcopi (cap. 17).

 Delicta autem levia sunt, aut gravia. Levioris culpæ reus est, qui otiosus esse dilexerit; qui ad officium vel collationem, vel ad mensam tardius venerit, f qui, in choro riserit, s fabulisque vacaverit; qui, relicto officio vel opere extra necessitatis causam, foris discesserit; qui torporem, aut somnum amaverit; qui sæpius juraverit; qui multiloquus fuerit, qui ministerium cujuslibet operis injunctum sibi sine benedictione susceperit, ac peracto opere benedictionem minime postulaverit; qui injunctum opus negligenter, vel tardius expleverit;

§ VIII. — Item ejusdem d (cap. 194). Patri non patefecerit. Hæc igitur et his similia triduana excommunicatione emendanda sunt. Gravioris autem culpæ obnoxius est, si turbulentus quisque sit, si discors, si turpiloquus, si feminarum familiaris, si seminans discordias, si iracundus, si altæ et erectæ cervicis, si mente tumidus, si jactanti incessu immoderatus, si detractor, susurro, vel invidus, si præsumptor rei peculiaris, si pecuniæ contagio implicatur, si aliquid præter regularem dispensationem superfluum possideat, si fraudator rei acceptæ vel commissæ sibi, aut minus commissæ, inter hæc si se de rebus secum allatis extulerit, i vel de eis per inobedientiam murmuraverit, si rei majoris damnum intulerit, si furatus

ginta. In versione communi paulo aliter: Semper jurgia quærit malus : angelus autem crudelis miltetur contra eum, juxta textum Hebraicum.

a Immittit. Ita apud S. Basilium, ἐπεπέμπει, in

præsenti; apud Septuaginta έκπεμψει, in futuro.

b Si obediens, etc. Exstat apud S. Basilium interr.

sequ. et apud Rufinum cap. eodem.

Alienus sit. Ita apud Rusinum. In textu Græco legitur, ἀπηλλοτρίωται. Sed legendum puto : ἀπαλλοτρίουσθω, id est, abalienetur, vel alienus sit, juxta nostram emendationem. Nam hic poma decernitur in murmurantem, nempe a fratrum societate separatio.

d Non exstat apud S. Basil. nec apud Rufinum.

 Delicta autèm, etc. Hæc reperire est in Regula edita S. Isidori, cap. 17; sed fere sumpta sunt ex ca-

pite supra citato Cassiani.

t Qui in choro riserit. Hunc in choro risum ita coercendum censuit S. Pachomius art. 1 Regulæ suæ: « Si acciderit, ut psallendi tempore, vel orandi, aut in medio lectionis aliquis loquatur, aut rideat; solvet cingulum, et inclinata cervice, manibus ad inferiora depressis, stabit ante altare, et a principe monasterii increpabitur. Hoc idem faciet et in conventu fratrum, cum ad vescendum pariter convenerint. > Adversus eos qui in ecclesia rident, invenitur S. Joannes Chrysostomus serm. 15 in epist. ad Hebræos.

<sup>8</sup> Fabulisque vacaverit. Quam sit utile in ecclesia tacere, at contra quam sit indignum omni homine Christiano et sancto vacare ibi fabulis, præclare docet S. Ambrosius, lib. 111 de Virginibus: Maxima est virtas tacendi, præsertim in ecclesia.
 Nulla te divisarum sententia fugiet lectionum, si aurem admoveas, vocem premas; > et paulo post: (An

quidquam est indignius, quam oracula divina circumstrepi, ne audiantur, ne credantur, ne revelentur : circumsonari sacramenta confusis vocibus, ut impediatur oratio pro salute deprompta omnium, cum entiles idolis suis reverentiam tacendo deferant? Unde illud exemplum proditur. Alexandro sacrificante Macedonum rege puerulum barbarum qui ei lumen accenderet, excepisse ignem brachio, atque adusto corpore mansisse immobilem, nec dolorem prodidisse gemitu, nec tacito pœnam indicasse fletu (Val. Max. l. 111, cap. 3). Tanta in puero barbaro fuit disciplina reverentize, ut naturam vinceret; atque ille non deos, qui nulli erant, sed regem timebat. Quid enim timeret eos, qui si idem ignis con-tigisset, arsissent? > Et paulo post : « Frequens sermo est cum plurima ranarum murmura religiosæ auri-D bus plebis obstreperent, sacerdotem Dei præcepisse, ut conticescerent, ac reverentiam sacræ deferrent orationi : tunc subito circumfusos strepitus quievisse. Silent igitur paludes, homines non silebunt? Et irrationale animal per reverentiam recognoscit quod per naturam ignorat : hominum tantam esse immodestiam, ut plerique deferre nesciant men-tium religioni, quod deferunt aurium voluptati? >

fuerit, si perjuraverit, si falsum dixerit, si contentiones et rixas amaverit, si manifestum convitium

fratri intulerit, si personam innocentis falso crimine

maculaverit, si contumaci animo seniorem despe-

intulerit; h qui codice negligenter usus fuerit; qui

alicubi ad momentum secesserit; qui litteras ab

aliquo, vel quodlibet munus acceperit, vel episto-

lam suscipiens occultaverit, sine abbatis consensu

rescripserit, vel quemlibet parentum seu sæcula-

rium sine jussu senioris aut viderit, aut cum eo

locutus fuerit; qui seniori inobediens fuerit; qui

contumaciter seniori responderit; qui erga seniorem

linguam non represserit, qui lascivus in lingua fue-

rit; qui inhoneste incesserit; i qui jocaverit, qui

satis riserit; qui cum excommunicato locutus fue-

rit; oraverit, comederit; qui illusionem nocturnam

h Qui codice negligenter usus fuerit. Ita in Regula excusa, sed apud Smaragdum corrupte legitur : Qui

quotidie negligenter visus suerit.

i Qui jocaverit. Joca et facetiæ monacho vitanda sunt. Oporfet enim eum esse γλυκύν ἐν ταῖς ὁμιλίαις, οὐ διὰ τῆς εὐτραπελίας τὸ ἡδύ θηρώμενον, id est, ‹ suavem in conversatione, nec facetosis sermonibus jucunditatem venari, inquit S. Basilius epist. ad S. Gregorium Theologum. Vide supra ad caput de Taciturnitate.

i Vel de eis. Sibi ablatis.

peccanti in se et postea supplicanti veniam non concesserit, si cum altero in uno lecto jacuerit, si extra communem mensam privatim vel furtim quippiam sumpserit, si alicubi extra consultum præpositi vel abbatis discedens medio die, vel amplius commoratus suerit, si, ut otiosus sit, salsam insirmitatem prætenderit. Hæc et similia juxta arbitrium Patris diuturna excommunicatione a purganda sunt; 'ut qui graviter peccare noscuntur, acriori severitate coerceantur.

§ X. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 15).

b Clamosum in locutione monachum, aut iracundum, ridiculosum, subsanatorem sive detractorem esse non decet. Qui ejusmodi est, et sæpe castigatus, non fuerit emendatus, flagellis verberibusque curandus B est, et acriter emendandus, crebraque curiositate et industria reducendus. Lascivus, petulans et superbus sæpius suspendatur a cibo, et biduanis sive triduanis maceretur inediis, operisque adjectione conficiatur: sermone et colloquio castigetur. Si ista perpessus sæpe, minime fuerit correctus, plagis emendetur instantius, reclusionibus diutinæ coarctetur angustiis, c brevissime panis et aquæ esu sustentandus, donec se spondeat a vitio recessurum. Iuobedientem, murmuratorem, contradictorem, sive furtivis comestionibus atque d bibitionibus vacantem supra scripta coercebit sententia: et in omnibus omnino monachorum e excessionibus congrua animadversio adhibenda est secundum abbatis et seniorum judicium conveniens negligentiæ, ætati, sive C hentibus nunquam parcendum, donec corrigantur personæ. Eritque summa discretione providendum, ne gravia pro levibus inferantur; aut e contrario pro maximis levis et parva ultio erogetur. Mensura namque et pondere æquo justitiaque pia et miseratione continua Pater vel præpositus debet excellere: ut sic vulnus curet ægroti, quatenus salutem et non

· Purganda sunt. In Regula excusa additur : Et

flagellis emendanda.

Clamosum, etc. Habetur in Regula ms. S. Fructuosi episcopi Bracarensis cod. Crassensis, et in libello cxiv Sententiarum de rectoribus Ecclesiæ, usque ad illa verba : Crebraque curiositate, etc. Clamosum autem esse monachum turpe est admodum. Nam rusticitatis est symbolum μεγάλη τῆ φωνῆ λαλεῖν, id est, alta voce loqui, inquit Theophrastus, charactere de rusticitate. Unde apud Plautum initio D Mostellariæ clamosus sic objurgatur.

Quid tibi malum, hic ante ædes clamitatio est? An ruri censes te esse? Abscede ab ædibus. Abi rus, abi directe. . .

· Brevissime. Ita in Regula ms., id est parcissime.

Vel certe legendum, brevissimi?

d Bibitionibus. Id est, potationibus. Hoc vocabulo utitur S. Cæsarius archiepiscopus Arelatensis, serm. 6. Nam qui de choro psallentium it ad comessationes inhonestas, bibitionesque furtivas. >

Excessionibus. Id est, excessibus.

f Quia sicut subditorum vitia, etc. Nota. Subditi hic a prælatis judicantur: sed prælati a Deo severius quidem, nempe in illo severissimo et districtissimo judicio judicandi sunt.

5 Culpæ modus. Id est, culpæ ratio, scilicet gra-vitas, aut levitas, aliæque circumstantiæ.

Ferventior. Id est, asperior, acerbior.

xerit, si rancorem adversus fratrem tenuerit, si A debilitatem inferat membris : f quia sicut subditorum vitia per præpositos, ita et præpositorum negligentias per semetipsum Deus judicabit.

§ XI. - Ex Regula Cujusdam (cap. 19).

Excommunicationis mensura qualis esse debeat, justum scientibus librare judicium <sup>5</sup> culpæ modus ostendit. Levioribus enim culpis levior est adhibenda correptio; gravioribus vero h ferventior exhibenda damnatio. Proinde abbatis studio pensandum est, ut si aliquis frater in levioribus inveniatur obnoxius culpis, usque i ad indictam sibi horam mensa privetur : de gravioribus vero seu dierum vel mensium definitio in longius protracta correptione i finiatur. Ea tamen Regula, ut si amplius quam septem dierum spatium excommunicationis percurrerit : quandiu pœnitentiæ sub statuto tempore ordo retentus fuerit 1 sicut a mensa suo loco privatur; ita et in ecclesia segregetur : ut m in loco, in quo antea fuit, nec psalmum n cantet, nec ullum ordinem teneat; usque dum satisfactione humili cum cordis contritione ab abbate vel a senioribus veniam mercatur. Excommunicatus vero frater qui culpis gravioribus existentibus aut cellula recluditur, aut consortio congregationis separatur, a nullo penitus aut o colloquia, aut visitationis munus fruatur : nisi tantummodo cui præceptum ab abbate fuerit. Si quis transgressus hanc regulam fuerit, regulari pœnitentiæ subjacebit.

XII. - Ex Regula sancti Aureliani (cap. 30). Superbis inobedientibusque, et iracundiam protra-

§ XIII. — Ex Regula sancti Ferreoli (cap. 22).

Ut convitium vel maledictum ex ore monachi non procedat; neque lingua in impatientiæ excitationes soluta effrenatum quid ministret ostiis labiorum; sed commotus ira, (P ut est humanitatis) dicat: Pone, Domine, custodiam ori meo, et ostium cir-

i Ad indictam sibi horam. Indicta hora est, ut si fratres sexta, ille nona, ille vespere reficiat.

Finiatur. Id est, determinetur.

k Ea tamen Regula. Supp. servata. Hæc autem spectant ad leves culpas, quorum poenam diffinit, mox de gravioribus acturus. Et sensus est: quemadmodum oh leves culpas excommunicatus suo loco in mensa privatur, ita in ecclesia segregetur, et nullum psalmum cantet : si tamen ejusmodi excommunicatio excesserit septem dierum spatium.

1 Sicut a mensa. Legendum videtur, sicut in

mensa.

m In loco in quo antea fuerat. Non tamen sequitur, ut in alio loco psalmum cantet.

n Cantet. S. Benedictus dicit, imponat. Ex quo patet idem esse imponere, ac cantare. Sed de hoc. verbo infra.

o Colloquia, etc. Archaismus. Nam olim verbum fruor, accusativo jungebatur.

P Ut est humanitatis. Id est, ut est infirmitatis et imbecillitatis humanæ. Phædrus lib. 111 Fab.

Humanitati qui se non accommodat, Plerumque pornas oppetit superbiæ.

Sic humanum, apud Terentium in Heautontim., act. I, sc. 1:

Homo sum, humani a me nihil alienum puto. Ut humanum factum, humanus error, ex humana fragilitate manans.

cumstantiæ labiis meis (Psal. cxl). Adjungat et illud : A promoveri, ne, addita dignitate, radicata in eis præ-Dixi. Custodiam vias meas; ut non delinquam in lingua mea (Psal. xxxvIII). Habens illud Apostoli ante oculos suos: Quia neque maledici regnum Dei possidebunt (Cor. v1). Si quis ergo his indomitus mente proruperit, a triginta diebus ab omnium fratrum colloquio habeatur alienus, donec agnoscens se b tantummodo in congregatione o solitudinem incurrisse, veniam eligat postulare.

## § XIV. — Ejusdem (cap. 29).

Ad illos qui post correctionem impugnantes judicia seniorum nituntur excusare peccatum, et non ad pœnitentiam recordatione delicti, sed ad duritiam indignationis nimium migraverint; d respice istam sententiam: ut • quandiu a proposita intentione revocentur, et f cum ore mentis manifesta emendatione deponant, B diuturna simultate notatur, dum unus indulgentiam secundum arbitrium abbatis arduæ omnino subjaceant disciplinæ: quia non dixerunt: Peccatum meum ego cognosco; sed dixerunt, quod s in Isaia propheta de rebellibus legitur: Nullus est qui agat pænitentiam super peccatum suum, dicens : Quid feci ? Illi namque se prioribus anteponunt, et aliorum loca non erubescunt elationis vitio invadere, ac præceptis Dominicis contradicunt, quibus ita jubemur : Quicunque voluerit inter vos major fieri, sit vester minister (Matth. xx); et qui voluerit inter vos primus esse, erit vester servus (Marc. x). Abbatis vel etiam reliquorum increpatione confusi ad locum proprium quem reliquerant revocentur: quos ad majorem gradum tardius decernimus

\* Triginta diebus, etc. Hæc fuit olim usitata a C priscis illis Patribus excommunicationis ratio, quæ certo dierum, aut mensium, aut annorum numero diffinitur pro delictorum modo, et ratione S. Fructuosus episcopus Bracarensis, cap. 17 Regulæ: « Si nec sic se emendaverit, flagelletur acerrime, et trium mensium spatio excommunicationis vindictam suscipiens sub pœnitentiæ districtione solus recluda-tur in cella... S. Isidorus, cap. 17 Regulæ: « Hæc igitur et his similia triduaua excommunicatione emendanda sunt. > Et cap. 18: « Si excommunicatio biduana fuerit, excommunicato nihil alimenti tribuendum est. > Concilium Epaonense, can. 34: (Si quis servum proprium sine conscientia judicis occiderit, excommunicatione biennii confusionem sanguinis ex-piabit. > Concilium Eliberitinum, can. 55: « Sacerdotes si tantum sacrificantium coronam portant, nec sacrificant, nec de suis sumptibus aliquid idolis præstant, placuit post biennium accipere communionem. > Concilium Agathense can. 62 : « Si quis proprium servum sine conscientia judicis occiderit, ex- D communicatione, vel pœnitentia biennii reatum emendabit. > Et can. seq. : « Triennio a communione priventur Ecclesiæ. > Aurelianense III, can. 4: Quod si quilibet antistitum, vel clericorum quod supra scriptum est, vitare voluerit, triennii excommunicatione multetur. Concilium Turonense 11, can. 20: ( Nam si inventus fuerit presbyter cum sua presbytera, aut diaconus cum sua diaconissa, aut subdiaconus cum sua subdiaconissa, annum integrum excommunicatus habeatur. Concilium Nicænum, can. 11 et multis aliis. Ancyranum, can. 1v. S. Basilius, epist. 3 ad Amphilochium, can. 58: Ὁ μοιχεύσας έν τε έτεσεν αποινώνητος έσται των αγασμάτων, id est, · Mœchus quindecim annis a sacramentorum communione arcebitur. > Et multis aliis locis.

b Tantummodo. Videntur deesse hæc verba, ob

id, vel similia.

sumptio prævalescat.

§ XV. — Item ejusdem (ex eodem capite).

Illos igitur monachos quos vel unius diei finis discordes invenerit, qui usque ad vesperam lites trahunt, et ante non excludunt odium quam sol eognoscat occasum (Eph. 1v), qui h dicenti Apostolo per inobedientiam contradicunt, statuimus tandiu abstinentia macerandos, quandiu ad veram se concordiam ultronea satisfactione convertant. Quibus post longum i scandalum pacificare in occulto non liceat, ne aliquid fictum puritas charitatis admittat: sed sit eorum reconciliatio publica, quorum sit discordia manifesta. Fratribus ergo cunctis astantibus veniam invicem postulent, quia uterque reus petere destitit, aut alter rogari desiderans non dimisit. Et ideo impius mansit impænitens: hic damnandus posterum, ille post culpam. Propterea offensus iste iram in contemptu Evangelii non retineat, sed cito ad illud recurrat i exemplum: Dimittite, et dimittetur vobis (Luc. vi). Et illud Apostoli: Induite vos k sicut electi Dei, et dilecti viscera misericordiæ, benignitatem, humilitatem, modestiam, patientiam, supportantes invicem, donantes vobismetipsis, si quis adversus aliquem habet querelam, sicut et Dominus donavit vobis, ita et vos (Col. 111). Ille vero qui injuriam intulit, hujuscemodi exemplo velociter terreatur : Facit Dominus judicium injuriam patientibus

e Solitudinem. Solitudo hoc loco est a fratrum societate separatio.

d Respice istam sententiam. Legendum videtur:

Respicit ista sententia.

· Quandiu. Id est, donec. S. Cæsarius in Recapitulatione : « Quandiu dignam pænitentiam agens humiliter veniam petat. >

cum ore mentis. Locus corruptus. Lege tumo-

rem mentis, ut in cod. Vindocinensi.

8 In Isaia. Ita in cod Vind. Sed hic locus exstat,

non in Isaia, sed Jeremiæ cap. xviii.

h Dicenti Apostolo. Nempe ut sol non occidat super iracundiam nostram; cui non obtemperant ii qui solis occasum non præveniunt, ut cum fratribus in gratiam redeant.

i Scandalum. Scandalum est rixa, jurgium, dissensio, pugna, ut supra notatum est. S. Gregorius Turonensis, lib. v Hist., cap. 10: ( Nam hi perpetrato scelere ad Burdegalensem civitatem venientes, orto scandalo, unus alterum interemit. > Et lib. x, cap. 15, agens de illa seditione exorta inter sancti-moniales cœnobii S. Radegundis : « Cum autem scandalum quod serente diabolo in monasterio Pictavensi ortum, in ampliorem quotidie iniquitatem consurgeret. Id etiam patet ex psalmo cxvIII, cap. 21, pax multa diligentibus legem tuam, et non est illis scandalum. Ubi pax et scandalum opponuntur. Unde Apollinarius in Metaphrasi, ubi Septuaginta scribunt σκάνδαλον, posuit νείκος, id est contentio, rixa.

#### ..... Où de TE VETXOS EXQUEL

Id est, e neque aliquam rixam habent.

i Exemplum. Id est, testimonium, auctoritatem, ut etiam paulo post dixit : hujuscemodi exemplo, etc. L Sicut electi Dei. Omissa est vox sancti, que hæc

verba sequitur.

(Psal. CXLV). Et alibi: Quo seminaverit homo, hæc A prima die confessus suerit, i viginti quatuor psalmos. § XIX. — Item ejusdem. et metet (Gal. vi).

## § XVI. — Ex Præceptis et Institutis sancti PACHOMII.

a Qui injuste judicaverit, b injuste ab aliis condemnabitur. c Si unus e fratribus, aut duo, vel tres d scandalizati ab aliquo recesserint e de domo et postea venerint, ventilabitur inter eos et scandalizantem judicium; et si reus inventus fuerit, monasterii regulis emendabitur.

§ XVII. — Ex Regula sancti Columbani.

f Si quis detraxerit abbatem suum, septem dies unum 5 paximatium : si fratrem suum, xxiv psalmos: si sæcularem, x11 psalmos.

## § XVIII. — Item ejusdem.

tenet contra fratrem suum i ut tempus tenuerit; ita erit pœnitentia ejus in pane et aqua. Si vero

· Qui injuste judicaverit, etc. Exstat in edita S.

Pachomii Regula, art. 98.

b Injuste ab aliis. Lege, juste ab aliis, ut in Re-

gula excusa.

c Si unus e fratribus, etc. Hæc non exstant in Regula S. Pachomii excusa.

d Scandalizati. Id est, opprobriis et contumeliis affecti, aut verberati.

De domo. Id est, de classe sua. Vide supra. si quis, etc. Hee habentur in Pœnitentiali ms. S.

Columbani cod. Flor.

8 Paximatium. Supple, ei detur. Detractori unicum paximatium datur mulctæ nomine, quia quotidie monachi, Ægyptii maxime, quos in multis sequitur S. Columbanus, duo quotidie paximatia viritim accipiebant, ut clarum est ex Cassiano, coll. 11, cap. 9: Præposuere cunctis illis refectionem solius panis, cujus modum in duobus paximatiis statuerunt. Coll. xii, cap. 15, et lib. iv de Institutis renuntiantium, cap. 14. Paximitium, seu paxamatium, vel paxamas, atque etiam paxamades, et paxamadium varie enim scribitur hoc nomen) est panis recoctus, bis coclus. Suidas : Παξαμάς ὁ δίπυρος ἄρτος ἔστι δὲ λίξις Ρωμαϊκή. Id est, « Paxamas bis coclus panis. » Est autem vox Latina. ) Et alibi : Δίπυρος ἄρτος παρά Ρωμαίοις λεγόμενος παξαμάς, id est, « recoctus panis a Latinis dictus paxamas. » Quidam nomen deducunt a Paxamo, rei culinariæ scriptore, cujus meminere Suidas et S. Hieronymus lib. 1 contra Jovi-nianum. In Glossis Isidori dicitur. Paxamatium, panis subcinericius. Δίπυρος άρτος est denuo coctus panis. Hesychlus, δίπυροι άρτοι έχ δευτέρου ὀπτόμενοι, id est panes secundo cocti. « Athenæus, lib. nr: Ol δίπυροι δε είσιν τινες άρτοι τρυφώντες id est, ε Recocti vero sunt quidam panes deliciosi. > Sed hi non sunt monachorum, quia dulciariorum arte medicati. D Idem quod bucellatum. Nam Palladius monachorum patiem, quem alias appellat paxamatem, ut cap. de Paulo simplice, in Macario Alexandrino vocat βουκελλάτον κλάσας το βουκελλάτον ὁ είχεν, id est, cum fregissel buccellatum quod habebat. > Et Leo in Constitutionibus militaribus panem siccum militarem, qui vulgo dicitur buccellatum, appellat paxamadium, et paxamadem. Constit. 10, § 13: Δαπάννη αχειν ή παξαμαδίου, id est, « sumptum habere vel paxamadii. ) Et Constit. 12, § 324, inter alia statuit ut miles in die belli ferat παξαμάδην εν τῷ σελλοπουγγίω, id est, paxamatium in sellæ marsupio. Buccellati mentio sit Cod. leg., de erogatione militaris annonæ. Meminit Spartianus in Pescennio Nigro: Buccellato jubens milites et omnes contentos esse. Olympiodorus appellat ξυρον άρτον, id est, panem siccum : scribitque inde milites buccellarios appel-Litos esse, hancque denominationem datam cis tem-

k Oui autem rixam commiserit, septem dies poeniteat. Qui vero suum præpositum despexerit, aut Regulam blasphemaverit, 1 foras repellendus est; nisi ipse dicat, Pœnitet me quod dixi. Si autem non se humiliaverit m quadraginta diebus pœniteat, quia superbiæ morbo detinetur.

#### § XX. — Item ejusdem.

n 51 cum illo qui o cellæ suæ conabitator non est, confabulari quantulumcunque præsumpserit, P superpositio.

#### § XXI. — Ex Regula cujusdan,

Si quis seniori detraxerit, non seniori detrahit, sed Deo, q cui opus facit. Si vero hoc frequenter h Si quis iracundiam, vel tristitiam, vel invidiam B facit, r abscindatur a fraternitate ac sollicitudine · fraterni corporis. Si vero pœniteat, remittenda sunt peccata sua, Detrahentem, inquit Propheta, secreto

pore Honorii imperatoris, non modo Romanis militibus, sed etjam Gothis. Sed hoc nomen maxime Galatis seu Gallogræcis militibus attributum est. Suidas: Οἱ Βουχελλάριοι Ἑλληνογαλάται ὀνομάζονται, και ή Βουχελλαρίων χώρα Γαλλογραικία id est, « Buccellarii Gallogræci nominantur, et Buccellariorum regio Gallogræcia. , Buccellariorum mentio fit Cod. leg., ult. ad legem Juliam, de vi privata, vel, etc.

h Si quis iracundiam. Hoc capitulum exstat in

Pœnitentiali ms. S. Columbani cod. Flor.

1 Ut tempus tenuerit. Nempe iracundiæ, id est, quanto tempore frater ille iracundiam servaverit. Viginti quatuor psalmos. Sapple recitet.

k Qui autem rixam commiserit. Habetur in eodem

Pœnitentiali ms. cod. Flor. 1 Foras repellendus est, Expulsio illa erat tantum ad tempus: ita ut expulsus resideret ante fores mo-

nasterii, donec revocarctur, ut supra explicatum est. m Quadraginta diebus pæniteat. Nempe in choro prostratus coram omnibus in synaxi, cum videlicet expulsus ille revocatus suerit ab abbate Quæ sane nostram opinionem de repulsione ad aliquot certos dies confirmant; quia si is qui non pœnitet, toras

expelitur, cur ei quadraginta dierum pænitentia imponitur, si postea non sil revocandus?

<sup>n</sup> Si cum illo, etc. Hic textus habetur in ms. Pænitentiali S. Columbani cod. Flor. emendicatus a Cassiano, quem in quibusdam sequitur S. Columbanus, lib. ry de Institutis renuntiantium, cap. 6.

 Cellæ suæ cohabitator non est. Quia monachi S.
 Columbani duo habitabant in cella juxta institutum monachorum Ægyptiorum, ut supra ohservatum est; et ejusdem cellæ habitator syncellita dicebatur, apud Cassianum, coll. xx, cap. 2.

P Superpositio. Supple ei injungatur. Intelligitur superpositio silentii. Nam in hoc S. Columbani Pæsitatishi na silentii.

nitentiali passim reperiuntur superpositiones silentii jejunii vix repereris. Unde cum in boc Pœnitentiali dicitur tantum superpositio, subaudi to silentii. Quid sit superpositio et superponere, infra dicetur.

a Cui opus facit. Lege, Cujus opus facit, ut in cod-Vindocinensi, nempe prælaturam. Sunt enim prælati Dei vicarii. « Qui in Christi thronum successerunt, de quo ipsi sermocinantur, de quo Christys dedit eis ministerium reconciliationis, docet S. Joan. Chrysostomus serm. 3 in epist. ad Colossenses. Abscindatur a fraternitate. Id est, separetur a

consortio fratrum, excommunicetur.

Fraterni corporis. Id est, fraternæ congregationis Corpus est congregatio, communitas, collegium. Ælius Lampridius in Alexandro Severo: « Corpora omnium constituit vinariorum, lupinariorum, caligariorum, et omnino omnium artium. .

proximo suo, hunc persequebar. (Ps. c). Si quis in- A cum junioribus verba otiosa narrare voluerit, 8 aut ventus fuerit in aliquo spernere seniorem suum, non hominem spernit, sed Deum, et reliqua. Si quis hocfaciat, pœniteat, et reconciliabitur seniori suo : et omnia quæcunque senior præceperit, secundum mandatum Domini explenda sunt.

§ XXII. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 25).

Interrog. • Unde et nocturnæ phantasiæ inhonestæ ac turpes ascendunt ad nos? - Resp. b Veniunt quidem bæc maxime ex diurnis animæ motibus et actibus indignis et incongruis. Si enim vacet in judiciis Dei, expurgatur anima ejus per meditationem legis divinæ, et studium verbi Dei : ibique si indesinenter curam gerat semper requirens et scrutans quid sit quod placeat Deo, ctalia habebit etiam somnia.

§ XXIII. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 25). Qui nocturno delusus phantasmate fuerit, tempore officii in sacrario stabit; nec audebit eodem die in ecclesiam introire, etc.

§ XXIV. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 18).

d Ad convivium puptiale fratrum nullus accedat, ne per lasciviam sæcularem quæ sunt sæculi recognoscat, e quod absit, ad mundi hujus vitam, etsi non corpore, animo revocetur, sicut dixit beatissimus Cyprianus (Epist. 1): Adulterium dum videtur, discitur. > 1 Qui joculare aliquid vel risui aptum in conventu fratrum proferre præsumpserit, vel qui

a Unde nocturnæ, etc. Exstat apud S. Basilium in-

- terr. xxII Regul., brev., et apud Rufinum, cap. 29.

  b Veniunt quidem hæc maxime, etc. Huic non
  absimile est id quod docet S. Leander lib. de Instit. C vir., cap. 5. Quos (juvenes) ad hoc diabolus objicit ct virgineis opponit oculis, ut formas eorum, quas per diem viderit virgo, meditetur in nocte. Quod si contradicat mentis ratio, talesque imaginationes ab animo respuat, recens tamen visio et corporalis inspectio memoriæ exhibet formas quas videndo didicit. Et, si paululum talis imaginatio oblectet mentem, occurret etiam per somnium quod viderit ocu-lis : sic diaboli sagittis corpus virginis vulneratur, et infigitur cordi amor noxius, ut quod in nocte recordata est, cum amore velit adhuc videre in cra-
- e Talia habebit etiam somnia. Ut S. Cæsarius archiepiscopus Arelatensis, qui cum interdiu semper Deum in corde haberet, in convivio, in itinere, in collocutione, in consessu, etiam in somno semper meditabatur, ut scribit Cyprianus lib. 11 de eius
- d Ad convivium nuptiale. Nuptiis interesse monachis interdictum est concilio Antissiodorensi, can. 29 : « Non licet abbati, nec monacho, ad nuptias ambulare.

Ouod absit. Lege, et quod absit.
Qui joculare aliquid. Hæc et sequentia videntur ascribenda Regulæ Orientali, ita ut illis hic titulus præsigendus sit: Ex regula Orientali. Nam multa hic sumuntur ex Regula S. Pachomii, quod sane, ut supra notavimus, usitatum est Regulæ Orientali, non Tarnatensi.

<sup>8</sup> Aut habere amicitias ætatis infirmæ. Ætas infirma pueri sunt. In Regula S. Pachomii, art, 90: « Si deprehensus fuerit aliquis de fratribus libenter habere amicitias ætatis infirmæ, increpationi, ut dignus est, subjacebit. Si quis quælibet invenerit, inventa non celet, et cognoscenda non occultet. Quod si reperta unius diei spatio convincitur retentasse, furti contagio se maculatum esse cognoscat. h Si quis eum qui districtionem monasteril non ferens, fugam meditari cognoverit, si non statim prodiderit, perditionis illius participem se esse non dubitet : et tandiu a conventu fratrum sequestrandus. quandiu ille valeat revocari. Si quis hæc non, omni virtute studuerit Domino placitura servare, et semel ac secundo correptus non emendaverit, reprehensa juxta ætatis formam convenit vindicari.

#### § XXV. — Ex REGULA SANCTI AURELIANI EPISCOPI. (cap. 40).

Superbis, vero inobedientibus, et iracundiam protrahentibus, nunquam parcendum, donec corrigantur.

## § XXVI. - EJUSDEM (cap. 41).

Pro qualibet culpa si necesse fuerit flagelli accipere, i disciplinam, nunquam legitimus excedatur numerus, id est, i triginta et novem, et quamlibet juste disciplina teneatur; tamen secundum illud bonitatem et disciplinam, paternum affectum sanctus abbas circa omnes teneat, secundum Apostolum: Tanquam si nutrix foveat k pullos suos. (Ps. CXVIII).

cum pueris ridere et ludere, et habere amicitias ætatis infirmæ, > etc.

h Si quis eum, etc. Ex Reg. S. Pachomii, art. 124: · Hæc est ultio in eum qui fratrem de domo perdiderit, tribus diebus aget publicam pœnitentiam. Quod si eadem hora qua fugerit, non nuntiaverit Patri, reus erit peccati. 1

i Disciplinam. Id est, correctionem. Vide superius

adnotata.

i Triginta et novem. Juxta S. Pauli slagellationem, ut supra notatum est : cujus flagellationis ratio, ita describitur apud Bedam quæstione 2 libri Quæstionum variarum, ex quadam pictura de Pauli à Judæis flagellatione Roma in Angliam allata: « Quod ita intelligendum, ab antiquis ita intellectum testatur etiam pictura ejusdem libri quam reverendīssimus ac doctissimus Cudus (alias Chidonius) orientaljum Anglorum antistes veniens a Roma secum in Britanniam detulit: in quo videlicet libro omnes pene ipsius Apostoli passiones, sive labores per loca op-portuna erant depictæ. Ubi ita hic locus depictus, quasi denudatus jaceret Apostolus laceratus flagris, lacrymisque perfusus : superastaret autem ei tortor quadrifidum habens flagellum in manu, sed unam e fidibus in manu sua retentam: tres vero reliquas solum ad feriendum habens exertas. Ubi pictoris sensus facillime patet, quod ideo ternis fidibus eum fecit verberare, ut inde plagarum quadragenarium numerum non compleret. Si enim quaternis fidibus percuteret, decies percutiens sexaginta(lege, quadraginta) plagas faceret; si vero ternis tredecies feriret, inde quadraginta plagas non impleret. > Sed tantum novem et triginta.

Pullos suos. In communi versione, Filios suos, ut in textu Græco, τὰ ἐαυτῆς τέκνα. Itaque lege: Par-

vulos suos (1 Thess.), ut infra c. 39.

## CAPUT XXXII.

#### DE GRAVIORIBUS CULPIS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

4 Is autem frater, qui gravioris culpæ noxa tenetur, suspendatur la mensa simul, et ab oratorio. Nullus ei fratrum in ullo jungatur consortio neque in colloquio. Solus sit ad opus sibi injunctum, persistens b in pænitentiæ luctu: sciens terribilem illam Apostoli sententiam dicentis: traditum hujusmodi hominem Satanæ in interitum carnis, ut spiritus salvus sit in idie Domini (I Cor. v). Cibi autem refectionem solus percipiat, mensura vel hora, qua præviderit ei abbas competere. • Nec a quoquam benedicatur transcunte, d nec cibus, qui ei datur.

## § II. — Ex REGULA PATRUM.

 Si quis vero monachus furtum fecerit, quod potius sacrilegium dici potest, id censuimus ordinandum, f ut junior virgis exsus tanti criminis reus nunquam officium clericatus excipiat. Si vero 5 jam clericus in id facinus fuerit deprehensus, nominis ipsius dignitate privetur. Cui sufficere potest pro actus sui h levitate impleta pœnitentiæ satisfactione i communio.

· Is autem frater, etc. Hic agitur de majori excommunicatione, quamvis omnes illius effectus non exprimantur brevitatis causa. Nam excludi a mensæ participatione, ab oratorio, a consortio et colloquio hominum, ut hic manifeste habetur, sunt effectus majoris excommunicationis. Quod etiam suadent illa verba: Sciens terribilem illam Apostoli sententiam, etc.; ille enim proprie dicitur tradi Satanæ, qui majori excommunicatione plectitur.

In panitentia luctu. Concilium Tarraconense 1,

can. 1, de Monacho pœnitentiam agente : Pæni- C

tentiæ lamentis incumbat.

e Nec a quoquam benedicatur transeunte. Nempe cum ipse excommunicatus alicubi solus operatur. Alioqui in cella residere debet, ut postea videbitur. Benedictio autem bæc est, quam junior a seniore trans-eunte petere debet. Unde Magister cap. 13: c Petenti benedictionem nullus respondeat: Deus. Licet tamen assurgere salutanti, caput inclinare, aut nu-dare humanitatis officio, vel vitandi scandali causa, ut docet Angelus in verbo, Excommunicatio; de Grassis lib. IV, p. 4, c. 12; Millardus, cap. 101; Sairus, lib. II, cap. 11.

d Nec cibus qui ei datur. S. Fructuosus episc., cap. 14 Regulæ: « Et hoc ab abbate exsufflatum et non sanctificatum. » Magister, cap. 13: « Quidquid ei

porrigitur, a nullo signetur. >
Si quis vero monachus, etc. Hæc habentur in secunda Regula Patrum cod. ms. Flor., cujus initium est : Cum in nomine Domini una cum fratribus D nostris convenissemus. Quamobrem titulum, qui hic desiderabatur, supplevi in hæc verba: Ex Regula Patrum: fretus etiam auctoritate Smaragdi, qui scribit : « Et alii Patres dixerunt : Si quis vero monachus, etc. Proferentur etiam a Burchardo, lib. 11, cap. 64, et Ivone Carnotensi, parte xIII Decreti, cap. 51, ex concilio Agathensi, can. 2 : « Si quis clericus aut monachus. , etc. Quæ tamen non exstant in dicto concilio. Quare arbitror citationem esse vitiosam.

f Ut junior virgis cæsus. Furti reos monachos in-

differenter flagellationi subjicit S. Pachomius art. 121, et sanctimoniales S. Cæsarius Arclatensis cap

24 Regulæ.

A § III. — Ex Regula sancti Ferreoli episcopi (cap. 39).

i Furti conscium, si adhuc vocare monachum possumus, quasi adulterum secundum flagellis subdi et magna conteri afflictione jubemus, dantes illi k unam cum fornicatione sententiam : quia luxuriatus est, cum suraretur. Similes enim eos non incongrue dicimus, quos in sacra lectione pariter positos invenimus. Dicit ergo Dominus per prophetam : Non est scientia Dei 1 super terram (Ose IV); et paulo post : Furtum et adulterium inundaverunt (Ibid.); et iterum in psalmo: Si videbas furem, = simul currebas cum eo, n et adulteris portionem tuam ponebas (Psal. LXIX). Legimus etiam in Evangelio Dominum o dixisse : Fornicationes, furta (Matth. xv). Nec moratus addidit: Hæc sunt quæ coinquinant hominem (Ibid.). Ex his profecto intelligere possunt horum scelerum servi quia, sicut æqualiter his dominantur vitia, æqualiter debetur et pæna. § IV. — Ex Regula sancti Fructuosi episcopi (cap. 16).

P Monachus q parvulorum aut adolescentium con-

8 Jam clericus. Apud Ivonem et Burchardum legitur : Jam ordinatus.

h Levitate. Lege stultitia.

1 Communio. Apud eosdem legitur: Sola communio. i Furti conscium, si, etc. Hæc habentur in libello c et xiv Sententiarum de Rectoribus, ubi S. Ferreo-

lus appellatur presbyter.

k Unam cum fornicatione sententiam. Lege cum fornicante, ut in præfato libello. Unam sententiam, id est idem judicium.

<sup>1</sup> Super terram. In vulgata versione: In terra. m Simul currebas. Ita in Regula Magistri, cap. 13, juxta Psalterium Romanum.

<sup>n</sup> Et adulteris. Lege : Et cum adulteris.

O Dixisse, Fornicationes, furta. Apud Smaragdum legitur: dixisse: De corde enim exeunt adulteria,

fornicationes, furta, et reliqua. >
p Monachus, etc. Ilæc habentur eodem cap. 16, in Regula ms. S. Fructuosi episcopi cod. Crass. In libello 114 Sententiarum de Rectoribus, ubi post tò monachus, additur : Vel clericus, et apud Henricum Canisium, tom. V antiquæ lectionis, parte 11. Refertur etiam a Burchardo, lib. xvii Decreti, cap. 35, ex dictis Basilii, sed non ita recte. Nam hoc ca pitulum nusquam repereris apud S. Basilium, sed in Regula S. Fructuosi Bracarensis, ut ex dictis notum est : quamvis hic reseratur paulo contra-ctius, et varient quædam. Apud eumdem Burchardum initium hujus capitis ita legitur : Clericus vel monachus adolescentium vel parvulorum insectator.

Parvulorum aut adolescentium consectator, etc. Ejusmodi cum junioribus familiaritates etiam aliorum Patrum Regulæ proscribunt; S. Pachomii art. 90 : « Si deprehensus fuerit aliquis de fratribus libenter cum pueris ridere, et ludere, et habere amicitias ætatis infirmæ, tertio commonebitur, ut recedat ab corum necessitudine, et memor sit honestatis ac timoris Dei. Si non cessaverit, corripiatur, ut dignus est, correptione severissima. Drientalium seu Tarnatensium cap. 14: Qui joculare aliquid, vel risui aptum in conventu fratrum proferre præsumpserit, vel qui cum junioribus verba otiosa narrare voluerit, aut habere amicitias ætatis insirmæ,

sectator, vel qui osculo, vel qualibet occasione A municant, non stent, sed in alia ecclesia secrete turpi a reprehensus fuerit inhiare, b probata patenter per accusatores verissimos, sive testes o causa, publice verberetur; d coronam capitis, quam gestabat, amittat • decalvatusque turpiter opprobrio pateat, f omniumque sputamentis oblinitus in facie, probraque æque suscipiat, vinculisque arctatus ferreis carcerali sex mensibus angustia maceretur, et triduana per hebdomades singulas refectione 5 panis exigui hordeacei vespertino tempore sublevetur. Post deinde, expletis his mensibus, aliis sex mensibus succedentibus sub senioris spiritalis custodia segregata h in corticula degens opere manuum et oratione continua sit i contentus, vigiliis et fletibus, et humilitate subjectus, et pœnitentiæ lamentis veniam percipiat : et sub custodia et sollicitudine duo- B rum fratrum in monasterio ambulet, nulla privata locutione vel concilio deinceps juvenibus conjun-

#### § V. — Ex Regula cujusdam (cap. 6).

Hi vero fratres, qui gravioribus culpis in pœnitentia detinentur, in ecclesia cum cæteris, qui comincrepationi, ut dignus est, subjacehit. . S. Isidori cap. 17 Regulæ, ubi inter gravia peccata annumeratur: Si (quis) cum parvulis jocaverit, riserit, vel eos osculatus fuerit.

Reprehensus. Lege: Deprehensus, ut in libro

cxiv Sententiarum, et apud Canisium.

b Probata. In citato libello, et apud Canisium:

c Causa. Ita apud Canisium, et in citato libello.

 Decalvatusque, etc. Id est ad cutem rasus. Juniorum amatores S. Fruct. jubet cædi verberibus, et decalvari. Ignominiosum olim supplicii genus, raso capite, verberibus aut colaphis cædi. Cornelius Tacitus de moribus Germanorum: c Paucissima in tam numerosa gente adulteria, quorum pœna præsens et maritis permissa. Accisis crinibus nudatam coram propinquis expellit domo maritus, ac per omnem vicum verbere agit. S. Gregorius Turonensis lib. v Hist., cap. 59: (Et graviter verberata, incidi comam ejus capitis jubet. 1 Lib. 1 Legis Wisigothorum, tit. 1, 1. 7 : « Decalvatus tamen centum flagella accipiat; > et titul. 2, l. 7 : c Centum accipiat ictus flagellorum, atque turpiter decalvatus, , etc.; lib. 111, tit. 3, l. 8 et 10; lib. v11 Capitularium regum, tit. 535, et lib. 1 Legis Longo-bardorum tit. 17, l. 5. Adam lib. 1 Hist. Bremen-sis, cap. 4: Alios etiam legatos ad se pro pace D Quemadmodum est apud Burchardum, apud quem directos publice verberari et decalvari jussit. Juvenalis sat. 5 :

#### Pulsandum vertice raso, Præbebis quandoque caput, nec dura timebis Flagra pati.

Palladius in Lausiaca, cap. de Philoromo, or ξυρισθήναι έχελευσεν, χαὶ ὑπὸ παιδαρίων έντονώτατα χοσσισθήναι, id est, c quem radi jussit, et validissime a

pueris verberari colaphis.

f Omniumque sputamentis. Olim ignominiæ genus faciem sputamentis conspurcare : Gregorius Turonensis, lib. 111 Hist., cap. 36 : « Tunc cædentes eum pugnis, sputisque perungentes, vinctis post tergum manibus, ad columnam lapidibus obruerunt. > Cedrenus ad annum 25 Constantini Caballini, ἐθριάμδευσεν έν τῷ Ἱπποδρόμῳ ἐμπτυόμενον, καί συρόμενον, id est, « traduxit per circum sputis consputum et tractum. , Paulus Diaconus, sive quis alius, lib. PATROL. CIII.

i cursum cantent. Expleto cursu, egredientes ante fores ecclesiæ, in qua communicantes cursum explent, stare præcipiantur. Et egrediente congregatione supra humum prostrati rogent pro se Dominum exorari, ut gravia commissa contritione deleantur cordis, meminentes illud: Cor contritum et humiliatum k Deus non spernit (Ps. L). Et : In humilitate nostra memor fuit nostri Dominus (Ps. cxxxv). In oratione positus semper pænitens dicat: Averte saciem tuam a peccatis meis, et omnes iniquitates meas dele (Ps. L). Ut ira arguentis judicis, et in proximo vindictam reddentis per piæ mentis affectum hac humili oratione sedetur.

#### § VI. - Ex Regula Magistri (cap. 13).

1 Cum suggestum fuerit a præpositis abbati m meritum inobedientis, jam non dicendus est frater, sed n hæreticus legis: jam non dicendus filius Dei, sed operarius dæmonis, qui dissipando sanctorum facta velut quædam scabies est procreata in grege. Convocet eum abbas præsentibus suis præpositis, vel coram congregatione circumstante. Et interrogati

xviii Hist.: « Misit omnem inimicum ejus injuriis cumulare et conspuere illum.

8 Panis hordeacei. Fuit olim panis hordeaceus pænitentium cibus. S. Gregorius Turonensis, lib. ix Hist., cap. 21: « Jussit omnem populum in ecclesiam convenire, et rogationes summa cum devotione celebrari, et nihil aliud in esu vescendi nisi panem hordeaceum cum aqua munda assumi.

h In corticula. Corticula hic sumitur pro cellula. Causa est culpa, crimen, noxa, offensa, de quo infra.

Apud Smaragdum male legitur: Hujus rei causa.

Coronnam capitis amittat. Si sit clericus.

Descharte de Coronnam capitis amittat. Si sit clericus. Regulæ: « Cum excommunicatur aliquis pro culpa, mittatur solitarius in cellam obscuram. In concilio Tarraconensi i can. 1: « Si vero religiosus, vel monachus, in cella monasterii inclusus, pœnitentiæ lamentis incumbat. Apud S. Gregorium Turonen-sem lib. 1x Hist. 4: Petiit, ut se in cellulam secretam recluderet, dicens : Quia multum peccavi in dominam meani Radegundein. , In Regula Teridii cap, 25. Qui pro aliqua culpa excommunicatus fuerit, in una cella recludatur. In Regula cujusdam Patris cap. 19: « Excommunicatus vero frater, qui culpis ravioribus existentibus aut cellula recluditur, > etc. Hoc autom S. Fructuosi capite duplex notanda est reclusio delinquentium, una carceris, altera cellæ.

i Contentus. Ita in Regula ms. et apud Canisium. In libello cxiv Sententiarum : Intentus. Lege ergo: Operi manuum et orationi continuæ sit intentus.

tamen tò continuæ deest.

i Cursum. Id est, opus Dei, officium divinum,

de quo vocabulo infra.

Deus non spernit. Ita in Psalterio Romano et in Regula Magistri cap. 4. Apud S. Cyprianum epist. 77 et 81: Deus non despicit. Tertiam personam servant quidem septuaginta interpretes, sed in futuro : o Ococ oux economics, id est, Deus non despiciet, juxta quos Apollinarius in Metaphrasi :

Ήτορ ἄναξ χθαμολόν και μείλιχον ούκ όνόσαιτο. id est, « cor rex humiliatum et lene non despiciet. » In vulgata interpretatione juxta textum Hebraicum: Deus, non despicies.

1 Cum suggestum, etc. Habes in Regula ms. Ma-

gistri cod. Corb. eodem cap.

m Meritum. Id est, demeritum. n Hareticus dicendus est. Quia pertinax in malitiæ proposito, ut hæreticus in suæ opinionis et judicii tenacitate.

ab abbate præpositi ejus, quid peccaverit, vel quo- A Justi de sua gloria in judicio videbunt te, cum ab ties monitus de ipso vitio non emendaverit, respondeant qui eum accusant. Quo audito vitio talem abbatis contra se audiat vocem. O misera anima, quod responsum datura es Deo, quem per inobedientiam quotidie irritas, cum accesseris adorare eum ? quare sub dominio Dei servis potius mammonæ? quid mentiris Christo, alter Judas? Ille Judas iniquitatis portio justitiam vėndidit, tu Christianum uomen laceras malefactis? Ille Judäs per pacem falsam Domino scandalum generavit, tu sub nomine sancti servitii Deo magis rebellis existis? Ille Judas falsus Magistrum tradidit discipulus, tu sub nomine sancto magis diabolum factis sequeris Christianus? Astare enim tibi habet in judicio nostra monitio, vel tuus spiritus, cui cum carne, a propria volun- R tate repugnas [ b Deo] ante tribunal tremendi Judicis, dicens: Domine, noluit intelligere ut bene ageret (Psal. xxxv). Iniquitatem meditatus est, astitit omni viæ non bonæ, malitiam autem non odivit, sed magis e gloriatus în ea, potens fuit în iniquitate. Cum hæc accusatus fueris in judicio post nostram simul et tremendi Judicis vocem dicentis tibi: Tu es qui odisti disciplinam, et projecisti sermones meos d post te (Psal. xLix). Si videbas furem, simul currebas cum.eo, et cum adulteris portionem tuam ponebas. Os tuum abundavit malitia, et lingua tua concinnabat dolum. Sedens adversus fratrem tuum detrahebas, et ponebas scandalum. Tota die injustitiam cogitavit lingua tua, sicut novacula acuta fecisti dolum. Dilexisti malitiam super benignitatem, iniquitatem magis quam C loqui equitatem (Psal. LI). Dilexisti omnia verba præcipitationis e in lingua dolosa. Hæc fecisti, et tacui, et f existimasti iniquitatem, quod eram tibi similis, arguam te et <sup>8</sup> statuam iliam contra faciem tuam (Psal. xLix), ut destruat te Deus in finem; evellet te, et emigrabit te de tabernaculo tuo, et radicem tuam de terra viventium. Tunc etiam et omnes

· Propria voluntate. Lege : Per provriam voluntatem, ut est in Regula ms.

Deo. Hæc vox redundat, nec est in Regula ms.

• Gloriatus. Lege, gloriatus es, ut in Regula ms. • Post te. Ita in Psalterio Romano.

• In lingua dolosa. Ita in Psalterio Romano.

t Existimasti iniquitatem. Ita in Psalterio Romano, ad verbum ex Septuaginta : ὑπέλαβες τὰν àvogizy. Quod idem sonat, pro, existimasti inique, p ut habetur in Vulgata versione. Juxta quod Apollinarius in Metaphrasi dixit,

'Ωίτης ἀθέμις....

id est, existimasti inique. Nam αθίμιστα, poetice pro άθεμίστως. In Hebræo tantum habetur, existi-

masti me futurum similem tui.

8 Statuam illam contra faciem tuam. Ita in Regula ms. cod. Corbeiensis, et in Psalterio Romano. Sed puto legendum, statuam illa, ut in commenta-rio D. Hieronymi « Et statuam illa contra saciem tuam: ut sic confusus damneris in morte perpetua, hoc est, per illa mandata, quæ non custodisti, vel tua peccata, vel aliorum, quæ post te reliquisti. Huic lectioni favent septuaginta interpretes : παραστόσω κατά πρόσωπόν σου τάς άμαρτίας σου, id est, statuam contra faciem tuam peccata tua. ) Quos sequitur Apollinarius in Metaphrasi.

eis sueris sequestratus ad sinistram inter hædos. et super te ridebunt dicentes : Ecce homo qui hon posuit Deum adjutorium suum, sed prævaluit in vanitate sua, et non fuit timor Dei ante oculos ejus: quoniam dolose egit in conspectu ejus. Et dixit insipiens in corde suo, Non requiret Deus; avertit faciem suam, ne videat in sinem, et ignoravit, quia inimici, qui mentiuntur Domino, h erit tempus eorum in pænam æternam (Psal. Lxxx). Quid ad hæe dicturus es Deo? quas afferre ei habes, miser, excusationes in peccatis? cum te primum impugnaverint mala, et gehenna exspectaverit, ut incendat. Post hanc increpationis vocem ante congregationem i abbatis i statim erigi jubeatur ab oratorio, communi mensa [et] extraneus deputetur; et cum inimicis Dei designatus non debet ex illa hora jam fratribus esse amicus. Ideoque ab hac excommunicationis hora soli posito et sequestrato ei aliqua laboris opera propter otiositatem a præposito suo consignetur : in quo labore nullo fratrum jungatur solatio, nullius eloquio soletur, tacito omnium pertranseatur aspectu : petenti benedictionem nullus respondeat, Deus : quidquid ei porrigitor, a nullo signetur : quidquid vero ultra bpus assignatum peculiariter, vel ultro effecerit, dispergatur, vel dissipetur: Sit ubique solus, et ei sona culpa solatium. Quod si forte propter levitatem culpæ noth ef voluerit abbas duplicare jejunia, si statres sexta reficiunt, ille ad nonam horam de une pulmento; et panis cibarii sibi fragmentum et aqua a præposito suo pro misericordia porrigatur. Si inculpabiles fratres nona hora reficiunt, illius supradicta refectio protrahatur in vesperam, út sentiát quid el malorum culpa intulit, quid per negligentiam bonorum amisit.

§ VII. — Item ejusdem (cap. 14): LCum hora divini officii exercetuf, id est, 1 cum

- 'Αμπλακίας στήσω σεῦ ἐνάντιον αἰἐν ἐλέγχων, id est, « peccata tua statuam contra le semper arguens. Nec potest referri ad to iniquitatem, quia hoc vocabulum sumitur hic adverbialiter.
- h Erit tempus eorum in pænam æternam. In Psalterio Rom. et in commentario S. Ilieronymi: Erit tempus eorum in æternum. In versione vulgata: Erit tempus eorum in sæcula. Sed Magister secutus est potius sensum quam verba : quia iniqui eterno supplicio plectendi sunt. Unde Cassiodorus hunc versiculum exponeus scribit : « Addit : in æternum erit tempus eorum : scilicet punitionis; quando illis dicetur, Ite in ignem æternum.
- i Abbatis. Hæc vox transposita est. Et legendum: · Post hanc increpantis abbatis vocem ante congregationem statim, > etc.
- i Statim erigi jubeatur, etc. Lege et distingue hoc modo: « Statim erigi jubeatur. Ab oratorio et communi mensa extraneus judicetur. )
- Le Cum hora, etc. Heec reperire est in Regula ms. Magist. cod. Corb. codem, cap. 14, cujus titulus est quomodo excommunicatus debet pœnitere?
- 1 Cum expleto psalmo ab omnibus orationi incumbitur. Quia olim singulis psalmis breves orationes submissa voce interserebantur, de quibus supra.

tunc excommunicationis reus prostratus ante limen oratorii hæc cum lacrymis clamet: Peccavi, et peccatum meum ego agnosco: erravi, emendare polliceor; jam de cætero non peccabo. Rogate pro me, sanctæ congregationes, à quibus quondam per meam negligentiam et diáboli suasionem separari merui. Rogate pro me, mei quondam præpositi. Ignosce mihi, pastor bone et pie pastor abbas. Relinque nonaginta novem propter unam. Veni, recollige, et porta humeris tuis me perditam ovem, sicut Dominus noster indicio passionis suæ tibi monstravit : quia non pre justis, sed pro peccatoribus venit, et mortuus est : ul cum ipso per justitiam ejus resurgeremus, qui fueramus per nostra peccata allisi, perditas domus Israel (Matth. xv). Et: Non est opus sanis medicus, sed his qui male habent (Matth. in). Imitare pium magistrum apostolorum, cujus vices per doctrinam agis in monasterio : quia ipse post prophetas et apostolos posuit vos pastores et disciplinæ doctores : quia per beatum Petrum apostolum demonstravit vobis dicens: Non septies, sed septuagies septies debere peccatum fratri dimitti (Matth. xviii). Subleva ergo allisum salutari tuo consilio: Solve intercessione tua apud Dominum, quod in me negligentia obligavit. Quod peccavi agnosco; quod emendem, credo quia per tuam mentionem invenio. Post hanc vocem cessantibus a psalmis per omnes orationes a reo jacente effusam, cum comhuc jacente ante limen exeunti abbati omnium fratrum congregatio humilietur ei pro eo ad genua, simul et a præpositi ejus. Quod cum fuerit adimpletum, si tamen propter levitatem culpæ éadem hora voluerit abbas veniæ consentire, statim erigi eum a præpositis suis præcipiat, et reproperata ei culpa, cum ille responderit se de cætero emendare, statim abbas dicat omni congregationi : Venite, fratres, unanimiter cum lacrymis pro hac ove gregis vestri, quæ peccatum suum agnoscens promittit se de cætero emendare, orantes in oratorio reconciliemus eum ante Dominum, quem per inobedientiam irritavit. Et mox ingressus abbas cum fratribus in oratorio, antequam orent tenentes ei manum dextram lævamque foris Præpositi introducant eum in Ecclesia, dicentes ambo hunc versum: Confitemini Domino, b quoniam bonum cst (Ps. cxvII). Et subsequatur cætera congregatio : Quoniam in sæculum misericordia ejus (Ibid.). Ut cum præpositi foris pænitenti per hunc versum consessionem ingerunt, intus de oratorio per os respondentium fratrum, mox pius Deus misericordiam repromittat. Ergo

phrasi :

.... έπει το δε καλόν ετύχτη.

expleto psalmo ab omnibus orationi incumbitur, A cum eum in oratorium introduxerint Præpositi ejus, prosternant eum pedibus altaris. Btatim omnes una cum abbate se orationi pro eo prosternant. Tunc ille pro culpa prostratus cum lacrymis, his vocibus precetur ad dominum dicens: Peccavi Domino, peccavi, et iniquitatem meam ego agnosco. rogo, peto a te, dimitte mihi, ne simul trahas me cum peccatis meis, neque condemnes me in inferioribus terræ, neque in æternum imputes milni mala: quoniam tu es Deus pœnitentiæ: et in me ostende bonitatem tuam secundum magnam misericordiam tuam : quia tu dixisti, Domine : Nolo, mortem peccatoris, sed convertatur et vivat (Ezech. cap. xxxii); quia malis nostris ad emendationem, vitam magis largiris quotidie, monstrante nobis Scriptura, quæ dicente ipso Domino: Non veni, nisi propter oves B de pietate tua ita dicit: Nunquid irascitar per singulos dies? c nisi convertamini (Ps. v11). Et apostolus tuus Paulus ita dicit : An nescis quia patientia Dei ad pænitentiam te adducit? (Rom. 11.) Gladium ergo suum Dominus vibravit, arcum suum tetendit et paravit illum : et in ipso paravit vasa mortis. Quæ vasa, Domine, timemus, et ideo festinanter emendare promittimus : et quia dicturus es in judicio peccatori : hæc fecisti et tacui. Quid? semper tacebo? quiá statues iniquitatem contra faciem nostram, ut cognoscentes eam in reatibus nostris, juste nos ipsi eam damnemus. Tu enim, Domine, mortificas, et vivificas, tu deducis ad inferos et reducis, tu levas allisos, tu solvis in cœlo compeditos in terra, tu ad emendandum oculos cordis pletum fuerit sanctum oratorii opus, et illo reo ad- C nostri illuminas tua gratia, vel adjutorio tuo fustorum dirigis gressus, dicente Scriptura. d A Domino gressus hominis dirigetur ( Prov. xx). Et nisi custodieris nos, et e ædificaberis domum, in vanum laborant qui ædificant, et custodiunt eam. Quia velle adjacet nobis, persicere autem tuum est. Et, non est volentis, neque currentis, sed miserantis Dej. Sed tamen das fiduciam sperandi de te dicens : Petite, et accipielis; quærile, et invenietis; pulsale, et aperietur vobis: quia qui petit, accipit; qui quærit, invenit, et pulsanti aperietur (Matth. vii). Et quia dixisti: Convertimini ad me, et ego convertar ad vos (Zach. 1). Et: cum clamaveris, dicam: Ecce adsum (Is. LVIII). Et item quasi pius et misericors in factura tua vocas nos ad gratiam tuam, licet indignos servos tuos dicens: Venite ad me, qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos (Matth. 🗓 ). Unde non despicias, Domine, servum tuum, suum agnoscentem peccatum : sicut de pietate túa promittit reatui nostro Propheta dicens: Cor contritum et humiliatum Deus non spernit (Ps. 1). Quia potens es de lapidibus istis suscitare filiós Abrahæ; quia quod in nobis desperatio impossibile putat, tua

> · Nisi convertamini. Ita in Psalterio Romano. d A Domino gressus hominis dirigetur. Prov. xx: A Domino diriguntur gressus viri. Et xv1 : Sed Domini est dirigere gressus ejus.

> · Ædificaberis. Pro ædificaveris; b pro v, ut antea

notatum est.

a Præpositi ejus. Nempe decadis seu decaniæ cujus est ipse frater excommunicatus. Supra vidimus in singulis decadibus seu decamis ab ipso Magistro constitui duos priepositos, qui alias decani appellantur.

b Quoniam bonum est. Ita Apollinarius in Meta-

crymis impletam statim cum manu sua abbas erigat, dicens ei: Vide, frater, jam de cætero, vide, ne pecces, et secundam a agas de hac vita pœnitentiam exercere. Quæ cum secundo fuerit acta in hæreticorum incidet sectam. Statim hunc versuin quondam reus imponat: b Erravi sicut ovis, quæ perierat; o recollige servum tuum, Domine (Ps. CXVIII ). Respondentibus secum cunctis. Post hunc versum vocatis ejus præpositis, reconsignetur ab abhate eis in manu dicens : Recipite ovem vestram, reintegrate numerum, restituite mensæ: mortuus enim fuerat, et revixit; perierat, et inventus est. Eadem namque die humilitatis reparatæ indicio d aquam manibus fratrum intrantibus ad communionem ipse ministret : et cum dat, osculetur pri- B · mo abbatis, deinde singulorum fratrum manus: et petat singulos, cum ministrat ipse, pro se debere orare. Qui et ipse, mox ut ingressus oratorium fuerit, omnes clara voce readmoneat pro se debere orare: et sic exiens cum fratribus consuetam accedat ad mensam.

#### § VIII. — Ex Regula sancti Cæsarii (cap. 24).

1 º Quamvis non solum cogitari, sed omnino nec credi debeat, quod sancti fratres duris se sermonibus vel conviciis mordeant : tamen si forte, ut se habet humana fragilitas, in tantum nesas aliqui de fratribus ausi fuerint diabolo instigante prorumpere, ut furtum faciant, aut in se invicem convicia mittant, justum est ut legitimam disciplinam accipiant, a quibus regulæ instituta violantur. Necesse

Agas. Lege, cogaris, ut in Regula ms.

b Erravi sicut ovis, quæ perierat. Ita in Regula ms., Psalterio Romano et in commentario S. Hieronymi.

· Recollige. In vulgata editione, quære. In Psalterio Romano et in Comm. S. Hieronymi, require.

d Aquam manibus fratrum, etc. Mos fuit antiquus Christianorum, ut ante sumptionem eucharistiæ manus lavare, ut videre est in eadem regula Magistri cap. 89: « Eodem die pro humilitatis indicio aquam manibus fratrum ad communionem intrantibus ipse ministret. > Et cap. 19: < Ad communionem intrantibus fratribus aquam manibus ipsi ministrent, > nempe Hebdomadarii. S. Anastasius Sinaîta sermone de sacra Synaxi, ubi agit de præparatione ad sumptionem eucharistiæ: Non enim in Dei Ecclesia et sanctas imagines, venerandasque D cruces salutare sufficit, οὐδὶ τῷ ὕδατι ἐκπλύνειν τὰς χεῖρας τοῦτο κάθαροις, id est, « neque aqua manus lavare purificatio est. » S. Dorotheus serm. 9 : « καὶ ώς είδεν αὐτόν νίπτοντα τὰς χείρας τοα εἰσίλθη καί ώς είδεν αὐτόν γίπτοντα τὰς χείρας το κα εἰσίλθη καί ut ingrediatur et communicet. > Quæ lautio aliquando in ipsa ecclesia fiebat, aliquando extra.

• Quamvis non solum, etc. Habetur eodem cap.
24, in Regula excusa S. Cæsarii.

• Per Salomonem; qui diligit filium suum. Hic locus non est Salomonis, sed Jesu Syrach in Ecclesiastico. Sed Patres interdum citantes ex memoria attribuunt Salomoni ea quæ sunt in Ecclesiastico.

In præsentia congregationis. Aliter constituitur in add. i Capitul. Lud. imp., tit. 24: « Ut nudi pro qualibet culpa coram fratrum aspectibus non flagellentur.

h Paccantes coram omnibus corrigantur. In Yulgata

gratia possibile indicat. Post hanc vocem cum la- A est enim, ut in eis impleatur illud, quod de indisciplinatis filiis f per Salomonem dixit Spiritus sanctus: Qui diligit filium suum, assiduat illi flagella (Eccl. 111). Et iterum : Tu virga eum cædis, animam ejus de inserno liberabis (Prov. XXIII). Disciplinam tamen ipsam <sup>8</sup> in præsentia congregationis accipiant, secundum illud Apostoli: h Peccantes coram omnibus corrigantur ( I Tim. v ).

## § IX. - Item ejusdem (cap. 32).

<sup>1</sup> Si quis vero pro quacunque re excommunicatus fuerit, remotus ab omni congregatione, in loco. quo abbas jusserit, i cum uno de spiritalibus fratribus resideat. Si autem, ut sieri solet, stimulante diabolo invicem se læserint, invicem sibi veniam petere et relaxare debebunt \* propter orationes, quas utique, quanto crebriores, tanto puriores habere debent. Quod si ille, cui venia petitur, indulgere fratri suo noluerit, communione removeatur et timeat illud, quia si non dimisit, non dimittetur ei. 1 Qui autem nunquam vult petere veniam, aut non ex animo petit, aut a quo petitur, si non dimittit, sine causa in monasterio esse videtur. Proinde vobis a verbis durioribus parcite: quæ si emissa fuerint ex ore vestro, non pigeat ex ipso ore proferre medicamenta, unde facta sunt vulnera.

#### § X. — Item ejusdem (cap. 13).

m Si quis contra Regulæ disciplinam inventus fuerit aliquid ex his quæ interdicta sunt facere. quasi contumax, aut prævaricator mandatorum non levis culpæ reus effectus suspicione n pravi consilii carere non poterit. Qui nullatenus cum fratribus

versione, peccantes coram omnibus argue. Sed locus citatur ex memoria, non ex codice.

i Si vero pro quacunque re, etc. Hæc videre est in Regula S. Cæsarii cap. 32.

i Cum uno de spiritualibus fratribus. Qui illius curam gerat. S. Fructuosus episcopus cap. 16: Sub senioris spiritalis cura, segregata in corticula degens. (S. Aurelianus cap. 35 (Nulli liceat loqui cum illo qui fuerit excommunicatus, præter illum quem sanctus abbas custodem dederit.

k Propter orationes. Quæ impuræ sunt cum fratri injuriam non dimittimus. Et ideo sine fructu, ut docet Tertullianus libro de Oratione : « Quam autem temerarium est aut diem sine oratione transigere, dum cessas fratri satisfacere, aut orationem perseverante iracundia perdere » Quæ ut fructum consequantur, Deo sine veneno iracundiæ offerendæ sunt, ut docet S. Basilius in Admonitionibus : « In tempore orationis omnem malitiam cordis projice abs te, et remitte, si quid habes adversus proximum tuum. Est denique quoddam genus serpentis, (quod) cum cœperit ire ad bibendu:n aquam, antequam veniat ad fontem evomit omne venenum. Imitare et tu hunc serpentem, et remitte conservo tuo centum denarios, ut tibi Dominus dimittat millia talenta. >

Qui autem nunquam vuk petere veniam, etc. S. Isidorus, cap. 16 Regulæ: « Qui autem non petit (veniam) aut non ex animo poscit, in collationem deductus juxta excessum injuriæ congruæ subiaceat

disciplinæ. >

m Si quis, etc. Hoc caput neque in Reguia, neque in recapitulatione S. Cæsarii reperitur. Itaque puto illius titulum esse falsum, et pro illo hunc esse reponendum: Ex Regula cujusdam Patris, cap. 13.

Pravi consilii. Id est, pravæ voluntatis.

orare permittatur: nisi prius pro culpa sua publica A nem de ore vestro (Col. 111). Interrogo ergo, fratres, satisfecerit pœnitentia: aut certe, si publicare contempserit, dignam suæ prævaricationis vindictam suscipiat.

§ XI.—Ex REGULA SANCTI FERREOLI (cap. 25).

Turpiloquium amore pudicitiæ sit monacho turpe proferre vitando verba luxuriæ quæ, ut mentem excitant, ita corpus inflammant. Ait enim Apostolus: Deponite a malitiam blasphemiæ turpem sermo-

· Malitiam blasphemiæ. In versione communi, malitium, blasphemiam, ut in textu Græco: xaxiav

βλασφημίαν.
b Damnationis. Damnatio hoc loco est pœnæ irrogatio.

quid ille minus facit adulterio, cujus communicat lingua peccato? quid luxuria minus exercuit, qui os castum sermonis corruptione fœdavit? Et ut hanc spurcitiam cunctis etiam cavere metus b damnationis e imponat, statuimus hujus culpæ reum communionem Dominicam d vel osculum fratrum sex anni mensibus non habere.

o Imponat. Id est, cogat.

d Vel osculum fratrum. Intelligit osculum pacis. quod datur ante sacram communionem, de quo infra. Particula vel hoc loco sumitur copulative.

## CAPUT XXXIII.

# DE HIS QUI EXCOMMUNICANTUR, QUOMODO SATISFACIANT.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti. • Qui b pro gravioribus culpis ab oratorio et a

- · Qui pro gravioribus culpis, etc. Hoc caput vulgo locum quadragesimum quartum obtinet. Citatur in
- decreto Ivonis p. 14, cap. 73, et in concilio Duzia-censi 11, cap. 7 : « Et alios tres annos secundum ca-pitulum 49 [Lege 44] Regulæ sororibus in oratione communicet, etc.
- <sup>b</sup> Pro gravioribus culpis. Ita in cod. mss. S. Ebr., San-Germ. ma., apnd Turrecr. et Smarag. S. Dunstanus legit: Pro gravi culpa; editio Coloniensis et

quædam aliæ, Pro graviori culpa.

Percelebratur. Ita in mss. cod. S. Far., apud Smaragdum et S. Dunstanum. Vulgo, Celebratur.

d Ante fores ecclesiæ prostratus juceat. Hic fuit antiquus mos Christianorum, ut pænitentes pro foribus ecclesiæ in luctu pænitentiæ jacerent, seu sta-rent pro diverso ecclesiarum usu. Tertullianus lib. de Pudicitia : « Ad Dominum enim remissa, et illi C exinde prostrata, hoc ipso magis operahitur veniam, quod eam a solo Deo exorat; quod delicto suo humanam pacem sufficere non credit; quod Ecclesiæ mavult erubescere quam communicare : assistit enim pro foribus ejus : et de notæ suæ exemplo cæteros admonet, et lacrymas fratrum sibi advocat. S. Gregorius Neocæsariensis, epist. canonica, canone ultimo: Fletus seu luctus est extra portam oratorii, ένθα έστωτα τὸν ἀμαρτάνοντα χρή τῶν εἰσίοντων δεῖσθαι πιστῶν, id est, ( uhi oportel stantem peccatorem rogare intrantes fideles. > Erant autem quinque gradus pœnitentium, ut ipse ibi notat. Primus flentium, qui pro foribus ecclesiæ stabant, seu prostrati erant, ut diximus. Secundus audientium, qui audiebant sacras Scripturas, ενδοθι πύλης εν νάρθηκί, inquit idem Gregorius, id est, intra januam in Narthece; vulgo ferulam interpretantur, non ita recte. Nάρθης locus est intimus et profundus, dictus παρά wichts είναι τοῦ ναοῦ, quod sit infra templum, inquit D auctor veteris Etymologici. Tertius prostratorum seu substratorum, ὑποπίπτοντες Gregorio Nysseno epist. canonica, et dicebantur ὑποπεσείν, seu ύποπίπτειν locis citatis et citandis, id est substerni. Moschopulus in schedis ύποπεσείν, ύποκάτω πεσείν, n ὑποταγηναι, id est, infra aliquem cadere, vel alicui subjici. Locus eorum erat post ambonem ecclesiæ, id est suggestum, ut scribunt Theodorus Balsamon el Zonaras, quos tamen stetisse volunt non prosterni. Quartus consistentium, S. Basilio epist. Amphilochium συστάντις. li sunt quibus, expleto substrationis tempore, licebat orare cum fidelibus, non tamen eucharistiam sumere; nec exibant eccle-

B mensa excommunicatur, hora, qua opus Dei in oratorio e percelebratur, d ante fores oratorii prostra-

sia cum catechumenis. Audientes vero et substrati una cum catechumenis egrediebantur, quibus non erat integrum divinis interesse mysteriis, ut scribit S. Gregorius Neocæsariensis canone citato. Quintus eorum quibus post injunctum consistendi spatium eucharistiam sumere concedebatur, qui non tam pœnitentes quam restituti sacramentis Ecclesiæ erant. Pœnitentes aliquando omnes istos gradus ascendebant, ut videre est apud S. Basilium, epist. 2. ad Amphilochium, can. 56, 57 et seq.: aliquando minime, sed quihusdam duntaxat ascensis veniam merebantur. Nam can. 11 concilii Nicani fidel desertores nulla ad id necessitate interveniente compulsi, omisso primo gradu, cæteris decursis, veniam consequuntur. Et can. 12, resumentes cingulum, si in gradu audientium dignos fructus pœnitentiæ ostenderunt, omissa substratione transeunt ad gradum consistentium. Can. 4, catechumeni lapsi tri-bus annis cum audientibus stare coguntur, quibus evolutis cum catechumenis orare jubentur. Et can. 16 synodi Ancyranæ animalia bruta ineuntes, prætermissis flentium et audientium gradibus, in substratorum deinde consistentium gradu statuuntur, et can. 17 cum hiemantibus orare jubentur. Qui quidem canon cum antecedente non pugnat, ut quidam putant. Quod ut clarius sit, notandum est hiemantes seu χειμαζομένους esse energumenos seu dæmoniacos, ut recte exponunt Dionysius Exiguus et Fulgentius Ferrandus in Breviario, cap. 149, metaphora ducta ab hieme seu tempestate, nam χιιμών utrumque significat. Etsi hæc interpretatio displiceat Balsamoni, eo quod dæmoniaci non orent. Sed hæc ratio nulla est, cum insint dæmoniacis lucida intervalla, in quibus orare possint. Putat Balsamon hos qui subant cum quadrupedibus collocari a synodo inter audientes, quia can. præcedente nulla lit mentio audientium cum de hujusmodi libidinis portentis agitur. Sed, ut supra diximus, non semper hos omnes gradus percurrebant poenitentes. Unde synodus ejusmodi subatoribus prostrationis annos multiplicat, eo quod non fuerint in gradu audientium. Ac proinde cum præcedens statuit ut ejusmodi homines orent quinque annis, recte sequens decernit cum quibus orare debeant. Nec anxie quærendum est in quo ordine seu gradu pœnitentium erant dæmoniaci. Nam hi de quibus agit canon 17 synodi Ancyranæ, non erant pœnitentes; sed ideo seorsum ab aliis fidelibus in ecclesia stabant, ne eos energumeni suis agitationibus perturbarent; in quorum

capite a stratus pronus omnium de oratorio b pedibus exeuntium. Et hoc tandiu faciat, usque dum abbas judicaverit satisfactum esse. Qui dum jussus ab abbate venerit e volvat se ipsius pedibus, deinde omnium vestigiis fratrum, d ut orent pro ipso: et tunc, si jusserit abbas, recipiatur e in choro, f vel ordine quo abbas decreverit; ita sane ut psalmum vel lectionem, vel aliud quid, non præsumat in oratorio imponere, nisi iterum abbas juheat. Et omnibus horis, dum completur opus Dei, projiciat se'in terra, in loco quo stat, et sic satisfaciat, usque dum ei jubeat iterum abbas, ut quiescat jam ab hac satisfactione. Qui vero pro levibus culpis excommunicantur tantum a mensa, satisfaciant, id est usque ad jussionem abbatis 8 hoc perficiant, h usque dum B benedicat, et dicat : Sufficit.

§ II. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 18).

i Satisfactio delinquentium hæc est. Fratribus in ecclesia constitutis, peracto pœnitentiæ tempore, solvet statim cingulum k extra chorum humo pro-

statione erant ineuntes bruta animalia oh flagitii spurcitiem, cum a prostratorum ordine ad consistentium gradum transmeabant. Itaque non assentior iis qui dicunt hiemantes fuisse in ordine audientium cum catechumenis. Nec locus ex cap. 3 Eccl. Hierar., ubi dicitur Ecclesiam permittere energumenis, catechumenis et pœnitentibus, audire sacras Scripturas, illis favet : nam aliud est sacras Scripturas audire, aliud eas audire in loco pœnitentium audientium, Catechumeni quidem a Tertulliano lib. de Pœ-nitentia dicuntur: Audientes et auditores, sed alia ra- C tione quam audientes pœnitentes. Si enim peccassent, transibant ad locum pænitentium audientium, ut patet ex synodo Nicæna, quæ postquam can. 11 et 12 decretum fecit de fidelibus lapsis, can. 14 hoc statuit de lansis catechumenis: « De catechumenis et qui lapsi sunt visum est sanctæ et magnæ synedo ώστε τριών έτων αχροωμένους μόνου, id est, ut sint tres annos tantum audientes. Postea synodus, dispensans eos a prostratione, decernit μετά ταῦτα εὐχεσθαι μετὰ τῶν κατηχομένων, id est, ut postea grent cum catechumenis. Quod ideo statuit quia catechumeni, qui non aderant tremendis mysteriis, non poterant orare cum consistentibus, qui sacris mysteriis cum cæteris fidelibus intererant, nec discedebant post missam catechumenorum, ut supra ex S. Gregorio Neocæsariensi notatum est. Quare minus recte ex hoc loco colligitur a nonnullis catechumenorum gradum non distingui ab ordine substratorum. Nam substrati non dicebantur orare, sed D substerni, cum ex audientibus substrati fiebant, ut clarum est ex canonibus supra citatis. Quod spectat ad prostrationem monachorum pænitentium, de ea agunt Cassianus, lib. 11 de nocturnis Officiis, cap. 16; S. Isidorus, cap. 18 Regulæ; S. Fructuosus episco-pus, cap. 14; Magister, cap. 15 et 14, et quidam Pater monachorum, cap. 6 Regulæ suæ.

- · Stratus pronus. Ita in cod. ms. S. German. ma., editione Coloniensi, et apud Smaragdum. Codices SS. Ebrul. et Far. habent tantum, pronus; vulgati, prostratus pronus.
- b Pedibus exeuntium. Vulgo additur, se projiciat: recte; quæ desunt in mss. SS. Ebr. et Far., ut apud Smaragdum et S. Dunstanum. Apud Ivonem legitur: Pedibus exeuntium conculcetur.
- · Volvat. Ita Smaragdus et Turrecremata. At in vulgatis cum S. Dunstano, Ivone et editione Colo-

tus jaceat, nihil dicens n.si tantum posito in terra A stratus, quousque celebritas expleatur; cumque jussum fuerit ab abbate, de terra consurget ingrediensque chorum 1 rursus oret. m Post hæc data oratione pro eo ab abbate, et respondentibus cunctis Amen, surget. Atque omnibus pro negligentia veniam poscat, adepturus indulgentiam post hujus emendatoriæ satisfactionis censuram. n In minori ætate constituti non sunt coercendi sententia excommunicationis, sed pro qualitate negligentiæ congruis emendandi sunt plagis; ut quos ætatis infirmitas a culpa non revocat, flagelli disciplina compescat. Excommunicatis autem ab his locis, quibus fuerint constituti, ante pœnitentiæ tempus expletum progredi prohibeatur. Ad excommunicatum nulli liceat egredi eitra imperium senioris. O Cum excommunicato neque orare, neque loqui licebit. Cum excommunicato nulli penitus vesci licet, nec ipsi quidem qui alimentum victui præbet. F Cujus biduana vel triduana fuerit illata excommunicationis suspensio, sola panis et aquæ in vespertinum erit adhibenda refectio. Excommunicatis prater hiemis violentiam cubile

niensi, provolvat, rectius.

4 Ut orent pro ipso. Supple petena.

· In chero. Apud Smaragdum additur, peallon-

f Vel ordine. Tò vel sumitur copulative.

8 Hos perficiant. Ita cod. ms. S. Ehrulphi, Smaragdus et editio Coloniensis. În vulgatis cum S. Dunstano : Hoc semper faciant. Apud Ivonem et Turrecrematam : Hoc faciant.

" Usque dum benedicat. Ita hunc locum exponit Smaragdus: Quod autem dieit, benedicat, intelli-

gitur : dimittat tibi Dominus. >

i Satisfactio. Hee habetur in Regula S. Isidori

edita, eod. cap. 18.

i Solvet statim cingulum. Notandus mos autiques, qui fuit ut monachi supplices, cum veniam petebant aut increpabantur, cingulum solverent. S. Pachemius, art. 1 suæ Regulæ: e Si acciderit ut psallendi tempore vel orandi aut in medio lectionis aliquis loquatur, aut rideat, solvet cingulum, et inclinata cervice, manibus ad inferiora depressis, stabit ante altare, et a principe monasterii increpabitur. > Et art. 78: « Omnis correptio ita flet, at discincti sint qui corripiuntur, et demissis manibus, et humiliato capite emendaturos se promittentes vitia, in quibus arguentur, veniam deprecentur. . S. Fructuosos episcopus, cap. 14 Regulæ suæ: c 8ed omnibus ad orationum studia convenientibus, ille prostratus humo cingulo opertorioque ablato, poscet veniam negligentiae suæ. » Fructuosussolter, c. 14 : « Et cingu-lum in manibus gestans vel fratrum pedibus cum lacrymis provolvatur.

Extra chorum humo prostratus. In Regula excusa: « Humique extra chorum prostratus jacebit

agens pænitentiam quoque. >

1 Rursus oret. Hæc verba desiderantur in Regula excusa.

Post hec. Desunt ctiam in Regula excusa.

" In minori ætate, etc. Ex S. P. Benedicto, esp. 15. o Cum excommunicato, etc. Hie locus ita citatur a Burchardo, libr. 11, cap. 51, et ab Ivone, p. xiv Decreti, cap. 95: « Cum excommunicato neque orare, neque loqui, nisi ea quæ ad eantdem excommunicationem pertinent, neque vesci cuiquam liceat. >

P Cujus biduana, etc. In Regula S. Isidori edita:

Si excommunicatio biduana fuerit, excommunicato

nihil alimenti tribuendum est. )

humus erit tantum sive a storia; amictus autem A mam, secundam et tertiam monitionem a de uno quob tegmen rasum, aut forte c cilicium. Calciamentum vero d spartea, aut quodlibet genus e solearum. Excommunicandi autem potestatem habebit Pater monasterii, sive præpositus. Reliqui autem excessus monachorum in f collecta abbati vel præposito deferentur, ut is qui deliquisse cognoscitur competenti severitate coerceatur.

## § III. — Ex Regula sancti Fructuosi episcopi (cap. 14).

5 Cum excommunicatur vel arguitur quisquam pro negligentia sua, exercebit humilitatem quousque percipiat h orationem; nec se audebit inter alios commiscere vel cuiquam occulte jungere; sed omnibus ad oraționum studia conveniențibus, ille prostratus humo, i cingulo opertorioque ablato, poscet ve- B niam negligentiæ suæ. Hoc etiam his ab officio egredientibus exhibebit. Similiter quoque et resectionis tempore i coram refectorio astabit k vultu deposito et 1 habity, guousque fratrum compassions solutus veniam percipiat quam deposcit.

§ IV. -- Ex Regula Magistri (sap. 13).

m Frater qui levem culpam habuerit, et post pri-

\* Storia. Alias storea, idem quod matta. Smara-gdus in hoc caput S. Benedicti? Aut certe storea, id

est, maila super humum.

Tegmen rasum. Idem statuit 8. Fructosus alter, 14 : c Indutus tegmine raso, aut cilicle seminudus. 🛪 Rasum tegmen est rarioribus filis compactum, denso et crassiori oppositum. Unde jocus Martialis lib. 11, epigr. 85:

Dona quod æstatis misi tibi mense Decembri Si quereris, rasam tu mihi mitte togam.

Alias ralla. Nonius Marcellus, cap. 44: « Ralla vestis dicta est a raritate. > Isidorus, lib. xv Orig., cap. 22: « Ralla, quæ vulgo rasilis dicitur. » Græcis neolericis ράσον, id est rasum, vestis monachorum, sed maxime novitiorum, qui ideo dicti suere ρασοφόροι et ρασοφοpourte apud Theodorum Balsamonem in can. primæ et secundæ synodi Constantinopolitanæ, et racopopito, id est rasum ferre, apud eumdem, in eanonem 19; epist. 5 S. Basilii ad Amphilochium: κάν γάρ με άποκαρή τις, άλλα ρασοφορώση, id est, « etsi qui tonsus non fuerit, sed rasum ferat. >

· Cilicium. Suidas Rillnia τά έχ τριχών συντιθέμενα, υφάσματα, id est, lelæ ex pllis contextæ. Cassiano cilicina vestis. A Cilicibus populis, apud quos sunt capra et hirci densissimi pili, ex quo hujusmodi telæ seu textilia conficiuntur, ut docent Varro, l. x de

logici.

d Spartea. Est calceus ex sparto confectus, Hispanis proprius, apud quos calceamenta ex sparto conficiebantur. Plinius, l. 18, cap. 2, de sparto agens:

· Hinc calceamenta et pastorum vestis. >

· Solearum. c Soleæ, inquit S. Isidorus lib. xix Orig., cap. 34, sunt tantum quibus pedum plantæ teguntur, distæ a solo pedum. » Agellius, lib. xIII, cap. 20: « Sed Gastricius profecto scite atque incorrupte locutus est, omnia enim ferme id genus, quibus plantarum calces tantum infimæ teguntur, cætera prope nuda et teretibus habenis juncta sunt, soleas dixerunt. Hæc apte describunt solearum formam. Glosse veteres: Soleas, σανδάλια. Sed hic sandalia non sumuntur pro comptis et concinnis illis antiquorum sandaliis.

1 Collecta. Est, quam supra diximus appellari col-

lationem a S Isidoro.

cunque non emendaverit, a mensa excommunicetur, non ab orațorio. Quæ excommunicatio tandiu inoffensa permaneat, o quandiu a reo majori humilitatia satisfactio, humiliato ad genua capite, se de cætero promiserit emendari. Qui vero frater gravem culpani admiserit, ipse ab utroque excommunicetur, id est. ab oratorio et a mensa. Et non ipse ad indulgențiam majoris perveniat, nisi ante limen oratorii prostratus lacrymabili voce intervallo P cessantium a psalmis horarum Deo et omnibus emendatione satisfecerit repromissa: si tamen propter q inanitatem ponderis culpæ citius voluerit abbas consentire, quod dictante Domino sequens pagina demonstrabit. Ille vero frater qui excommunicatus a mensa, non ab oratorio fuerit, tandiu antiphonam, aut lectionem non imponat, r quandiu de culpa illa emendatione promissa satisfecerit, aut abbatis præsentis, aut præpositi sui ad genua incurvatus : excommunicati vero fratres, si ita superbi exstiterint, ut in superbia cordis perseverantes in tertia die, hora nona satisfacere abbati nolucrint, custoditi susque ad pecem t caedantur; et, si placuerit abbati, de monasterio expellan-

<sup>8</sup> Cum excommunicatur, etc. Hecc habentur in Regula ms. S. Fructuosi episcopi cod. Crass.

b Orationem. Id est, benedictionem, veniam.

Cingulo. Sumpsit ex S. Isidoro supra. Coram resectorio. Id est, ad januam resectorii. k Vultu deposito. Id est, cervice inclinata, ut præcipit S. Pachomius art. 1: Solvet cingulum, et inclinata cervice.

1 Habitu. Supra, opertorio.

m Frater qui ob levem culpam, etc. Hæc reperire est in Regula ms. cod. Corb., eod. capite sub finem.

n De uno quocunque. Adde, vitio, ut habetur in Regula ms. cod. Corb. et in libello c et xiv Senten-

tiarum de Rectoribus Ecclesiæ.

· Quandiu a reo majori. In libello citato legitur, ab eo. In cod. Corb. et libello citato deest τέ majori. Locus corruptus, ita, ut arbitror, castigandes : Quandiu a reatu humili satisfactione humiliato ad genuacapite se de cætero majori promiserit emendare.

P Cessantium a psalmis horarum. Ita in cod. Corb. Apud Smaragdum, cessantium in psalmis horarum. Legendum tamen puto, orationum, non horarum. Nam intelligit orationes quæ flebant in singulorum psalmorum intervallo, ut constat ex capite sequenti ejusdem Regulæ: « Cum hora divini officii in orato rio exercetur, id est, cum expleto psalmo ab om-nibus orationi incumbitur, tunc excommunicationis Re rustica, c. 11; Suidas et auctor veteris Etymo- D reus prestratus ante limen oratorii hæc cum lacrymis clamet: Peccavi, etc. > Et paulo post: ( Post hanc vocem cessantibus a psalmis per omnes orationes a reo jacente effusam, cum completum fuerit sanctum oratorii opus, et reo jacente adhuc ante limen exeunti abbati omnis congregatio humilistur. . Ubi vides hic legi, orationes, non horas.

- Inanitatem. Id est, levitatem, ut habetur cap. 14: 6 Bi tamen propter levitatem culpæ eadem hora voluerit abbas veniæ consentire.
  - · Quandiu. Id est, donec.
- \* Usque ad necem. Ita in cod, Corb. et in libro cxiv Sententiarum. Quæ tamen verba non exstant apud Smaragdum. Et sane puto esse addititia, aut saltem dicta hyperbolice.
- 1 Cædantur. In libello citato exiv Sent. additur

tur, quia a talis vita necessarios non habet b corpo- A lorum regnis propter suam superbiam projectus est. rales, vel societas fratrum, quos in anima superba possidet mors. Nam merito ergo tales debent plagis mactati expelli, qui esse cum Christo humilitatis Domino non merentur: sed sint a perpetuis e promissis cum auctore suo diabolo separati, qui de cœ-

a Talis vita. Monastica videlicet.

b Corporales. Id est animales, carnales.

Ergo ad superiorem excommunicationum, vel satisfactionis sensum, ut coepimus, prosequamur. Ergo hujus pœnitentiæ modum et satisfactionem Deum et abbatem credimus acceptare.

Promissis. Liber citatus addit, Dei.

# CAPUT XXXIV.

#### DE HIS QUI SINE JUSSIONE ABBATIS JUNGUNTUR EXCOMMUNICATIS.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

a Si quis frater præsumpserit sine jussione abbatis fratri excommunicato quolibet modo se jungere b aut loqui cum eo, vel c mandatum dirigere, d similem sortiatur excommunicationis vindictam.

§ II. — Ex Regula sancti Isidori episcopi (cap. 18).

 Ad excommunicatum nulli liceat ingredi citra imperium senioris. f Cum excommunicato neque orare, neque loqui cuiquam licebit. Cum excommu-

a Si quis frater, etc. Hoc capitulum profertur ab

Ivone, parte xiv Decreti, cap. 34.

b Aut loqui cum eo. « Quoniam depravatio bonorum allocutio est malorum, > inquit Haymo Halber-stattensis in cap. xv Epist. I ad Cor.

· Mandatum dirigere. Est aliquid per internuntium significare, quod Gallice dicimus, lui mander quelque chose, juxta versionem Gallicam Guidonis Juvenalis C abbatis S. Sulpitii. Mandatum est nuntium, signisicatio, legatio. Phædrus lib. 1, fab. 2:

Furtim igitur dant Mercurio mandata ad Joven, Afflictis ut succurrat. . . .

Mandata dant, legati mittuntur, statim

Cæsarius Arelatensis cap. 23 Regulæ: « Ut occulte a quolibet litteras, aut quælibet mandata, aut munuscula accipiat. > Glossæ Græco-Barbaræ: μαντάτα [Leg. μανδάτα] ἀπαγγελίας, μανύματα, nuntia. Eædem Glossæ. μαντατοφόρος, [Leg. μανδατοφόρος] πρεσδύτας, id est, nuntius, legatus. Apud Suidam μανδάτωρ είδος άξιωματος, id est, species dignitatis. Apud eumdem πευθάν πευθηνός, μανδάτωρ, id est, interrogator emissarius, qui mittiturad interrogandum et sciscitandum.

d Similem sortiatur excommunicationis vindictam. Ita loquitur Callixtus papa, epist. 2, ad episcopos D Galliæ: « Quia quicunque in his vel aliis prohibitis scienter excommunicatis communicaverit, juxta Apostolorum institutionem et ipse simili excommunicationi subjacebit. . Circa hunc locum S. P. Benedicti difficultas est non minima, quia qui excommunicatis communicant minorem tantum incurrunt excommunicationem, exceptis quibusdam casibus. Itaque nonnulli per similem excommunicationis vindictam intelligunt minorem excommunicationem, quæ cum in genere excommunicationis conveniat cum majori, ei similis est, ut aiunt, non quidem in specie, sed in genere. Sed hæc explicatio, præterquam quod nimis extorta est, non valet. Nam concilium Aurelianense apud Burchardum lib. 11, cap. 5, utitur eodem vocabulo cum ferit anathemate eos qui communicave-rint cum excommunicato in operibus ejus malignis, quo in casu docent Summistæ majorem excommunicationem incurri. Ita loquitur concilium: c Et, si quis ei se sociaverit, et communicaverit operibus ejus malignis, noverit se simili percussum anathe-

B nicato nulli penitus vesci licet, nec ipsi quidem qui alimentum victui præbet.

§ III. — Ex Regula sancti Fructuosi episcopi (cap. 14).

<sup>6</sup> Cum excommunicato nullus loquatur, neque qualibet eum compassione vel miseratione refoveat, neque h ad contradictionem vel superbiam confortare præsumat. i Quælibet causa i in conventu com-

mate. > Et Callixtus papa supra citatus. Itaque dico locum S. Benedicti de majori excommunicatione intelligendum esse juxta veterum morem, qui hanc excommunicationem communicantibus cum excommunicatis infligebant, ut videre est apud Burchardum libro citato, et Ivonem parte xiv, et in multis conciliis, maxime cum olim non esset minor exconmunicatio. Sed quia modo multa relaxata sunt a summis pontificibus circa communicationem cum excommunicatis, existimo hanc legem S. Benedicti esse abrogatam, nisi forte quis communicaverit in crimine criminoso, ut loquuntur, et in aliis casibus exceptis a Summistis.

· Ad excommunicatum, etc. Hæc reperire est in

Regula S. Isidori excusa eodem capite 18.

Cum excommunicato, etc. Hic textus habetur causa 11, qu. 3, c. 18, hoc modo: Cum excommunicato neque orare neque loqui (nisi ea quæ ad eamdem excommunicationem pertinent) nec vesci liceat. , Apud Burchardum, lib. 11, cap. 54 : ( Cum excommunicato neque orare, neque loqui (nisi ea quæ ad eamdem excommunicationem pertinent) neque vesci cuique liceat. > Ubi lege, cuiquam, quemadmodum etiam in Decreto Ivonis p. xiv, cap. 95, ubi idem textus habetur. Sed miror cur in his tribus auctoribus habeantur hæc verba, nisi quæ ad eamdem excommunicationem pertinent, cum non reperiantur in hac Concordia, neque apud Smaragdum, qui etiam hunc textum profert, neque etiam in ips: Regula S. Isidori excusa. Quod autem citati auctores hæc etiam verba nec vesci, addiderint, boc fit quia voluerunt sequentem textum, cum excommunicato nulli penitus vesci licet, etc., cum antecedente contrahendo conjungere.

g Cum excommunicato, etc. Hæc reperiuntur ir Regula ins. S. Fructuosi episcopi Bracarensis cod. Crassensis eodem cap. 14; proferunturque a Burchardo lib. 11, cap. 35, et ab lvone. 1 parte Decreti

cap. 97, ex dictis Fructuosi episcopi, usque ad illa verba: Quælibet causa, etc.

h Ad contradictionem. Ita apud Burchardum et Ivonem locis citatis. In Regula ms. legitur, contritionem. Male.

i Qualibet causa. Hæc usque ad finem capituli habentur

i In conventu fratrum. Apud Ivonem, in conventu omnium fratrum.

muni fratrum est ventilanda et juste ac subtiliter A perscrutanda: ne forte dolositate et malitia senioris innocens junior opprimatur ab abbate vel præposito b juxta personarum acceptionem: non liceat judicare, neque aliquem fraudulenter vel injuste damnare, sed, ut dictum est, spiritalium et veridicorum fratrum o hujuscemodi rebus d est retinenda sententia, qui sibi Dei judicium ponentes præ oculis non permittant pessime deprimere animam innocentis.

§ IV. — Ex Regula sancti Aureliani (cap. 35). Nulli liceat loqui cum illo qui fuerit excommunicatus, præter illum quem ei sanctus abbas custodem dederit

#### § V. — Ex Regula Cassiani (cap. 14).

e Si quis autem pro qualibet culpa fuerit ab ora- B tione suspensus, nullus cum eo orandi habeat licentiam, antequam submissa in terra pœnitentia coram omnibus fratribus supplicanti ei venia ab abbate tribuatur. Nam qui se orationi vel confabulationi ejus, antequam f a Priore recipiatur, inconsiderata pietate sociare præsumpserit, similis damnationis reus efficitur, 5 tradens semetipsum voluntarie fuerat deputatus. Et in hoc gravius peccat, qui se ipsi conjungit, quia solatium ei tribuens cor ejus amplius facit indurari, et non permittit pro hoc quod ab oratione fuerat segregatus, de satisfactione sua et venia cogitare, majorem superbiæ fomitem et contumaciam delinquentis nutrit in pejus.

habentur in decreto Ivonis, p. vi, cap. 399. Lau- C Regula ms. legitur reddenda. Male. danda sane institutio, ne ab abbate vel præposito inferiores opprimantur, et a senioribus juniores; cui non absimilis est hæc S. Pachomii sanctio articulis 92, 94 et 112, qui vult præpositos et majores a fratribus boni testimonii judicari, ne forte illi potentia sua opprimant innocentes.

Ab abbate vel præposito. Hæc vocabula deside-

rantur in Decreto Ivonis.

b Juxta personarum acceptionem. Hic locus corruptus est. Apud Ivonem legitur. Rectori juxta personarum acceptionem, etc. Recte. Itaque hic locus hoc modo est restituendus: Ne forte dolositate et malitia senioris innocens junior opprimatur ab abbate vel præposito. Rectori juxta personarum acceptionem non liceat judicare.

Hujuscemodi rebus. Lege, in hujuscemodi rebus. d Est retinenda sententia. Apud Ivonem corrupte legitur: Et alia tradenda et retinenda sententia. In D § VI. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 5).

Cum eo qui pro admissa culpa ab orationis vel mensæ consortio removetur, præter eum qui ejecti fratris amaritudinem doctrinæ et charitatis possit admixtione dulcare, nullus audeat conferre sermonem.

## § VII. — Ex Regula Magistri (cap. 43).

h Si quis vero frater aut palam aut absconse cum eo fuerit allocutus aut junctus, communem statim cum eo excommunicationis contrahat pœnam et ab omnibus reus sit, atque in alio laboris ipse opere sequestretur a'præposito suo : et sit ipse tam ab illo reo quam ab omnibus sequestratus et solus, et mox ab omnium et ipse alienus eloquio. Nam non ad veniam i majoris et ipse pertineat, nisi pœnitentiæ similis satisfactio ab eis æqualiter fuerit operata: illius, propter quod exstitit inobediens in vitio et peccato; istius, quod mercedem consolationis tribuerit malorum artifici.

#### § VIII. — Ex Regula cujusdam (cap. 19).

Excommunicatus vero frater qui culpis gravioribus existentibus aut cellæ suæ recluditur, aut a consortio congregationis separatur, a nullo penitus aut eloquii, aut visitationis munus fruatur, nisi tantummodo cui præceptum ab abbate fuerit. Si quis transgressus hanc Regulam fuerit, regulari pœnitentiæ subjacebit.

Si quis autem, etc. Exstat apud Cassianum, lib. 11 de Orationibus nocturnis, cap. 16.

A priore. Id est, ab abbaie.
Tradens Semetipsum voluntarie. Locus corruptus, ex cod. Vind., Cass. et Sinaragdo sic emendandus: Tradens semetipsum voluntarie Satanæ, cui ille, secundum Apostoli sententiam pro sui reatus emendatione fuerat deputatus.

<sup>L</sup> Si quis vero, etc. Hæc habentur in Regula ms. Magistri cod. Corb. eodem cap. 43. Prima pars hujus capituli usque ad illa verba: Et ab omnibus reus sit, a Burchardo lib. xi, cap. 32, ex S. Isidoro; et a Gratiano causa 11, qu. 5, cap. 28, ex octava synodo: sed male, nam est hujus Magistri.

<sup>1</sup> Majoris. Major est abbas, ut sæpe occurrit in his Regulis, qui conc. Carthaginiensi 1v, can. 13,

dicitur, major monasterii.

#### CAPUT XXXV.

## QUALITER DEBEAT ABBAS SOLLICITUS ESSE CIRCA EXCOMMUNICATOS.

🕯 I. — Ex Regula sancti Benédicti.

Omni sollicitudine curam gerat abbas circa delinquentes fratres: quia non est opus sanis medicus,

· Et ideo uti debet omni modo. Id est, uti debet omni ratione et industria artis spiritalis, ut sapiens medicus. In vetusta editione Parisiensi legitur: Commodo, pro omni modo.

b Immittere. Apud Smaragdum: Immittere debet, verbum, debet, repetendo. Quod, si non repetitur, saltem subaudiendum est.

sed male habentibus (Matth. 1x). a Et-ideo uti debet omni modo ut sapiens medicus: b immittere quasi occultos c consolatores. d Senpectas, id est, seniores

c Consolatores. In mss. S. Germ. et S. Faronis: Consiliatores; sed vulgata lectio præstat. Nam sequitur : Qui quasi secrete consolentur fratrem flucluantem.

d Senpectas. Ita codices mss. Victorini et S. Germ. min. legunt. Ms. S. Ehr., sepectas. Codices. Vind. et S. Germ. ma., Sinpectas. Smaragdus et editio fluctuantem, et provocent eum ad humilitatis satisfactionem, et consolentur eum, ne abundantiori tristitia absorbeatur (I Cor. v). Magnopere enim debet sollicitudinem gerere abbas, et omni sagacitate et industria curare, ne aliquam de ovibus sibi subjectis perdat. Noverit enim se infirmarum curam suscepisse animarum, non super sanas tyrannidem, et metuat Prophetæ comminationem, per quem dicit Deus: a Quod crassum videbatis, assumebatis; b'et guod debile erat, projiciebatis (Ezech, xxxiy; Luc. xxi). Et pastoris hon pium imitetur exemplum, qui, relictis nonaginta novem ovibus in montibus, abiit unam ovem, quæ erraverat, quærere : cujus insirmitati intantum compassus est, ut eam sacris humeris suis dignaretur imponere, et sic reportare ad gregem.

§ II. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 14). c Cum excommunicatur aliguis pro culpa, mittatur solitarius in cellam obscuram in solo pane et aqua: ut in vespera post cœnam fratrum medium accipiat paximatium, et non ad satietatem aquam : et hoc ab abbate d exsuffiatum, et e non sanctificatum. Absque ullo sedeat solatio, vel [in] colloquio fratrum, nisi quem abbatis vel præpositi cum eo præceperit auctoritas, ut loquatur. Indutus tegmine raso aut

Coloniensis, genipectas. Cod. S. Far. S. Dunstanus, Turrecremata, editio Colinæi, vetusta Parisiensis et vulgatæ: Senipetas. Sed quid sit senipeta non video. Smaragdus senipectas putat esse verbum Græcum, cum ait: « Senipectas Græcum est nomen, non Latinum, quo secundum ipsius beati Benedicti C interpretationem seniores, et sapientes fratres intelliguntur. 1 Quod quam verum sit, judicet doctus lector. Apud Palladium capite de Serapione lego: Συμπαίχτην ἀσχητήν. Διηθούντο δέ οἱ Πατέρες, ότι λαβών τινα συμπαίκτην μακητήν πέπρακε€αυτόν εν <u>τ</u>ινι πόλει μίμοις έλλυσεν ούσιν, id est, ( narrant vero Partres quod assumens quemdam sympæctem monachum, vendidit se in quadam civitate mimis gentilibus.) Ejusmodi ergo Συμπαίκτης monachus videtur esse is qui conspirat cum abbate ad ipsum excommunicatum sapienter ludificandum, se ejus amicitiæ, veluti per cuniculos insinuando, ut eum ad sanam mentem revocet. Itaque cum Smaragdus dicit se-nipectas esse vocabulum Græcum, credibile est eum legisse sympæctas, vel sinpectas, secundum minus accuratam orthographiam: quam quiden lectionem germanam esse existimo: etsi S. Pater Benedictus interpretetur hoc vocabulum Seniares sapientes fratres. Nam potius habuit rationem personæ, quam vocis, quod satis patet, quia hoc nomen quovis modo D legatur, non potest hee tria nomina significare. Dicit autem seniores sapientes, quia ejusmodi sympæctæ erant senes et sapientes, non quod præcise id significet hoc vocabulum; quod proprie collusorem significat,

a Quod crassum videbatis, assumebatis. Ezech. xxxiv, ubi legitur: Quod crassum erat, occidebatis, ut habetur in textu Hebraico et Græco, quibus respondent antiquæ versiones. Itaque subaudiendum hic puto, το Ad occidendum, aut certe legendum : Assumebatis, id est devorabatis, mactabatis ad devoran-

dum juxta sensum Prophetæ.

b Et quod debile erat, projiciebatis. In vulgata versione juxta textum Hebraicum et Græcum: Quod infirmum fuit, non consolidastis. Sed S. Benedictus usus est antitheto juxta prioris membri lectionem, retinens tamen sensum Prophetæ, non verba: nam qui projicit, non consolidat.

sapientes , qui quasi secrete consolentur fratrem A cilicio seminudus atque discalceatus opus monasterii exerceat excommunicatus. Si biduana vel triduana fuerit excommunicatio ejus, mittat senior, qui eum excommunicavit, unum de majoribus quem probatum habet, qui eum verbis contumeliosis increpet, quod non ob religionis venerit occasionem, nec pro Christi amore, nec gehennæ pavore, sed simplicium fratrum facere disturbationem. Si hæc ille patienter tulerit, et de ore ejus nulla iracundia vel murmuratio proruperit, simplicitas mentis et humilitatis apparuerit; sic increpator absque immutatione verborum, quod in eo præviderit, abbati renuntiet. Abbas vero sollicite et prudenter tractet, g utrum veram, imaginariam habeat patientiam, per quam possit se ad fratrum reconciliare charitatem. Secundo ejusdem meriti senem probatum ad exprobrandum eum mittat : et quod primitus audivit, non facile credat. Cumque ita tertio fecerit, et pari vitio increpatus fuerit, et in priore promissionis patientia excommunicatus perduraverit, et hoc abbas per tres testes probaverit, post hoc eum h ejici debeat, et sic præsentatum per se increpet coram conventu fratrum. Cum ita quarto fuerit tentatys, et in humilitate fuerit probatus, et fortis fuerit ut ferrum inventus, postmodum ecclesiam ingrediatur et i cingulum in

> c Cum excommunicatur, etc. Heep non exstant in Regula S. Fructuosi episcopi Bracarensis, sed videntur esse alterius Fructuosi.

d Exsuffatum. Id est maledictum, ahominatum, eo quod debeat comedi ab excommunicato et tradito Satanæ, et verbum exsussare, id est detestari, abominari. Beda lib. v hist. Angl. cap. 22.: « Quis, rogo, fidelium non statim cum ipsa magia primo detestetur et exsusset?: Fuit quippe mos veterum Christianorum, ut id quod immundum et abominabile judicarent, exsuffatione rejicerent, Tertullianus lib. 11 ad uxorem : Latebisne tu, cum lectulum tuum, cum corpusculum tuum signas, cum aliquid immundum flatu exspuis? > et lib. de Idololatria : « Quo ore Christianus thurarius, si per templa transibit, aras exspuet, et exsuffiabit, quibus ille prospexerit? . Qui quidem mos ab antiquo baptismi ritu manavit, quo baptizandus ter Satanam exsussat, ut videre est apud S. Dionysium Arcopagitam lib. de Hierarchia ecclesiastica cap. 2, parte II : ἐμφυσήσαι μέν αὐτῷ τρὶς διακελεύεται Σαθανά, id est, i Jubetur ter exsufflare Satanam. . Hac etiam utebantur exsufflatione sancti viri dæmonem abigentes tentatorem. Acta 8. Pachomii : « Mox signo crucis frontem muniens exsufflavit in enm (dæmonem) moxque fugatus est: » et infra: « Et exsussans in eum dixit: discede a me, diabole. > Severus Sulpitius dialogo tertio: Memini quodam die ad eum venisse Martinum, qui ubi secretarium ejus ingressus est, vidit post tergum ipsius dæmonem miræ magnitudinis assidentem, quem eminus (ut verbo, quia ita necesse est, parum Latino loquamur) exsuffans, Avitianus se exsufflari existimans, quid me, inquit, sancte, sic aspicis? >

· Non sanctificatum. Id est non benedictum; vide

supra.

Indutus tegmine raso aut cilicio. S. Isidorus in Regula cap. 18. Tegmen rasum, aut terta cilicium.

g Utrum veram imaginariam. Lege 1 Utrum veram aut imaginariam, ut in cod. Vind.

h Ejici debeat. Lege: Educi jubeat, nompe e cella.

Cingulum in manibus. Vide supra hos capite annotata ad S. Isidorum.

manibus gestans abbatis vel fratrum pedibus cum A fidelibus (ad Tit. 2). Attendendo enim ovis etiam lacrymis provolvatur, et cum singultu et gemitu genibus humo properando a cunctis veniam accipere mereatur, et ne talia pœnitendo ultra committat, et post hæc a osculatus ab abbate, in suo gradu accipiatur.

#### § III. — Ex libro Gregorii Nazianzeni.

b Eum qui de Corintho peccavit peccatum, e quale nec inter gentes, ad poenitentiam Paulus suscepit (I Cor. v) : et non solum suscepit, verum etiam in eo charitatem confirmavit. Quando quidem emendationem vidit, et causam facti exposuit dicens : Ne forte ampliori tristitia absorbeatur, qui ejusmodi est, correptionis scilicet nimictate prægravatus.

#### § IV. — Ex Libro sancti Augustini de Pastoribus (cap. 1).

Cum præpositi ad hoc sint, ut his qui subjecti sunt, consulant: nec in eo quod præsunt omnino utilitatem suam attendant, sed eorum quibus ministrant. Quisquis tamen præpositus est, ut in eo quod præpositus est, gaudeat, honorem suum quarrat, et commoda sua sola respiciat, se pascit, non oves. Ad hos sermo dirigitur : audite tanquam oves Dei et videte, quemadmodum vos securos fecerit Deus, qualescunque sint qui vobis præsunt, id est qualescunque sumus : Vobis securitatem dedit, qui pascit Israel. Nam si Deus non deserit oves suas, et mali pastores debitas pœnas luent, et oves promissa percipient.

#### & V. Item ejusdem.

d Sanæ et crassæ oves perpaucæ sunt, id est, solidæ in cibo veritatis, utentes pascuis bene de mu- C nere Dei. Sed mali illi pastores non parcunt talibus. Parum est, quod illas languentes, et infirmas, et errantes, et perditas, non curant, ctiam istas fortes et pingues necant, quantum in ipsis est. Et illi vivunt de misericordia Dei, [evivunt] tamen quantum ad malos pastores attinet, occidunt. Quomodo, inquis, occidunt? male vivendo, malum exemplum præbendo. Sin frustra dictum est servo Dei eminenti in membris summi pastoris: circa omnes teipsum bonorum operum præbe exemplum, et forma esto

 Osculatus ab abbate. In signum reconciliationis.
 Eum qui in Corintha, etc. Hæc habentur in oratione 59 ejusdem sancti Patris, que inscribitur, Ad sancta lumina. Sed quoniam quæ hic citantur, paulo aliter habentur in textu Græco, quædam altius re- D petendo proferemus: Si prius notaverit lector S. Gregorium agere in Novitianos, qui pœnitentiam minime admittebant : ἡ οὐδέ τελειωθέντα δέχα δι αΐμντος; έστι γάρ και τής σής άπονοίας, οὐδ: τον εν Κορίνθώ παρανομήσαντα: Παῦλος δε και αγάτην εκύρωσεν, id est, « vel neque suscipis sanguine suo consummatum, id est martyrem, id enim est etiam tuæ arrogantiæ, neque eum qui se Corinthi scelere contami-navit? At Paulus circa eum charitatem confirmavit. Catera vero hic satis rite procedunt.

c Quale nec inter gentes. Hæc non sunt apud sanctum Gregorium, sed ex D. Pauli textu addita.

d Sanæ et crassæ, etc. Hæc habentur eodem libr. de Pastoribus cap. 4, hic citata ob illa S. Benedicti: · Noverit enim se infirmarum curam suscepisse animarum, , etc.

° Vivunt tamen. Tò vivunt redundat, neo est in editis S. Augustini.

fortis plerumque præposito suo male viventi, si declinet oculos a regulis Domini, et intendit in hominem, incipit dicere in corde suo : Si præpositus meus șic vivit, ego quid sum, qui non faciam, quod ille facit? f occidit ovem fortem. Jam de cæteris quid facit: qui illud, quod non ipse fortificaverat, sed forte aut robustum invenerat, male vivendo interficit? Dico charitati vestræ, iterum dico; etsi oves, etsi fortes sunt in verbo Domini, et tenent illud, quod audierunt a Domino suo: Quæ dicunt, facite; quæ autem faciunt, facere nolite (Matth. xxIII); tamen qui in conspectu populi male vivit, quantum in illo est, eum, a quo attenditur, occidit. Non sibi ergo blandiatur, quia ille non est mortuus : et ille vivit, et ille homicida est. Quomodo cum lascivus homo intendit ad mulierem ad concupiscendum, ecce illa casta est, et mœchatus est iste? Domini enim vera et aperta sententia est : Quisquis viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam mæchatus est eam in corde suo (Matth. v). Non pervenit ad ejus cubiculum, et in interiori cubiculo suo volutatur. Sic omnis, qui male vivit in conspectu eorum, quibus præpositus est; quantum in Ipso est, occidit et fortes. Qui imitatur, moritur : qui non imitatur, vivit. Et quod crassum est, inquit, intersecistis, et oves meas non pascilis (Ezech. xxxiv). 8 Jam audistis, quid diligant. Quod infirmatum est, non coufortastis : et quod male habuit, non corroborastis : et quod tribulatum est (id est, quod confractum est) h nan colligastis: et quod errubat, non revocastis: et quod periit, non inquisistis: i et quod forte suit, confregistis, i\_interfecistis, occidistis. L Infirmatur ovis, id est, 1 infirmum corrigit, m ut possit codere tentationibus : incauto, et imparato supervenerit pastor negligens. Quando credit talis, non illi dicit: Fili, accedens ad servitutem Dei, sta in justitia et timore, et præpara animam tuam ad tentalionem (Eccl. 11). Qui enim hac loguitur, confortat infirmum et ex insirme sacit sirmum : ut non ille, cum crediderit, prospera hujus sæculi speret. Si enim

1 Occidit ovem fortem. In editis S. Augustini sequitur : Si fortem, occidit ovem.

8 Jam audistis. Hie incipit caput 56 ejusdem libri

in editis: Quod contribulatum est.

b Non colligastis. Apud S. Cyprianum epist. 54: 4 Quod contribulatum est, non consolati estis. >

i Et quod forte suit confregistis. Apud B. Augustinum legitur : Confecistis, non : Confregistis, id est, interfecistis, ut ipse explicat. In epist. 54 S. Cypriani legitur : Confecistis labore.

i Interfecistie. Lage, ut in editis : Id ast, interfe-CISLIS.

k Infirmatur ovis, id est. Hæc non exstant in editis.

1 Insirmum corrigit. Locus corruptus, lege Insirmum cor gerit : in editis S. August. : Infirmum quippe animum gerit ovis.

. Ut possit cedere tentationibus, etc. Hæc corrupta sunt, et ita ex editis castiganda: « Quando tentationes sibi profuturas non credit. Pastor negligens, quando sic credit talis infirmus, non illi dicit, setc.

speritate corrumpitur, supervenientibus adversitatibus sauciatur, aut fortassis exstinguitur. b Non ergo cum ædisicat super petram, qui sic ædisicat, e sed super arenam ponit. Petra autem erat Christus (II Cor. x). Christi passiones d imitandæ, non a Christianis deliciæ conquirendæ. Confortatur infirmus, cum ei dicitur: Spera quidem tentationes hujus sæculi, sed ab omnibus te eruet Deus : si ab illo non recesserit cor tuum. Nam ad confortandum cor tuum venit ille pati, venit ille mori, venit sputis illiniri, venit spinis coronari, venit e opprobria vivere, venit postremo ligno configi. Omnia hæc ille pro te; tu nihil pro illo, sed pro te.

#### § VI. — Item ejusdem.

1 Quod infirmatum est, inquit, non confortastis. Pastoribus malis dicit, pastoribus falsis, pastoribus sua quærentibus, non quæ Jesu Christi: g et commodo lanæ et lactis gaudentibus, oves omnino non curantibus, et quod male habuit non corroborantibus, h id est, infirmum, id est, non firmum. 1 Nam [cum] dicuntur infirmi etiam ægrotantes. Sed inter insirmum et ægrotum, id est, male habentem hoc mihi videtur interesse. Etenim ista, fratres, quæ distinguere utcunque conamur, forte et nos possumus majore diligentia melius distinguere, et alius peritior, vel lumine cordis plenior. Interim ne fraudemini, quod sentio, loquor. Infirmo ne accidat tentatio, et eum frangat, timendum est. Languens autem jam cupiditate aliqua ægrotat, et cupiditate aliqua impeditur ab intranda via Dei, a subeundo C

a Ipsa prosperitate corrumpitur. Metuenda prosperitas, cum sæpe in illa homo sibi non metuat, quia nimio illius splendore, et propria cupiditate obcæcatus periculum non videt, quod in sola adversitate positum esse credit. Quod sapienter admodum nos docet S. Augustinus serm. 13, de verbis Domini secundum Matthæum: « Potatis tunc esse ventum contrarium, quando est hujus sæculi adversitas. Quando enim bella, quando tumultus, quando fames, quando pestilentia, quando cuique hominum. etiam singulo evenit privata calamitas, tunc putatur ventus adversus, ibi putatur invocandus Deus. Quando autem temporali felicitate sæculum arridet, quasi non est ventus contrarius. Noli hinc interrogare temporis tranquillitatem; interroga sed tuam cupiditatem : vide, si tranquillus es in te : vide, si non te subvertit ventus interior. Hoc vide, magnæ virtutis est cum felicitate luctari; ne illiciat, ne cor- D editis. rumpat, ne ipsa subvertat felicitas. Magnæ, inquam, virtutis est cum felicitate luctari, magna felicitatis est a felicitate non vinci. > His quadrat illud Virgilii x Æn.:

#### Nescia mens hominum fati, sortisque futuræ, Et servare modum, rebus sublata secundis.

Et S. Isidori Pelusiotæ libr. v, epist. 382 : « Multi itaque difficilius existimant a rebus secundis in adversas incidentem celsum servare animum : 'Eyò 86 δυσχολώτατον ήγουμαι τὸ ἀπο δυσπραγίας εἰς εὐημερίαν ἀναδραμόντα γυλάξαι μέτριον τὸ φρόνημα, id est, « Ego vero dillicillimum arbitror eum, qui ab adversis rebus ad secundas redit, moderatum custodire animum. > Et præclare Salomon ait Prov. 1: Aversio parvulorum interficiet eos, et prosperitas stultorum perdet illos. Quem locum exponens S. Gregorius papa homil. 12 in Ezechielem sapienter admodum dicit: · Qui enim a Deo avertitur, et prosperatur, tanto

doctus fuerit sperare prospera sæculi, a ipsa pro- A jugo Christi. Attendite illos homines volentes bene vivere, et minus idoneos mala pati, sicut parati sunt bona facere. Pertinet autem ad Christiani firmitatem non solum operari quæ bona sunt, sed et tolerare quæ mala sunt. Qui autem videntur fervere in operibus bonis, sed imminentes passiones tolerare nolle aut non posse, infirmi sunt. Qui vero cupiditate aliqua mala, amatores mundi ab ipsis bonis operibus revocantur, languidi et ægroti jacent: quippe qui ipso languore tanquam sine ullis viribus nihil honi possunt operari.

#### § VII. Item ejusdem.

i Non frustra ergo cum jam dixisset superius : Quod crassum est, interfecistis. Hic iterum in novissimo posuit. Et quod forte fuit, confregistis. Ipsa est B enim repetita sententia, nisi quia ex his quæ supra dixit nata est. Quod errabat, non revocastis : et quod perierat, non quæsistis. Hoc faciendo, Quod forte est, interfecistis. E Proinde audi quid sequatur de ista negligentia malorum, imo falsorum pastorum : Et dispersæ sunt oves meæ, et factæ sunt in comesturam omnibus bestiis agri. Furantur lupi insidiantes, rapiunt leones frementes, 1 cum oves adhærent pastori, nam præsens est pastor, sed male agentibus non est pastor. Et inhærent pastoribus, m [non] pastoribus seipsos, non oves pascentibus. Et lethalis error consequitur. Eunt in bestias deprædantes se, et de illorum morte se satiare cupientes. Tales enim sunt qui gaudent de erroribus alienis; bestiæ sunt pastæ n montibus.

perditioni fit proximus, quanto a zelo disciplinæ invenitur alienus.

b Non ergo cum ædificat. To cum redundat, et legendum: Non ergo ædificat super petram, qui sic wdificat. Aut si placet retinere particulam cum, lege, non ergo cum ædificat super petram ædificat, qui sic ædificat. In quibusdam editionibus legitur: eum pro cum.

Sed super arenam ponit. Verbum: Ponit, non

d Imitandæ. In editis additur to sunt.

• Opprobria vivere, Vivere, hoc loco ponitur pro bibere, v pro b, Vasconum more; in editis S Aug. legitur audire. Sed puto legendum bibere. Illud enim τὸ audire non satis significat. In Concordia Vindocinensi legitur : Sustinere.

1 Quod infirmatum est, etc. Habetur apud S. Au-

gustinum, ejusdem libri cap. 6.

<sup>8</sup> Et commoda. Lege: Ex commodo, ut in

Let infirmum, id est non firmum. Primum, Id est, abest ab excusis.

Nam cum. Tò cum redundat, nec est in editis. i Non frustra ergo, etc. Hæc usque ad illa verba: Proinde audi quid sequitur, exstant apud S. Aug. ejusdem libri cap. 7.

k Proinde audi quid sequitur. Hæc usque ad sinem

habentur initio cap. 8.

1 Cum oves adhærent pastori. Ita in Concordia codicis Vindocinensis. In excusis legitur, Cum ores non hærent pastori. Sed negatio videtur expungen-da, cum sequatur : Nam præsens est pastor : Sed male agentibus non est pastor, et inhærent pastoribus.

m Non pastoribus. Particula negativa expungenda

est, nec est in editis.

n Montibus. In cod. Vind. legitur, mortibus, recte in editis, morsibus dispersarum. Sed to dispersarum exscriptor omisit, quod tamen necessarium est.

## CAPUT XXXVI.

#### DE HIS QUI IN ALIIS QUIBUSLIBET REBUS DELINQUUNT.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

 Si quis dum in labore quovis in coquina, b in cellario, in ministerio, c in pistrino, in horto, in arte aliqua dum laborat, vel in quocunque loco, aliquid deliquerit, aut fregerit quippiam, aut perdiderit, vel aliud quid excesserit dubi ubi, o non veniens continuo ante abbatem f vel congregationem ipse ultro 8 satisfecerit, et prodiderit delictum suum: dum per alium cognitum fuerit, majori subjaccat emendationi. Si animæ vero h peccati causa latens fuerit, tantum abbati aut spiritualibus senioribus patefaciat, i qui sciant curare et sua et aliena vulnera, non detegere et publicare.

a Si quis, etc. Hoc caput quadragesimum sextum est in Regula S. P. Benedicti. Cujus titulus sic habetur in cod. ms. ma. S. Germ., De his qui in levi-B bus rebus delinquunt. Sed prior inscriptio prævalet. Non enim hic duntaxat agitur de levibus culpis, sed etiam de lethalibus. Hujus capitis meminit S. Fructuosus apud Henricum Canisium tomo quinto antiquæ Lectionis, proferturque in conc. Duziacensi 11,

cap. 8.

b In Cellario. Glossæ veteres: Cellarium, ταμείον, id est cella penaria, repositorium. S. Isidorus, lib. xv Orig., cap. 5. c Cellarium, quod in eo colligantur ministeria mensarum, vel quæ necessaria victui supersunt. > Aliter Servius (In 1 Æn.): « Cellarium est paucorum dierum : unde et in cella dicitur importatum frumentum. Penu vero longi temporis. Hoc vocabulum Latinum quidem, sed Græci illud usurparunt, ut S. Basilius, interr. 147 Regularum brevium: Ὁ περὶ το έργον τοῦ νελλαρίου, id est, qui cellarii curam gerit. Auctor tractatus de pœnis monasticis, qui exstat inter Opera S. Basilii, ρικόν, illud omne quod in cellario reconditur, Palladio cap. 117. Hist. Lausiacæ.

· In pistrino. Hæc desunt in cod. ms. Vict. ma. d Ubi ubi. Ita vulgo. Apud Keronem, ubi rel ubi. Cod. S. Ebr. et Smaragdus legunt, ubi et ubi. Hæc autem vox geminata, ubi ubi, nihil aliud sonat quam ubicunque, ubivis gentium, quocunque in lo-

co. Plautus in Casina:

Ita quocunque adveniant, ubi ubi sint, deplici damno do-(minos multant.

Tertullianus, lib. de Fuga in persecutione: ubi fuero, in manu ejus sum. > Anastasius Bibliothecarius in Constantino : « ubi ubi nominatus con-

tingeret pontifex.

Non veniens continuo ante abbatem, etc. Hæc ultronea sui accusatio plurimum confert monacho, idque triplici potissimum nomine. Primo, ut delictum D statim sequatur emendatio, atque ita semper ab omni peccato, quantum fieri potest, monachi sit expurgata conscientia; secundo ut nulla ei desit humilitatis exercitatio; tertio, ut omnis occasio excusationi, contentioni atque mendacio præcidatur : ut qui se ultro prodere tenetur, forsitan accusatus non se cum procacitate defendat, sed libens culpam fateatur. Continuo, est statim, confestim, protinus, nulla intercedente mora. Sed non puto locum intelligi de minusculis et similibus culparum quisquiliis: hoc enim grave esset fratribus, et molestum abbati.

§ II. — Ex Regula sancti Cassiani (cap. 39).

i Si quis autem k aliquid fregerit aut perdiderit, non aliter negligentiam suam delebit, nisi coram omnibus fratribus tandiu supplicaverit Deo in terra prostratus, donec oratione solvatur abbatis. Similiter etiam qui ad orationem tardius venerit, et qui seniori suo superflue, aut durius, aut contumeliose responderit; aut si negligentius, aut tardius obsequia injuncta compleverit; si vel leviter murmuraverit, aut lectionem operi vel obedientiæ prætulerit. similiter etiam qui, completis vigiliis aut quavis aliqua ratione, cum aliquo vel modicum steterit, vel ad punctum temporis alicubi secesserit; si alterius Porro hujus rei praxis videtur in Vita S. Guidonis abbatis Pomposæ, ubi agitur de quodam ejus discipulo Sergio templi custode, qui cum lampades mundaret, excidit una e manibus et fracta est: c Territus ille (inquit auctor Vitæ) collegit fragmenta et ante altaris crepidinem condens ea, festinans abiit ad Patrem Guidonem, ut multa ab eo propter damnum illatum ipsi irrogaretur. Quod cum factum esset, illico reuint ad altare, et lampadem sanam atque integram invenit.

Vel ante congregationem. De hac re ita statuit S. Columbanus in Pœnitentiali ms. : « Si non contemptu, sed casu aliquo amiserit aut fregerit, non aliter negligentiam suam, quam publica uiluat pænitentia, cunctis in synaxi fratribus congregatis, tandiu prostratus in terra veniam postulabit, donec orationum consummetur solemnitas, impetraturus eam, cum jussus fuerit abbatis judicio de solo surgere. > Antiqua hujus accusationis ratio habetur in memoriali, qualiter in monasterio conversandum sit.

8 Satisfecer. Nempe, humili et publica prostratione. art. 42: Εἴ τις ἀχαίρως ἔρχεται εἰς το εψητήριον, ἡ εἰς τὸ κελλάριον, id est, ε Si quis citra tempus opportunum venit in culinam vel cellarium. ) Unde χελλα- ω Multæ enim causæ per eum inrationabiliter gereh Peccati causa. Causa hoc loco est noxa, offensa. Multæ enim causæ per eum inrationabiliter gerebantur. > Et lib. vn, cap. 21 : « Ideoque si rex mortem fratris desideraret ulcisci, noverit hujus causæ hunc esse signiferum. > S: Hieronymus, in epist. ad Damasum qu. 1, de Cain: Denique respondit Domino: Major est causa mea quam ut merear absolvi. > S. Cyprianus libro de Lapsis : « Nec hoc ideo dico ut fratrum causas onerem, sed ut magis fratres ad precem satisfactionis instigem. > Accedit ratio. quià non sola peccati causa abbati retegenda est, sed ipsum peccatum. Itaque peccati causa nihil aliud est quain culpre noxa, ut qui loquitur cap. 25 S. P. Benedictus. Vel certe dici potest to peccati redundare, sed quia illud in omnibus codicibus, quos viderim, reperitur, id asserere nolim.

i Qui sciant curare et sua. Hunc locum tangit Helgaldus in Vita Roberti Francorum regis : c Tali quippe mandat monachorum Pater et dux confiteri peccata, qui sciret sua et aliena curare vulnera, non

autem detegere et publicare.

i Si quis autem, etc. His similia auctor quædam supra cap. 31 citaverat ex lib. de Institutis renuntiantium; sed quæ hic citantur, sumpta sunt ex

Regula Cassiani paululum immutata.

Aliquid fregerit aut perdiderit. S. Pachomius, art. 70 Regulæ suæ : « Si vas fictile fregerit, vel aliquam utilem rem ad usus monasterii, aget pœnitentiam. > Et art. 75 : « Si aliquis aliquid perdide · rit, ante altare publice corripielur.

speritate corrumpitur, supervenientibus adversitatibus sauciatur, aut fortassis exstinguitur. b Non ergo cum ædificat super petram, qui sic ædificat, e sed super arenam ponit. Petra autem erat Christus (II Cor. x). Christi passiones d imitandæ, non a Christianis deliciæ conquirendæ. Confortatur insirmus, cum ei dicitur: Spera quidem tentationes hujus sæculi, sed ab omnibus te eruet Deus : si ab illo non recesserit cor tuum. Nam ad confortandum cor tuum venit ille pati, venit ille mori, venit sputis illiniri, venit spinis coronari, venit o opprobria vivere, venit postremo ligno configi. Omnia hæc ille pro te; tu nihil pro illo, sed pro te.

#### § VI. - Item ejusdem.

1 Quod infirmatum est, inquit, non confortastis. Pastoribus malis dicit, pastoribus falsis, pastoribus sua quærentibus, non quæ Jesu Christi: g et commodo lanæ et lactis gaudentibus, oves omnino non curantibus, et quod male habuit non corroborantibus, h id est, insirmum, id est, non sirmum. 1 Nam [cum] dicuntur insirmi etiam ægrotantes. Sed inter insirmum et ægrotum, id est, male habentem hoc mihi videtur interesse. Etenim ista, fratres, quæ distinguere utcunque conamur, forte et nos possumus majore diligentia melius distinguere, et alius peritior, vel lumine cordis plenior. Interim ne fraudemini, quod sentio, loquor. Insirmo ne accidat tentatio, et eum frangat, timendum est. Languens autem jam cupiditate aliqua ægrotat, et cupiditate aliqua impeditur ab intranda via Dei, a subeundo C

a Ipsa prosperitate corrumpitur. Metuenda prosperitas, cum sæpe in illa homo sibi non metuat, quia nimio illius splendore, et propria cupiditate obcæ-catus periculum non videt, quod in sola adversitate positum esse credit. Quod sapienter admodum nos docet S. Augustinus serm. 13, de verbis Domini secundum Matthæum : · Potatis tunc esse ventum contrarium, quando est hujus sæculi adversitas. Quando enim bella, quando tumultus, quando fames, quando pestilentia, quando cuique hominum, etiam singulo evenit privata calamitas, tunc putatur ventus adversus, ibi putatur invocandus Deus. Quando autem temporali felicitate sæculum arridet, quasi non est ventus contrarius. Noli hinc interrogare temporis tranquillitatem; interroga sed tuam cupiditatem: vide, si tranquillus es in te: vide, si non te subvertit ventus interior. Hoc vide, magnæ virtutis est cum felicitate luctari; ne illiciat, ne cor- D editis. rumpat, ne ipsa subvertat felicitas. Magnæ, inquam, virtutis est cum felicitate luctari, magnæ felicitatis est a felicitate non vinci. > His quadrat illud Virgilii x Æn.:

#### Nescia mens bominum fati, sortisque futura, Et servare modum, rebus sublata secundis.

Et S. Isidori Pelusiotæ libr. v, epist. 382 : « Multi itaque difficilius existimant a rebus secundis in adversas incidentem celsum servare animum : Ἐγὸ δἐ δυσκολώτατον ήγουμαι τὸ ἀπο δυσπραγίας εἰς εὐημιρίαν ἀναδραμόντα ευλάξαι μέτριον τὸ φρόνημα, id est, « Ego vero difficillimum arbitror eum, qui ab adversis rebus ad secundas redit, moderatum custodire animum. > Et præclare Salomon ait Prov. 1: Aversio parvulorum interficiet eos, et prosperitas stultorum perdes illos. Quem locum exponens S. Gregorius papa homil. 12 in Ezechielem sapienter admodum dicit: Qui enim a Deo avertitur, et prosperatur, tanto

doctus fuerit sperare prospera sæculi, a ipsa pro- A jugo Christi. Attendite illos homines volentes bene vivere, et minus idoneos mala pati, sicut parati sunt bona facere. Pertinet autem ad Christiani firmitatem non solum operari quæ bona sunt, sed et tolerare quæ mala sunt. Qui autem videntur fervere in operibus bonis, sed imminentes passiones tolerare nolle aut non posse, infirmi sunt. Qui vero cupiditate aliqua mala amatores mundi ab ipsis bonis operibus revocantur, languidi et ægroti jacent: quippe qui ipso languore tanquam sine ullis viribus nihil boni possunt operari.

## § VII. Item ejusdem.

j Non frustra ergo cum jam dixisset superius : Quod crassum est, intersecistis. Hic iterum in novissimo posuit. Et quod forte suit, confregistis. Ipsa est B enim repetita sententia, nisi quia ex his quæ supra dixit nata est. Quod errabat, non revocastis : et quod perierat, non quæsistis. Hoc faciendo, Quod forte est, intersecistis. E Proinde audi quid sequatur de ista negligentia malorum, imo falsorum pastorum: Et dispersæ sunt oves meæ, et factæ sunt in comesturam omnibus bestiis agri. Furantur lupi insidiantes, rapiunt leones frementes, 1 cum oves adhærent pastori, nam præsens est pastor, sed male agentibus non est pastor. Et inhærent pastoribus, m [non] pastoribus seipsos, non oves pascentibus. Et lethalis error consequitur. Eunt in bestias deprædantes se, et de illorum morte se satiare cupientes. Tales enim sunt qui gaudent de erroribus alienis; bestiæ sunt pastæ montibus.

perditioni sit proximus, quanto a zelo disciplinæ invenitur alienus.

b Non ergo cum ædificat. To cum redundat, et legendum: Non ergo ædificat super petram, qui sic adificat. Aut si placet retinere particulam cum, lege, non ergo cum ædificat super petram ædificat, qui sic ædificat. In quibusdam editionibus legitur:

eum pro cum.
c Sed super arenam ponit. Verbum : Ponit, non

est in editis S. Aug.

d Imitandæ. In editis additur τὸ sunt.

 Opprobria vivere. Vivere, hoc loco ponitur pro bibere, v pro b, Vasconum more; in editis S Aug. legitur audire. Sed puto legendum bibere. Illud enim τὸ audire non satis significat. In Concordia Vindocinensi legitur: Sustinere.

1 Quod infirmatum est, etc, Habetur apud S. Au-

gustinum, ejusdem libri cap. 6.

<sup>8</sup> Et commoda. Lege: Ex commodo, ut in

h Id est infirmum, id est non firmum. Primum, Id est, abest ab excusis.

Nam cum. Tò cum redundat, nec est in editis. i Non frustra ergo, etc. Hæc usque ad illa verba: Proinde audi quid sequitur, exstant apud S. Aug. ejusdem libri cap. 7.

Le Proinde audi quid sequitur. Hæc usque ad finem

habentur initio cap. 8.

1 Cum oves adhærent pastori. Ita in Concordia codicis Vindocinensis. In excusis legitur, Cum ores non hærent pastori. Sed negatio videtur expungenda, cum sequatur: Nam præsens est pastor: Sed male agentibus non est pastor, et inhærent pastoribus.

m Non pastoribus. Particula negativa expungenda

est, nec est in editis.

n Montibus. In cod. Vind. legitur, mortibus, recte in editis, morsibus dispersarum. Sed to dispersarum exscriptor omisit, quod tamen necessarium est.

## CAPUT XXXVI.

#### DE HIS QUI IN ALIIS QUIBUSLIBET REBUS DELINQUUNT.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

 Si quis dum in labore quovis in coquina, b in cellario, in ministerio, e in pistrino, in horto, in arte aliqua dum laborat, vel in quocunque loco, aliquid deliquerit, aut fregerit quippiam, aut perdiderit, vel aliud quid excesserit d ubi ubi, o non veniens continuo ante abbatem f vel congregationem ipse ultro 8 satisfecerit, et prodiderit delictum suum: dum per alium cognitum fuerit, majori subjaceat emendationi. Si animæ vero h peccati causa latens fuerit, tantum abbati aut spiritualibus senioribus patefaciat, i qui sciant curare et sua et aliena vulnera, non detegere et publicare.

a Si quis, etc. Hoc caput quadragesimum sextum est in Regula S. P. Benedicti. Cujus titulus sic habetur in cod. ms. ma. S. Germ., De his qui in levi- B bus rebus delinquunt. Sed prior inscriptio prævalet. Non enim hic duntaxat agitur de levibus culpis, sed etiam de lethalibus. Hujus capitis meminit S. Fructuosus apud Henricum Canisium tomo quinto antiquæ Lectionis, proferturque in conc. Duziacensi 11,

cap. 8.

In Cellario. Glossæ veteres: Cellarium, ταμιζον, id est cella penaria, repositorium. S. Isidorus, id est cella penaria, repositorium and in equal. lib. xv Orig., cap. 5. c Cellarium, quod in eo colligantur ministeria mensarum, vel quæ necessaria victui supersunt. > Aliter Servius (In 1 Æn.): · Cellarium est paucorum dierum : unde et in cella dicitur importatum frumentum. Penu vero longi temporis. > Hoc vocabulum Latinum quidem, sed Græci illud usurparunt, ut S. Basilius, interr. 147 Regularum brevium: 'Ο περί το έργον τοῦ νελλαρίου, id est, qui cellarii curam gerit. Auctor tractatus de pœnis monasticis, qui exstat inter Opera S. Basilii, art. 42 : Εί τις ακαίρως έρχεται είς το εψητήριον, ή είς το κελλάριον, id est, « Si quis citra tempus opportunum venit in culinam vel cellarium. > Unde ziliaρικόν, illud omne quod in cellario reconditur, Palladio cap. 117. Hist. Lausiacæ.

· In pistrino. Hæc desunt in cod. ms. Vict. ma. d Ubi ubi. Ita vulgo. Apud Keronem, ubi vel ubi. Cod. S. Ebr. et Smaragdus legunt, ubi et ubi. Hæc autem vox geminata, ubi ubi, nihil aliud sonat quain ubicunque, ubivis gentium, quocunque in lo-

co. Plautus in Casina:

Ita quocunque adveniant, ubi ubi sint, doplici damno do-(minos multant.

Tertullianus, lib. de Fuga in persecutione: « Ubi ubi fuero, in manu ejus sum. Anastasius Bibliothecarius in Constantino: c ubi ubi nominatus con-

tingeret pontifex. >

Non veniens continuo ante abbatem, etc. Hæc ultronea sui accusatio plurimum confert monacho, idque triplici potissimum nomine. Primo, ut delictum 🎜 statim sequatur emendatio, atque ita semper ab omni peccato, quantum fieri potest, monachi sit cxpurgata conscientia; secundo ut nulla ei desit hu-militatis exercitatio; tertio, ut omnis occasio excusationi, contentioni atque mendacio præcidatur : ut qui se ultro prodere tenetur, forsitan accusatus non se cum procacitate defendat, sed libens culpam fa-teatur. Continuo, est statim, confestim, protinus, nulla intercedente mora. Sed non puto locum intelligi de minusculis et similibus culparum quisquiliis: hoc enim grave esset fratribus, et molestum abbati.

§ II. — Ex Regula sancti Cassiani (cap. 39).

i Si quis autem k aliquid fregerit aut perdiderit. non aliter negligentiam suam delebit, nisi coram omnibus fratribus tandiu supplicaverit Deo in terra prostratus, donec oratione solvatur abbatis. Similiter etiam qui ad orationem tardius venerit, et qui seniori suo superflue, aut durius, aut contumeliose responderit; aut si negligentius, aut tardius obsequia injuncta compleverit; si vel leviter murmuraverit, aut lectionem operi vel obedientiæ prætulerit, similiter etiam qui, completis vigiliis aut quavis aliqua ratione, cum aliquo vel modicum steterit, vel ad punctum temporis alicubi secesserit; si alterius Porro hujus rei praxis videtur in Vita S. Guidonis abbatis Pomposæ, ubi agitur de quodam ejus discipulo Sergio templi custode, qui cum lampades mundaret, excidit una e manibus et fracta est: c Territus ille (inquit auctor Vitæ) collegit fragmenta et ante altaris crepidinem condens ea, lestinans abiit ad Patrem Guidonem, ut multa ab eo propter damnum illatum ipsi irrogaretur. Quod cum factum esset, illico reuitt ad altare, et lampadem sanam atque integram invenit. >

Vel ante congregationem. De hac re ita statuit S. Columbanus in Poenitentiali ms. : « Si non contemptu, sed casu aliquo amiserit aut fregerit, non aliter negligentiam suam, quam publica diluat pœnitentia, cunctis in synaxi fratribus congregatis, tandiu prostratus in terra veniam postulabit, donec orationum consummetur solemnitas, impetraturus eam, cum jussus fuerit abbatis judicio de solo surgere. > Antiqua hujus accusationis ratio habetur in memoriali, qualiter in monasterio conversandum sit.

8 Satisfecer. Nempe, humili et publica prostratione. h Peccati causa. Causa hoc loco est noxa, offensa. S. Gregorius Turonensis, lib. 1v Hist., cap. 14: · Multæ enim causæ per eum inrationabiliter gerebantur. > Et lib. vii, cap. 21 : « Ideoque si rex mortem fratris desideraret ukcisci, noverit hujus causæ hunc esse signiferum. > S: Hieronymus, in epist. ad Damasum qu. 1, de Cain : « Denique respondit Domino: Major est causa mea quam ut merear absolvi. > S. Cyprianus libro de Lapsis : « Nec hoc ideo dico ut fratrum causas onerem, sed ut magis fratres ad precem satisfactionis instigem. > Accedit ratio, quia non sola peccati causa abbati retegenda est, sed ipsum peccatum. Itaque peccati causa nihil aliud est quam culpæ noxa, ut qui loquitur cap. 25 S. P. Benedictus. Vel certe dici potest vò peccati redundare, sed quia illud in omnibus codicibus, quos viderim, reperitur, id asserere nolim.

i Qui sciant curare et sua. Hunc locum tangit Helgaldus in Vita Roberti Francorum regis : c Tali quippe mandat monachorum Pater et dux confiteri peccata, qui sciret sua et aliena curare vulnera, non

autem detegere et publicare.

i Si quis autem, etc. His similia auctor quædam supra cap. 31 citaverat ex lib. de Institutis renuntiantium; sed quæ hic citantur, sumpta sunt ex Regula Cassiani paululum immutata.

Aliquid fregerit aut perdiderit. S. Pachomius, art. 70 Regulæ suæ : « Si vas fictile fregerit, vel aliquam utilem rem ad usus monasterii, aget pœnitentiam. > Et art. 75: « Si aliquis aliquid perdide rit, ante altare publice corripietur. >

tione suspensus; si aliquem parentum vel amicorum sæcularium aut viderit, aut collocutus eis fuerit sine suo seniore; si epistolam cujusque susceperit, aut rescribere sine suo abbate tentaverit. In his omnibus et bis similibus pœnitenti et coram omnibus supplicanti venia non denegetur: contemnenti vero, et hæc omnia pro nihilo ducenti a spiritalis vindicta omnimodis imponatur.

§ III. — Ex Regula cujusdam (cap. 16).

Negligentiæ culpa, qua per multos casus in multis delinquitur, abbatis judicio pensanda est, id est, in refectorio, in coquina; b in dormitorio, vel qualibet utilitate aut fregerit, aut perdiderit, aut negligenter dimiserit, omnia secundum suum modulum sunt pensanda, et juxta ætatem, vel teneram, vel senilem, B vel virileni, sunt corrigenda. Quia si in minimis negligentia vitiorum non corrigitur, mens vitiata in minoribus culpis, in majora dilabitur delicta. Si frater qui in his casibus fuerit dilapsus, statim abbati vel præpositó puram dederit confessionem, et compertum fuerit non suæ voluntatis l'uisse quod casú accidit, hoc tantummodo sufficiat; ut hoc quod deliquit et perpetravit, si possit fleri, non deneget et emendet cum veniæ satisfactione. Si vero non sua confessione, sed alterius proditione cognitum fuerit, prout culpæ magnitudo poposcerit, pænitentiæ subjacebit, quia culpam per puram confessionem non manifestavit. c Si vero et majoribus culpis, quod ad animæ majorem pertineat damnationem, hoc secretius per puram confessionem volens suo manifestet C abbati : ne dum tebore animi culpam detegere ve-

· Spiritalis vindicta. Legendum, corporalis, non, spiritalis, nam Cassianus lib. IV Inst., cap. 16, unde hæc sumpta sunt, leves culpas spiritali animadversione, hoc est, publica confusione, emendari solitas ait, graviores vero et contemptum corporali vindicta.

b In dormitorio. Lege, Si quis in dormitorio.

c Si vero et majoribus culpis, etc. Hæc mendosa quidem, sed ita restituenda ex Smaragdo. Si vero ex majoribus culpis, quod ad animæ majorem pertineat damnationem, aliquam commiserit frater, secre-

tius per puram confessionem, etc.

d Quicunque de fratribus, etc. Hæc sumpta sunt
ex Pœnitentiali S. Columban, ex quo et nonnullis sanctorum Patrum Regulis hic Donatus suam colle-

git Regulam.

post : Oratione in Ecclesia emendare cogatur.

Post sinem cujusque psalmi. Cum submissa voce oratur a fratribus juxta sanctionem Magistri supra nobis explicatam, quam hic locus mirandum in modum illustrat.

B Qui perdiderit micas. Circa micarum in mensa collectionem valde religiosi olim fuere monachi. Vide

Joannem monachum in Vita S. Odonis.

Judicetur. In Poenit. : Ei judicetur. 1 Quod si ex negligentia aut oblivione, etc. In Pœnitentiali citato corrupte legitur: Quod si negligentia aut oblivionem, seu transgressionem securitas. Sed legendum: Quod si ex negligentia aut oblivione, aut transgressionis securitate. Transgressionis securitas est cum quis facile transgreditur, quia de impunitate securus est.

1 Ad duodecimam. Id est, ad synaxim vespertinam, in qua olim canebantur duodecim psalmi, ut supra

tenuerit manum, si oraverit cum illo qui est ab ora- A recundat, cum reatu culpæ faciem diaboli interius

§ IV. - Ex REGULA A DONATO COLLECTA (cap. 26).

d Quicunque de fratribus, cui sollicitudo coquinandi vel ministrandi commissa est, quantulum quid effuderit, e oratione in ecclesia post completum cursum, ita ut fratres pro eo orent, emendare stataitur. Similiter pæniteat, qui humiliationis in synaxi, id est cursu, oblitus fuerit. Pæc est humiliatio in ecclesia i post finem cujusque psalmi. Simili modo g qui perdiderit micas, oratione in ecclesia emendari cogatur. Ita tamen hæc parva pænitentia h judicetur, si parvum quid effuderit. i Quod si ex negligentia vel oblivione seu transgressione securitatis tam in liquidis, quam in aridis amplius solito perdiderit, longa venia in ecclesia, dum duodecim psalmos i ad duodecimam canunt, prostratus nullum membrum movens pæniteat. k Et qui non custodierit ordinem ad sacrilicium, sex percussionibus emen-

#### 8 V. — Ex Regula Tarnaténsi (cap. 8).

1 Qui cogitationum impugnationes consolationis suæ causa secretius confitetur, non oportet cum despici, nec aliis publicari, sed quantum in ipso est blanda exhortatione foveri. Qui aliis secreta meditátione psallentibus inconvenienter fuerit locutus. arguatur. m In quocunque ergo opere aut meditabuntur quæ sancta sunt, aut certe silebunt.

#### § VI. - Dicta " Sancti Bed. (Comment. in cap. v Epist. D. Jacobi).

Si in peccatis sit, dimittentur ei. Multi propter

notatum est.

k Et qui non custodierit, etc. Idem Pænitentialis. (qui) Ordinem sacrificii non custodierit ad offerendum, sex percussionibus.

1 Qui cogitationum, etc. Hæc proferuntur ob illa S. Benedicti verba: Si animæ vero peccati causa,

etc., ut et sequens capitulum.

m In quocunque ergo opere, etc. Ex Regula S. Pachomii, art. 35 : Operantes nihil loquantur saculare, sed aut meditentur quæ sancta sunt, aut certe silebunt. Meditari hoc loco est cantare.

" Sancti Bedæ. Nota Bedam non hic appellari venerabilem, sed sanctum. Ab Alcuino in epistola ad Virenses morachos et alibi appellatur Magister Beda; a Sangallensi in Vita Caroli Magni, doctissimus; ab Oratione. Ita in Poenitentiali citato. Et paulo D Odoranno in Chron., presbyter; a Guillelmo Malmeshuriensi de Gestis regum Anglia, Florentio Vi-gorniensi, Henrico Hunctidoniensi, et Rogerio Houedem dicitur Beda sine adjuncto. Ab Haymone Halberstatensi, Commentariis in cap. 111 ad Phil., beatus Beda indigitatur. Ex quibus patet Venerabilis appellationem recentiorem esse quam existimavenobis l'aymoni, ab alijs Remigio Antissiodorensi attributos ascribit S. Remigio Rhemensi archiepiscopo. Refutando locum citatum ex Reda, tum quod ab omnibus prope auctoribus etiam Bedæ æqualibus ipse Beda venerabilis appelletur (quod tamen non probat), tum quod locus citatus ex Commentario in Epist. ad Phil. apud Bedam non exstet: in quo tamen memoria lapsus videtur; nam hic locus, de quo questio est : « Beatus Beda locutus in quodam loco de dictis Apostoli, ubi ait: Unusquisquis in suo sensu abundet, etc., habetur apud Bedam in libr. Quæstionum

peccata in anima facta infirmitate aut morte ple- A mini ergo alterutrum peccata vestra, et orate pro invietuntur corporis. Unde Apostolus Corinthiis, qui corpus Domini indigne percipere erant soliti, ait : Ideo inter vos multi infirmi, et imbecillet sunt, et dormiunt multi (I Gor. x1). Si ergo infirmi in peccatis bint; et hæc presbyteris in ecclesia confessi fuerint, ac perfecte corde ca relinquere atque emetidare sategerint, dimittentur eis. Neque enim sine confessione emendationis peccata queunt dimitti: Confile-

qu. 5. Itaque non est ibi legendum : Beatus Benedictus, pro, Bentus Beda, ut vult idem auctor, cum etiam hæe verba in Regula S. Benedicti non exstent. Præterea, ut fusius probem hos commentarios non esse S. Remigii Rhemensis episcopi, in iisdem Commentariis in cap. 11 Epist. Il ad Cor. citatur alter Anglorum episcopo Roma allata, in qua repræsentatur S. Paull Bagellatio. Idem locus habetur apud Bedam in codem libr: Queationum, qu. 2. Præterea citat horum Commentariorum auctor S. Gregorium papam, qui post mortem S. Remigii lloruit, üt videre est ad c. vnt ad Rom. ( Quod beatus Gregorius aliis verbis, sed codem sensu ita exponit dicens : Habet, Inquit, homo esse cum lapidibus, vivere cum arboribus, sentire cum animatibus, etc., , quæ verba habentur apud S. Gregorium papam, hom. 29. Ad cap. 11 Epist. I ad Timotheum: a Salvabitur mulier per filiorum generationem, id est, per bona opera, si habuett charitatem, misericordiam, hospitalitatem, cuteraque talia, que beatus Gregorius intelligi vult per flios. (Que habentur libr. xii Moral. in Job., cap. 4. Citatur etiam aliis in locis. In cap. xiv epist. 1 ad Corinthios citatur Vita S. Cæsarii Arelatensis: Sic et in Vita S. Cæsarii Arelatensis episcopi legitur quod Spiritus sanctus ita sermonem ejus disponebat, ut omnium conscientias verbis suis con. C cuteret, quasi sibi eas omnes auditores indicassent, aut præ manibus haberet scriptas. ) Quæ in ejus Vita scripta a Cypriano, lib. 1, sic habentur : « Habuit peculiare vir sanctus, Deo id in illo agente, ut dum suas quibusque admonitiones proponeret, singulis ipsorum vitàm omnem ob oculos statueret : ut qui eum audirent, non solum cordium scrutatorem, sed etiam suz quodammodo conscientize testem confiterentur. > Quæ quidem Vita nunquam potuit in notitiam venire S. Remigii episcopi Rhemensis qui anno 535 non erat amplius inter vivos, ut notum est ex concilio Arvernensi eodem anno celebrato P. C. Paulini junioris, hoc est, consule Belissario juxta Chron, Marii, cui subscribit Flavius episcopus Rhemensis successor Romani, qui S. Remigio successit: cum S. Cæsarius Arelatensis nono post anno obierit, nempe post consulatum Basilii anno secundo, ut clarum est ex epist. Vigilii papæ ad Auxanium S. Cæsarii successorem data xv Kal. Novembr. iterum D P. C. Basilii V. C. in qua gratulatur ei de ordinatione sua, differtque usum pallii quoad certiorem fe-cerit imperatorem. Et ex his patet error eorum (Flod. lib. 11, cap. 1) qui rejiciunt S. Remigii obitum ad annum 548. Præcipuum contrariæ opinionis fundamentum est, quia in nonnullis codicibus mss.

cem, ut salvemini (Jac. v). In hat autem sententia illa debet esse discretio, aut quotidiana leviaque peccata alterutrum coæqualibus confiteamur, eorumque quotidiana credamus oratione salvari. Porro gravioris lepræ immunditiam juxta legem sacerdoti pandamus, atque ad éjus arbitrium qualiter et quanto tempore jusserit, purificare curemus.

hæc explanatio in Epistolas Pauli S. Remigio episcopo Rhemensi attribuitur, sed id nos minime movet, cum error ab ignaro exscriptore ad cæteros manare potuerit. Quidam ediderunt hoc opus sub nomine Remigii Antissiodorensis auctoritate Tritte-mii, ut ipsi existimabant, fulti. Quod tamen falsum est. Nam cum Trittemius libr de Scriptóribus ecclelocus Bedæ, ubi etiam beatus appellatur. In hoc est. Nam cum Trittemius libr de Scriptoribus eccle-Bedæ loco describitur quædam imago a Chidonio B siasticis illius opera recenset, nullam facit explanationis seu Commentariorum in Pauli Epistolas mentionem. Itaque verus hujus explanationis auctor est Haymo Halberstatensis episcopus, eique hoc opus attribuit Trittemius libro de Scriptoribus Ecclesiasticis, cujus hoc ponit initium: A Corintho cititate metropoli Achaiæ. Quod habetur in editione ejusdem Explanationis, quæ prodiit Parisiis anno Domini 1550 sub nomine ejusdem Haymonis Halberstatensis : et in codice ms. bibl. Corbeiensis hujusmodi Commentarii exstant sub nomine Haymonis. Nec nos moratur quod hic Haymo, cum Merit monachus Benedictinus, citando Regulam S. Benedicti, non appellet eum Patrem: nam ista non ita olim scrupulose observabaniur, ut hodie. Similes obje-

ctiones prætermitto, quæ nullius sunt momenti.

\* Ut quotidiana leviaque peccata alteratrum voæqualibus confiteamur, etc. Eamdem doctrinam sequitur Radulphus Ardens auctor satis antiquus, concione in Litania Majore: c Cui debet fieri confessio? Confessio criminalnim debet fieri sacerdoti, qui solus habet potestatem ligandi atque solvendi : sicut et lepræ judicium solis sacerdotibus in lege erat commissum. Confessio vero venialium alterutrum et cuilibet etiam minori potest fieri : quoniam propter venialia non separatur homo a Deo, nisi ultra modum per incuriam excedat, sicut nec per scabiem, vel impetiginem aliquis in lege separabatur a castris. Fit autem hæc confessio, non quod possit a peccatis absolvere, sed quia propter propriam humiliationem, et peccatorum nostrorum accusationem, et fratris orationem mundamur a peccatis. Unde et non dicimus: Ego dimitto tibi peccata tua; sed dicimus orando: Miserentur tui omnipotens Deus, etc. Quando debet fleri confessio hæc? Omni tempore quo nos peccasse cognoscimus. Sive enim domi, sive in agro, sive in via peccavero, debeo statim dicere fratri, qui mecum est: Peccavi, ora pro me. Qui si non aderit, debeo confiteri Deo, dicens: Domine, peccavi, miserere mei. Hæc ille juxta usum temporis, quo vivebat. Sed ut verum fatear, lòcus ille S. Jacobi : Confitemini ergo alterutrum peccata vestra, non est intelligendus de ejus modi confessione venialium; sed hoc loco monet S. Jacobus eos, qui se mutuo læserint, ut invicem reconcilientur, confitentes se fratrem læsisse, et invicem veniam postulent.

## CAPUT XXXVII.

## DE HIS QUI SÆPIUS CORREPTI NON EMENDAVERINT.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti. Si quis frater correptus frequenter pro qualibet

· Si quis frater. Hujus capitis meminit S. Fructuosus apud H. Canisium, t. V, Ant. Lect.

culpa, si ctiam excommunicatus non emendaverit, acrior ei accedat b correptio : id est, ut verberum

b Correptio. Ità apud Smaragdum. Vulgo: Correctio.

vindicta in eum procedat. Quod si • nec ita correxe- A rit, aut forte, quod ausit, in superbia elatus etiam desendere voluerit opera sua, tunc abbas saciat quod sapiens medicus. b Si exhibuit fomenta, si unguenta exhortationum, si medicamina Scripturarum divinarum, si ad ultimum ustionem excommunicationis, vel plagas virgæ, etiam si viderit nihil suam prævalere industriam : adhibeat etiam, quod majus est, suam et omnium fratrum pro eo orationem, ut Dominus, qui omnia potest, operetur salutem circa infirmum fratrem. Quod si nec isto modo sanatus fuerit, tunc jam e utatur abbas ferro abscisionis, ut ait Apostolus : d Auferte malum ex vobis (I Cor. v). Et iterum : Infidelis, si discedit, discedat (I Cor. vii). Ne una cvis morbida totum gregem contaminet.

## § II. — Ex Regula Macarii.

f Qui sæpius corripitur, non se emendaverit, novissimus 6 in ordine stare jubeatur. Qui h se nec sic quidem emendaverit, i extraneus habeatur, sicut dicit Dominus : i Sit vobis sicut ethnicus et publicanus (Matth. xviii).

Nec ita correxerit. Ita in mss. S. Germ. ma. et S. Far., atque etiam apud S. Dunstanum.

b Si exhibuit fomenta, Apud Smaragdum: Si exhibuit curationum fomenta. Fomenta medicamenta,

inquit Kero.

c Utatur abbas ferro abscissionis. Ita placuit priscis rei monasticæ Patribus, ut, qui nulla arte emendari possunt, e monasterio ejiciantur : ut S. Basilio interr. 44 Regularum Brevium: Έαν ἐπιμένη άναισθητών, άποχοωτέσθω, ώς τό σέσηπος και διεφθασμέτον μέλος ἀπό τοῦ σώματος, id est, si vero sine sensu perhrum a corpore; S. Augustino cap. 23 Regulæ suæ; S. Isidoro Pelusiotæ, libr. I, epist. 318, alteri Fructuoso cap. 8: « Et, si se corripere non permiserint, foras projiciantur. > Lerinensibus ex Eusebio Gallicano, flomil. 3 ad monachos: « Illis ipsis qui gravius apud nos delinquunt, nullam tristiorem, nullam acerbiorem possumns invenire sententiam, quam ut a corpore congregationis abscisi sine pace discedant; > sanctissimo P. N. Urbano VIII, nuper de hujus modi incorrigibilium expulsione bulla edita. Id denique placuit Patribus in hac Concordia citatis, excepto uno S. Isidoro Hispalensi, qui non vult hujusmodi monachos ejici monasterio, ne eis ad perditionem licentia pateat. Imo et abbas potest ejici monasterio juxta sextam synodum, cap. 12.

d Auserte malum ex vobis. In communi versione

additur, ipsis.

que transiliunt, et contactu nocent. Itaque ut in pestilentia cavendum est, ne corruptis jam corporibus et morbo flagrantihus assideamus quia pericula trahemus; afflatuque ipso laborabimus. Initium morbi est ægris sana miscere. > Et Juvenalis, Sat. 2:

> Dedit hanc contagio labem Et dabit in plures : sicut grex totus in agris Unius scabie cadit, et porrigine porci, Uvaque conspecta livorem ducit ab uva.

Et præclare S. Gregorius papa, homilia 9 in Ezechielem: « Unum est pro quo debet vitari societas malorum; ne, si forte corrigi non valent, ad imitationem sui et alios trahant; et cum ipsi a sua malitia non mutantur, eos qui sibi conjuncti fuerint pervertant. Unde Paulus ait: Corrumpunt bonos mores colloquia mala. Et sicut per Salomonem dicitur: Noli esse amicus homini iracundo, nec ambules cum

§ III. - Item ejusdem.

Ex qualibet causa qui peccaverit frater, ab oratione suspendatur, et jejuniis distringatur. Quod si coram omnibus prostratus veniam postulaverit, dimittatur ei. Nam si in sua perseverare voluerit nequitia et superbia, et dicat: Hic ego durare non possum, sed accipiam k casulam meam, ut eam ubi voluerit Dominus. Qui de fratribus hoc eum dixisse prius audierit, referat præposito et præpositus abbati. Abbas coram omnibus fratribus resideat, et cum exhiberi jubeat, et virgis purgetur, et oratio siat; et sic ad communionem recipiatur, ut si quis sane non emendatur doctrina, virgis purgetur. Quod si casu quis frater exire voluerit, nihil penitus accipiat. l nisi in notatissimo vestimento, et extra communionem infldelis discedat. Nam quieti et pacifici excelsum diripiunt regnum, et filii computantur Altissimi, et pretiosas splendidasque accipient coronas: filii autem tenebrarum in exteriora ibunt tormenta: Super quem requiescam? dicit Dominus, nisi m super

viro furioso: ne forte discas semilas ejus, et sumas scandalum animæ tuæ. Et paulo post : « Sic enim verba proximorum audiendo quotidie sumimus in mente, sicut slando atque respirando aerem trahimus corpore; et sicut malus aer assiduo flatu tractus inficit corpus, ita perversa locutio assidue audita instrmantium insicit animum, ut tabescat delectatione pravi operis assidui iniquitate sermonis.

" Qui sæpius, etc. Hoc caput non exstat in Reg. ms. Serapionis. Paphnutii, Macarii, etc. cod. Flor.

8 In ordine. Id est, in officio divino, in opere Dei: maneat, abscidatur ut putridum et corruptum mem-hrum a corpore; S. Augustino cap. 23 Regulæ suæ; opus Dei: horæ canonicæ. Rufinus, cap. 56 de institutis monachorum : « Et non occurrat adesse ordini psallentium. » S. Hieronymus in epist. ad Demedriadem de virginitate servanda: c Præter psalmorum et orationis ordinem, quod tibi hora tertia, etc. > Concilium Narbonense can. 2: ( Hoc quoque definitum est, ut in psallendis ordinibus per quemque psalmum gloria dicatur omnipotenti Deo. > S. Gregorius Turonensis de Gloria Confessorum, c. 37: · Oui cum apud alios juxta regulas monasteriorum ordini et lectioni insisteret.

h Non se emendaverit. Lege: Et non se, etc., ut in codic. Vind.

i Extraneus. Id est, excommunicatus.

i Sit vobis. In versione communi: Sit tibi, ut in textu Græco. Sed suo textui accommodat locum Ma-

carius, quasi suis fratribus loqueretur.

\* Ne una ovis morbida, etc. Quod usu venire solet, ut testatur Seneca, libr. de Tranquillitate animi, cap. 7: « Serpunt enim vitia, et in proximum quem
"La Casulam meam. « Casula (inquit S. Isidorus libr. vix. Origin. cap. 24), est vestis cucullata, per diminutionem a casa; quod totum hominem tegat. Fuit hæc olim monachorum vestis. Acta S. Fulgentii Ruspensis. Casulam pretiosam, vel superbi coloris ipse non habuit, nec monachos suos habere voluit. > Fuit etiam servorum indumentum: Procopius libr. 11 de bello Vandalico : « Vestem indutus neque imperatoriam, neque alii viro militari omnino convenientem, άλλα δούλω ή ίδιωτη παντάπασι πρέπον, κασούλες αὐτὸ τῆ Λατινών φωνῆ χαλούσι 'Ρωμαΐοι, id est, « Servo aut vili personæ omnino convenientem casulam Latina voce dicunt Romani.

1 Nisi in notatissimo vestimento. Id est, sæculari,

quo distinguatur transfuga ille a monachis.

m Super humilem et quietum. Ita apud S. Cyprianum ep. 18, et Cassianum coll. 12, cap. 3, ex Septuaginta: ταπεινόν και ήσυχου, id est, humilem et quietum. In vulgata editione: Ad pauperculum et contritum •

•

humilem et quielum et trementem sermones meos A (Isai. LXVI).

## § IV. — Ex Regula sangti Isidori episcopi (cap. 14).

Si aliquis excommunicatus in prima interrogatione querelosus vel murmurans apparuerit, et suas sententias superbe vel importune vindicaverit, et hoc senior manifestum esse cognoverit, usque in diem tertium maneat excommunicatus: ita ut nullus cum eo loquatur. Cum tertio vero die ita sciscitatus, et in superbia quam diximus, fuerit deprehensus, quousque ergastulo coarctatus perseveret, donec omnem arrogantiam superbiæ deneget. Quod si in malo perseverans perduraverit et prona voluntate pœnitentiam agere noluerit, et sæpe ac sæpe contumax murmurator patule contra seniores vel fratres in facie perstiterit, et cum propinquis se vindicare maluerit: in collatione deductus exuatur monasterii vestibus, et induatur, quas olim adduxerat, sæcularibus, et cum confusionis nota a monasterio expellatur : ut cæteri emendentur, dum fortasse solus tali correptione ille delinquens corrigitur.

## § V. — Ex Regula sancti Basilii episcopi (cap.128).

Interrog. a Erga eum qui pro peccato non pœnitet, qualiter esse debemus? — Resp. Sicut Dominus præcepit dicens: Sit tibi sicut gentilis et publicanus (Matth. xvIII). Sicut Apostolus docuit dicens: Subtrahile vos ab omni fratre b inquiete ambulante et non secundum traditionem, e quam tradidimus vobis (II Thess. 111).

## § VI. — Item ejusdem (cap. 77).

Interrog. d Quod si contristatur ille, qui excitator; aut etiam si irascitur, quid dignus est? - Resp. Interim excommunicari debet, et non f manducare, si forte compunctus agnoscit quantis et qualibus bonis semetipsum insipienter defraudet, et ita conversus recipiat gratiam ejus, qui dixit : Memor fui Dei, et delectatus sum (Psal. LXXVI). Quod si permanserit in stultitia non intelligens gratiam, abscidatur tanquam putresactum membrum a corpore. Scriptum est enim : Quia expedit ut pereat unum membrum, <sup>5</sup> et non omne corpus tuum mittatur in gehennam (Matth. v).

Erga eum qui, etc. Hæc sunt apud S. Basilium D

interr. 9 Regul. brev., et apud Rufinum, cap. 24. b Inquiete. Apud Rufinum, immoderate. In textu Græco: ἀτάκτως, id est, inordinate, ut habet versio communis.

c Quam tradidimus. Ita apud Rufinum: aliter in textu Græco: Αν παρίλαδον παρ' ήμῶν, id est, ut habet versio communis, quam acceperunt a nobis.

d Quod si contristatur, etc. Exstat apud S. Basilium interr. 44 Regul. brev. et apud Rusinum, cap. 43.

· Excitatur. Ad vigilias.

1 Non manducare. Id est, uno aut altero die inediam pati, ut supra vidimus in his Patribus a nostro auctore citatis.

Et non totum corpus tuum. Ad verbum ex textu Græco Evangelii: καὶ μὴ ὕλον σῶμά σου. Apud Rufinum: Quam totum corpus tuum, ut in versione communi.

h Si ouis habet, etc. Reperitur apud S. Basilium PATROL. CIII.

§ VII. — Item ejusdem (cap. 75).

Interrog. h Si quis habet aliquod vitium, quod corrigere non potest, et frequenter i notatur, et in pejus prosicit, si eum expedit i intermitti? — Resp. Et hoc alibi jam diximus, quia oportet peccantem corripere patienter secundum eum, quem supra ostendimus, modum a Domino positum (Matth. xvIII). Quod si non sufficit ei ad emendationem, sicut illi Corinthio, objurgatio hæc quæ fit a,pluribus (II Cor. n), sicuti gentilis de reliquo et publicanus haberi debet, qui ejusmodi est (Matth. v). Quia ei parcere, quem Dominus condemnavit, k velle tuum non est; maxime cum Dominus dicat: Quia expedit unicuique ut unum oculum, aut unum pedem perdat, et ita intret in regnum, quam, dum parcit uni ex his membris, B totum corpus mittatur in gehennam ignis: ibi erit fletus et stridor dentium (Matth. XVHI). Sed et Apostolus de ipsis testatur dicens : Quia modicum fermentum totam massam corrumpit (Gal. 111).

§ VIII. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 16).

Qui gravi vitio sæpe excommunicatus neglexerit emendare, tandiu <sup>m</sup> damnationi subjaceat, <sup>n</sup> quousque vitia inolita deponat : ut quem semel illata animadversio non coercuit, frequens severitas censeat emendandum. Quamvis frequentium gravissimorumque vitiorum voragini sit quisque immersus, o non esttamen a monasterio projiciendus, sed juxta qualitatem delicti coercendus est : ne forte qui poterat per diuturnam pænitudinem emendari, dum projicitur, ore diaboli devoretur.

# C § IX. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 18).

Clamosum in locutione monachum aut iracundum, ridiculosum, subsannatorem sive detractorem esse non decet, etc. P

## § X. — Ex Regula Orientali.

Si fuerit aliquis tam durus, tam alienus a timore Domini, ut tot castigationibus, et tot remissionibus nen emendet, projiciatur de monasterio, et veluti extraneus habeatur : ne vitio illius alii periclitentur.

§ XI. — Ex Regula Magistri (cap. 12).

q In his omnibus supra dictis si quis frater contumax aut superbus, aut murmurans, aut inobediens præpositis suis frequenter exstiterit, et secun-

interr. 57 : Regul. brev. et apud Rufinum cap. 84. i Notatur. Id est. redarguitur, corripitur; vide supra

Intermitti. Ita apud Rufinum. In textu Græco,

ἐπαφιέναι, id est, dimitti. Rectius.

k Velle tuum non est. Ita apud Smaragdum. Non ita recte. Melius apud Rufinum: Nulli tutum est. Juxta textum Græcum, ἀσφαλές οὐδενί, quod idem

1 Qui gravi vitio, etc. Hæc habentur in Regula excusa S. Isidori, cap. 16.

m Damnationi. Id est, correptioni. Smaragdus le-

git, emendationi.

- Quousque. In Regula excusa, quisquam. Male. Non est tamen a monasterio projiciendus. Dissen tit ab aliorum Patrum sententia, ut supra monuimus.
  - Vide cap. 31, § 10.
  - q Habetur in Reg. ms, 👊 sap.

§ Ш. — Item ejusdem.

vindicta in eum procedat. Quod si a nec ita correxe- A rit, aut forte, quod ausit, in superbia elatus etiam desendere voluerit opera sua, tunc abbas saciat quod sapiens medicus. b Si exhibuit fomenta, si unguenta exhortationum, si medicamina Scripturarum divinarum, si ad ultimum ustionem excommunicationis, vel plagas virgæ, etiam si viderit nihil suam prævalere industriam : adhibeat etiam, quod majus est, suam et omnium fratrum pro eo orationem, ut Dominus, qui omnia potest, operetur salutem circa infirmum fratrem. Quod si nec isto modo sanatus fuerit, tunc jam e utatur abbas ferro abscisionis, ut ait Apostolus: d Auserte malum ex vobis (I Cor. v). Et iterum : Infidelis, si discedit, discedat (I Cor. vii). Ne una cvis morbida totum gregem contaminet.

§ II. - Ex REGULA MACARII.

f Qui sæpius corripitur, non se emendaverit, novissimus <sup>s</sup> in ordine stare jubeatur. Qui <sup>h</sup> se nec sic quidem emendaverit, i extraneus habeatur, sicut dicit Dominus : i Sit vobis sicut ethnicus et publicanus (Matth. xviii).

Nec ita correxerit. Ita in mss. S. Germ. ma. et S. Far., atque etiam apud S. Dunstanum.

b Si exhibuit fomenta, Apud Smaragdum: Si exhibuit curationum fomenta. Fomenta medicamenta,

inquit Kero.

Utatur abbas ferro abscissionis. Ita placuit priscis rei monasticæ Patribus, ut, qui nulla arte emendari possunt, e monasterio ejiciantur: ut S. Basilio interr. 44 Regularum Brevium: Έαν ἐπιμένη άναισθητών, αποχοωτέσθω, ώς το σέσηπος και διεφθασμέτον μέλος από τοῦ σώματος, id est, si vero sine sensu perbrum a corpore; S. Augustino cap. 23 Regulæ suæ; S. Isidoro Pelusiotæ, libr. I, epist. 318, alteri Fructuoso cap. 8: c Et, si se corripere non permiserint, foras projiciantur. > Lerinensibus ex Eusebio Gallicano, llomil. 3 ad monachos : « Illis ipsis qui gravius apud nos delinquunt, nullam tristiorem, nullam acerbiorem possumns invenire sententiam, quam ut a corpore congregationis abscisi sine pace discedant; » sanctissimo P. N. Urbano VIII, nuper de hujus modi incorrigibilium expulsione bulla edita. Id denique placuit Patribus in hac Concordia citatis, excepto uno S. Isidoro Hispalensi, qui non vult hujusmodi monachos ejici monasterio, ne eis ad perditionem licentia pateat. Imo et abbas potest ejici monasterio juxta sextam synodum, cap. 12.

d Auserte malum ex vobis. In communi versione

additur, ipsis.

e Ne una ovis morbida, etc. Quod usu venire solet, ut testatur Seneca, libr. de Tranquillitate animi, cap. 7: « Serpunt enim vitia, et in proximum quem
"La Casulam meam. « Casula (inquit S. Isidorus libr. uxx. Origin. cap. 24), est vestis cucullata, per diminutionem a casa; quod totum hominem tegat. que transiliunt, et contactu nocent. Itaque ut in pestilentia cavendum est, ne corruptis jam corporibus et morbo flagrantibus' assideamus : quia pericula trahemus ; afflatuque ipso laborabimus. Initium morbi est ægrissana miscere. . Et Juvenalis, Sat. 2:

Dedit hanc contagio labem Et dabit in plures : sicut grex totus in agris Unius scabie cadit, et porrigine porci, Uvaque conspecta livorem ducit ab uva.

Et præclare S. Gregorius papa, homilia 9 in Ezechielem: « Unum est pro quo debet vitari societas malorum; ne, si forte corrigi non valent, ad imitationem sui et alios trahant; et cum ipsi a sua malitia non mutantur, eos qui sibi conjuncti fuerint pervertant. Unde Paulus ait: Corrumpunt bonos mores colloquia mala. Et sicut per Salomonem dicitur: Noli esse amicus homini iracundo, nec ambules cum

Ex qualibet causa qui peccaverit frater, ab oratione suspendatur, et jejuniis distringatur. Quod si coram omnibus prostratus veniam postulaverit, dimittatur ei. Nam si in sua perseverare voluerit nequitia et superbia, et dicat: Hic ego durare non possum, sed accipiam k casulam meam, ut eam ubi voluerit Dominus. Qui de fratribus hoc eum dixisse prius audierit, referat præposito et præpositus abbati. Abbas coram omnibus fratribus resideat, et cum exhiberi jubeat, et virgis purgetur, et oratio siat; et sic ad communionem recipiatur, ut si quis sane non emendatur doctrina, virgis purgetur. Quod si casu quis frater exire voluerit, nihil penitus accipiat. 1 nisi in notatissimo vestimento, et extra communionem infldelis discedat. Nam quieti et pacifici excelsum diripiunt regnum, et filii computantur Altissimi, et pretiosas splendidasque accipient coronas: filii autem tenebrarum in exteriora ibunt tormenta: Super quem requiescam? dicit Dominus, nisi = super

viro furioso: ne forte discas semilas ejus, et sumas scandalum animæ tuæ. Et paulo post : « Sic enim verba proximorum audiendo quotidie sumimus in mente, sicut slando atque respirando aerem trahimus corpore; et sicut malus aer assiduo flatu tractus inficit corpus, ita perversa locutio assidue audita infirmantium inficit animum, ut tabescat delectatione pravi operis assidui iniquitate sermonis.

" Qui sapius, etc. Hoc caput non exstat in Reg. ms. Serapionis. Paphnutii, Macarii, etc. cod. Flor.

8 In ordine. Id est, in officio divino, in opere Dei: maneat, abscidatur ut putridum et corruptum mem-brum a corpore; S. Augustino cap. 23 Regulæ suæ; opus Dei: horæ canonicæ. Rufinus, cap. 56 de institutis monachorum : e Et non occurrat adesse ordini psallentium. . S. Hieronymus in epist. ad Demedriadem de virginitate servanda: « Præter psalmorum et orationis ordinem, quod tibi hora tertia, etc. . Concilium Narbonense can. 2: c Hoc quoque definitum est, ut in psallendis ordinibus per quemque psalmum gloria dicatur omnipotenti Deo. > S. Gregorius Turonensis de Gloria Confessorum, c. 37: « Qui cum apud alios juxta regulas monasteriorum ordini et lectioni insisteret. >

h Non se emendaverit. Lege: Et non se, etc., ut in

codic. Vind.

i Extraneus. Id est, excommunicatus.

i Sit robis. In versione communi: Sit tibi, ut in textu Græco. Sed suo textui accommodat locum Ma-

carius, quasi suis fratribus loqueretur.

Fuit hæc olim monachorum vestis. Acta S. Fulgentii Ruspensis. c Casulam pretiosam, vel superbi coloris ipse non habuit, nec monachos suos habere voluit. > Fuit etiam servorum indumentum: Procopius libr. n de bello Vandalico : « Vestem indutus neque imperatoriam, neque alii viro militari omnino convenientem, άλλα δούλω ή ίδιωτη πανταπασι πρίπον, κασούλεν αὐτὸ τῆ Λατινών φωνῆ χαλούσι 'Ρωμαΐοι, id est, « Servo aut vili personæ omnino convenientem casulam Latina voce dicunt Romani. >

1 Nisi in notatissimo vestimento. Id est, sæculari,

quo distinguatur transfuga ille a monachis.

" Super humilem et quietum. Ita apud S. Cyprianum ep. 18, et Cassianum coll. 12, cap. 3, ex Septuaginla: ταπεινόν και ήσυχου, id est, humilem et quietum. In vulgata editione: Ad pauperculum et contritum corde.

humilem et quielum et trementem sermones meos A (Isai. LXVI).

§ IV. — Ex Regula sancti Isidori episcopi (cap. 14).

Si aliquis excommunicatus in prima interrogatione querelosus vel murmurans apparuerit, et suas sententias superbe vel importune vindicaverit, et hoc senior manifestum esse cognoverit, usque in diem tertium maneat excommunicatus: ita ut nullus cum eo loquatur. Cum tertio vero die ita sciscitatus, et in superbia quam diximus, fuerit deprehensus, quousque ergastulo coarctatus perseveret, donec omnem arrogantiam superbiæ deneget. Quod si in malo perseverans perduraverit et prona voluntate pœnitentiam agere noluerit, et sæpe ac sæpe contumax murmurator patule contra seniores vel fratres in facie perstiterit, et cum propinquis se vindicare maluerit: in collatione deductus exuatur monasterii vestibus, et induatur, quas olim adduxerat, sæcularibus, et cum confusionis nota a monasterio expellatur : ut cæteri emendentur, dum fortasse solus tali correptione ille delinquens corrigitur.

#### § V. — Ex Regula sancti Basilii episcopi (cap.128).

Interrog. a Erga eum qui pro peccato non pœnitet, qualiter esse debemus? — Resp. Sicut Dominus præcepit dicens: Sit tibi sicut gentilis et publicanus (Matth. xvIII). Sicut Apostolus docuit dicens: Subtrahite vos ab omni fratre inquiete ambulante et non secundum traditionem, e quam tradidimus vobis (II Thess. III).

## § VI. - Item ejusdem (cap. 77).

Interrog. d Quod si contristatur ille, qui excitatur; aut etiam si irascitur, quid dignus est?—Resp. Interim excommunicari debet, et non f manducare, si forte compunctus agnoscit quantis et qualibus bonis semetipsum insipienter defraudet, et ita conversus recipiat gratiam ejus, qui dixit: Memor fui Dei, et delectatus sum (Psal. Lxxvi). Quod si permanserit in stultitia non intelligens gratiam, abscidatur tanquam putrefactum membrum a corpore. Scriptum est enim: Quia expedit ut pereat unum membrum, et non omne corpus tuum mittatur in gehennam (Matth. v).

\* Erga eum qui, etc. Hæc sunt apud S. Basilium interr. 9 Regul, brev., et apud Rufinum, cap. 24.

interr. 9 Regul. brev., et apud Rufinum, cap. 24.

b Inquiete. Apud Rufinum, immoderate. In textu Græco: ἀτάκτως, id est, inordinate, ut habet versio communis.

c Quam tradidimus. Ita apud Rusinum: aliter in textu Græco: ἐν παρελαβον παρ' ἡμῶν, id est, ut habet versio communis, quam acceperunt a nobis.

d Quod si contristatur, etc. Exstat apud S. Basilium interr. 44 Regul. brev. et apud Rusinum, cap. 43.

· Excitatur. Ad vigilias.

f Non manducare. Id est, uno aut altero die inediam pati, ut supra vidimus in his Patribus a nostro auctore citatis.

<sup>8</sup> Et non totum corpus tuum. Ad verbum ex textu Græco Evangelii: καὶ μὰ ὅλον σῶμά σου. Apud Rufinum: Quam totum corpus tuum, ut in versione communi.

h Si ouis habet, etc. Reperitur apud S. Basilium
PATROL. CIII.

§ VII. — Item ejusdem (cap. 75).

Interrog. h Si quis habet aliquod vitium, quod corrigere non potest, et frequenter i notatur, et in pejus prosicit, si eum expedit i intermitti? — Resp. Et hoc alibi jam diximus, quia oportet peccantem corripere patienter secundum eum, quem supra ostendimus, modum a Domino positum (Matth. xvIII). Quod si non sufficit ei ad emendationem, sicut illi Corinthio, objurgatio hæc quæ fit a,pluribus (II Cor. 11), sicuti gentilis de reliquo et publicanus haberi debet, qui ejusmodi est (Matth. v). Quia ei parcere, quem Dominus condemnavit, k velle tuum non est; maxime cum Dominus dicat': Quia expedit unicuique ut unum oculum, aut unum pedem perdat, et ita intret in regnum, quam, dum parcit uni ex his membris, B tolum corpus millatur in gehennamignis: ibi erit fletus et stridor dentium (Matth. xvIII). Sed et Apostolus de ipsis testatur dicens: Quia modicum fermentum totam massam corrumpit (Gal. 111).

§ VIII. - Ex Regula sancti Isidori (cap. 16).

1 Qui gravi vitio sæpe excommunicatus neglexerit emendare, tandiu mamnationi subjaceat, naquousque vitia inolita deponat : ut quem semel illata animadversio non coercuit, frequens severitas censeat emendandum. Quamvis frequentium gravissimorumque vitiorum voragini sit quisque immersus, on non est tamen a monasterio projiciendus, sed juxta qualitatem delicti coercendus est : ne forte qui poterat per diuturnam pœnitudinem emendari, dum projicitur, ore diaboli devoretur.

C § IX. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 15).

Clamosum in locutione monachum aut iracundum, ridiculosum, subsannatorem sive detractorem esse non decet, etc. P

#### § X. — Ex Regula Orientali.

Si fuerit aliquis tam durus, tam alienus a timore Domini, ut tot castigationibus, et tot remissionibus non emendet, projiciatur de monasterio, et veluti extraneus habeatur: ne vitio illius alii periclitentur.

§ XI. — Ex Regula Magistri (cap. 12).

In his omnibus supra dictis si quis frater contumax aut superbus, aut murmurans, aut inobediens præpositis suis frequenter exstiterit, et secun-

interr. 57: Regul. brev. et apud Rufinum cap. 84.
i Notatur. Id est. redarguitur, corripitur; vide supra

Intermitti. Ita apud Rufinum. In textu Græco, inapitivat, id est, dimitti. Rectius.

k Velle tuum non est. Ita apud Smaragdum. Non ita recte. Melius apud Rufinum: Nulli tutum est. Juxta textum Græcum, ἀσφαλές οὐδενί, quod idem sonat.

1 Qui gravi vitio, etc. Hæc habentur in Regula

excusa S. Isidori, cap. 16.

m Damnationi. Id est, correptioni. Smaragdus legit, emendationi.

n Quousque. In Regula excusa, quisquam. Male.
Non est tamen a monasterio projiciendus. Dissen tit ab aliorum Patrum sententia, ut supra monuimus.

P Vide cap. 31, § 10.

q Habetur in Reg. ms. eed. cap.

dum divinam præceptionem semet, et secundo vel A scriptum est, qui abjicit disciplinam, infelix est tertio de quovis vitio monitus et correptus non (Sap. 111). Moderante ergo scientia saniei medendæ emendaverit, referatur hoc a præpositis abbati : et qui præest secundum qualitatem vel meritum culpæ perpenset, et tali eum excommunicatione condemnet, ut sciat qui Deum contemnit quomodo dignus est judicari propter contemptum majori exhibitum, dicente Domino doctoribus nostris : Qui vos audit, me audit; qui vos spernit, me spernit.

A scriptum est, qui abjicit disciplinam, infelix est (Sap. 111). Moderante ergo scientia saniei medendæ cura adhibeatur. Si lethale vulnus per somenta castigationum et pietatis et lenitatis unguenta sospitati non redditur, saltem incisionibus amputetur. Et si si examies desecta tumorem non amiserit, tunc excommunicationis sententiam vel disciplinæ corporalis poenam incurrat. Et si nec excommunicationis metu, nec sagelli poena frangatur, augeatur adhuc

#### § XII. — Ex Regula cujusdam.

• Si quis a senioribus et abbatibus iracundus inventus fuerit, notetur, usquequo corrigatur. b Sive ab hoc vitio insanabilis fuerit, c ab imperio fratrum detrudendus est: quoniam sive juste, sive injuste, irasci non oportet.

#### § XIII. — Item ejusdem.

- d Igitur si sæpius correptus emendare noluerit, excommunicatione pro modo culpæ corrigatur. Si nec sic aliquid proficiat increpantis correptio, verberum vindictæ subjacebit. Quod si sic emendare notuerit, sed magis in tumorem superbiæ elatus opera, vel actus, de quibus corrigitur, defenderit, tunc abbatis sententiæ regimine corrigatur: Quia
- a Si quis a senioribus. Lege, si quis ex senioribus, ut patet ex sequentibus.
  b Sive. Lege, si vero.
- c Ab imperio fratrum. Id est, non debet ultra fratribus præfici ob iracundiam, quæ maximum est in rectore vitium, sive ille sit abbas, sive præpositus, sive decanus. Sed abbas abdicari debet ab episcopo.

d Igitur si sæpius, etc. Hæc fere sumpta sunt ex

Regula S. Benedicti.

\* Sententiæ. Apud Smaragdum legitur, scientiæ.

\* Si tethale vulnus, etc. Recte. Nam, ut præclare monet S. Cyprianus lib. De lapsis, imperitus est medicus, qui tumentes vulnerum sinus manu parcente contrectat, et in altis recessibus viscerum virus inclusum dum servat, exaggerat. Aperiendum vulnus est, et secandum, et putrainibus amputatis medela fortiore curandum. Vociferetur et clamet licet æger impatiens per dolorem, gratias aget postmodum cum senserit sanitatem.

8 Præter custodibus. Lege, præter quam a custodibus. Intelligit eos seniores qui excommunicato-

rum curam habebant.

h Castigetur diversis increpationibus. Hæc statuuntur juxta Regulam alterius Fructuosi, cap. 14:

Mittat senior, qui eum excommunicavit, unum de majoribus, quem probatum habet, qui eum verbis contumeliosis increpet.

(Sap. 111). Moderante ergo scientia saniei medendæ cura adhibeatur. f Si lethale vulnus per somenta castigationum et pietatis et lenitatis unguenta sospitati non redditur, saltem incisionibus amputetur. Et si sic sanies desecta tumorem non amiserit, tunc excommunicationis sententiam vel disciplinæ corporalis pœnam incurrat. Et si nec excommunicationis metu, nec flagelli pœna frangatur, augeatur adhuc pietatis fomes : ita ut ab omni congregatione pro eo communis Dominus orationis officio deprecetur, ut qui laqueo diaboli irretitus tenetur, Domini misericordia ac pietate curetur. Quod si nec sic corripi voluerit intra septa monasterii sub pœnitentiæ tenore ab omnibus f præter custodibus segregatus landiu h ca-B stigetur diversis increpationibus, usque dum ejus humilitas omnibus vera credulitate patesiat i, quia et invitis sæpe salus præstatur. I Nam ideo separandus est a congregatione; ut suo vitio non maculet innocentes. Tenera ætas, quæ k excommunicata vim nescit, non excommunicatione, sed fingello corrigenda est.

¹ Quia et incitis sæpe salas præstatar. Hoc non ita intelligendum est quasi Deus aliques invitos convertat juxta errorem Cassiani Coll. 13, cap. 17. Dicitor salus præstari invitis, sed sæpius correptis, juxta vulgarem loquendi modum: nisi jid sponte feceris, verberibus te cogam. Qua ratione Deud peccatores sæpe castigat; et rectores discipulos perversos, ut ad cor redeant.

i Nam idem separandus est a congregatione, ut suo vitio, etc. Vitandum est malorum consortium, quia contagiosum est, ut recte monet sanctus Basilius in Admonitionibus: « Evita viros, quos erga mandata Dei videris negligentes, qui mertai sunt virtutibus, et videntur vivere passionibus, qui latantur in prosperis voluntatibus et gaudio carent divino. Cum hujusmodi viris nulla tibi commixtio sit, neque velis cum eis sermocinari assidue, nisi valeas solummodo ab erroris eos itinere revocare. Caterum si non vales, devita ut publicum hostem. Sæpe enim per unam ovem morbidam polluitur totus grex, et modica pars fellis magnam dulcedinem in amaritudinem vertit, et fermentum modicam totam massam corrumpit.

Excommunicata. Lege, excommunicata, id est, excommunicationis, ut congregata, id est, congrega-

tio. Sed de his infra.

## CAPUT XXXVIII.

#### SI DEBEANT FRATRES EXEUNTES DE MONASTERIO ITERUM RECIPI.

- § I. Ex REGULA SANCTI BENEDICTI.

  \* Frater, qui proprio vitio egreditur, aut projicitur, de monasterio, si reverti voluerit, spondeat
- a Frater qui proprio vitio egreditur, etc. Hujus constitutionis mentionem faciunt S. Bernardus, Petrus Venerabilis, et Petrus Blæsensis in epistolis mox citandis.
  - b Et sic in ultimo gradu recipiatur. Idem statuit
- D prius omnem emendationem vitii, pro quo egressus est: 1 et sic in ultimo gradu recipiatur; ut ex hoc humilitas ejus comprobetur. Quod si denuo exierit,

Fructuosus alter cap. 20. Non prima, sed ultima cathedra recipiantur. Quidam monachorum Pater: Sic tamen in extremo loco inter punitentes receptus. Sanctus vero Pachomius art. 79, hæc statult: Non erit in ordine sue abeque majuris imperie.

usuve tertio ita recipiatur, a jam postea sciens A exarserint, in contumeliam cuncti a nestra Ecclesia b omnem sibi reversionis aditum denegari.

#### § II. — Ex Præceptis et Institutis sancti Распоми.

c Si quis promiserit d observare se Regulas monasterii, et facere cœperit, easque dimiserit : postea autem reversus egerit pænitentiam, obtendens infirmitatem corpusculi, per quam non possit implere quod dixerat, faciant eum inter languentes commorari : et o pascetur inter otiosos : donec, acta pœnitentia, impleat quod promisit.

III. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 20).

Cum aliquis per vitium elapsus fuerit a monasterio, s in aliud non recipiatur coenobium, neque in humanitatis charitatem, neque h in pacis osculum: sed continuo vinctis post tergum manibus abbati B reducatur proprio. Quod si reversus ad sæculum fuerit, et a propinquis fretus cum eis in superbiam surrexerit, et monasterio minas intulerit, pariter et ipsi cum eo sint a laicorum concilio publice expulsi, et ab omni Christianorum conventu maneant anathematizati. Quod si et ipsi laici suo eum receperint consortio, et pariter eum eo contra monasterium

. Jam postea sciens. Apud Smaragdum, et in vul-

gatis editionibus, Jam vero postea sciat.

D Omnem sibi reversionis aditum denegari. Petrus Venerabilis lib. 1, epist. 18, censet fugitivum monachum toties admittendum in monasterium, quoties pænitens regreditur, juxta Christi præceptum, quo parcendum est inimico septuagies septies, hoc est, quoties veniam deprecatur. Additque S. Benedictum non dixisse, denegetur, sed, sciat sibi dene- C gari: et eum nullum sit in hujusmodi verbis præceptum, ei non esse denegandum introitum. In eadem est sententia Ruthardus cum ait non fuisse abbati prohibitum plusquam ter recipere fugitivum monachum, sed tantum fugitivum constrictum fuisse, cum dixit S. Pater Benedictus : Jam sciat sibi reversionis aditum denegari. Scil hæc subtiliora sunt. Huic sententiæ adversatur S. Bernardus epist. ad ipsum Petrum venerabilem, Magister c. 64 Regulæ suæ, ubi hæc statuit explicans mentem S. Patris nostri Benedicti. c Frater si exierit frequens de monasterio, usque in tertium reversus resusci-piatur, amplius jam non suscipiatur. Et causam addit : e quia talis apud Deum ejus cognoscitur diaddi: ( quia tans apud Deum ejus cognoscitur di-vini servitii fides, qualis apud homines pedum sta-bilitas: ) Et ita explicat Petrus Blæsensis epist. 88, quam scripsit ad Theoderiensem abbatem nomine Richardi archiepiscopi Cantuariensis: Quod de-vote et humiliter misericordiam petit, quod omni sa-vote et humiliter misericordiam petit, quod omni sa-principal publica auctorius ad reformandum de-conc. Turon. II can. 26: « Et veritate comperta tisfactioni secundum regulam sancti Benedicti se offert, quod judicium a misericordia non excludit. Misericordiam, quam monastici ordinis institutor ad ternarium numerum coarctavit, Evangelicæ mansuetudo gratiæ septuagies septies ampliavit. Nec id obstat quod fratri erranti sit septuagies septies, hoc est, semper dimittendum. Nam in hac S. Patris Nostri Benedicti lege agitur de totius conventus conservatione, qui ab uno pestilenti facile sunestatur, maxime cum ejus levitas post trinam remissionem satis agnoscatur, ut dictum est: non vero de privatæ offensæ remissione, de quo locus sacræ Scripturæ agit : neque hæc S. Patris Benedicti constitutio cum illo pugnat. Maxime cum possit abbas post trinam remissionem ejecto fratri charitatis officia extra monasterium exhibere. Ne autem ejusmodi monachus ejectus pereat, debet manere sub cura, et regimine episcopi, ut statuitur in concilio

expellantur, et nullo nobiscum charitatis fædere copulentur : quousque veritatem cognoscant; et nebiscum stantes injurias Ecclesiæ vindicantes pari devotione consurgant. Si certe ipsi apostatæ ab omnibus fuerint expulsi, et hue illucque vagantes diversis locis instabiles atque vacillantes monasterio suo reverti se petierint necessitate compulsi, in conventu majorum deducantur, et ut vasa figuli in fornaca probentur, et cum probati fuerint, suo monasterio i reformentur : et non prima, sed ultima cathedra recipiantur.

## R IV. — Ex Regula Magistri (cap. 64).

i Frater si frequenter exierit de monasterio, k usque in tertium reversus resúscipiatur : amplius non jam: 1 quia talis apud Deum ejus agnoscitur divini servitii fides, qualis apud homines pedum stabilitas constitit. Et ut quid in monasterio jam opus sit. quem Deus non possidet? Ideaque post tertiam m correptionem juste monasterio sit ut ethnicus et publicanus.

§ V. - Ex Regula Cujusdam (cap. 21). Si ullo tempore (quod absit a Christiana religione)

Meldensi, can. 59, in quo tamen astringitur abbas consulere episcopum, aut ejus vicarium, priusquam monachum ejiciat. « Ut monachus de monasterio sine consultu, et præscientia episcopi, aut vicarii ejus ab hoc regulariter deductus non ejiciatur: cujus dispositione et auctoritate de cætero vita et conversatio ejecti, ne perditus perpetuo fiai, si aliquo modo salvari potest, ordinari debet atque decerni.

· Si quis promiserit. Exstat in Regula excusa

Sancti Pachomii, art. 9.

d Observare se. τὸ se redundat, nec habetur in Regula excusa.

Pascetur inter otiosos. Ut rubore suffundatur. f Cum aliquis, etc. Hæc non exstant in Regula ms. S. Fructuosi episcopi Bracarensis, sed videntur esse alterius Fructuosi : quamvis a Smaragdo appelletur episcopus.

In aliud non recipiatur. De hac re infra.

h Neque ad pacis osculum. Quod juxta Regulam

S. Benedicti datur hospitibus.

i Reformentur. Id est, restituantur. Reformare enim est reddere, restituere. Sidonius, lib. Iv epist. 24 : COb hoc ipsum publica auctoritas male valen-tem patremfamilias violentius ad reformandum de-Wisigothorum lib. v11, tit. 3, l. 4: Et sic posimo-dum, qui plagiatus est, domino reformetur; et lib. v111 ejusdem legis tit. 3, l. 13, et legis Burgundiorum tit. 29, § 1: « Ita ut, si ea quæ absulit, non potuerint inveniri, in simplum de suis facultatibus reformentur. Inde nomen reformatio, id est, restitutio. Conc. Paris. 1 can. 3 : Absque præjudicio libertatis regiæ integra reformatione restiluat.

i Frater si exierit. Hæc habentur in Regula ms. Magistri cod. Corb.

Usque in tertium. In Regula ms. Usque tertio. 1 Quia talis apud Deum, etc. Notanda ratio, cur desertor post tertiam receptionem non sit ultra admittendus : quia ex tertio lapsu, et fuga facile conjicitur hominis levitas et inconstantia in Dei cultu.

m Correptionem. Id est, ejectionem, genus pro

specie. Synecdoche.

postea recordatus pristinæ religionis, et æterni judicii perculsus timore reversus fuerit, prius omnium morum emendationem polliceatur. Postea a si prohabilis eius b pœnitentia agnoscatur, tunc demum intra septa monasterii recipiatur. Et si bis aut tertio hoc fecerit, simili pietate foveatur; sic tamen, ut in extremo loco inter pœnitentes receptus tandiu examinetur, usque dum probabilis ejus vita inveniatur. Si vero post tertiam receptionem fugæ culpa maculatus fuerit, o sciat omnem reversionis aditum esse postmodum.

§ VI. — Ex Regula sancti Pachomii (cap. 136 d).

Qui absque commonitione fratrum recesserit, ac postea pœnitentia venerit, non erit in ordine suo [Al. om. suo] absque majoris imperio.

§ VII. - Ex REGULA SANCTI FERREOLI (cap. 20).

Vagari per loca monachum sicut non decet, ita non convenit: ne o in quorumque vitio captus sæculi delectatione elabetur, ut receat ad vomitum

 Si probabilis. Id est, si recta, bona, approbata. Ita aliquando sumitur hoc vocabulum. Conc. Tolet. 1v. can. 4: c Probabilis vita atque doctrina exstiterit; , et can. 35 : « Presbyteros probabiles et diaconos mittat. > Conc. Valent., can. 4: « Ejusque probabilein voluntatem in effectum transmittat.

b Pænitentia. Apud Smaragdum legitur : Patientia.

c Sciat sibi aditum esse postmodum. Post verbum: Sciat, adde, denegandum, ut in cod. Vindocinensi. d Art. 79 Regulæ.

e In quorumque. In cod. Vind. In quorum, lege: C

In quocunque.
Abire. Lege: Habere, ut in cod. Vindocinensi.

<sup>6</sup> Sententia. Lege: Hac sententia, id est, edicto.

h Aliqua contrarietate. Lege : Sine aliqua contramelale.

i Fugitivum vero monachum, etc. Transfugam seu fugitivum monachum, ab abbate requiri, et suo monasterio restitui leges ecclesiasticæ sanxerunt, ut habetur concilii Aurelianensis 1, can. 19; Toletani

frater a septis monasterii discesserit, et foras fugiens A suum : dum recidua animi voluntate mundi vetus contemptor, novus quidam amator assurgens a via salutis distortus exorbitet. Quapropter id definivimus observandum, ut præter illos, qui pro utilitate monasterii ab abbate huc illucque f abire jubentur excursus, nullus egredi monasterium loco alio moraturus absque voluntate abbatis pro qualibet re vel necessitate præsumat : ne ad eum respiciat, quod Apostolus de adolescentioribus viduis scribens dicit: Simul autem et otiosæ discunt circuire domos, non solum otiosæ, sed etiam verbosæ et curiosæ, loquentes quæ non oportet (I Tim. v). Et ideo qui prætermissa 8 sententia, h aliqua contrarietate discesserit, intantum, ut ejus inveniatur esse transgressor, spatio illo temporis, quo monasterio defuit computato, duplici dierum numero jejunet, et condemnatione mulctetur, cibi modum, vino quotidie abnegato, qualem abbas imposuerit, habiturus. i Fugitivum vero monachum deserentem disciplinam, et verdentem se, velut contemptorem placuit revocare.

> IV, can. 5; synodi Constantinopolitanæ i et II, can. 3. Leges vero imperiales censuerunt hujusmodi refugam, sicubi apprehensus fuerit, ab episcopo, vel a præside provinciæ nudatum primo in monasterium retrudi: si denuo fugiat, militia, aut honore quo fungebatur, spoliatum inter officiales præsidis provinciæ servire, ut videre est novella S. Justiniani, cap. 7, et ejusdem novella 123, et lib. III Basilicorum. Si autem desertor monachus fuerit servilis conditionis in quacunque provincia reperiebatur, pristino domino iterum serviturus restituebatur, ut statuitur Cod., l. Servis, de episcopis et clericis, etc.: Alioqui si relicta forte vita solitaria (id est monachica) ad aliam quamlibet sese conditionem transtulerint, certum est eos ad servitutis jugum, quam professionis cultu evaserant, reversuros. . Idem statuitur novella 5 citata, cap. 4, uhi hæc verba no-tanda veniunt : « Non enim injuriam patietur tantam ad verum servitium tractus, quantum ipse injuriatus est Dei culturam refugiens. > Vide Photium in Nomocanone, tit. 9, cap. 32, text. 1 et 2, et Theodorum Balsamonem ibidem.

## CAPUT XXXIX.

## DE PUERIS MINORE ÆTATE, QUALITER CORRIPIANTUR.

1. - Ex Regula sancti Benedicti.

\*Omnis ætas b vel intellectus proprias debet habere mensuras. Ideoque quoties pueri, vel cadole-

Omnis ætas, etc. Ætas quæ excommunicationi subjacere non debet, ea est quæ nondum attigit decimum quintum annum, juxta magistrum hic či-

tatum a nostro auctore.

b Vel intellectus. Distinguitur hic ætas ab inteltectu, id est, a capacitate intelligendi. Nam etsi pueris mens immaturior sit, sunt tamen nonnulli grandiores aut duræ cervicis aut imbecillioris intel-lectus, quos virga agere solet, non ratio, nec excommunicationis vis.

c Adolescentiores ætate. Id est, juniores, qui non-dum ex ephebis excesserunt. Ubi particulæ: Vel, aut, symuntur copulative. In hac autem constitutione S. Pater Benedictus secutus est S. Orsiesium,

scentiores ætate, aut qui minus intelligere possunt, D quanta pæna sit excommunicationis, hi tales, dum delinquunt, aut jejuniis d nimiis affligantur, e aut acris verberibus coerceantur, ut sanentur.

seu, ut loquuntur Greeci, Arsesium, qui juniores fratres non excommunicabat, ut docet Socrates lib. IV Hist. Eccl., cap. 14, ubi male legitur Arsenius, pro Arsesius; nam Arsenius non vivebat tempore illorum monachorum, de quibus agit Socrates hoc capite. Idem statuit quidam Pater monachorum: · Tenera vero ætas quæ excommunicata vim nescit, non excommunicatione, sed flagello corrigenda

d Nimiis. Id est, multis. Ita tò nimis, in sacra Scriptura, est valde multum, ut: Ego autem humiliatus sum nimis. Et tu mandasti mandata tua custodiri nimis. Et anima mea cognoscet nimis.

· Acris. Pro: Acribus. Ita in multis excusis. Ita in

į.

ŧ.

i:

Ľ

## § H. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 17).

In minori ætate non sunt coercendi sententia excommunicationis, sed pro qualitate negligentiæ congruis emendandi sunt plagis: ut quos ætatis infirmitas a culpa non revocat, flagelli disciplina compescat.

## § III. — Ex Regula sancti Aureliani (cap. 40).

Superbis vero, inobedientibus, et iracundiam protrahentibus nunquam parcendum: donec corri-

#### § IV. - Item ejusdem ( cap. 41 a).

Pro qualibet culpa, si necesse fuerit flagelli accipere disciplinam, nunquam legitimus excedatur R numerus, id est, triginta novem. Et quamlibet juste disciplina teneatur, tamen secundum illud: Bonitatem et disciplinam (Psal. cxvIII), paternum affectum sanctus abbas circa omnes teneat, secundum Apostolum: Tanquam si nutrix foveat parvulos suos

Vita Alcuini: « Non istum verberibus, quia rudis adhuc, acris, etc., castigemus.) Ita legit S. Fructuosus apud Henricum Canisium tom. V, ant. lect. Kero in Alamanica expositione vocum Regulæ S. Benedicti habet: Caris; sed puto litteras suisse transpositas pro: Acris. Smaragdus et S. Dunstanus legunt: Acribus; cod. ms. S. Ebrulphi: Acrius.

Supra cap. 31.

Infantulos. Habetur in Regula ms. Magistri cod. Corb. eodem capite. Hic autem nititur efficere Magister eos non esse verbere coercendos, qui annum decimum quintum attigerint: quia in illa ætate imperium mentis est, non corporis: et peccatum im-C perantis est, non servientis; ac proinde mens peccans excommunicatione ferienda potius, quam cor-

A (I Thess. 11). Et Omnibus omnia factus sum: ut omnes lucrifacerem (I Cor. 1x).

§ V. — Ex Regula Magistri (cap. 14).

b Infantulos usque ad 15 annos non excommunicari, sed præcipimus vapulare pro culpis. Post 15 vero annos jam non vapulare, sed excomraunicari condecet. Quia jam intelligunt, quomodo pœnitere et emendare debeant de matura ætate quod male committunt. Quia merito corde debet pænitere, qui peccat, et non pro eo corpus vapulare, e quia animi imperio, corporis servitio magis utimur. Ergo, cum anima imperat, et corpus servit, agnoscitur amplior esse culpa imperantis, quam servientis. Ideo propter intellectus emendationis radix cordis de spinis peccatorum excommunicatione d debet purgari, quain rami corporis, quibus ab invito a jussione cordis peccatum impositum est, e injuste pro aliena culpa alter debet pænam sentire. Illi vero fratres post 15 annos ætatis vapulent, qui satis gravem f aut furti fugacis, aut criminalem aliquam culpam com-

pus verbere.

e Quia animi imperio, etc. Sententia est Salustii in Catilinario circa initium. Meminit S. Hieronymus libr. 11 contra Jovinianum: « Unde et Historicus: animi, inquit, imperio, corporis servitio magis utimur; alterum nobis cum diis, aiterum cum belluis commune est. >

d Debet purgari. Legendum videtur: Debet potius

· Injuste pro aliena culpa alter debet pænam sentire. Lege: Injuste enim pro aliena culpa alter non debet pænam sentire.

f Aut furti sugacis. Ita in cod. Vind. et in Regula ms. Apud Smaragdum legitur: Aut fasti sugacis, sed ex citatis codicibus est castigandus.

## CAPUT XL.

#### DE CELLARARIO MONASTERII, QUALIS SIT.

#### § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

- Cellararius monasterii eligatur de congregatione
- a Celtararius. Ita apud Keronem mox citandum. Vulgo cellerarius, a cella, ut notum est: dicitur et cellarius. Plautus in Milite glorioso:

Dimisit nardini vini amphoram cellarius.

Lampridius in Heliogabalo: « Mittebat parasitis per cellarios salaria annua. > Kero in interpretatione Alamanica vocabulorum Regulæ S. Benedicti: Cellararius, qui et cellarius : Cyprianus. lib. 1 Vitæ S. Cæsarii : · Post breve tempus in congregationis cellarium eligitur. > Græce etiam dicitur, χελλάριος. Constantinus Themate 6 : κελλάριος ὁ φύλαξ ἄρτου, id est, custos panis. Ut in tractatu de Pænis, qui vulgo S. Basilio tribuitur art. 40: Πλήν τοῦ χιλλαρίου, id est, excepto Cellario. Glossæ veteres : κελλάριος, penuarius. Εt κελλαρία, celleraria Hesychio, in voce ταμιη. Dicitur et κελλαρίτης, cellurarius apud S. Dorotheum doctrina. 11. Accurate autem hic munus et dotes cellerarii describuntur, quia, cum penes eum sit totius monasterii substantia, necesse est disciplinam regularem labefactari, si ejus socordia non recte administretur. Præterea hoc caput exstat in recapitulatione S. Cæsarii mutato genere masculino in femininum, potuitque videre S. Cæsarius Regulam

sapiens, maturis moribus, b sobrius, non multum edax, e non elatus, d non turbulentus, e non injuriosus, f non tardus, g non prodigus, h sed timens

S. Benedicti: quia illi æqualis suit, et in Italia aliquandiu commoratus est.

b Sobrius, etc. Quia, cum omnia quæ ad victum fratrum pertinent, in potestate habeat, pronum illi est servire gulæ illecebris. Sobrius autem hoc loco est non temulentus

· Non elatus. Ob potestatem.

d Non turbulentus. Quia sic universam congregationem turbaret, et omnia confunderet.

· Non injuriosus. Ms. p. Vict. Non jurgiosus. Quæ quidem lectio haud contemnenda : nam multarum rerum administratori non deest jurgiorum occasio.

! Non tardus, ad ea quæ sunt suarum partium obeunda, et maxime ad suppeditandum fratribus necessaria. Ac proinde huic ministerio inepti sunt avari et quovis polypode tenaciores.

> Ubi si quid poscas, ad ravim poscas prius Quam quidquam detur.

s Non prodigus. Quia ex ejus prodigalitate totius monasterii ruina manaret.

h Sed timens Deum. Hoc est veluti ante dictorum corollarium, ad quod illa omnia referri debent.

ram gerat de omnibus. c Sine jussione abbatis nihil faciat. d Que jubentur custediat : c fratres non contristet. 'Si quis ab eo forte aliqua irrationabiliter postulet, non spernendo eum contristet : sed rationabiliter cum humilitate male petenti deneget. 8 Animam suam custodiat, h memor semper illud apostolicum: 1 Quia qui bene ministraverit, gradum bonum sibi acquirit (I Tim. 111). i înfirmorum, infantium, hospitum, pauperumque cum omni sollicitudine cu-

a Qui omni congregationi sit sicut pater. Ut cum charitate cuncta administret, omnes fratres tanquam filios diligat, eisque necessaria affatim subministret.

b Curam gerat de omnibus. Rebus sibi commissis videlicet. Ita quidam Pater monachorum hoc capite a nostro auctore citatus: « Curam de omnibus sihi commissis rebus habeat.

· Sine jussione abbatis nihil faciat. Ne quid plus

nimio sibi arroget, et potestatem excedat.

d Quæ jubentur custodiat. Quia is bene ministrat, qui bene obtemperat.

· Fratres non contristet. Superbe aut injuriose

respondendo, aut eis rationabilia denegando.

Si quis autem ab eo forte. S. Dunstanus: Si quis autem frater ab eo forte. Smaragdus: Si quis frater ab eo forte. Hic autem clarum est, qualis in cellerario inesse debeat humilitas, qui irrationabilia etiam petentibus respondere cum humilitate teneatur.

Animam suam custodiat. A vitiis et peccatis: quia, quo magis rebus exterioribus attendit eo cautius agere debet: ne anima tot negotiis intricata

aliquid intertrimenti percipiat.

h Memor semper illud apostolicum. Ita in cod.
Vind., in cod. ma. S. Germ. Ita apud S. Dunstanum, strui, ut supra cap. De instrumentis notatum est. In vulgatis legitur: Memor semper illius apostolici, Cod. p. S. Germ. addit, pracepti. Sed male, nam in sententia ex Apostolo citata non præceptum propo-

nitur, sed præmium.

i Quia, qui bene ministraverit, bonum gradum sibi acquirit. Paulo aliter in textu Apostoli I ad Timoth. 111: Qui enim bene ministraverint, bonum gradum sibi acquirent. Sed S. Benedictus textum singulari personæ adaptavit : qui tamen Verbum, acquirit, ponit in præsenti juxta Græcum textum: βαθμόν έαυτοῖς καλὸν περιποιούνται, id est, « gradum sibi bonum acquirunt. > Sibi autem bonum gradum acquirit bonus cellerarius, nempe in cœlo: ut olim Dietmarus monasterii Garstensis in Austria cellerarius, qui etsi in vita reprehensibilis esset, tamen ob charitatem in fratres prenas evasit post mortem. Quod manifestatum fuit Adelrammo abbati monasterii Chrembipso abbate de statu prædicti Dietmari ita respondit: Nostræ sorti deputatus fuit : sed dicente illo monacho, dum iste moreretur: Reddat tibi omnipotens Deus omnia bona quæ mihi fecisti; et alio: Retribuat tibi Dominus prius bonum quo me frequenter sustentasti; et aliis similia imprecantibus, dum putaremus eum nostris accessisse partibus, subito raptus est, et noster esse desiit. > Ut habetur in Vita Bertholdi abhatis Garstensis, cap. 23.

1 Infirmorum, infantium, etc. Quia ii maxime ejus ope indigent, qui pro sua conditione facile spernuntur. Ideoque hæc cum interminatione a S. Benedicto

præcipiuntur.

k Quasi altaris vasa sacrata, etc. Quia monaste-rium domus Dei est, et onnia quæ illius sunt, Dei sunt, et quæ Dei sunt, tanquam ei sacrata haud dubie habenda sunt. Hæc sane est sanctorum Patrum doctrina, ut vasa monasterii ejusque substanția tan-

Boum, equi emni congregationi sit sicut pater. b Cu- A ram gerat : sciens, sine dubio, quia pro his omnibus in die judicii rationem redditurus est. Omnia vasa monasterii cunctamque substantiam è quasi altaris vasa sacrata conspiciat. 1 Nihil ducat negligendum. m Neque avaritiæ studeat, neque prodigus sit, et exstirpator substantiæ monasterii : sed omnia mensurate faciat secundum jussionem abbatis. Humilitatem ante omnia habeat. n Et cui substantia non est, quod tribuatur, o sermo responsionis porrigatur bonus, ut scriptum est : P Sermo benus super datum

quam Deo sacrata reputentur. Ita habetur in Regula Patrum nempe Macarii et aliorum abbatum. c Nosse jam debent fratres, quia quidquid in monasterio tractatur sive in vasis, sive in ferramentis vel cætera (puto deesse vocabulum substantia), omnia esse sanclificata. Idem docet S. Basilius interr. 143 Regu-B larum brevium, cum ait curam gerendam esse instrumentorum ώς Θεῷ ἐπονομασθέντων καὶ ἀνατιθέντων, id est, c tanquam Deo sacratorum et dedicatorum, > et sequenti interr. ait ea esse Ευρίω ἐπονομασθέντα, και τῷ θεῷ ἀνακείμενα, id est, « Domino dedicata, et Deo consecrata. » Interrog. 153, scribit lanas monasterii existimandas esse ώς παρακαταθήκην θεού, \_ tut depositum Dei. 1 llæc fuit etiam mens veterum Ægyptiorum Patrum, ut planum est ex Cassiano lib. iv de Institutis renuntiantium, cap. 22: Propter quod, si quid suerit in monasterio semel illatum, ut sacrosanctum cum omni decernunt reverentia debere tractari. 1 Idem patet ex Regula Servi Dei, cap. 3: Vasa vel reliqua utensilia, quæ ad bospitium bajulant, ac si sacra Deo, gubernent et custodiant. Unde præclare S. Ephræm in sermone ascetico dicit: Quod si cœnobii librum in tua cella teneas, ne projicias eum per negligentiam; sed studiose Keronem et Smaragdum: quia adjectivum, memor, perinde ac verbum suum potest cum accusativo con-C complicatum serva atque custodi, tanquam Dei esperinde ac verbum suum potest cum accusativo con-C set. Duæ quidem doctrina confirmatur auctoritate concilii Aurelianensis cap. 7: « Omnia quæ Deo olferuntur, consecrata habentur in vincis, terris, sylvis, utensilibus, vestimentis, pecoribus et reliquis possessionibus, et quæ ecclesiis sine dubio Christo, qui sponsus earum est, osseruntur. Duamobrem Macarins et alii abbates in sua Regula dicunt: « Si quis de fratribus aliquid negligenter tractaverit, par-tem se habere noverit cum illo rege, qui in vasis domus Dei sanctificatis cum suis bibebat concubinis. Porro hic textus S. Benedicti Regulæcitatur a Joan-ne monacho lib. 11 Vitæ S. Odonis abbatis Clun.

Nihil ducat neyligendum. Nec etjam minima; quia ex eorum neglectu sensim bona monasterii dis-

sipantur.

m Neque avaritiæ studeat. Quia avaritia omnium malorum radix omnem disciplinam pervertit regularem. Hæc una est murmuriorum in monasteriis scaturigo. Væ murmurantibus; sed væ per quem murmunster a quadam energumena, que interrogata ab D murium venit. Quamobrem in concilio Francofordiensi sub Carolo Magno statuitur can. 4: « Ut cellerarii in monasteriis avari non eligantur, sed tales electi sint, quales Regula S. Benedicti docet. >

" Et cui non est substantia, quod tribuatur. Ita in cod. mss. S. Ebrn. S. Germ. p. et Vind. Sed vulgo legitur, et cui non est substantia, que tribuatur. Lege tamen, ut in cod. ma. ms. S. Germ.: Et cui non est ex substantia, quod tribuatur. Ex quo apparet in codicibus mss. frustra non fuisse scriptum, quod,

neutro genere.

 Sermo responsionis bonus. Hinc patet maximam lenitatem in cellerario requiri. Nec immerito: multi enim sunt meticulosi, maxime pueri et juniores fratres, qui ad morosum et iracundum cellerarium vix auderent accedere, ac proinde multam rerum necessariarum penuriam ferre cogerentur.

P Sermo bonus super datum optimum. In Regula Servi Dei, cap. 4, et apud Smaragdum habetur: Nonus

٤

bas, ipsa habeat sub cura sua, a quibus eum prohibuerit, non præsumat. Fratribus constitutam annonam a sine aliqua typho, vel mora offerat : ut non scandalizentur, memor divini oloquii, quid meruerit qui scandalizaverit unum de pusillis (Matth. VIII). Si congregatio mejor fuezit, b solatia ei dentur, a quibus adjutus et ipse æquo animo impleat officium sibi commissum. Horis competentibus et dentur quæ danda sunt; et petantur quæ petenda sunt : ut nemo perturbetur, neque contristetur in domo Dei.

§ II. — Ex Regula Patrum (cap. 12).

· Si congregatio multa est, debet is qui præest pater disponere hebdomadarios, et d ordinem officii, quo sibi invicem succedant ad ministrandum: et decernere debet ille, quis debeat esse qui cellarium B fratrum contineat. Debat e tantummodo talis eligi, qui possit in omnibus evangelico ordine fratribus suum victum gubernare, qui timeat Judæ f sententiam, qui ab initio fur fuit. Studere debet, qui huic officio deputatur, ut videat : Quia qui bene ministraverit, gradum bonum sibi acquirit (I Tim. 111), et animæ suæ lucrum facit. Nosse debent etiam fratres, quia quidquid in monasterio tractatur sive in vasis,

ecce verbum bonum super datum, Ecclesiastici cap. xviii: ubi sic legitur in versione communi. Nonne ardorem refrigerabit (ros? sic et verbum melius quam datum. Nonne ecce verbum super datum bonum; qui-bus consentit textus Græcus. Sed sanctus Benedictus citans locum ex memoria reddidit sensum, non verba. Nec dubium est, quin in textu Ecclesiastici, in quo bis ponitur, verbum, subaudiendum sit, bonum, ut C sensus hujus loci sit: Quemadmodum ros refrigerat ardorem, sic verbum bonum mitigat iracundiam illius cui aliquid denegatur. Et locum explicavit S. Benedictus cum adjecit adjectivum, bonus, dicens, sermo bonus, etc. Quod sane subaudiendum est in loco Ecclesiastici hoc modo: Sic et verbum bonum melius quam datum. Nonne ecce verbum bonum super datum bonum. Quod satis liquet ex sententia, quæ locum citatum præcedit, in qua sic habetur. Et in omni dato non des tristitiam verbi mali. Et clarius quidem jex textu Græco, et accommodatius ad mentem S. Benedicti, in quo legitur, δεύσει, id est, inopia, quasi dicas, et in omni inopia non des tristitiam verbi mali, id est, cum nihil habes quod tribuas, ne contristes potentem verbo malo aut dura responsione, et causa est, quia verbum bonum super datum optimum.

 Sine aliqua typko. In interpetatione Alamanica
 Keronis, sine aliquo typho, id est, sine aliqua superbia, arrogantia: nam τύρος, κενοδοξία, inquit Moscho- D cellarius pulus in schedis, id est, superbia: vel, ut ait Suidas, τύφος άλαζονεία, μανία, id est, arrogantia, furor. In aliis tamen codicibus tam editis, quam mss. quos viderim, legitur, sine aliquo typo. Quam quidem lectionem magis probo. Et typus est fastidium, contemptus, superbia. Quod satis patet ex Regula Pauli et Stephani, cap. 26: « Conveniente devotione et charissima humilitate, quæ necessaria sunt sine mora et fastidio jubente seniore ministrent. > Sed clarius ex D. Augustino qui, epist. 64, typum opponit ala-critati: Et oblationes pro spiritibus dormientium, quas vere aliquid adjuvare credendum est, super ipsas memorias non sint sumptuosæ: atque omnibus petentibus sine typo, et cum alacritate tribuan-tur. • Quæ verba mirum in modum illustrant locum S. Benedicti. Hine typus superbiæ dicitur. S. Valevius supra cap. 3: ( Crescunt typo superbiæ turgidi. D. Gregorius Magnus lib. v1, epist. 28: « Tunc

optimum (Ecch. vn1). Omnia que ei injunxerit ab- A sive in ferramentis, vel 6 centera omnia esse sanctisicata. Si quis de fratribus aliquid negligenter tractaverit, partem se habere noverit cum illo rege, qui in vasis domus Dei sanctificatis cum suis bibebat concubinis (1 Dan. v): et qualem meruit vindictam. Custodienda sunt ista præcepta, et per singulos dies in aures fratrum recitanda sunt : ut non condemnentur in peccatis suis.

§ UI. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 3).

h Ad eum qui cellario præponitur, pertinebit sollicitudo eorum quæ in promptuario sunt. Iste præbebit hebdomadariis quidquid necessarium est victui monachorum, hospitum, infirmorum. Isto præsente dispensantur ea quæ mensis deferenda sunt. Is etiam quidquid residuum i sumptui fuerit pro pauperum usibus reservabit. Huic quoque hebdomadarius expleta hebdomada vasa sibi tradita exhibebit, ad perspiciendum utique, si negligenter habita non sunt. Ac denuo succedenti hebdomadario coram isto tradentur. Ad hunc quoque pertinent horrea, greges ovium et pecorum, lana, linum, i aviaria sollicitudo cibaria ad ministrandum pistoribus, jumentis, bobus, et avibus : industria quoque calciamentorum, cura pastorum et piscatorum.

enim ostensa charitas vera est, si per typum superbiæ inter nos schisma non fuerit. > Et recte quidem superbiæ typus opponitur charitati. Quia charitas alacris est atque hilaris ; et contra superbia morosa est et fastidiosa. Typi etiam sunt frigidæ febres, typi frigoretici passim apud D. Gregorium Turonen sem. Et Græce τύπος, id est, accessio et remissio morbi apud Galenum, qui librum composuit περί τύπων, id est, de accessionibus et remissionibus morborum. Ex his notandum apud S. Benedictum et auctores citatos typum dici ad similitudinem typi frigoretici. Quemadmodum enim hoc morbo laborantes

sunt tædiosi, morosi, et fastidiosi, ita et superbi.

b Solatia. Solatium est auxilium. Regula Tarnatensis: Solatium ei non denegetur. S. Gregorius papa lib. x, epist. 25: «Ut homines, qui sub eis sunt, cum bobus suis in ejus transmittere debeant sola-tium. > Jornandes de Rebus Gotthicis; « In Mundonis solatia veniens Illyricianum exercitum demolivit. > Marculphus formula. 138: ( Ipsum in suis servitiis ac solatiis juxta legis ordinem retineat. >

<sup>c</sup> Si congregatio multa. Hoc caput reperitur in Reg. ms. Macarii, Serapionis, etc., Cod. Flor.

d Ordinem officii. Officium hoc loco est officialium turba, ut supra notatum est.

Tantummodo talis. Apud Smaragdum additur,

Sententiam. Id est, judicium, condemnationem. Vel cætera. Ita in cod. Flor., deesse tamen videtur tò substantia.

h Ad eum, etc. Hæc habentur in Regula edita sancti Isidori, cap. 20.

i Sumptui. Hoc vocabulum desideratur in Regula

excusa; nec videtur necessarium. i Aviaria sollicitudo, etc. In Reg. excusa, de area sollicitudo, cibaria ministrandi pistoribus. Sed illud τὸ aviaria rectum puto, cui si apponantur duo

puncta, cætera rite procedent hoc pacto: sollicitudo cibaria administrandi pistoribus. Aviarium autem est ædisietum aptum nutriendis avibus villaticis apud Varronem lib. nı de Re Rustica cap. 3; et Columellam lib. v, cap. 8, δρνιθώνα appellant ab δρνις, id est, avis. Hanc vocem Latine usurpat Varro cap. citato: « Nunc ornithonas dico omnium alitum, quæ intra parietes vilke solent pasci. >

§ IV. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 11). Interrog. a Qua mensura debet temperare potestatem dispensationis suæ is cui cellarii cura commissa est? — Resp. b Erga eum quidem, qui ei credidit hujuscemodi dispensationem o meminisse debet Domini dicentis: Non possum ego a me sacere quidquam (Joan. v). d Ad cæteros vero sollicite scire debet, quid unusquisque opus habeat, ut compleat quod scriptum est : Dividebatur autem unicuique, prout opus erat (Act. IV). Eadem autem ratio observari debet ab omnibus quibuscunque aliqua ministerii vel dispensationis sollicitudo commissa est.

#### § V. — Item ejusdem (cap. 112).

pensantem, si aliquid secundum personæ acceptionem vel contentionem faciat? - Resp. Apostolo præcipiente quidem: ! Ne quid facias secundum favorem, vel in alteram partem declinando (I Tim. v); aliquando autem dicente: Quia si quis videtur contentiosus esse, nos talem consuetudinem non habemus, neque Ecclesia Dei : si quis hoc facit, 8 notetur usquequo corrigatur. Verumtamen oportet cum summa diligentia et probatione discutere, et considerare ad quam partem unusquisque aptus sit vel opportunus: et ita ei injungi quodcunque illud operis vel officii, ut neque illi qui injungunt ex hoc ipso condemnentur, quod non aptum alicui officium injunxerint, et inveniantur mali esse dispensatores sive animarum, sive mandatorum Domini : neque illi C ipsi quibus injungitur occasionem peccati ex hoc habere videantur, h vel voluntate aliquid agere : sed ejus qui præest judicio committendum est. Unicuique, ut res vel necessitas expedit, consulat : primum omnium in his quæ animæ prosunt : deinde secundo loco etiam ut corporalibus usibus secundum voluntatem Dei moderetur.

#### § VI. — Item ejusdem (cap. 115).

Interrog. i Si autem neglexerit dare fratri quod opus est? - Resp. i Manifesta est de hoc sententia

Qua mensura, etc. Exstat apud S. Basilium, interr. 148 Regul. Brev., et apud Rufinum cap. 58.

b Erga eum quidem, etc. Hæc nihil aliud dicunt, quam quod cellerarius in sua administratione non suam, sed abbatis sequi debeat voluntatem.

cod. Vind.

d Ad cæteros vero. In textu Græco: Πρός δέ τους φροντιζομίνους, id est; « erga cæteros vero qui ejus curæ committuntur.

· Quæ sententia, etc. Habetur apud eumdem S. Basilium interr. seq. et apud Rufinum cap. eodem.

f Neque quid facias secundum favorem. Hæc non habentur apud Apostolum, neque in textu Græco S. Basilii: videntur tamen posita ad alterius partis

intelligentiam.

8 Notetur. In textu Græco : 'Δλλότριος τῆς 'Εχκλησίας του Θεου ό τοιουτος γνωριζίσθω, id est, « si quis est ejusmodi, alienus ab Ecclesia Dei declare-

tur, , id est, excommunicetur.

h Vel voluntate. Hæc usque ad finem exstant quidem apud Rusinum, sed non reperiuntur in texta Græco Basilii.

A ex ipsius verbis Domini dicentis: Discedite a me. maledicti, in ignem æternum, qui paratus est diabolo et angelis ejus; esurivi enim, et non dedistis miki manducare; sitivi, et non dedistis mihi bibere (Matth. v); et ea quæ sequuntur : quia Maledictus omnis, qui facit opus Dei negligenter (Jer. 14).

#### § VII. - Ex Regula Pauli et Stephani (cap. 25).

L Hi quoque, quibus in singulis rebus custodia commissa, convenienti devotione et charissima humilitate, quæ necessaria sunt sine mora et fastidio, jubente seniore, ministrent: nec per superbam inflationem differendo occasiones faciant querelarum, per quas murmuratio contra eos justi doloris consurgat. Et e contra injusta murmuratio contra eorum Interrog. • Quæ sententia observabitur erga dis- R laborem, qui nobis in assignatis rebus charitate deservient, non debet excitari.

#### § VIII. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 10).

Ad celiarium talis ordinetur abbatis judicio, vel concilio seniorum, 1 non qui voluntates aliquorum, sed necessitates omnium cum timore Domini et fratrum dilectione consideret. Cui tamen absente præposito concors obedientia præbeatur; et ubi utilitas poposcerit, m solatium non denegetur.

#### § IX. — Ex Regula Orientali.

Cellararii cura sit ut abstinentiam et sobrietatem studens illata in monasterium ad sumptus fratrum diligenter et sideliter servet, nihil suscipiens, nec quidquam tradens sipe auctoritate vel consilio seniorum. Qui etiam omnia utensilia quæ in monasterio sunt, id est, vestem, vas, ferramentum, et quidquid usibus quotidianis necessarium est, custodiat: et unamquamque rem proferens, cum fuerit necessarium, ab eo iterum ad reponendum, cui utendo consignaverit, recepturus. Ad victum vero fratrum proferat ac 'tradat, septimanariis ad condiendos cibos det necessaria secundum quotidianæ expensæ consuetudinem, neque profuse, neque avare: ne vitio illius vel monasterii substantia gravetur, vel fratres patiantur injuriam. Sed et necessitatem iufirmorum fratrum ac laborem considerans, nihil

i Si autem neglexerit, etc. Hæc habentur apud S. Basilium, interr. 150, et apud Rufinum, cap. 58.

i Manisesta est de hoc sententia. Idem habet S. Basilius interr. 34 Regularum fusius disputatatum; am, sed addatis sequi debeat voluntatem.

o Meminisse debet. To debet supplevi ex Rusino et D nec immerito, quia monachi, qui se omnibus facultatibus propter Christum spoliaverunt, veii sunt pauperes, atque etiam vera Christi membra; ac proinde avari ac negligentes cellerarii, qui necessaria fratribus non suppeditant, eamdem perditionis aleam subibunt in die judicii, cum his qui pauperes et egenos non paverunt, et cætera misericordiæ opera neglexerunt.

Hi quoque. In cod. Floriac. cap. 26.

1 Non qui voluntates aliquorum. Juxta eam animi. propensionem seu benevolentiam et sympathiam, quam S. Paulus πρόσκλωτω appellat (1 Tim. v), hoc est declinationem in alteram partem, et cellerario præcipue vitandam docet S. Basilius, interr. 34 Regul. fusius disputatarum, et 150 Regul. Brev. Quod ut præstare possit, necessarium est, ut credat se Deo, non hominibus ministrare. Hæc autem sententia Tarnatensium exstat in Regula S. Cæsarii, cap. 28.

" Solatium. ld est, auxilium, ut supra notatum est.

Ī.

X

1:

×

2

6

E

ægrotantium desideriis neget ex his quæ habyerit, A lestis Dominus noster quæ indigemus, et præparat : quautum illis necesse faerit. Advenientibus fratribus escas parabit. Hæc erit cura custodis cellarii recurrens semper ad seniorum consilium, et requirens de omnibus, vel præcipue de his quæ proprio suo intellectu non poterit adimplere.

§ X. — Ex Regula Magistri (cap. 16).

· Fratres, omnis opera pretium habet, quia digno mercenario mercedes debentur, et Bovi trituranti non alligabitur os (Deut. XIII; I Tim. v). Nam labores fructuum suorum beatum faciunt manducantem, quia Dominus homini creato omnia subjecit sub pedibus ejus propter quem creavit cuncta. Ergo si injustis et inimicis Dei, id est, non credentibus paganis et hæreticis, vel diversis peccatoribus b diversa victualis creatura famulatur subjecta, ut universus mundus diversis deseruit, quanto magis credentibus in Deo, et bene servientibus ei juste et digne Dominus ad vitam diversam creaturam tradidit quam creavit, et quasi pignus futuræ repromissionis in præsenti hoc tempore omnia vitæ necessaria ministrando non derelinquet Dominus quærentes se : quia divites eguerunt et esurierunt; inquirentes vero Dominum non deficient omni bono, et esurientes implet bonis Dominus, et divites dimisit inanes : et, tanquam nihil haben tes, et omnia possidentes. Ergo cellararius monasterii non aliunde quam o dispensator divinarum rerum; Intantum divinarum ut Dominus in Evangelio promittat fidelibus dicens: Nolite cogitare quid manducetis, aut quid bibatis, aut quid induamini (Matth. vi). Simul et de crastino monet non debere quemquam esse sollicitum: sed hoc admonet dicens: d Quærite regnum et justiliam Dei, et hæc omnia apponentur vobis: scit enim Pater meus, qui est in cœlis, quia hæc omnia indigetis (Ibid.). Ergo si Deo servientibus vitæ necessaria a Domino apponuntur, et scit Pater cœ-

· Fratres, omnis opera, etc. Hoc caput habetur in Reg. ms. cod. Corb. eodem cap. 16.

Diversa victualis. Hæc usque ad illa verba: Quanto magis, desiderantur in Regula ms.

Dispensator. Supp. sit.

- d Quærite regnum, etc. Matth. vi; sed producta

sunt ex memoria, non ex codice.

· Victualia. Quæ ad victum pertinent S. Ambrosius lib. v Hexameri cap. 21. (Invigilare quærendo victualia.

Alter tamen homo. Ita in Reg. ms. hæc claudenda sunt parenthesi; ut sensus sit : Etsi tamen alter, dominus videlicet, sit homo.

<sup>8</sup> Calciarii. Calcearium est id omne quod homini calceando aptum est. S. Gregorius libr. n, epist. 37: Afferat ad calcearium puerorum solidos quadraginta.

Quasi homo. Lege: Quia si homo, ut est in Reg.

ms. et cod. Vind.

i Idoneus creditur. Lege: Idoneum dominum credit. i Junior fui, et senui. Ita in Psalterio Romano.

Nec semen ejus egens. Ita in Psalterio Romano

1 Stricari. Ita Reg. ms. et cod. Vind. Id est, disperdi, consumi, Glossarium vetus: Instricatum, vulneratum.

m Da, ne cui non dederis, etc. Hæc sententia habetur in libello S. Isidori de Norma vivendi, capite ultimo: (Omnibus da: ne forte cui non dederis ipse sit Christus. > Quam doctrinam secutus est S. Joan. patriarcha Alexandrinus, cum dixit datori : «Da ei duodecim numismata, ne sorte Christus meus sit, et ten-

vides ergo quia et ° victualia nostra, cum ab lpso nobis præparantur, Dominica dona sunt. Nam sicut carnalis domini servus, f alter tamen homo, de præbendo servitio suo solummodo est sollicitus; quia de præparandis a domino suo annonæ, vestiarii. calciarii usibus est securus: quanto magis Dominus noster cœlestis necessaria vitæ nostræ juste nos non præcipit cogitare. h Quasi homo homini serviens ad præparandum sibi i idoneus creditur : quanto magis credentibus vel servientibus Deo, qui creavit ipsa omnia, et cuncta potens est.adimplere, omnia poterunt famulari. Qui i junior sui, et senui, et non vidi justum derelictum, k nec semen ejus egens (Psal. xxxvi): sed magis tota die miseretur et commodat. Ergo cum de solo servitio nostro in inquirendo regno et justitiam ejus fuerimus solliciti, Deum credamus omnia nobis ministrare, qui ultro se nobis necessaria omnia promittit apponere. Ergo omnia victualia monasterii, quæ in præbenda operariis suis Dominus annona distribuit, si male et fraudulenter a cellarario distribuantur et pereant, sciat se supra dictus cellararius in die judicii divinis ante tribunal ratiociniis discuti, cum annonam servorum Dominus per negligentiam viderit 1 stricari : quia quod juste Dominus dignis tradit, indigne ab eversoribus non patitur stricari. Qui cellararius sine præcepto abbatis nihil tribuat, aut eroget, aut expendat, nec infirmo in præsentia ejus extra jussum aliquid porrigat. Cellararius eleemosynam faciat cum jussu abbatis in præsentia ejus : in absentia ejus liceat ei petenti pauperi eleemosynam exhibere propter præceptum Domini, quod dicit: Omni petenti tribuite (Luc. v1). Et item: m · Da: ne cui non dederis ipse sit Christus. > n Quotidie cellararius cum septimanariis coram abbate in oratorio eum congregatione communicet,

tet nos. > Et S. Reimbertus archiepiscopus Bremensis, ut refert Adam libr. 1 Hist. Eccl. Bremensis: (Non est, inquiens (S. Reimbertus), tardandum, ut cunctis subveniamus pauperibus : quia quis sit Christus, vel

quando ad nos veniat, ignoramus. >

Quotidie cellararius. Ex hoc loco inferri potest hujus Magistri monachos quotidie sacram eucharistiam sumere solitos : juxta cujus Regulam, cap. 21, cellararius et hebdomadarii post abbatem communicabant, et facta modica oratione recedebant. Sacræ eucharistiæ fuit olim varius apud monachos usus. Monachi Ægypti diebus Dominicis et sabbati sacram eucharistiam sumebant, ut docet Cassianus lib. 111 de Diurnis Orationibus, cap. 2: Quamobrem exceptis vespertinis nocturnisque congregationibus, nulla apud eos per diem publica solemnitas absque die sabbati et Dominica, in quibus hora tertia sacræ communionis obtentu conveniunt... Idem testatur de die Dominica ejusdem libri, cap. 11. Magister, ut paulo ante diximus, suos discipulos quotidie sacri hujus mysterii participes esse voluit; quem secutus est S. Dunstanus, qui capite 1 Concordiæ ita statuit: c Post pacem fratres quotidie (nisi qui crimine se aliquo, vel carnis fragilitate reòs cognoverint) regulari studio prorsus intenti eucharistiam accipere non renuant. > Quid de hac re statuerit S. Benedictus, non satis constat. Tamen ex his verbis capitis 35: In diebus autem solemnibus usque ad missas sustineant, con. jici potest diebus Dominicis et festivis communicandum esse.

quinæ ipse consignet : completa hebdomada ipse recipiat aliis intrantibus consignanda. Quæ vasa monasterii și sub aliquo per negligentiam fracta fuerint, non prius qui fregit, accedat ad mensam, nisi pænitens abbati satisfecerit per humilitatem ad genua incurvatus. Ejectis vero de cellario omnibus necessariis cum congregatione ad mensam sedeat tacitus et manducet. Qui cellararius, si se levaverit aliquid adportare, usque dum redeat, omnes de mensa, in qua sedebat, ad manducandum exspectent eum. Opus aliquod laboris faciendum his horis cellararius suscipiat, quando aliqua cura et diligentia, vel dispensatio cellarii minime exercetur, ut otiosus in illis horis non sit. In oratorio absens per occupationem dicente abbate pro eo fratribus, a ut habeatur B in mente, simul et ipse cellararius, si prope oratorium cellarium fuerit, sua voce petat se debere in orationibus memorari. b Et tamen lentesic occupatus in facto opus Dei sibi dicat, et ipse sequendo vocem vel versum oratorii. Et merito intus in oratorio debet ab omnibus memorari, quia pro omnium sollicitudine occupatur: et quomodo ab uno communis pro omnibus utilitas procuratur, sic omnium cum uno partiatur oratio. Vitia vero oris et corporis ei custodienda ab ipso abbate custodiantur: quia cellararius sub nullius decadie numero sub præposito continetur: no forte, quomodo caro amat quæ sua sunt, propter aliquem appetitum vel subministrationem gulæ causa Dei prætermittatur, et pro cibo vel potu e non exacta excommunicatio carnaliter C provendatur. Utensilia omnia monasterii ipse recipiat d ad numerum, et diversis consignet. De omnibus vero quæ sunt in monasterio, extra abbatem nullus sibi aliquid velut suum, sive quod attulit, sive quod invenit, sive quod laboravit, vel acquisivit [nullus] peculiare vindicet, aut defendat. Quia regulæ sententia est : e Res monasterii et omnium, et nullius est, Cellararius vero ipse frater ordinetur, qui probatus suerit ab abbate sidelis et abstinens se : quem nunquam vincit aliquando aliqua desiderioram gula, vel qui non multum amat manducare aut

a Ut habeatur in mente. Ita in Reg. ms. ; sed to ut videtur redundare. Sensus est : Si cellerarius non intersit divinis officiis, ipse abbas eum fratrum oratio-

nibus commendet.

b Et tamen lente, etc. Sensus est : Si cellerarius habens cellam juxta oratorium faciat aliquod onus quod debitam orationi attentionem minime impediat, officium divinum per se recitabit sequendo fratrum in choro psallentium vocem. Ex quo liquet posse horas canonicas persolvi faciendo leve aliquod opus, quod debitæ attentioni non officiat. Idque vulgo docent summistæ, Navarrus in Enchiridio de horis canonicis, cap. 13. Soto libr. IV de justitia et jure,

q. 3, a. 5; et alii multi.
c Non exacta excommunicatio. Ita dicitur, quia eam præpositi non exigerent, ut possent inire gratiam

cellerarii.

d Ad numerum. Gallice: Par compte.

· Res monasterii et omnium, et nullius est. Omnium in communi, nullius in particulari.

<sup>f</sup>Monasterii cettararius, etc. Maxima pars hujus capitis sumpta est ex superiori capite S. Benedicti,

Intrantibus in hebdomadam septimanariis vasa co- A bibere, ne detur locus diabolo, sicut dicit Scriptura: Nolite dare occasionem querentibus cam; et videatur gastrimargiæ gulæ voracibus vel gluttonibus fratribus provideri magis quam refrenari.

§ XI. — Ex Regula cujusdam (cap. 4).

f Monasterii cellararius sapiens et religiosus ex omni congregatione eligendus est, qui non sibi, nec suis voluntatibus, sed toti congregationi æquanimiter et pie placeat dispensando, nec inde placere studeat unde et se in ruinam peccati, et alios per transgressionis noxam consentiendo introducat. Id est, ut nihil extra debitam mensuram pro qualibet familiaritate, 8 pro gratia meriti dispensando distribuat, sciens : quia, Justus Deus & justitiam i a sæculo dilexit, aquitatem vidit vultus ejus (Psal. L). Sit ergo omnibus justa dispensatione gratus, sit moribus maturus, sit sobrius, non edax, non elatus, non turbulentus, non injuriosus, non tardus, non piger, sed in omnibus actibus sit compositus. Congregationi omni, id est, tam senioribus quam etiam junioribus, pro affectu et paterno ordine debet ministrare. Curam de omnibus sibi commissis rebus habeat. Nihil tamen sine i commeatu abbatis facere præsumat. Fratres tam sepiores ætate quam juniores nullatenus conturbet. Et si aliquis fratrum ab eo irrationabiliter aliquid poposcerit, leni responsione cum voce humilitatis contra rationem petenti deneget. In infirmitate positis fratribus diligenti cura et promptissimo affectu ministret. Similiter pauperum curam gerat in omnibus timorem Domini præponens, et sciens illi inde rationem redditurum, si non pro ejus præceptis implendis hæc omnia faciat, memor senper illius, qui dixit : Qui mihi ministrat, me sequatur (Joan. x11). Omni ergo operi bono quod facimus, Domini timorem jungamus. Sic in omnibus curam agat, ut in nullo negligentiæ damna incurrat. \* Avaritiæ et cupiditatis pestem omnino fugiat. Similiter sicut non avarus, sic non sit prodigus : id est, sicut dona omnipotentis Dei sub avaritize vitie occultando subtrahere non debet, sic sine justa dispensatione nimis 1 fenerando communem substantiam non debet diripere, sed omnia per discretionem temperan-

quem fere in omnibus hic Pater sequitur.

8 Pro gratia meriti. Lege, ut in cod. Vind: Vel pro gratia meriti.

h Justitiam. Ita in Psal. Rom., psalm. 10.

i A seculo. Additum ab auctore citans locum ex memoria, non ex codice.

i Sine commeatu. Id est, sine permissu. Vide su-

perius annotata.

k Avaritiæ et cupiditatis pestem, etc. Præclare S. Basilius in Admonitionibus: « Cave quoque cupiditatem, nec amori pecuniarum subjicias te, sed ab omni avaritia declina, ne condemneris ut adulter et idolorum cultor. Noli amare mammona; ne te separet a Deo. Noli diligere opes terrenas, ne amittas cœlestes. Multi cupientes aliena a suis privati sunt. Alienæ sunt a nobis hujus sæculi facultates : nostra autem possessio regnum cœlorum est. > Et paulo post : « Cave radicem omnium malorum cupiditatem pecuniarum : cupidus enim animam suam venalem habet. 1

1 Fenerando. Id est dissipando.

quod tribuat, sermone leni sine ulla asperitate in sermone procedat: ut dulcedo cordis et vocis responsione pateliat, juxta quod scriptum est : \* Favus mellis sermones boni (Prov. xvi). Et illud: Sermo bonus super datum optimum (Eccli. xvIII). Ita sibi commissum opus ad mercedem noverit pertinere, si omnia cum humilitate et pietate studuerit agere.

a Favus mellis. Prov. XVI : Favus mellis composita verba. In textu Græco: digot redoi, id est, sermones boni.

do pensare. Et si non habeat quod ab eo quæritur A b Et quamvis quod petitur non sit, unde tribuatur. nullatenus respondent se non habere, sed dicat fideli voce : Dominus dabit. Ea vero quæ danda sunt, sine mora tribuantur; ne scandali occasio aut offensionis casus ex ipsa tarditate generetur, memor semper præceptorum Domini, qui ne minimum suorum patitur scandalizari (Matth. xviii).

> b Et quamvis quod petitur, etc. Ita construe: Et quamvis non sit unde tribuatur id quod petitur.

## CAPUT XLI.

#### DE FERRAMENTIS ET REBUS MONASTERII.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

a Substantia monasterii in ferramentis vel vestibus, seu quibuslibet rebus b prævideat abbas c fratres, de quorum vita et moribus securus sit, et eis singula, ut utile judicaverit, consignet custodienda atque recolligenda. Ex quibus abbas d brevem teneat: ut dum sibi • in ipsa assignata fratres vicibus succedent, sciat quid dat, aut quid recipit. Si quis autem sordide aut negligenter res monasterii tractaverit, corripiatur: si non emendaverit, disciplinæ regulari subjaceat.

## § II.— Ex Regula Patrum (cap. 12).

8 Nosse debent fratres, quia quidquid in monasterio tractatur sive in ferramentis, vel cætera omnia sanctificata esse. Si quis de fratribus aliquid ne- C gligenter tractaverit, partem se habere noverit cum

· Substantia. Lege, substantiæ.

De Prævideat. Lege, provideat.

c Fratres. Quorum alter ferramentorum, alter vestimentorum, alter linteaminum curam gerat. Et

sic de cæteris monasterii rebus.

- d Brevem. Ita omnes mss. nostri cod. cum Smaragdo, S. Dunstano, Turrecremata et editione Coloniensi: quædam tamen vulgatæ legunt, breve. Brevis igitur, seu breve, nam utrumque dicitur, est index, inventarium, matricula, scheda, in qua quædam breviter describuntur memoriæ juvandæ causa. Flavius Vopiscus in Aureliano : « Breve nominum conscripsit. > Concilium Hispalense can. 1: ( Brevem mancipiorum Ecclesiæ, etc. Liber v legis Wisigotthorum, tit. 5, lib. 111: Et brevem det illi qui commendata susceperat. > Cassiodorus lib. 1 Var., epist. 6: ( Ut secundum breve subter annexum, D cum: etc. ) Dicitur et breviculus. Nomen in linguam Græcam transiit. Nam dicitur βρίδιου, id est, breve. Sy-nodus Carthaginensis can. 37: Έν πούτφ τῷ βριδίφ, id est, in hoc brevi; et can. 97: Τό βρίδιου πῶν κιφαλκίων, id est, breve capitum. Ad quem locum Theodorus Balsamon, βρίδιον λίγεται ή κατά ἐπιτομήν σύντομος γραφή. Βριδίω γάρ κατά Δατίνους τέμνω, και βρεδίτα (Leg., βρεδίτας) ή συντομία, id est, breve dicitur compendiosa scriptura. Brevio enim Latine scindo, et interesta conscisio.
- In assignata. Nempe substantia monasterii. 1 Si quis sordide, etc. Hic locus profertur a Joanne monacho lib. 11 Vitæ S. Oddonis abbatis

8 Hic textus habetur superiore capite.

h Quando revertuntur. Hic articulus cum sequente

B illo rege, qui in vasis domus Dei sanctificatis cum suis bibebat concubinis, et qualem meruit vindictam

§ III. - Ex Regula sancti Pachomii (cap. 65).

h Quando revertuntur in monasterium, nemo ex ordine remanebit. Cum ad domos suas pervenerint. ferramenta quibus opus fecerant et i gallicas tradent ei j qui secundus est post præpositum domus: et ille inferet ea vespere in cellulam separatam, ibique concludet.

§ IV. — Ejusdem (cap. 66).

Omnia autem ferramenta hebdomade completa reportabuntur in unam domum: ut rursum, qui succedunt hebdomadæ, singulis domibus noverint quid distribuant.

§ V. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 103). Interrog. L Quomodo debent ii qui operantur

non est in Regula excusa S. Pachomii. In fine tamen articuli 35 hæc verba quæ hunc spectare videntur, reperiuntur: « Omnia autem ferramenta post opera-

tionem ad domum reportabuntur.

i Gallicas. Gallica est calceamentum, solea species, qua præter inflmam pedis partem cætera nuda fere patebant teretibus habenis juncta. Id patet ex Agellio lib. vII, cap. 20 : « Plerique autem ex iis quæ audierant, requirebant cur soleatos dixisset. Sed Castritius profecto scite et incorrupte locutus est: omnia enim ferme id genus, quibus plantarum calces tantum intimæ teguntur, cætera prope nuda teretibus habenis juncta sunt, soleas dixerunt. Nonnunquam Græca voce crepidulas. Gallicas autem verbum esse omnino novum, non ante ætatem Ciceronis usurpari cœptum, etc. . Unde Tertullianus adversus senatorem Isia-

## . . . caligaque remota, Gallica fit pedibus molli redimita papyro.

Sed hæc gallica comptula erat, eæ vero cujus meminit S. Pachomins, rustica et militaris, operi apta, et lignea. Unde et hujusmodi gallicæ dictæ sunt calones a voce Græca, κέλου, id est, lignum. Glossæ Isidori: Calones, Gallicæ milium.

i Ei qui secundus est. Id est, qui post præpositum domui præsidet. Nam in monasterio S. Pachomii plures domus erant, seu classes, singulisque unus præpositus præficiebatur, cujus vicarius era, hic secundus. Ut supra notatum est.

La Quomodo debent, etc. Exstat apud S. Basilium interrog. 93 Reg. Brev., et apud Rufinum cap. 55

de quibus b operantur? - Resp. Primum quidem sicut vasis Dei, vel his quæ jam Deo consecrata sunt, uti debent: deinde tanquam qui non possint sine ipsis devotionis et studii emolumenta consequi.

## § VI. - Item ejusdem (cap. 104).

Interrog. Quod si per negligentiam pereat aliquid ex his aut per contemptum dissipetur? - Resp. Is quidem, qui contemnit, velut sacrilegus judicandus est. Et qui perdidit per negligentiam, et ipse simile crimen incurrit: pro eo quod omnia quæ ad usus servorum Dei deputata sunt, Deo sine dubio consecrata sunt. (Vide supra ad Reg. S. Bened. hoc cap.)

#### § VII. - Item ejusdem (cap. 105).

Interrog. c Quod si a seipso commodare voluerit, temerarius habendus est. d Hæc enim eorum qui præsunt et curam dispensationis gerunt, officia propria sunt.

#### § VIII. — Item ejusdem (cap. 106).

Interrog. • Quod si necessitas poscat ut is qui præest requirat ab aliquo eorum vas vel ferramentum, et contradixerit? - Resp. Qui se ipsum et membra sua tradidit in alterius potestatem propter mandatum Domini, quomodo licebit ei de utensilibus contradicere f huic præcipue, cui cura commissa

#### § IX. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 20).

- <sup>6</sup> Strumentorum custodia, ferramentorum ad unum, quem pater monachorum elegerit, pertinebit,
- · Utensilium. Lege, vel utensilium, ut apud Ru-
- b Operantur. Ita apud Rusinum. Aliter in textu Græco: Πεπιστευμένων αὐτοῖς, id est, ε quæ sibi commissa sunt. >

c Quod si a se ipso. Invenire est apud S. Basilium

interr. seq., et apud Rufinum cod. cap.

d Hæc enim eorum qui præsunt. Hæc non sunt in textu Græco. Mens autem sancti Basilii hæc est : Ut, ii soli possint commodato instrumenta seu ferramenta dare aut accipere, qui eorum curam gerunt.

Quod si necessitas poscat, etc. Habetur apud S. Basilium interr. sequ. Reg. Br. et apud Ruf. cap.

eodem.

f Huic præcipue, etc. Paulo aliter in Græco : To προεστώτι, ὧ καί τών σκευών ή φροντίς ανήκεν, id est, c antistiti, et etiam cui cura commissa est ferra-

pro instrumentorum. Vide supra.

h A Patre monasterii. In Regula excusa deest 70

i Ferramenta vel utensilia, etc. Hæc reperiuntur in Reg. ms. S. Fructuosi archiepiscopi cod. Crass. eod. cap. 7.

i Æruginet. Id est, æruginem contrahat, ita etiam loquitur Magister cap. 17: « Quia exinde æruginat ferramentum.

k Ferramenta monasterii. Hæc habentur in R. Ms. cod. Corb. eodem capite.

1 A disjungentibus. Supple se, id est, qui se ab invicem separant completo opere.

De agro. Sup. reversus.

n Revocaverit. Id est, reddiderit. Nam revocare aliquando significat reddere. Conc. Agathense can.

curam gerere ferramentorum, a utensilium eorum A qui ea operantibus distribuat, receptaque custodiat. Et licet specialiter hæc cuncta singulis maneant distributa, omnia tamen h a patre monasterii ordinata ad curam præpositi pertinebunt.

#### § X. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 7).

i Ferramenta vel utensilia quælibet artificum sub uno recondenda sunt conclavi, et custodia unius fratris industrii et providi. Quique segregatim illa idoneo collocans loco, prout res expetit, poscentibus ad operandum fratribus tribuat, atque ad vesperum suis ea colligens locis curam habebit; ne quid de his aut pereat, aut per negligentiam i æruginet, vel qualibet occasione vilescat.

#### § XI. — Ex Regula Magistri (cap. 17).

k Ferramenta monasterii in uno contineantur cuaut accipere ab alio? — Resp. Tanquam insolens et B biculo, et uni fratri, cujus diligentiam abbas coguoverit, eorum conservandorum curam committat. Qui quotidie fratribus ad facienda opera consignet ad numerum, et a 1 disjungentibus similiter munda ipsa recipiat et reponat, breve de omnibus tenente abbate. Qui vero frater non mundum ferramentum a terra m de agro n revocaverit, accusatus ad mensam a custode ferramentorum pænæ nomine in refectione in portione panis sui unam o quadram minus accipiat usque ad satisfactionem, vel emendationem promissam: quia exinde æruginat ferramentum, cum mundum non fuerit positum. Simul etiam et ipse frater consignatas habeat cotes, et spongias calciariorum, P facitergia, mappas vel 4 sabana: similiter et arcam cum rebus abbatis, vel ar-

> 27 de fugitivo monacho: « Sed ubicunque fuerit, abbati suo auctoritate canonum revocetur, , id est, reddatur.

º Quadram. Quadra est frustum panis, quarta pars panis. Glossæ veteres : Quadra, τόπος. Lege, τόμος, id est, frustum, ut olim a doctis est emendatum. Mentio fit apud Juvenalem, Sat. 5:

#### Ut bona summa putes aliena vivere quadra.

Sed proverbialiter dictum. Faciebant Romani panes quadratos habentes incisuras; et unaquaque pars seu incisura dicitur quadra. Athenæus lib. 1: Βλωμίους τε άρτους ονομάζεσθαι λέγει τούς έχοντας έντομάς ούς 'Ρωμαΐοι Κοδρατούς λέγουσι, id est, c buccelates panes appellari dicit, quos Romani quadratos appellant, habentes incisuras : > meminit Suidas : xoδρίτης \*\*Strumentorum custodia, etc. Hæc habentur in Reg. excusa eod. cap. ubi legitur: Instrumentorum autem, pro instrumentorum. Vide sunra obliti essent signum crucis imprimere, sicut in hac provincia crudi panes signo signari solent, ut per quadras partiti videantur. > Idem etiam liquet ex epist. Theodemari abbatis Casinensis ad Carolum Magnum, si modo illius sit.

P Facitergia. Sunt mappullæ, sudaria tergendæ faciei idonea. S. Isidorus libr. 1x Originum cap. 26: · Facitergium et manutergium a tergendo faciem et manus vocatur. > Glossæ-Arabico-Latinæ dictæ: « Facitergium et manutergium vel a tergendo sa-

ciem vel manus vocatum.

a Sabana. Idem Isidorus c. 19: « Mappas, sabana et facitergia: » Sabanum est linteum. Glossæ-Græco-Latinæ: Σάδανον, Lentium; lege, linteum. S. Isidorus cap. citato agens de linteis ait: « Sabanum nomen Græcum. > Idem planum est ex D. Gregorio

a clusuris præpositorum, simul etiam et arcam cum cortinis et velis, vel ornatu monasterii. Simul etiam arcam cum diversis codicibus et chartis monasteril. Simul namque et arcam cum his rebus fratrum, qui noviter b ingressi monasterium, quæ propter, quod absit, repedationem sæculi jubentur servari, simul et universa e expensa artificum, quæ ad diem de diversis artibus laborantes consignaverint facta, ipse frater profecto recipiat et reponat; imperfecta, alia die ipse laborantibus consignet. Simul et diversarum artium ferramenta ipse a diversis artificibus sero recipiat; et mane reconsignet. Nam et arcam cum rebus fratrum intrantium noviter in monasterio per donationem collatis simul vel clusura abbatis in cubiculo conservet. Rationes omnes in nummo B monasterii expensarum ipse abbati d suggestu ero-

libr. IV. Dial. cap. 55: (Invenit quemdam incognitum virum ad suum obsequium præparatum, qui sibi de pedibus calceamenta abstraheret, vestimenta susciperet, et exeunti de canalibus sabana præberet. )

a Cum clusuris. Ita in Reg. ms. pro, clausuris. Libr. viii legis Wisigoth., tit. 5, l. 14 : ← Quod si de domo ejus aut clusura involaverit. > Clausura hoc loco est aliquod armarium seu arca. Est etiam clausura munimen, præsidium, quod statuitur in transitu alicujus regionis. Suidas : κλεισοῦραι οὐτω καλοούται τὰ ὸχυρώματα τῶν διαβάσεων τῷ πατρίω τῶν

cas diversarum decadum cum rebus fratrum, cum A gationis exsolvat. Unde ipsum fratrem side oportet divina constringi, ut timore vel testimonio Dei fideliter possit commissa implere.

## § XII. — Ex Regula cujusdam (cap. 12).

Utensilia monasterii et quæcunque sunt ad commune opus necessaria, abbatis cura disponantur. Et tales in congregatione quærantur, quorum et sollicitudo animi vigeat et conscientiæ firmitas sit probata; et ipsis cura committatur, ut quæ cuique necessaria fuerint, oportunitate exigente, tribuantur. Et sic ipsa utensilia, seu quæcunque eis ab abbate commissa fuerint, cum sollicito timoris studio gubernent, ut mercedem commissæ curæ recipiant et non judicium damnationis incurrant, anteponentes illud mentis oculis: Maledictus, qui sacit opus Dei negligenter (Jer. XLVIII).

Pomalor porfi, id est, c Clausuræ sic appellantur manumenta transituum patria Romanorum lingua. 🕽 Mentio fit Cod. 1. In nomine. Domini. § 4, de offic. præf. præt. Afr. Vide Glossarium τακτικόν eruditissimi viri Nicolai Rigaltii.

b Ingressi monasterium. Ita in Reg. ms. Subaudi

verbuni. sunt.

Expensa artificum, ita in Reg. ms. Lege tamen:

Pensa artificum, ut colligitur ex sequentibus.

d Suggestu erogationis. Id est, suggerendo erogationem, quam fecit de rebus monasterii.

## CAPUT XLII.

#### SI QUID DEBEANT MONACHI PROPRIUM HABERE.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

 Præcipue hoc b vitium radicitus amputandum est de monasterio: Ne quis præsumat aliquid dare

 Præcipue. Graphice depingit hoc loco S. P. Benedictus peculiaritatis, seu, ut nunc loquuntur,

proprietatis vitium.

b Vitium. Supp. peculiaritatis, et sic cohærebunt priora sequentibus.

<sup>c</sup> Amputandum est. Ita in cod. ms. S. Far. ut apud S. Dunstanum et Trithemium cap. 5 libri de proprietate monachorum. Vulgo: Amputetur.

d Neque aliquid habere proprium. Proprietatis in monasteriis abdicatio sanctorum conciliorum auctoritate olim cauta fuit Aurelianensis 1 can. 21; Autisiodorensis can. 23; Lateranensis sub Alexandro rebus Angl. can. 3; synodi Constantinopolitanæ primæ et secundæ can. 6. οἱ μοναχοἱ οὐδἰν ῖδιον Deptilosom ἔχειν, id est ε monachi nihil proprium habere debent. >

Nullam omnino rem. Pro: Neque ullam omnino

rem; supple, habere præsumat.

1 Neque tabulas. Intelligit tabulas cera illitas, in quibus olim stylo characteres incidebantur, quarum meminit S. Willibaldus episcopus Eistetensis in Vita S. Bonifacii Moguntini præsulis : « Ego Willibaldus episcopus, etc. Vitam et passionem Bonifacii conscripsi in ceratis tabulis.

<sup>5</sup> Graphium. S. Benedictus, cap. 55: Bracile, cultellus, graphium. Meminerunt Suidas, auctor veteris etymologici: γραφείδιον, γραφείου. Julius Pollux lib. x, cap. 14: Τῷ παιδί δίου προσείναι γραφείου, παραγραφίδα, id est, e puero convenit habere gra-

C aut accipere sine jussione abbatis d neque aliquid habere proprium, e nullam omnino rem, neque codicem, f neque tabulas, neque g graphium, sed

phium; » et Cassianus lib. IV de Institutis renuntiantium, cap. 13 : « Magnumque sit crimen ex ore monachi processisse codicem meum, tabulas meas, graphium meum. Duid sit graphium explicant Glossæ veteres: γραφείον: hic stylus, quo nimirum in ceratis tabulis litteræ incidebantur. Primum styloseu graphio ferreo usi sunt Græci, Tusci et Rosei. mani, postea osseo, ut docet S. Isidorus lib. vi Orig., cap. 8: Græci enim et Tusci primum serro in ceris scripserunt. Postea Romani jusserunt, ne graphium ferreum quis haberet : unde et apud scribas dicitur : Ceram ferro ne cædito. Postea institutum est, ut in cera ossibus scriberent, sicut indicat Atta in satyra dicens:

Vertamus vomerem in ceram, mucroneque aremus Osseo.

Graphium autem Græce, Latine scriptorium dicitur. Nam γραφή dicitur scriptura. Postea tamen ad Graphium ferreum rediisse Romanos satis indicat locus Suetonii in Julio cap. 82:
Cæsar Cassii brachium arreptum graphio trajecit, id enim osseo graphio fleri non potuisset; et locus Martialis mox citandus. Fuit et graphii argentei usus. S. Bonifacius præsul Moguntinus epist. 7 ad Eadburgam abbatissam : « Parva munuscula tuæ venerandæ dilectioni transmisi, id est, unum graphium argenteum. Inde graphiarium theca condendis graphiis apta: Martialis libr. xiv, epigr. 21:

Hæc tibi erunt armata suo graphiaria ferro Si puero dones, non leve manus crit

nec voluntates licet habere c in propria potestate: omnia vero necessaria da Patre sperare monasterii. Nec quidquam liceat habere, quod abbas non dederit, aut permiserit. Omniaque omnibus sint communia: ut, sicut. scriptum est (Act. 1v), e nec quisquam suum aliquid f dicat, vel præsumat. Quod si quisquam 8 huic nequissimo vitio deprehensus fuerit delectari, admonitus semel et iterum, si non emendaverit, h correptioni subjaceat.

#### & II. - Ex DOCTRINA ORSIESII.

Quæ nobis occasio relicta est ut habeamus quidpiam proprium a funiculo usque ab corrigiam calceamenti, i cum habeamus præpositos qui pro nobis cum timore et tremore solliciti sunt tam in cibo venerit. At in nullo timeamus, et per occasionem carnis animæ emolumenta perdamus. Liberi sumus, jugum de cervicibus nostris mundanæ servitutis abjecimus, cur rursum volumus reverti ad vomitum nostrum, et aliquid habere, unde solliciti simus, i et quod perdere metuamus? Ad quos usus superfluum

· Quippe quibus. Ad quod referatur antecedens plurale illud relativum, obscurum est, cum antea numero sit usus singulari, sed dicendum est in his verbis: Ne quis præsumut, subaudiendum est omonachorum, quasi dixisset: Ne quis monachorum præsumat, etc. Quippe quibus, etc.

b Nec corpora sua. Nam sunt in prælati potestate, salvo tamen jure naturæ. Non potest enim monasterii antistes præcipere monacho, ut se mutilet, percutiat, fame enecet, et similia. Vide Cajetanum C

in opusculis.

In propria potestate. In cod. mss. S. Ebrul. S. Far. et Victorino utroque legitur : In propria voluntate.

d A patre sperare monasterii. Supple, liceat.

Nee quisquam suum aliquid dicat. Juxta instltutionem primorum Christianorum, quorum imaginem reserunt monachi. Actorum IV: Nec quisquam corum aliquid suum esse dicebat, quam veteres illi Ægypti monachi religiosissime observarunt, ut plaaum est ex Cassiano, loco supra citato. Eamdem monachis servandam edixit San. Columbanus in Poenitentiali ms: ( Meum et tuum dixit, vi plagis; ) supple : emendetur. S. Fructuosus archipræsul cap. 4: Nec quisquam ex monachis suum asserens dicat. > S. Aurelianus cap. 25 regulæ: « Nullus præsumat quidquam suum dicere. Duidam Pater monachorum in sua Regula : Qui autem dixerit. Meum est et hoc et illud; peccavit coram Deo : nisi tantum per subreptionem sermonis supple : D dixerit. Memoriale qualiter in monasterio conversandum sit : « Nullus ex fratribus suum aliquid dicat, aut rem quamlibet, aut membrum corporis, sed semper: nostrum. Hoc solum oportet dicere proprium, mea culpa. >

Dicat vel præsumat. Præsumat est arroget. B Huic nequissimo vitio. Nequissimum sane vitium est peculiaritas. Illa enim expungit concordiam et charitatem ex monasterio, atque etiam mundi contemptum, ut præclare monet S. Gregorius Magnus epist. 22, libr. x : 4 Quia, si illis peculiaritas monachis debetur, nec concordia nec charitas in congregatione eadem poterit permanere. Quid est habitus mozachi, nisi contemptus mundi? Quomodo ergo mundum despiciunt, si qui in monasterio positi au-rum quærunt? > Imo nec monachus esse potest, qui peculiaritati studet juxta doctrinam S. Fulgentii Ruspensis in Africa episcopi, ut in ejus Actis habe-

nihil omnino : a quippe quibus b nec corpora sua, A palliolum, aut epuke lautiores, aut melior lectus. cum omnia in commune sint præparata, et cruce Christi nibil k durius sit? 1 [quia] juxta quam viventes patres nostri ædificaverunt nos supra fundamentum apostolorum et prophetarum, et evangeliorum disciplinam, quæ angulari lapide continetur Domino Jesu Christo, quem sequentes de mortifera 🖦 altitudine ad vitalem descendimus humilitatem, divitias paupertate mutantes, et delicias simplici cibo.

> § III. — Ex Regula sangti Pachonii (cap. 106): Nemo ab altero accipiat quidpiam, nisi prepositus iusserit.

§ IV. — Ex Regula sancti Bastlii (tap. 28).

Interrog. D Si debet habere aliquid proprium, qui inter fratres est? - Resp. Huie contrarium est illud quam in vestitu, et languore corpusculi, si forte ob- B testimonium, quod in Actibus apostolorum de illis, qui credebant primitus, scriptum est. Ibi enim ita dicit: Quia nemo quidquam ex bonis suis proprium dicebat esse, o sed illis erant omnia communia (Act. 1v). Si quis vero proprium sibl esse dicit aliquid. sine dubio alienum se facit ab electis Dei, et a charitate Domini, p qui docuit verbo, et opere complevit.

> tur. Dicebat enim frequenter non debere, nec posse monachum judicari, cui voluntas habere pri-vatum peculium persuaserit. Ut enim monachus lautioribus forsan cibis utatur interdum cogit infirmitas corporis; ut autem cupiat in quamlibet exiguis rebus juris proprii dominium vindicafe super-bæ voluntatis et avaræ cupiditatis evidens testimonium est. > Præterea peculiaritatis vitium adulterii et furti crimen est, ut recte docet S. Leander. libr. de Institutione Virginum cap. 18. « Peculiare quod in cœnobiis pro magno habetur crimine, tu pro grandi evita contagione. Adulterium sane est, quia conscientiæ bonæ integritatem usurpatæ rei pravitate maculat. Furti crimen est, quoniam, dum omnia quæ habentur in monasterio omnibus sunt communia habere latenter præsumit, quod a cæteris ignoratur; et aliud publice cum omnibus utitur, aliud furtive abscondit. > Quamobrem, o monache, (nt paulo post addit S. Leander), ctantæ nequitiæ malum velut gehennæ evita præcipitium, et quasi iter conducens ad infernum.

> h Correptioni subjaceat. In proprietarios monachos statuit ita animadvertendum S. Columb. in Pœnitentiali : Operis peculiaris præsumptio, c plagis. Possessio alicujus rei, quam non necessitas generaliter fratribus concesserit, amissione ejusdem, et

centum plagis coerceatur.

1 Cum habeamus præpositos. Intelligit præpositos diversarum domorum, quæ erant in monasterio S. Pachomii.

i Et quod perdere. Ita apud Trithemium cap. 5, de Proprietate monachorum. Sed to quod abest ab editionibus Orsiesii.

k Durius sit. τὸ sit abest ab editis: exstat tamen apud Trithemium capite citato.

1 Quia juxta quam. Ita in editis; tò quia, tamen redundat.

🖚 Altitudine. ld est, superbia.

<sup>a</sup> Si debet. Exstat apud S. Basilium interr. 35 Regul. Brev., et apud Rufinum cap. 25.

O Sed erant illis omnia communia. Ita apud Rufinum, quæ tamen in textu Græco Basilii desiderantur.

P Qui docuit verbo, etc. Apud Trithemium cap. 5 de Proprietate monachorum : Qui quæ docuit, etc. Sed ista usque ad finem capitis non assequentur sensum textus Græci, qui est ejusmodi : Τοῦ διδάζαντος τῷ λόγῳ καὶ ἔργω τὴν ψυχὴν ἐαυτοῦ τιθέναι ὑπέρ τῶς Et quia anusam suam pro amicis dedit, quomodo A nos, etiam quæ extra animam sunt, propria vindicamus?

#### § V. - Item eiusdem (cap. 118).

Interrog. . Pauperes venientes ad ostium et potentes quomodo dimittemus : et si debet unusquisque porrigere panem, vel quodcunque aliud: b aut oportet ad cum, qui præest, pertinere?—Resp. Cum Dominus dixerit: Non est bonum tollete panem filiorum, et mittere canibus (Matth. xv; Marc. VII), sed el canes manducare de micis, quæ cadunt de mensa · paerorum, libenter accipiant : is, cui dispensatio injuncta est, cum consideratione debet hoc facere. Si quis autem præter illius voluntatem facere hoc præsumit, tanquam inquietus et indisciplinatus d confundatur; usquequo discat loci sui ordinem custo- B dire, secundum quod Apostolus dixit: Unusquisque, in que vecatus est, in eo permaneat. (1 Cor. VII).

## § VI. - Item ejusdem (cap. 109).

Interrog. . Si licet unicuique veterem tunicam suam, vel calciamenta dare cui voluerit misericordiæ causa propter mandatum? - Resp. 1 Dare aliquid mandati gratia non est omnium, sed corum, quibus istud ofsicium creditum est. Sic ergo ad quem pertinet dispensatio sive novum, sive vetus, ipse det cui dare debet; et ipse suscipiat a quo suscipi debet.

#### § VII. — Item ejusdem (cap. 187).

Interrog. 8 Quod si frater nihil habens proprium, petatur ab aliquo boc ipsum, quod vestitus est, quid debet sacere, maxime si nudus sit ille, qui petit? - Resp. Sive nudus, sive mains, id est, sive neces- C sitatem patiatur, sive fallit, vel si quid aliud est, semel dictum est: quia dare vel accipere non est omnium, sed solius, cui commissum est istud officium: qui utique cum omni providentia, et cautela hujusmodi dispensationem debet implere; ut possit in eo unusquisque, in quo vocatus est, permanere (I Cor. vii).

φίλων, ούχ ότι τὰ ἐκτὸς, id est, « docentis verbo et opere animam suam ponere pro amicis, multo magis res externas. 1

a Pauperes venientes. Exstant apud S. Basilium interr. 100 Regul. brev., et apud Rufinum cap. 52.

b Aut si oportet ad eum, qui præest, pertinere. Ita apud Rufinum, in textu Græco aliter: ἡ ἐνὶ χρὴ καὶ τοῦτο ἐπιτετάχθαι, id est, ε vel uni cuipiam hoc injungi oportet.

Puererum. Ita apud Rufinum juxta Marcum. In textu Grzeco Basilii est : xopiev, id est, dominorum,

juxta Matthæum.

d Confundatur. Male apud Rufinum legitur : Confilealur.

· Si licet unicuique. Exstat apud Basilium interrog.

87, et apud Rofinum cap. 53.

1 Dare aliquid. In texta Greece additur † λαμβάvere, id eat, vel accipere; recte, ut'ex sequentibus clarum est.

<sup>8</sup> Int**err. 91. Si nimirum** abbas et cemerarius rite

officie (u**ngantur.** 

h Here saut, etc. Sunt ultima verba præfationis Regulæ S. Augustini : et referuntur a frithemio lib. De proprietate monachorum cap. 5, ex cap. 14, Regulæ Tarnatensis, usque ad illa verba, at non dicalis. Noc mirum, quia Regula Tarnatensis quædam sumit ex Regula S. Augustini.

§ VIII. - Ex Regula sancti Abgustini (cap. 1).

h Hæc sunt, quæ ut observesis, præcipimus in monasterio constituti. Primum, propter quod in unum estis congregati, ut unanimes i habitetis in domo. et non dicatis aliquid proprium; sed sint vobis omnia communia, et i distribuatur unicuique vestrum a præposito vestro.

#### § IX. - Ex REGULA SANCTORUM PAULI ET STEPHANI (Cap. 23).

k Nulli liceat vel instrumentum, vel calciamentum aut tabulas, vel cujusque rei parvissimæ tam novum quam vetus quidquam quod alio fratri datum fuerit, prava præsumptione contingere ad utendum. Nec inter se fratribus liceat [1 ut] id quod de communi quisquam acceperit; nisi permissu prioris cum alio fratre, quasi peculiari amore mutuare: ne hac occasione nascatur amor illicitus : sed unusquisque quod ei charitatis distributione datur, hoc libens, et bona voluntate accipiat, et ad utendum delectetur habere.

#### § X. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 6).

n Monachi in commune viventes nihil peculiare sibi facere audeant: neque in suis cellulis quidquam quod o ad victum vel ad quamlibet rem aliam pertineat, sine regulari dispensatione habere vel possidere præsumant. In Pentecoste autem, qui est dies remissionis, omnes fratres sub divina professione se alligent nihil peculiare apud conscientiam suam habere.

#### § XI. — Item ejusdem (ex eodem capite).

P Non est præsumendum sine conscientia abbatis egenis vel quibuslibet conserre de eo quod regulari dispensatione noscitur monachus possidere. 9 Cum alio quoque fratre quippiam commutare, nisi abbas vel præpositus jusserit, nulli licebit. Nec habebit quippiam frater præter illa, quæ in communi monasterii lege concessa sunt.

i Habitetis in domo. In Regula S. Augustini edita et in epist. hæc sequuntur : « Et sit vobis cor unum, et anima una in Deo. >

i Et distribuatur unicuique vestrum. Nempe victus et tegumentum, ut habetur in eadem Regula excusa. k Nulli liceat. Habetur in Regula ms. corumdem Pauli et Stephani cod. Flor. cap. 28, et citatur a Trithemio cap. 5. de proprietate monachorum.

1 Ut id. Ita apud Trithem. 7ò ut, tamen redundat. m Mutuare. Ita in cod. Vind. et in Regula ms. cod. Flor. sed apud Trithemium legitur, commutare.

Rectius.

n Monachi. Hæc reperire est in Regula sancti Isi-

dori excusa cap. 19.

· Vel ad victum. In Regula exc. additur : Vel ad habitum. Cautum fuit olim in monasteriis, ut mona-chi nihil in cellis aut lectis cibi absconderent, ut videre est in Regula S. Pachomii, cap. 43 : « Nullus in cella sua reponat aliquid ad vescendum. . In Regula Teridii, cap. 22: « Ad lectum suum nullus præsumat habere quod manducetur aut bibatur.

P Non est præsumendum. Subscribit doctrinæ Ba-

silii magni supra.

q Cum alio quoque fratre, etc. Ita in cod. ms. Vindocinensi, aliter in regula excusa: Nec cum alio quoque fratre quippiam commutare, nisi abbaa vel præpositus illi jusserit, ulli licebit. ;

§ XII. - Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 6).

a Nec quisquam ex monachis suum asserens dicat, b Codex meus, tabulæ meæ, vel reliqua. Quod verbum si de ore ejus effugerit, pænitentiæ subjacebit, ne velut propria e quælibet in monasterio habere videatur, sed sint illis, sicut scriptum est, omnia communia (Act. IV).

#### § XIII. — Item ejusdem (cap. 6).

d Peculiare opus institutum est, e ut nulla his exerceat monachus, quasi sibi proprie vindicandum: aut cuilibet, cum voluerit, sua præsumptione distribuendum. Nec quodlibet opus sine præceptione et conhibentia senioris suscipiendum, sive faciendum est : sed in omni re quidquid abbas vel præpositus præceperit, hoc agendum.

## § XIV. — Item ejusdem (cap. 8).

8 Peculiaritas aut in utensilibus aut in vestimentis aut quibuslibet rebus vilissimis h saltim et abjectis omni modo vitetur: quia abominatio monachis est i et infamium quidquam possidere i superfluum [autem | aut reservare proprium, vel occultum/: quod non longe ab Ananiæ vel Saphiræ exemplo segregatur. Munus vero quodlibet sive epistolas nemo monachus accipiat: neque uspiam sine benedictione sui senioris progrediatur, nec cum laico loquatur, nec cum monacho non jussus stet, sive fabuletur, vel alium aliquem proximum videat, vel extraneum, regulari sententia præfixum est.

#### § XV. — Ex Regula sancti Ferreoli.

- k Illud etiam statui debere perspeximus, ut nullus C
- Nec quisquam. Habentur in Regula ms. S. Fructuosi episcopi Bracarensis cod. Crass. eodem 4

capite.

b Meus codex, etc. Apud Trithem. cap. citato, et in Regula ms. : Meum codicem tabulam esse. Male.

c Quælibet. Melius, quilibet, in Regula ms., et apud Trithemium capite citato.

d Peculiare opus. Exstat in eodem cod. ms. cap. eodem sub finem. Sed hæc verba, peculiare opus institutum est, (ut mox videbitur) sunt transposita.

- Ut nulla his, etc. Locus corruptus, in cod. Vind. legitur nullatenus his. Apud Smaragdum, nullus, expuncto, his. Recte. Et hoc membrum hac verborum serie legendum est : ( Institutum est, ut nullus monachus exerceat opus peculiare. > Et sic clarus est sensus.
- Conhibentia. Ita in cod. Vind. Apud Smaragdum legitur: conscientia. In Regula ms. conniventia. Recte. D
- <sup>8</sup> Peculiaritas. Hahetur in eodem cap. Regulæ ms. cod. Crass. et apud Trithemium, cap. 5 de proprietate monachorum.

h Saltim. Pro saltem. ut supra notatum est, et sæpius occurrit in veteribus codicibus mss.

Et infamium. Ita in cod. ms. Vind. et apud Tri-

themium cap. citato, pro infamia.

i Superfluum autem. Particula autem redundat, nec est in Regula ms. neque in cod. Vind., et ea expuncta omnia rite procedunt. In Regula ms. legitur: superfluum vanum. Male. Apud Trithemium bæc verba desunt : « Superfluum aut reservare proprium, vel occultum, quod non longe ab Ananiæ et Saphiræ exemplo segregatur.

k Illud etiam, etc. Hæc referuntur a Trithemio cap. 5 de proprietate monachorum ex capite 10,

A monachorum aliquid sibi proprium absque societate fratrum [1 aliquid] vindicare : ita ut etiam in his. quæ sua sunt, nihil amplius credat sibi juris esse, quam cæteris. Quia cum seipsum alterius subdidit potestati, omnia secum in aliena potestate transmisit. Quidquid ergo secum rerum detulerit, expedito consortio monachorum, m at ubi n corpori congregationis membrum factus adhæserit, statim cognoscat omnia in communionem transisse : et hoc tantum judicet proprium quidquid cum fratribus possederit indivisum. Nam et lectio Actuum apostolorum (Cap. rv) tempore surgentis Ecclesiæ taliter sideles Christi vixisse commemorat : Nullus (inquit) o de bonis suis dicebat aliquid suum, sed erant illis omnia communia.

§ XVI. - Ex REGULA SANCTI AURELIANI (cap. 25). P Nullus præsumat quidquam suum dicere, aut suum proprium vindicare, sed secundum Actus apostolorum sint vobis omnia communia, sit vobis anima una et cor unum in Domino (Act. IV).

## § XVII. — Ex Regula sancti Cassiani.

4 Nec quidquam peculiare licet monacho possidere. Similiter et illud, qui convertitur præ omnibus erudiri debet, ut nihil ei peculiare liceat possi dere : sed ita se nudatum ex omni parte cognoscat. ut præter tunicam, pallium, calciarium vel mattulam suam, nihil amplius habeat. Et nec verbo quidem audeat dicere aliquid suum, quod magnum sit crimen ex ore monachi processisse, tunicam meam, codicem meum, tabulas meas, graphium meum, et cætera his similia. Nam si hujusmodi verbum per subreptionem vel ignorantiam de ore ejus r effuderit

<sup>1</sup> Aliquid vindicare. Locus corruptus. Lege, Audeat vindicare. Expuncto pronomine, aliquid. Ut in cod. Vindocinensi et apud Trithemium.

m At ubi. Lege, ac ubi : ut apud Trithemium.

n Ubi corpori congregationis, etc. Idem statuit S. Joannes Gerundensis episcopus in Regula monachorum apud Trithemium capite citato: c Quicunque in monasterium susceptus fuerit, non solum de substantia, quam intulit, sed nec de semetipso ab illa hora judicabit. Nam si aliquid prius intulit fratribus, ipsi tamen non est licitum, ut aliquid habeat in sua potestate. >.

· De bonis suis, etc. Ut in textu Græco, τὶ τῶν ύπαρχόντων. In versione communi : Eorum quæ pos-

sidebant, etc.

P Nullus præsumat, etc. Hæc referuntur a Joanne Trithemio capite citato, qui etiam infra eodem capite profert alium textum ejusdem S. Aureliani ex Regula ad Moniales hoc modo : « Aurelianus episcopus in Regula ad Moniales capitulo tertio sic dicit : Nibil occulte accipiatis; sed si quis propinquus aut amicus aliquid in vestimento aut in auro, vel aliud quodcunque dederit aut transmiserit, in potestate sit ab batissæ. Et si illi cui transmittitur necesse fuerit tribuatur : sin vero illa non indiget, in commune reductum cui est necessarium tribuatur. » Quæ quidem habentur in Regula S. Augustini cap. 28, sed non iisdem verbis.

9 Nec quidquam. Hæc sumpta sunt ex Cassiang lib. iv de Institutis renuntiantium cap. 15, et reseruntur a Trithemio, cap. 5, de proprietate mona-

chorum.

Effuderit. Ita apud Trithemium; sed legendum, ejusdem Regulæ S. Ferreoli, quem episcopum et tato, et in Regula S. Fructuosi archiepiscopi cap. 4. digna pro hoc pœnitentia satisfaciens veniam petat A et omnia ista quæ videmus et utimur, paucorum in in terra prostratus.

## § XVIII. — Item ejusdem (cap. 34).

• Summa et illud debet verecundia præcaveri, » ne vel pro vilibus aliquid rebus reponendi peculiarem clavem monachus sub priore positus portet. Multum infimus et inutifis est, e qui quascunque res vilissimas ita velut proprias vindicat, ut nec digito eas tangi ab alio patiatur, sed tanta contra eum iracundia inflammatur, ut furorem cordis sui a conviciis et injuriis revocare vix possit.

#### § XIX. — Ex Regula Orientali.

d Inter omnia, fratres, hoc observabitur, ut obedientes senibus suis et deserentes sibi invicem habeant patientiam, moderationem, humilitatem, charitatem, pacem sine figmento et mendacio, et maledictione et verbositate et jurandi consuetudine : ita ut nemo suum quidquam vindicet, neque ullus aliquid peculiariter usurpet : sed habeant omnia communia. • Sine seniorum verbo et auctoritate nullus frater quidquam agat, neque accipiat aliquid, neque det, neque f usquam prorsus procedat.

#### § XX. — Ex REGULA CUJUSDAM.

Nihil possidendum tanquam proprium et specialiter inter monachos: sed sint eis omnia communia. Qui autem dixerit meum est hoc, aut illud, peccavit coram Deo, nisi tantum per obreptionem sermonis: sed pro hoc ipso tamen veniam petat a Deo; et caveat de reliquo, et ne iterare audeat. Si quis ex hoc vitio insanabilis existat, expellendus est ab universis C fratribus.

#### § XXI. — Ex Regula Magistri (cap. 82).

- 6 Omnis homo in vita sæculi hujus, tribus rebus excitatur, laborat et studet : peregrinus in via, miles in pugna, imperator in palatio, agricola in agro, mercenarius in negotio, omnes excitantur, et laborant ut habeant, dum vivunt, unde vestiantur, calcientur h et vivant. Sed quibus Dominus servitii sui contulit donum, et ostendit eis i non satis de præsenti sæculo cogitare, quia hæc omnia pertranseunt,
- · Summa et illud, etc. Hæc sumpta sunt ex Cassiano, lib. iv de Institutis renuntiantium cap. 15.

b Ne vel pro vilibus aliquid rebus reponendi. Lege: Ne vel pro vilibus aliquibus rebus reponendis.

- e Qui quascunque res vilissimas, etc. Non minima D subaudi verbum esse. hæc hominis infirmitas, ut qui in mundo multas opes et pretiosa quæque reliquerit, in claustro ad nescio quas gerras et quisquilias animum adjungat, quæ sane nos a Deo separant, cum illis affectu ser-viamus, non Deo; nobisque illæ dominentur, non Deus. Quamobrem antiqui illi Patres id unum maxime studebant, ut animum discipulorum ab ejusmodi rerum affectu averterent : quemadmodum fecit S. Dorotheus, qui discipulum suum Dositheum elegantis cujusdam cultelli usu probibuit, quo i animum ejus erga ejusmodi reculam propensum videret. Ut ipse Dorotheus in eius Vita refert.
- d Inter omnia. Hæc proferuntur a Trithemio capite
- · Sine verbo. Id est, sine mandato, ut supra notatum est.
- 1 Usquam. Lege, uspiam. Idem autem statuitur in Regula secunda Patrum codicis Floriacensis.

nia quæ habemus sæculo relinquuntur : j sed [de] illa semper æterna, quæ cum venerint ulterius transire non norunt : sed in bonis vitæ æternæ justis, aut in pœnis gehennæ peccatoribus perseverant. De quibus ergo desideriis bonorum, vel timore malorum, quasi jam ibi videamur accersiti mentem nostram in hac vita de supernis semper cogitationibus occupemus. Unde Dominus præcepit servis suis de necessariis vitæ hujus non debere quemquam esso sollicitum; etiam fideles in se admonet, de crastino non cogitandum; sed regnum et justitiam ejus solummodo desiderare, dicens in sancto Evangelio: Nolite cogitare quid manducelis aut quid bibalis aut induamini, k sed quærite regnum et justitiam Dei, et hæc omnia apponentur vobis (Matth. xvi). Ergo cum hæc omnia necessaria nobis a Deo præparantur, et de omnibus administrandis cum Deo solus est abbas sollicitus, quare discipulus sibi peculiariter aliquid audeat facere, aut habere, aut vindicare? Nam ideo aliquid peculiare habere denegatur, quia nemo serviens Deo, implicat se negotiis sæcularibus, ut ei placeat cui se probavit (II Tim. 11): ut, cum omnibus rebus suis alieno cum se imperio subdiderit [1 ut] non sit res, ubi propria ejus voluntas extollatur, quæ voluntati Dei est inimica. Nam m de peculiari Ananias et Saphira sidem ab apostolis non meruerunt percipere (Act. v), cum omnia sua ante pedes apostolorum assignarent, de peculiaribus fraudulenter subtractis judicio subitæ mortis damnati sunt : quia fraus Deo fieri non potest; cum nihil est occultum, quod ab eo non revelabitur. Ergo cum victum et vestitum corpori, calciamenta pedibus unicuique fratri abbas præcogitaverit, ut quid alicui sit aliquid peculiare opus habere, aut rem aliquam, aut aurum, aut nummos, aut quodvis necessarium, cum omnia emenda vel habenda Deus ei per abbatem monasterii apparat? n Si quod ergo peculiare, aut aliquid [cum] <sup>8</sup> Omnis homo. Hæc reperire est in Regula ms.

20bis dierum sunt usus, et momentanea cum vitæ

nostræ tempore transeunt : et per corporis mortem

cæcata in nobis sæculi luce, clausis vitæ oculis. om-

Magistri codicis Corbeiensis eodem capite 82.

Et vivant. Id est, comedant.

i Non satis. Ita in Regula, ms. et in cod. Vind.; sed

i Sed de illa semper æterna. Ita in Regula ms. et cod. Vind.; sed particula de redundat. Sapienter autem hæc dicta sunt a Magistro. Monacho enim non de crastino, sed de æternitate cogitardum est.

k Sed quærite regnum et justitiam Dei. Ita in Regula ms. eamdem lectionem supra in hoc Magistro observavimus.

1 Ut non sit res. Ita in Regula ms.; particula ut tamen videtur redundare.

m De peculiari. Ita in cod. Vindocin. in Regula ms. de peculiare fraudis. Sed lege, de peculiaris fraude. Nam ea fuit fraus Ananiæ et Saphiræ retinendo aliquid peculiare de agri venditione.

" Si quod ergo peculiare. lie Regula ms. : ( Quod ergo peculiare aliquid cum inventum in aliquo fuerit. . Rectius apud Trithemium capite toties citato: Si quid peculiare apud aliquem inventum fuerit. »

inventum in aliquo fuerit, grandi cum abbas et diu- A omni monacho : ut anilam rem vel in vastimentis. turna excommunicatione condemnet, ut exemplo A illius vindictee nullus hoc audeat imitari. Hoc enim ao sit in aliquo frequenter omnés scrutentur a præpositis suis; et si in aliqua re visus fuerit sibi frater multum b gavisci aut plaudere, tellatur ei et alie detur; et alterius illi, a quod visus fuerit : ut propria in ee non extellatur voluntas.

§ XXII. -- Ex Regula gancti Cæsarh episcopi (cap, 15).

d Nemo sibi aliquid o judicet proprium sive in vestimento, sive f in quacunque alia re, 8 Nemo cum myrmuratione aliquid faciat, Ne simili judicio murmuratorum persat secundum illud Apostoli : Omnia facite sine murmurationibus (Phil. 11).

& XXIII. — Ex Regula cujuspan (cap. 17).

- b Proprii aliquid in monasterio i nihil habendum: sed potius propter nomen Domini omnia contemnenda. Quid enim proprium aliquid suum sidelis anima de rebus mundi vindicet, cui mundus crucifixus est, et ipsa mundo? Qui semel mundo mortuus cur per aliquam temporalium rerum cupiditatem, vel desiderium ærumnosum, denuo incipit vivere mundo, qui contempto mundo cœperat jam vivere Deo? Amputandum ergo est hoc vitium radicitus ab
- Allius vindictæ. Apud Trithemium non est to pindictæ; est tamen in Regula ms.: hæc autem penul-tima periodus refertur a Trithemio sub nomine Vigidii abbatis et diaconi, capitulo 33 suæ Regulæ : ex quo efficitur hunc magistrum monachorum non esse alium ab hoc Vigilio diacono et abbate, quamvis apud Trithemium citetur capitulum 33, hic vero 82, C nam ipsis arithmeticis notis facile potuit error obrepers.
- \* Gavisci. Quidam in nostro ms. Concordiæ correxit, gaudere; in Regula tamen me. legitur gavisci. Id est gaudere, quam lectionem retineo, quemadmodum apud Plautum in Rudente, fruisci pro frui.

Quod visus fuerit. Lege, ut in Regula ms., quod-vis fuerit. Et subintelligendum, detur.

Magna, vel parva.

d Nemo. Exstat in Regula sanctimenialium eodem cap. 15, et refertur a Trithemio capite supra citato.

• Judicet. Ita apud Trithemium in Regula excusa, et in cod. Vind. plausibilius tamen est, si legatur :

Vindicet. f In quacunque alia re. Apud Trithemium additur:

vel in calciamentis, vel in quibuelibet rebus sibi vindicet, vel suum asse dicat, nisi quantutn ex abbatis jussione penas se pracipiter, ac si austot alterius, non proprize rei dominus. Et sa, que sibi ab abbate fuerint commendata, id ast, ad necessitatem præsentem, aut in vestimento, aut in qualibet re nihil exinde aut dare aut commodare cuiquam præsumat : nisi tantum si ab abbate illi feerit ordinatum. Quid enim de rebus mundi alteri fratri conferat, qui suas in omnibus voluntates propter Christum in abbatis tradidit potestatem? i Omnia ergo, quæ in monasterio habentur, sint omnibus communia, juxta quod in Actibus apostolorum legimus: Et erunt, inquit, eis omnia communia (Cap. iv). Sic tamen com-B munia sunt habenda, ut nullus dare aut accipere, nisi abbate ordinante, præsumat : ne cupiditatis aut temeritatis malum incurrens in laqueum Judæ proditoris consortio numeretur, qui solus in numero apostolorum loculos habuisse refertur, ubi commutantium aut vendentium commercia ponebantur. k Quod si huic vitio aliquis frater delectari fuerit deprehensus, et post primam, secundam vel tertiam correptionem emendare noluerit, disciplinge regulari subjaceat,

8 Neme sum murmaratione. Hic incipit cap. 16 in

Regula excusa.

h Proprii aliquid. Hæc prima periodus usque ad illa verba: Qui semel mundo, profertur a Trithemio capite citato ex Regula Servi Dei ad sorores, eodem capite 17. Ita ut hie Pater monacherum qui fere ultimus a nostro citatur auctore, cuineque Regula ad S. Benedicti Regulam magis, quam cetere hic citate, accedit, sit hujus Servi Dei ad sanctimoniales, qui regulam S. Patris Benedleti ad feminarum usum accommodaverit, quam tamen mutate genere feminino in masculinum quemadmodum in Regula S. Augustini et S. Cæsarii, et S. Aureliani quasi viris præscriptæ essent, aucter noster citare solet.

i Nihil habendum. Apud Trithemium: Nihil col

habendum.

i Omnia ergo. Hæc contractius ita proferuntur a Trithemio: Omnia ergo quæ in monasterio kabentur sint omnibus communia : ut nulla dare aut ascipere præsumat sine jussione abbatissæ,

k Quod si huic vitio, etc. Brevius apud Trithemium : Si quæ seçus fecerit, regulari dissiplinæ

subjaceat.

## CAPUT XLIII.

## SI OMNES ÆQUALITER DEBENT NECESSARIA ACCIPERE.

& L -- Ex REGULA SANGTI BENEDICTI.

· Sicut scriptum est : Dividebatur singulis, prout cuique opus erat (Act. 1v). Ubi non dicimus, ut perso-

· Sicut scriptum est, etc. Idque juxta prudentiam et discretionem optimi rectoris, ut docet S. Leander, cap. 13 de Instit. virginum : « Laudanda tamen est senior, si discrete cum singulis se gesserit, et unicuique, pront opus est, diviserit. Et ista sunt dicta de veste, cibo, potu, vel opere pro invalidis et delicatis : ut quæ durius ferre non potest, tractetur lenius. » Que hunc regulæ locum mirum in modum illustrant, in quo post sententiam Scripturæ subaudi verbum : Fist.

- D narum, quod absit, acceptio sit, sed infirmitatum consideratio. Ubi, qui minus indiget, agat Dee gratias, bet non contristetur : e qui vero plus indiget, humilie
  - b Et non contristetur. Invidendo aliis, quibus ob necessitatem plura suppeditantur. Occurrit enim S. Benedictus invidiæ morbo ob ejusmodi induigen-tiam circa infirmos. Cui simile est illud S. Leandri cap. 8 ejusdem libri : « Nec debet acandalizari, que sana est, si remissius et indulgentius, quæ intirma est, alitur; sed magis eo se meliorem sanctioremque esse consideret, quod fragilibus rebus non indiget, quibus eget infirma. :
    • Qui vero plus indiget, humilietur. Statuit, ne quis

tur pro infirmitate, et non extollatur pro misericor- A \* stramentorum, operimentorum datur quod aliis dia : et ita omnia membra erunt in pace. «Ante omnia ne murmurationis malum pro qualicunque causa in aliquo qualicunque verbo vel b significatione appareat. Quod si e deprehensus fuerit, districtiori disciplinæ subdatur.

#### § II. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 94).

d Interrog. Si oportet eum qui plus laborat, requirere plus aliquid a consuetudine? — Resp. Si propter retributionem Dei laborem suscipit, non hic requirere debet laboris sui mercedem, vel requiem : sed pro his ad promissa Domini festinare, sciens quia sicut pro laboribus mercedes paravit Dominus, ita etiam pro angustiis consolationes. Verumtamen hi qui præsunt, observabunt regulam illam quæ dicit : Dividebatur unicuique prout opus erat (Act. 1V). Debet enim unumquemque prævenire, ut secundum laborem etiam solatia refectionis inveniat.

#### & III. — Ex Regula sancti Augustini (cap. 2) e.

Victus et tegumentum non æqualiter omnibus distribuatur, quia non æqualiter valetis omnes : sed petius uniculque, sicut cuique opus fuerit. Sic enim lecitis in Actibus apostolorum : Quia erant eis omnia communia, et distribuebatur unicuique prout cuigke opus erat.

#### § IV. — Item ejusdem (cap. 15).

Si eis qui venerunt ex moribus delicatioribus ad monasterium, aliquid alimentorum, vestimentorum,

infirmus ob indulgentiam animo sit elatior; quasi Coloniensis et Duacensis. remissius et lenius secum agatur ob aliquod sui meritum. Ita S. Leander cap. citato : c Illa autem, quæ infirmitatis obtentu meretur aliquid lenius, sit præ cæteris humilis, doleatque se non posse quæ aliæ possunt : et abstinentiam tempore laxatam non reputet virtuti, sed infirmitati. > Eamdem plane in distribuendis necessitatibus rationem et doctrinam secutus est S. Fulgentius episcopus Ruspensis, ut in ejus Actis habetur hoc modo (Apud Sur., 1 Jan): · Distribuebat sane ipse cum summa discretione servis Dei necessaria vitæ subsidia, singulorum vires infirmitatemque considerans. Verumtamen quibuscunque plus cateris consulebat, eos humilitatem custodire amplius admonebat dicens eis: De substantia communi quisquis aliis plus accipit, omnium sit debitor, quorum est illa substantia : debitorem porro sola juvat humilitas; sie efficiebat, ne quis scandalum pateretur, quando uni propter infirmitatem plus dare videretur. >

a Ante omnia ne murmurationis malum. S. Dunstanus legit: Ante omnia ammonemus, ne murmurationis malum, recte, nam si non addatur verbum, Ammonemus, illud saltem subaudiendum est, aut

aliud simile.

b Significatione. Apud Smaragdum legitur, consideratione, non ita recte.

· Deprehensus suerit. In mss. S. Germ. et S. Fa-

ronis, deprehensum sucrit.
d Interrog. 130, Rusin. cap. 50.

e Epistola 109, et cap. 2 Regulæ excusæ.

Si eis qui venerunt. Hæc habentur in citata epistola, et cap. 15 Regulæ. Quibus in locis legitur, et si, quemadmodum in codice Corbeiensi. Intelligit divites, qui a delicatiori consuetudine vivendi ad austeriorem transeunt.

Stramentorum. Hoc vocabulum exstat in epistola, et in cod. Corbeiensi, non tamen in Regula editionis fortioribus et felicioribus non datur, cogitare debent h quantum de sua sæculari vita illi ad istam descenderint, i [Qui] quamvis usque ad aliorum, qui sunt . corpore firmiores, frugalitatem pervenire nequiverint, i Nec debent velle omnes, quod paucos vident amplius, non quia honorantur, sed quia tolerantur, accipere, ne contingat detestanda perversitas : ut in monasterio, ubi quantum possunt, fiunt divites laboriosi, fiant pauperes delicati.

#### § V. — Ex Regula sancti Ferreoli (cap. 7).

Ut nullius in congregatione murmur, k aut detractio [sit], quod familiarissimum habent monachi, contra abbatem, aut quodlibet aliud de fratribus B audiatur : ne ira Dei, quæ sæpe ob hanc culpam miserabilem populum condemnavit, in perditionem similiter murmurantium turbæ excitetur, et terram repromissionis, 1 quam nos recte accipimus locum futuræ beatitudinis, perdat murmuratio propria, quæ debetur sponsione divina. Sic enim damnandos hujus vitii sectatores Psalmus annuntiat: m Detrahentem adversus proximum suum occulte, hunc persequebar (Psal. cx). Et iterum arguens Apostolus dicit: Susurrones, detractores, Deo odibiles (Rom. 1). Et iterum: Hi sunt murmuratores, n querelosi, secundum desideria sua ambulantes, et os illorum loquitur superbiam (Jud. 1).

Duantum de sua sæculari vita. Id est, ex quam splendida sæculi vita ad humilem monasterii vitam descenderint.

i Qui quamvis. Qui, expungendum. Nec reperitur

in Regula, nec in epistola citata.

i Nec debent relle omnes, etc. Ita in Regula S. Augustini; at in epistola præfata aliter hoc modo le-gitur: Nec debent illæ conturbari, quod eas vident amplius, etc. Hæc æutem notanda sancti Augustini doctrina : quia, ut aiunt jureconsulti, privilegium paucorum non facit legem communem.

k Aut detractio sit. To sit redundat, nec est apud Smaragdum. In cod. Vind. hæc ita leguntur: Ut nullus in congregatione murmurator, seu detractor sit, quod familiarissimum kabent monachi, contra abbatem, aut quodlibet aliud de fratribus audiatur. Hoc autem caput citatur ob illa S. Benedicti : Ne mur-

murationis malum, etc.

1 Quam nos recte accipimus locum futuræ beati-tudinis. ld est, quam nos recte appellamus locum futuræ beatitudinis; et ideo interpunctiones, quæ habentur apud Smaragdum, delendæ.

m Detrahentem adversus, etc. Ita in Psalterio Ro-

mano.

n Querelosi. In cap. 1 Epist. S. Judæ legitur, querulosi, quod perinde est. In textu Græco, μεμψίμοιροι, quod idem sonat. Μεμψίμοιρος, inquit Suidas, φελέγ-κλήμων, id est, criminandi studiosus. Ad verbum, qui de parte sua, aut portione, quasi cæteris deteriore conqueritur. Et μεμψιμοιρία, juxta Theophrastum, Charactere 49, est ἐπιτίμησις παρά τὸ προσήnov δεδομίνη, id est, expostulatio, seu objurgatio, et criminis objectio nullo jure. Latinis querela. Cornelius Fronto in differentiis: « Querimonia certie rei est : querela supervacua est. Itaque prior gravitatis est, posterior levitatis. > Glossæ veteres : Quereta, μέμψις ματαία, id est, accusatio vana.

§.VI. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 9).

• Hæc sunt quæ in monasterio constitutis pro Dei amore et timore convenit observare, propter quod in unum estis pro timore Domini congregati. Oportet, ut in domo Domini unanimes habitetis, et sit vobis anima una et cor unum b per timorem Domini pervigilans, nihilque habere vos proprium reputetis; sed sint vobis cuncta communia, quæ vobis abbatis imperio dispensentur, non æqualiter omnibus, sed sicut ratio dispensationis, aut causa infirmitatis exegerit. Unicuique tamen secundum quod opus fuerit, tribuatur, sicut in Actibus apostolorum legimus: Quia erant illis omnia communia, et distribuebatur unicuique secundum quod cuique opus erat (Cap. IV). c Qui enim aliqua habuerint in sæculo. tradant omnibus profutura, studentes ut cum dimiserint ipsam facultatem, ipsam simul concupiscendi exuant voluntatem; et cum dimittitur possessio, abjiciatur et passio. Qui autem non habuerunt, et turpe est ut quærant quæ se non recolunt reliquisse. Et non ideo æstiment se felices, quia invenerunt in monasterio quod foris invenire non poterant. Nec superbiant quia sociantur eis ad quos ante accedere pro divitiarum ubertate, aut pro natalium splendore non poterant; sed sursum cor habeant, et quæ sunt caduca vel cursu celeri peritura non quærant. d Ubi autem divites humiliantur, pauperes non inslentur : ne incipiant monasteria utilia plus esse divitibus, quam egenis. Nam et illi qui locupletes videbantur in sæculo fratres ad sanctam societatem ex pauper- C tate venientes non fastidiose suscipiant; sed talium personarum societate et contubernio gratulentur. e Nec ob hoc extollantur, si ad juvandas fraternitatis expensas quameunque facultatum suarum particulam

a Hæc sunt. Hoc caput sere totum emendicatum est a Regula S. Augustini. Initium sub nomine ejusdem Regulæ Tarnatensis profert Trithemius cap. 5 tractatus de Proprietate monachorum.

Per timorem. Apud Trithemium, in timore.

e Qui enim aliqua hubuerint. Eadem reperire est apud S. Cæsarium Arelatensem in Regulæ cap. 19.

d Ubi autem divites humiliantur. Regula S. Augustini cap. 4: « Ne incipiant monasteria divitibus utilia, non pauperibus : si divites illic humiliantur et pauperes illic inflantur. > Monasteria ergo flunt utilia divitibus, si æquo animo propter Christum D paupertatis incommoda ferant : at contra noxia pauperibus, si quas non habebant in sæculo facultates, in monasterio quærant.

· Nec ob hoc extollantur. Hæc sane netanda; non leve enim impendet monasterio dispendium, si qui erant in sæculo divites, fastum et superbiam non exuerint in monasterio. Sæpe enim sua ambitione scandalis et seditionibus monasterium perturbant: ut contigit olim in monesterio S. Radegundis, in quo Chrodieldis Chariberti, et Basina Chilperici regum filiæ sanctimoniales multas procellas et tempestates excitaverunt, multas strages ediderunt, ipsamque abbatissam leves quasdam culpas ei objiciendo multis ignominiis affectam loco submoverunt, ut fuse narrat S. Gregorius Turonensis lib. 1x Hist.

Quid prodest, etc. Recte S. Cæsarius loco citato. « Quid prodest dispergere et dando pauperibus

A contulerint; et inde postmodum cadant, unde prius ascendere cupiebant. [ Quid prodest opes dispergere, et pauper sieri pauperibus erogando, si anima misera superbior efficiatur divitias contemnendo, quam fuerat possidendo? Omnes ergo in unanimitate perstantes honorate in vobis Deum, cujus templa effici meruistis. In primis diligamus Deum tota virtute animi, deinde proximum. Ista enim vobis sunt præcepta specialiter data: Abbati postmodum impendatur honor, et reverentia reservetur; præposito, sicut Dei servos decet, plena dilectio et concors obedientia commodetur.

§ VII. — Ex eadem Regula (cap. 16).

Si attenuatus abstinentia frater non valuerit jejunia suscepta portare, nisi, prandii hora completa, quando expetere monasterium meruerint, libenter B aliquid accipere gjudicet indecorum. Illis vero qui incommodo detinentur, et designatas horas non possunt custodire, licite concedatur ut percipiant quomodo possunt. h Nec debet aliis molestiam generare, si largior illis fuerit victus impensus, qui in conversatione sæculari sumptuosius tractabantur. Atque ab hoc non beatiores æstiment se i videri, quos facit aut natalium mediocritas, aut consuetudo alia fortiores. Nec feliciores i judicent quibus in infirmitate præstatur quod sanis pro observantiæ rigore subtrahitur; et si eis quos parentes deliciosius aluerunt victus aut vestimenta largius tribuuntur, non ob hoc commoveri debet fraternitas, quod fortioribus corpore pro constitutione regulæ denegatur, quod illis charitatis ratione tribuitur. Quia debet esse respectus quanta amore religionis contempserint, cui se abjectioni divina miseratione summiserint. Nec decet supra memorata præsumptio paucis impensa ab universitate quasi canonica reputari. Æquum namque non est, ut in beata habitatione, ubi k incli-

pauperem sieri, si misera anima diabolica insletur

superbia. >

<sup>B</sup> Judicet indecorum. Tò indecorum non exstat in cod. Vind., quod tamen est necessarium. Eximit a jejunio attenuatos nimiis jejuniis : ita tamen ut vihil comedant ante prandium. Nam olim jejunantes non prandebant, sed comabant tantum sive hora

nona, id est, tertia postmeridiana, sive vespere.

<sup>h</sup> Nec debet aliis molestiam generare, etc. Idem statuitur in Regula S. Augustini supra hoc capite a nostro auctore citata. Subscribit S. Leander lib. de Institutione virginum et contemptu mundi cap. 13: · Quæ potuit honorari in mundo et dives fuit in sæculo, blandius fovenda est in monasterio; et quæ reliquit in seculo vestem pretiosam, cultiorem ia monasterio mereatur. Quæ vero sub penuria vixit, et tegumento victuque eguit, grate ferat si in monasterio nec algent, nec esuriat; nec murmuret, si ea tractatur indulgentius, quæ vixit in sæculo delicatius. Nam si prout cuique opus est non dividitur, fit superla in monasterio, que fuit vilis in mundo; et quæ erat potens in sæculo, humiliatur in monasterio. Sic agit qui discrete non sapit, ut superbire faciat ex vili censu conversas, et dolore stimulet honesto loco natas.

i Videri. suppl., iis.

i Judicent. Supp., sani, ex Regula S. Augustini cap. 14: Nec illos feliciores putentequia sumunt quel non sumunt ipsi.

L'Inclinantur. Id est, humiliantur.

tate constricti, ita sunt tractandi, ut vires incommoditate confectas velocius præstolatio larga roboret. Nec in infirmitate manentibus discretionem victus afferat distantia personarum. Qui tamen cum

nantur divites, pauperes erigantur. Sane a inæquali- A integram fuerint virtutem corporis assecuti consuetudinariis habenis abstinentiæ tenentur. Quia decet famulos Dei boni operis consuetudinem non minuere. sed augere.

Inæqualitate. Id est, morbo. Vide superius annotata.

## CAPUT XLIV.

#### DE SEPTIMANARIIS COQUINÆ.

#### § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

· Fratres sibi invicem serviant, ut nullos excusetur gravis ntilitatis quis occupatus fuerit : quia exinde major merces et charitas acquiritur. Imbecillibus autem procurentur solatia, ut non cum tristitia hoc faciant, sed habeant omnes solatia d secundum modum congregationis e ac positionem loci. Si major fuerit congregatio, cellararius excusetur a coquina, f vel si qui, ut diximus, majoribus utilitatibus occupantur: cæteri sibi sub charitate invicem serviant. Egressurus de septimana sabbato <sup>8</sup> munditias faciat. Linteamina cum quibus sibi fratres b manus aut pedes tergunt, lavet. Pedes vero tam ipse qui

a Fratres sibi invicem serviant. Ita S. Dunstanus. Cod. S. Faronis non habet pronomen, sibi. Vulgo autem: Fratres sic sibi invicem serviant. Hujus loci mentio fit in Vita S. Sturmii abbatis Fuldensis. C Praxis videtur in Vita S. Bathildis, Reginæ Franciæ, cap. 8: c Ita autem humilitatis magnæ forti animo omnibus ministrabat exemplum, ut ipsa quoque in officio coquinæ ministraret sororibus, ipsa munditias omnes faceret.

b Nisi aut ægritudine. Cod. Vict. p. nisi aut ægritudo sit.

· Aut in causa. Apud sanctum Dunstanum deest præpositio, in.

d Secundum modum congregationis. Id est, secundum numerum fratrum.

· Ac positionem loci. Si longius quærendæ sunt

aquæ, herbæ, ligna, et similia.

f Vel, si qui, etc. Particula, vel, hoc loco sumitur copulative.

B Munditias saciat. Id est, verrat monasterium. Unde Magister cap. 19 Regulæ, munditias monasterii exerceant. Et paulo post : munditias oratorii exhi-

Munditias volo fieri; afferte scopas.

Neque hic locus S. P. Benedictus comprehendit vasa et lances : nam quotidie tergendæ sunt.

h Manus, aut pedes tergunt. Ita vulgo habetur cum Kerone in expositione regulæ Alamanica, c tergunt swerben, scilicet manus ac pedes. . Cod. S. Germ.

ma. tergent. Vict. p. terserint.

i Vasa ministerii sui, etc. Hujus loci meminit Joannes monachus lib. 11 Vitæ S. Odonis abbatis Cluniacensis: « Sic enim alibi septimanariis coquinæ idem ipse (S. Benedictus) præcipit, ut vasa ministerii sui munda et sana cellerario reconsignent : quæ videlicet sunt sictilia atque vilia. > Ex quibus ultimis verbis notandum est olim vasa, quibus utebantur monachi, fuisse fictilia ac proinde vilia. Idem autem ac S. Benedictus præcipit S. Isidorus cap.

egreditur, tam ille qui intraturus est, omnibus lavent. i Vasa ministerii sui munda et i sana cellaa coquinæ officio, b nisi autægritudine, caut in causa B rario reconsignet. Qui cellararius item intranti consignet, ut sciat k quod dat, aut quod recipit. Septimanarii autem ¹ ante unam horam refectionis accipiant m super statutam annonam n singulas biberes et panem, ut hora refectionis sine murmuratione et gravi labore serviant fratribus. O In diebus autem solemnibus P usque ad missas sustineant. Intrantes et exeuntes hebdomadarii in oratorio mox matutinis finitis Dominica omnium genibus provolvantur postulantes pro se orari. Egrediens autem de septimana dicat hunc versum: 9 Benedictus es, Domine Deus, quoniam adjuvisti me, et consolatus es me. Quo

> 20 suæ Regulæ : « Huic (cellerario) hebdomadarius expleta hebdomada vasa sibi tradita éxhibebit, ad perspiciendum utique, si negligentius habita sunt, et ad denuo succedentem, hebdomadarium coram isto tradentur. » Regula Magistri cap. 16 de cellerario: · Intrantibus in hebdomada septimanariis vasa coquinæ ipse consignet : completa hebdomada áb exeuntibus munda ipse recipiat, aliis intrantibus consi-gnanda. > Per vasa intelligit lances et similia. i Sana. Id est, integra.

2 Quod dat, aut quod recipit. Ms. S. Faronis, quot dat, aut quot recipit. Vulgo, quid dat, aut quid recipit, rectius.

1 Ante unam horam refectionis. Ms. Cod. S. Faronis omittit to unam.

m Super statutam annonam. Ita ut vinum de heminæ, panis de libræ statuta mensura sumantur.

n Singulas biberes. Vulgo, singulos. Apud Sosipatrum Charisium reperitur biber, sed est πίνειν, ut ipse interpretatur, id est, bibere: ita ut fit apocope biber, pro bibere. Biberis hoc loco est vas potorium exerceant. Et paulo post: munditias oratorii exhi-beant. Munditias facere est verrere Plautus in Sti-D parvulum: cujus mentio fit in Capitulis Hincmari, cap. 45: Et singulos biberes accipiant. Hinc castiganda Regula Teridii cap. 22 : « În prandio liberis et in cœna accipiant, in jejunio ternas. > Sed locus corruptus ita castigandus est. In prundio biberes duo, et in cœna accipiant, in jejunio ternas; id est, cum non jejunatur, accipiant duos biberes in prandio et in cœna; cum jejunatur, tres nempe in cœna, quia tunc nullum est prandium. Hic autem locus de potu intelligendus est : nam immediate antea de ferculis egit.

o In diebus autem solemnibus. Dies solemnes sunt

Dominicæ et festa de præcepto.

P Usque ad missas sustineant. Inclusive. Id est, usque ad missas completas exspectent, maxime ob sacram communionem. Missæ hoc loco sunt sacrificium liturgicum corporis Christi.

9 Benedictus es. Hic versiculus sumptus est partim ex psal. cxviii, partim ex psalmo LxxxIII.

sequatur ingrediens et dicat : b Deus in adjutorium meum intende; Domine, ad adjuvandum me sestina. Et hoc idem tertio repetatur ab omnibus, e et accepta benedictione ingrediatur.

§ II. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 11).

... d Hobdomadarius solus • cibos degustet; neque alius id audeat, ne sub occasione degustandi suæ gulæ vel gutturi satisfaciat.

§ III. — Item ejusdem (cap. 20).

f Ad 6 hebdomadarium pertinet cura ferculorum, amministratio mensarum.

§ IV. — Ex REGULA CASSIANI (cap. 33) b.

Si quis autem de opere ac sudore proprio plus ab aliis reditus conferet monasterio, in nullo infletur, B

· Accepta benedictione egrediens. Ita codex ma. S. Germ. eum Smaragdo. At cod. S. Ebrulp. et Victorini cum S. Dunstano et vulgo editis habent, accipiat benedictionem egrediens. Quæ lectio potior est. Co-dex S. Far. accipiant benedictionem egredientes. Unus Turrecremata legit: Quo dicto tertio accepta benedictione egrediatur. Præterca in Victor. ms. cod. p. post το egrediens, hæc reperiuntur: Quæ in hunc modum ab abbate vel quopiam sacerdote (nihi prosequatur. - Mirifica misericordias tuas. R. Qui salpos facis sperantes in ta, a resistentibus dexteræ tuæ. -Nitte ei, Domine, auxilium de sancto. R. Et de Sion tuese eum. — Salvum fac servum tuum. R. Deus meus sperantem in te. — Sequitur oratio. Deus, qui dixisti: Venite ad me amnas qui laboratis et onerati estis, kunc famulum tuum ministrationum suarum pramio resce sempiteruo, Per Dominum nostrum Jesum Christam Filium tuum, qui tecum vivit et C regnat, atc. Quamvis autem hæc benedictio seu collecta non sit ex textu Regulæ, est tamen antiquissima et olini in monasteriis usitata. Hanc enim eamdem profest Smaragdus hoc loco. ( Hanc egrediens, inquit, a sacerdote accipiat benedictionem:

Deus qui dixisti, Venite ad me omnes qui laboratis,
etc. > Sed utitur plurali numero: Hos famulos tues.

b Deus in adjutorium. Prægipit S. P., Benedictus

ab ingrediente hebdomadario hunc versum recitari: quia olim ab antiquis Ægypti monachis hic versi-

culus omni operi præmittebatur, ut patet ex Cassiano, Collat. 10, cap. 9.

Et accepta benedictione ingrediatur. Post hæe verba in Cod. p. Vict. hac habentur: Que sequitur in hunc modum: — Faciem tuam, Domine, illumina super servum tuum. R. Et doce eum justificationes tuas. — Fiant aures tuæ intendentes. R. In orationem servi tui. — Apud Dominum misericordia. R. Et copiosa apud eum redemptio. — Adjuva, quæsumus, omnipotens Deus, famulum tuum in obsequio ministrantem fraterno, et sine murmuratione illi miseri-corditer propriæ ministrationis mercedem concede perpetuam. Per Dominum nostrum. Quæ quidem formula collectie, quamvis non videatur esse ex Regula, est etiam antiquissima, ut patet ex Smaragdo, qui etiam eamdem hoc loco producit, cum ait : Et Ranc ingrediens accipiat benedictionem : Adjuva, quæsumus, Domine, hos famulos tuos in obsequio laborantes fraterno, et sine murmuratione illis perseverantiam et proprii laboris mercedem concede propositam. Per, etc. Ubi notandum est in Victorino codice deesse illa vocabula, perseverantiam, etc.

d Hebdomadarius. Hee habentur in Regula S. Isi-

dori typis mandata, capite. 9.

c Cibos degustet. Contrarium statuit S. Pachomius art. 21 sum Regulme: Qui pulmentaria coquunt, ipsi nihil gustantes édentibus ministrabunt.

Ad hebdomadarium. Hæc reperiuntur in Regula

dicto tertio, a accepta benedictione egrediens, sub- A nec sibi de tanto operis sui acquisito blandiatur; nec amplius sibi aut delicatius aliquid solita quotidiani victus parcitate præsumat, sed tanquam peregrinum se hujus mundi reputans arreptæ nuditatis virtutem ad finem usque perducat.

§ V. — Itom ojusdem (eap. \$7).

i Quotidiana autem fratrum obsequia in coquina, seu in diversis officiis ita reddantur singulis hebdomadis: i Alteramenta fratrum secundum ordinem ad hæc officia reddenda succedant, ita ut secundum multitudinem congregationis ministrorum quoque numerus aut minor, aut amplior deputetur, k suscipientes quorum ordo est septimanam diei Dominici ministraturi observent. Peracta autem cona convenientibus in unum fratribus ad 1 hymnos commendationis, quos dormituri decantent, emaibus in

S. Isidori excusa, eodem cap. 20.

் Hebdomadarium. Græci appellant, "Apx மலே மக்கண eum qui uniuscujusque rei operae per hebdoma lem præest, ut planum est ex Pænis monachorum delinquentium, quæ inter opera S. Basilii exstant, art. 4: Πλήν κελλαρίου, και άρχιεβδουαρίου γενέσθω απευλογίας, id est, e exceptis cellerario et archiebdemario flat sine benedictione; , et art, sequenti: Iva deserve έφημερίας άρχιεδδομάριος, id est, « ut uniuscujusque diurnæ operæ archiseptimanarius, etc. >

h Lib. iv de Inst., cap. 14.

Quotidiana auter. Hise sumpta sunt ex cap. 19 ejusdem lib.

i Alteramenta. Lege: Ut alternamenta. In cod.

Vind. legitur : Alterna tamen.

L Suscipientes quorum ordo est. Locus corruptus; apud Cassianum ita legitur : Has autem septimanas unusquisque suscipiens usque ad eænam Dominici diei ministraturus observet. Ex quibus ita hunc locum castigabis: Suscipientes, quorum ordo est, septimanam usque ad sænam Dominici diei ministraturi observens.

<sup>1</sup> Ad hymnos commendationis. Semper here pia viguit in Ecclesia consuetudo, ut sero dermituri se Deo hymnis et orationibus commendarent. 8. Athanasius in tractatu de Virginitate: « Sive cubitum vadis ad somnum capiendum, sive oubliu surgie, non absistat hymnus Dei a lahiis tuis. > 3. Ambrosius lib. m de Virginibus : « Certe solemnes orationes cum gratiarum actione sunt deferendes, etc., eum denique cubitum pergimus. > 8. Fructuosus episcopus cap. 5 Regulæ monachorum: • Tum demum pergentes ad cubilia, atque in unum cuncti coeuntes ad perfectionem pacis et reorum absolutionem ca tatis tribus psalmis juxta morem cum laude et benedictione symbolum Christianse fidei communi omnes recitent voce, ut fidem suam puram coram Domino ostendentes, sicul non dubium est fleri vel accidere, ut nocturno quisquam tempore vocetur a corpore, commendatam jam suam fidem et expiatam ab emni scandalo conscientiam perferat ante Deum. Post deinde adeuntes cubilia summo cam silentio exhibito gressuque quieto, nec ullus se vel ultra cubiti spatium jungens ad alterutrum, vel saltem alium respicere non audens pergat ad lectulum sunm : whi tacite orationi insistens psalmosque recenseas ultimo orationem suam quinquagesimi psalmi recitatione consummet. » Memoriale quomodo in monasterio conversandum sit : « Expleto eodem officio (Completorii) summum silentium custodiatur, et ere et corde fiant orationes secretæ, recordatio paccaterum cum fletu et lacrymis et gemitu seu suspirio, ut mans alium non noceat. Tunc iterum agant gratias Dee dicendo : Gratias tibi ago, Domine sancte Paler emnipotens, qui me dignatus es in hac die custodire; per taas sanctam misericardiam concede miki hanc necton mundo corde et corpore sic pertransire, qualiter nunc cordinem fratribus pedes lavent, hanc ab els bene- A verit, aut tenuem festucam de cella submeverit. dictionem et retributionis mercedem pro labore mercedem d se Domine recipere tota credulitate totice septimente fideliter expetentes : ut compientes eas Christi mandatum generaliter ab omnibus fratribus estissa prosequatur oratio; que et corum consummets officia velut plum sacrificium Deo commendet, et quidquid per ignorantiam, aut per humanam fragilitatem peccaverint, suppliciter intereedant.

#### NI. - Isem ejusdem (cap. 38).

· Acto autem Dominico ingredientes secunda feria, allie iterum succedentibus, hi qui egrediuntur utensilia in golbus ministraverint, et vasa consignent, que tanta sollicitudine curaque custodiant, ne aliquid ex els imminuatur aut pereat, ut credant pro sanctio et magnis rebus rationem non solum homini, sed etiam Domino redditutos, si forte ex his hegligeater faerlt fractum aut perditum. Ita enim septimunarius obsequium suum fideliter peragat, b no unum quident granum leguminis negligenter perire de suis manibus patiátur : quia omnia quæ in monasterio fuerint semel ingressa tanquam sacrosancta, et quasi jum Deo consecrata cum summa reverentia Patres nostri tracture jusserunt. Tanta ergo fide universa debet monachus agere, ut etiam · pro despectis rebus ac parvis, id est, si aliquid guad non recte positam est, competentius colloca-

surgens gratum tibi servitium exsolvere possim. Et cum magna cautela ambulent in ecclesia et dormitorio. Et cum ad proprium stratum venerit frater, dum se collocaverit, dieat psalmum: Dens, in adjutorium meum intende; et post Gloriam dient versum: Pone, Domine, ori meo custodiam, etc. Et sicut sibi mane postulat aperiri a Domino, sic requiescens roget poni ori suo custodiam. . Regula cujusdam Patris cap. 9: Ab hora vero completionis, enm oratio ad sommum capiendum datur. > Hinc capiendi sunt loci Poenarum Brevium apud S. Basilium, art. 15: Ε΄τις έσπέρας μετά το πατήρ ήμων ευρεθή διείλων, ἀφοριζέσθω, id est, ε si quis vesperi post Pater noster, inveniatur colloquens, excommunicetur; ) et art. 26 : Είτις ἐσπέρας μή φτάση τῷ Πατήρ ήμων έκτος αιτίας, στηκόνω είς προσεύχην έως πάντες χοιμηθώσι, id est, c si quis vesperi non eccurrerit ad Pater noster sine causa, stet in oratione, donec omnes decubuerint; > ex quibus liquet solitam recitari orationem Dominicam ab illis monachis ante cubitum. Id etiam notum est ex Constitutionibus Apostolicis S. Clementis, lib. vii, cap. 49, ubi ponitur hæc serotine orationis formula: Abiere muidec αύριου, αίνειτε δνομα αυρίου, etc., id est, Laudate, pueri, Dominum, laudate nomen Domini. Laudamus te, celebramus te, benedicimus te propter magnam gloriam, Domine rex. Puter Christi agni immaculati, qui tollit peccuta mundi. Te deset laus, te deset hymnus, te decet gloria Deum Patrem per Filium in Spiritu sancto in sæcula sæculorum. Amen. Nunc dimittis servum tuum, Domine, secundum verbum tuum in pace, etc.

Acto autem. Apud Smaragdum legitur, peracto; hæc autem habentur apud Cassianum capite citato.

b Ne unum quidem granum leguminis. Vide eumdem Cassianum capite 20 ejusdem libri. Hæc autem attentius consideret monachus, et recogitet quanto numero habenda sit vita monastica, quam sedulo leviores culpæ sint declinandæ, quanto studio anima custodienda, si tanta esse debet unius grani legumi-

§ VII. — Ex Regula Magistri (cap. 17).

 Superius diximus decadam fratrum sub sua cura duos præpositos continere. Qui decem fratres in coquinæ servitio vicibus combinati septenos expleant dies. Et cum in vicibus suis unius decades fuerit adimpletum servitium, consignatis omnibus a cellarario utensilibus, sibi alia in exercitatione decada succedat. Qua expleta succedant singillatim per singulas septimanas. f Singuli tamen ambo præpositi coquant cum solatio fratris 5 cujus voluerint sui. Et ideo quamvis cum solatio cujuslibet fratris singulos septimanas singulas diximus præpositos h cose etism pre minimis quibasque vasculis tanquam B quinare, ut cum non ambo in coquinæ simul servitie occupantur, unus foris cum decadæ suæ remaneat fratribus, qui in eis culpas vel vitia diversa custodiat, ut et si alii fratres sequestrantur in alio laboris opere, tales sequestrentur qui Dei plus possunt præsentiam timere, præoccupato in coquina præposito, i cum negligentiore remanente i vacivo præposito: ut et vicibus honorem impleant emendandi, et vicibus humilitatem exerceant serviendi. Ergo sic omnes explicando decadæ k recapitent. Nam unaquaque decada tali actione septenos expleant dies. 1 Bini fratres a præpositis suis in coquinæ servitio per hebdomadam deputentur; quibus a cellarario omnia

> nis cura, de quo sio Déo etiam rationèm redditurus. Lege autem: Ut ne unum quidem. Cap. sequenti profert exemplum cujusdam fratris, qui propter tria lenticulæ grana quæ in terram ceciderant neglecta, ab oratione suspensus est.

· Pro despectis rebus. Quia minima actio ad Dei doriam facta meritoria est : calix aquæ frigidæ ob Christum datus sua mercede non carebit; nec ullus

capillus de capite justi peribit.

d Se Domino. Lege, se a Domino, ut in cod.

Supertus diximus. Cap. 11 suæ Regulæ. Quæ autem hic tractantur, habentur in eadem Regula ms. codicis Corbeiensis, codem capite.

<sup>†</sup> Singuli autem præpositi coquant. Non eximit præpositos decadum a coquinæ officio: ita tamen ut nunquam duo unius decadis præpositi simul coquant, sed sigiffatim assumendo unum ex suæ decadis fratribus in solatium, ut uno præposito coquinæ mu-nus obeunte, alter remaneat qui fratrum actiones observet diligenter; et hic est sensus hujus textus.

6 Cujus voluerint. Pro quem voluerint, phrasis

græca, ut supra notatum est.

h Coquinare. Id est, coquere. Plantus in Pseu-

#### An tu coquinatum te ire quoquam pestulas?

i Cum negligentiore. Lege: Cum negligentioribus, ut in Reg. ms. sensus est: Cum alii fratres in aliquo opere sequestrantur a præpositis, soli il sequestrentur, qui plus possunt Dei præsentiam timere : ut cum unus præpositus coquinæ officio fungitur, alter qui ab hoc opere vacat, remaneat cum negligentioribus fratribus cum eis aliquid operans.

i Vacivo. In Reg. Ms. : Vacibo; b pro v, id est,

vacante, nempe a culinæ officio.

k Recapitent. Id est, iterum incipiant a prima de-

1 Bini fratres. Subaudi, deputantur ad coqui-

coquinæ vasa intrantibus consignentur. Et ideo bini A refectionem parari : ut mox inchoantibus coquinam fratres, ut invicem se suis solatiis a jubent. Cujus ordinationis in hebdomada talis debet esse introitus.

## § VIII. — Item ejusdem (cap. 19).

b Introituri, fratres, in hebdomadam o post Primam in oratorio dictam adducantur a præpositis suis ante abbatem, d et slat de eis majoris suggestio dicens: Jube, domne abba, vocari universam congregationem et orari pro his fratribus qui ingrediuntur in hebdomadam coquinæ: ut mereantur commendati orationibus vestris diaboli impedimenta non timere, et congregationi Dei omnia sine culpa perficere. Post hæc verba prosternant se illi duo fratres, orationi ante abhatem. Quod et retro omnis con-B tes decem refectiones eis subtrahantur. Quæ sengregatio una cum abbate facere debet; et postquam se levaverint omnes, illi duo dicant hunc versum : • Custodi nos, Domine, ut pupillam oculi : sub umbra alarum tuarum protege nos. Postquam vero oratum pro eis abomnibus fuerit, surgentes supra dicti duo fratres osculentur genua abbatis, f et pacem suis tradant præpositis, vel omni congregationi. Quibus post datam pacem præpositi sui dicant : Ite, fratres, in nomine Domini Jesu Christi, intrate in hebdomadam, e et petita benedictione omnia facite, dicentes per exercenda omnia: Benedicite; et cum benedictum fuerit quodcunque feceritis, maledictus diabolus impediendi ibi non habeat potestatem. Mox ab eodem die, si ad sextam h habent fratres reficere, dicta Tertia exeuntes cum congregatione de C oratorio hebdomadarii cum cellarario i oculos ad abbatem inquirentes eum quid jubeat congregationi ad

a tertia paratis omnibus, dicta Sexta eant ad mensas. Si vero hora nona erit refectionis præparatio, exiens abbas interrogetur ab hebdomadariis et cellarario; et statim post Sextam inchoent coquinare: ut dicta Nona omnes eant ad mensam. Quod si non forte occurrerint hebdomadarii i excommunicationis pænam suscipiant, quia lassatam congregationem utrisque operibus, id est, jejunii et laboris, sua pigritia cruciaverunt. Excommunicationis vero hæc sit sententia. Si sexta, vii; si nona, x; hoc est, si ad sextam horam k refectionem tricatam hebdomadarii offenderint, et non occurrerint, singulas quadras panis per sequentes septem refectiones perdant; 1 si nonam tricaverint, item singulæ quadræ per sequententia excommunicationis tandiu in damno annonæ excommunicatis permaneat, m quandin satisfactio in sequenti die promissa visa fuerit emendasse. Nam si grandis fuerit congregatio, vel aliqui extranei multi supervenerint, adjunctis in solatio fratribus, a Prima dicta interrogando abbatem de refectione, incipiant coquinare, ut hora constituta refectioni occurrant. In eadem namque hebdomada servitium ad mensas omnium ipsi adimpleant. Omnem diligentiam monasterii ipsi exerceant. Ipsi omnes fratres in hebdomada ipsa discalcient, adjunctis in solatio de decada sua fratribus cum quibus et discalcient, et ipsa calciaria faciant, et facto mane sedentibus ad ordinem fratribus ipsi consignent simul; et in eadem hebdomada munditias monasterii exerceant, n refrigeria lavent, ligna concidant, aquam faciei tradant, o ad communionem intrantibus fratri-

Jubent. Ita in Reg. ms. pro: Juvent.
 Introituri fratres. Hac videre est in Regula ms.
 Magistri cod. Corb. eodem cap. 19.

Post Primam. Dissentit a S. Benedicto qui vult ejusmodi benedictionem seu orationem dari post Matutinos.

d Et fiat de eis majoris suggestio. Id est, major seu senior duorum horum præpositorum suggerat abbati, ut ob septimanariorum benedictionem universam congregationem arcessat, etc.

· Custodi nos, Domine. Dissentit a S. Benedicto. f Et pacem suis tradant præpositis. Id est, suos

præpositos osculentur.

E Et petita benedictione. Nihil prisci illi monachi faciebant sine majoris benedictione ob rationem a D Magistro prolatam. Pœnæ Breves monachorum sancto Basilio vulgo ascriptæ, art. 11 : Είτις ούκ α εη εύλογίαν είς τον ορδινον αύτου γενέσθω απευλογίας, id qui non acceperit benedictionem ad ordinem ministerii sui, careat benedictione; > ορδινον, est ordo, vocabulum Græco-Barbarum. De quo vide Joannem Meursium in Glossario Græco-Barbaro. Memoriale quomodo in monasterio conversandum sit: Cum domnus abbas aut certe alius ex senioribus alicui ex fratribus aliquod opus facere præcipit, suscipiat junior cum magna humilitate jubentis imperium : sit auris prompta ad audiendum, ac si di- • vinitus dicatur; sint pedes directi, manus vero expeditre ad faciendum; et humiliatus dicat : Benedicite. Expleto opere revertens cum humilitate dicat similiter: Benedicite. > S. Isidorus cap. 17 Regulæ inter delinguentes commemorat, qui ministerium cujuslibet operis injunctum sine benedictione susce- :

perit, aut perfecto opere benedictionem minime postulaverit. > Ex quibus ultimis locis patet benedictionem etiam perfecto opere petitam fuisse.

h Habent. Id est, debent.

i Oculos ad abbatem. Lege, ut in Regula ms.: Oculos habeant ad Abbatem. Sup. conversos

i Excommunicationis pænam suscipiant. Hæc non est proprie dicta excommunicatio: quia paulo post eam declarans jubet reum tantummodo aliquot dies

una panis quadra multari.

L Resectionem tricatam offenderint. Id est, non expeditam et non paratam. Nam tricæ, inquit Nonius cap. 1, sunt impedimenta et implicationes (et intricare, impedire, morari) dictæ quasi tericæ, quod pullos gallinaceos involvant, et impediant capilli pedibus implicati. Unde et tricari in parvo morari. Glossæ Isidori: Acinari, tricari, in parvo morari.

1 Si nonam tricaverint. Ita in Reg. ms.; sed legendum puto, si ad nonam tricaverint, id est, si ad nonam expedite et opportune refectionem non para-

" Quandiu. Id est, donec S. Ferreolus cap. 29 Regulæ: ( Ut, quandiu a proposita intentione revocentur, et tumorem mentis manifesta emendatione deponant, secundum arbitrium abbatis arduæ omnino subjaceant disciplinæ. >

<sup>n</sup> Refrigeria. Id est Latrinas. Cap. 79 ejusdem Regulæ : « Ipse sibi custodes excitet, cum clavem requirit; quo præsente incipiat ad ignotum refrige-

rium foras exire.

o Ad communionem intrantibus. Vide supra de hac re notata capite 52, § 7.

bana, et facitergia vel res sordidas fratrum ipsi lavent illis horis in quibus non coquent. c. Candelas monasterii a cellarario factas quotidie ipsi incendant et d tutent. Mox enim in hebdomadam, ut diximus, prima die post Primam dictam intraverint, primum opus servitii sui munditias oratorii exhibeant, et • mattas oratorii pavimento 1 retendant. Quod in totis septem diebus hebdomadæ suæ post matutinos dictos opus primum servitii sui oratorio exhibeant. Cum astant vero in septimana, sua, coquinam s intrantes ad se fratres mox petant eos pro se secum orare.

#### § IX. — Item ejusdem (cap. 23).

h Hebdomadarii cum servitium mensarum exercent, si forte ad ministrandum omnibus i non occurrerint, insinuent hoc ipsum suis præpositis: a quibus ordinatus de eadem decada unus frater in eorum solatio adjungatur. Quotiesque hebdomadarii in servitio mensarum negligenter mensis deserviunt, alia die hora refectionis levet se abbas, et cum uno de præpositis aut duobus, si grandis fuerit congregatio, ipsi saciant servitium ad omnes mensas, ut et doceat eos quomodo faciant quod non possunt implere: et agnoscentes omnes fratres erubescant i incommunicatura hominum vel pari servitio

· Mappas. Mappa est linteum tergendis manibus aptum, Gallice serviette. Aimoinus lib. 1v de Gestis Francorum, cap. 2: Austregesillus quoque Bituricensis archiepiscopus sub rege Guntranno diu quo-que in palatio commoratus mappam ei ad tergendas C præbere consueverat manus. Meminit Martialis lib. x11, Epigram. 29 :

Attulerat mappem nemo, dom forta timentur. Mantile a mensa surripit Hermogenes.

Ubi mappa a mantili distinguitur. Nam mappa est qua manus terguntur, quam quisque conviva afferebat : at mantile quod mensæ sternitur; et Martialis quidem tempore. Nam Varronis ætate mantile dicebatur, quo manus terguntur, ut ipse Varro docet lib. v de Lingua Latina: Mantelium, quasi manu-terium. A mappa mapparius, qui mappam tergendis manibus porrigit. Acta S. Austregesilli: c Et erat sane regi gratissimus, éique manus abluenti offere-bat linteum, quo eas extergeret : quo factum est, ut eum mapparium id temporis vocitarent. > Dicebatur eliam mapparius sive μαππάριος, is qui mappam in circum mittebat signum aurigis, quo viso e carceribus erumperent : vide Glossarium Græcocap. 5: « Et mappam quoque usitatum circo nomen Pœni sibi vindicant. >

b Sabana. Vide superius annotata.

e Candelas. Hoc vocabulo utitur Athenæus lib. xm sub finem. De quo hæc habet Suidas : κανδήλα παρά χαίτεν δήλα, id est, « candela dicta quod clarum lumen suppeditat, dum uritur. > Sed merum putum Latinum, a candeo deducendum. Candelæ sunt lamades, ut videre est in Dialogis Zachariæ papæ, ubi lampades passim xavdálæs vertit.

d Tutent. Id est, exstinguant. Vide supra.

· Mattas. Quæ substernuntur monachis psallentibus, de quibus infra.

f Retendant. Id est, iterum tendant, quia abstulerant eas, ut pavimentum oratorii verrerent.

Intrantes ad se fratres. In Reg. ms. Hæc vocabula, ad se, desiderantur. Sensus est : Si qui fra-

bus aquam manibus ipsi ministrent. A Mappas bet sa- A Dei æqualem non mereri divinæ sapientiæ gratiam cum k utilibus fratribus invenire.

§ X. — Ex Regula cujusdam (cap. 12).

Coqui vero per hebdomadas 1 coquinent. Unaquaque hebdomada tres, vel amplius, si necesse fuerit, ad coquinandum deputentur, ne impositus sine discretione labor unde mercedem mercari debuit, inde murmurii fructum reportet. Ingredientes autem pro se orari rogent omnem cœtum fratrum. orantes in oratione dicant: " Adjutorium nostrum in nomine Domini, qui fecit cœlum et terram (Psal. CXXIII); et adjuva nos, Deus salutaris noster (Psal. LXXVIII). Excuntes vero lavent omnium fratrum pedes, et omnia vasa quæ ad necessarium usum habuerunt lavata n præpositis repræsentent : similiter o pro se orari rogent, et hunc versum in oratione dicant : P Quoniam tu, Domine, adjuvisti me, et consolatus es me (Psal. LXXXIII). Propter singulas negligentias tam cogui guam cellararii xxv palmarum percussionibus quotidianis diebus emendentur: ne minimas parvi pendentes culpas, in majoribus procliviores reperiantur. § XI. — Ex Regula sancti Cæsarii episcopi(cap. 12).

q Qui coquunt, r singuli illis meri pro labore addantur. In omni ministerio corporali tam in coquina, vel quidquid quotidianus exigit usus, vicibus sibi, excepto Patre, vel præposito, succedere debent.

tres in cogninam ad hebdomadarios intrent, mox hebdomadarii petant ab eis, ut secum pro se orent.

h Hebdomadarii. Hac habentur in Reg. ms. Ma-

gistri cod. Corb. in fine ejusdem capitis 23.

1 Non occurrerint. Id est, non potuerint occur-

rere. In Reg. ms. legitur, non occurrunt.

i Incommunicatura. Id est, in communi natura.

L Utilibus. Id est, bonis, piis. S. Benedictus cap. 7: Dicat semper utilis frater. Ita enim legendum ibi animadversum est.

1 Coquinent. Id est, coquant.

m Adjutorium nostrum. Hac in re non convenit cum S. Benedicto.

n Præpositis. Qui tamen eadem vasa cellerario consignent.

o Pro se orari rogent. Completa hebdomada.

P Quoniam tu, Domine, adjuvisti me. Videntur hæc verba ex Reg. ms. S. Benedicti desiderari, Benedictus es, Domine Deus, istis præponenda.

9 Qui coquunt. Hec videre est in Regula S. Cæsarii excusa, quæ est sanctimonialium eodem capite

12, uhi legitur, coquent.

singuli illis meri. Ita in cod. Vind. In Regula barbarum Joan. Meursii. Mappa vox est Punica a D excusa habetur : Singulæ illis merito pro labore ad-Romanis usurpata, ut docct Fabius lib. 1 Instit., dantur; sed locus corruptus, nullumque sensum efdantur; sed locus corruptus, nullumque sensum efsicit. Itaque ex hoc Concordiæ codice restituendus. Sensus ergo est, ut qui, vel quæ coquunt singulos meros ad levandum laborem accipiant, nempe antequam se operi coquinæ accingant. Merus autem hoc loco substantivum est mascul. gen., estque vasculum vini, sive cyathus, sive scyphus. Magister in Regula, cap. 27: ( Mox cum sederint ad mensas fratres singulos meros accipiant. Quos meros accipientes singuli porrigunt abbati. • Et paulo post: In suos meros quisque frater de suo pine ternas sibi et non amplius buccellas intingant. > Et postea: · Post ergo primos meros æstivo tempore ad refectionem tam sextæ quam nonæ, caldelli omnibus quaterni sufficiant.

\* Vel præposito. Particula, vel, sumitur hoc loco

copulative, non disjunctive.

## CAPUT XLV.

#### DE INFIRMIS FRATRIBUS.

## § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Infirmetum cura ante omnia et super omnia adhibenda est: ut sicut revera Christo, ita eis serviatur, quia ipse dixit : Infirmus fui, et visitastis me. Et: quod fecistis uni a de his minimis, mihi fecistis (Matth. xxv). Sed et ipsi infirmi considerent in honorem Del sibi serviri; et non b superfluitate

· · · De his minimis. Ita apud Smaragdum. In cod. S. Germ. cum S. Dunstano, et vulgo editis. De iis minimis meis. In textu evangelico: Uni de iis fratribus meis minimis.

b Superfluitate sua. Petendo irrationabilia.

· Fratres suos servientes sibl. Si monachi sanis fratribus servient, æquum est etiam ut ægrotis; et si mazima charitas et merces acquiritur ab iis qui sanis serviunt, quanta mercede cumulabuntur papud Atticos domuncula. , ii, qui ægrotos fovent. Quanta sollicitudine et cura suam operam circa infirmos fratres confulerit S. Desithens, ejus Acta testantur. Qui toto quinquentione Coloniensi. Sanctus vero Dunstanus et valuere papud Atticos domuncula. , super se. IIa codices S. Germ. S. Faronis et Victorini et Vind. cum Kerone, Smaragdo et editione Coloniensi. Sanctus vero Dunstanus et valuere papud Atticos domuncula. , super se. IIa codices S. Germ. S. Faronis et Victorini et Vind. cum Kerone, Smaragdo et editione Coloniensi. Sanctus vero Dunstanus et valuere papud Atticos domuncula. ) nio, quo in monasterio vixit, infirmis in nosocomio ministravit. Singulos quosque humili suo obsequio refocillabat, lectos concinue et commode sternebat, omnia munde pureque agebat. Si casu aliquid ex negligentia omisisset, aut subiratus verbum ali-quod protulisset, statim dimissis omnibus cellulam

ingressus in lacrymas erumpebat. d Sit cella. Idem Instituit S. Eugendus abbas, ut in ejus Actis apud Surium habetur : « Verum etiam propter laborem infirmitatis, donec sanitas suppeteret, præstitit sequestratim refleere vel ma-nere. • Cella hoc loco est cubiculum. Est et cella locus in quo necessaria reponuntur. Varro lib. 1v de Lingua Latina : « Ubi conditum esse volebant, a celando cellam appellabant. > Locus in templo, ubi sedes Dei erat. Idem Varro eodem libro : « Et ideo C in sedibus sacris ante cellam, ubi sedes Dei sunt, Græci dicunt πρόδομον. > Et lib. v : « Hinc etiam ampitus dicunt eloqui et reloqui in fanis Sabinis, e cella Dei qui loquuntur. Nomen postea ad claustra monachorum translatum significat angustum monachi cubiculum, at sæpe occurrit in hoc libro, et apud Cassianum, Dorothoum, Palladium, Moschum et cæteros, qui de re ascetica scripserunt, Diminutivum cellula. Unde et cellulani monachi a S. Sidonio Apollimare appellati sunt lib. 1x, epist. 3, uhi celebre monasterium Lerineuse nominat. c Senatum Lerinensium cellulanorum. . Sumitur etiam cella pro monasterio. S. Gregorius lib. 1, epist. 54. Festivitatibus sanctorum desiderabiliter insistentes præsentis præceptionis nostræ paginam ad experientiam tuam necesse duximus dirigendam, indicantes ei oratorium beatæ Mariæ, quod nuper in cella fratrum ædificatum est, ubi Marinianus abbas præsse cognoscitur. ) Idem lib. vi, epist. 10 : « Si ergo qui vos ex ordine sequitur talis est ut circa D cella ordinationem fratrumque custodiam, etc. > Hinc capiendus locus lib. 11 Dial., cap. 23: « Cui ille respondit: Quid est quod loqueris soror? Manere extra cellam nullatenus possum. > Cella enim ibi sumitur pro monasterio, alioqui falsum dixisset S. Benedictus; nam poterat in oratorio pernoctare, aut in dormitorio fratrum jacere. Sumitur etiam pro parvo monasterio, quod subest alicui majori monasterio, et valgo dicitur prioratus seu præpositura. Lupus abbas Ferrariensis epist. 11 : « Cellam S. Judoci, quam Magnus Carolus Alcuino, etc. > Addit.

A sua contristent e fratres suos servientes sibl. Qui tamen patienter portandi sunt, quia de talibus copiosior merces acquiritur. Ergo cura maxima sit abbati, ne aliquam negligentiam patiantur. Quibus fratribus infirmis a sit cella super se deputata, et f servitor f timens Deum, et diligens ac sollicitus. A Balnearum usus infirmis, quoties expedit, offeratur: i sanis autem, et maxime juveni-

1 Capitul. Lud. imp., tit. 44: « Ut abbatibus liceat habere cellas in quibus aut monachi sint aut canonici. > Et abbas provideat ne minus de monachis ibi habitare permittat, quam sex. > Hec vocabulum Græci Patres usurparunt, senctus Basilius, Palladius, Dorotheus et alii, apud quos legitur : xélin et πελλίον. Meminit Moschopolus in schedis Κελλίον χοινώς, παρά Δττιχοίς δωμάτιον, id est, communiter,

ratze editiones legunt : Per se. Unus Turrecremata : Desuper. Sed sive per se, sive super se legatur, nihid aliud est quam seorsum et separatim : ita ut non jaceant ægroti in communi fratrum cella, quam dor-

mitorium appellant, sed in altera.

f Et servitor. Per servitorem intelligit aliquem monachum qui ægrotis serviat. Nam supra dixit: Et non superfluitate sua contristent fratres suos servientes sibi, > et in fine capitis : « Cura autem maxima sit abbati, ne a cellerariis et servitoribus negligantur infirmi : quia ad ipsum respicit, quidquid a discipulis delinquitur. > Nam passim in Regula monachi discipuli appellantur, cap. 1. Memor sit semper abbas, quia doetrime sue et discipulorum obedientiæ utrarumque rerum in tremendo judicio Dei facienda erit discussio. 1 Et pauto post : e Et capacibus discipulis mandata Domini verbis proponat.

8 Timens Deum. Idem statuit S. Cæsarius in Regula sanctimon. eap. 30 : « Ægrotantium cura, sive aliqua imbecillitate laborantium uni satis fideli et compunctæ debet injungi, quæ de cellario petat quedcunque opus esse prospexerit : et talis eligi debet, quæ et monasterialem rigorem custodiat, et infirmis

cum pietate deserviat.

b Bolnearum usus. Additio 1 Capitul. Lud. imp., tit. 7: « Balnearum mus in arbitrio Prioris consistat. » Intelligitur autem de balneis tam artificiosis quam naturalibus, tam de publicis quam domesticis, quæ quidem ad sanitatem conducant, non ad volu-

i Sanis autem, etc., tardius concedatur. Tardius, id est, rarius. Hanc enim balacarum voluptatem, tanguam Veneris irritamentum, carnis titifationem atque enervationem sancti Patres abhorruerunt. S. Hieronymus in epistola ad Rusticum: « Balnearum fomenta non quærat qui calorem corporis jejuniorum cupit frigore exstinguere. . Sanctus Athanasius libr. de Virginitate; balnearum usum virgini interdicit, dum sana erit. Eumdem probibet S. Florentinæ sorori S. Leander lib. de Institutione Virginum, cap. 18: « Balneo non pro studio vel nitore utaris corporis, sed tantum pro remedio salutis. Utere, inquem, lavacro quando poscit infirmitas, non quando suascrit voluntas. Quod enim necesse non est, si egeria, peccabis. Scriptum est enim: Et carnis curam no feceritis in deaidoriis. Cura carnis veniens ex concupiscentis habefirmis omnino debilibus pro reparatione concedatur; at ubi meliorati fuerint a carnibus more solito omnes abstineant. Curam autem maximam habeat abbas, a ne a cellararlis aut servitoribus negligantur infirmi : quia ad ipsum respicit quidquid a discipulis delinquitur.

§ H. — Ex Regula sancti Pacheum (cap. 40).

· Ouod si obtenditur infirmitas, i præpositus domus perget ad ministros ægrotantium, et ab eis quæ necessaria sunt accipiet.

§ III. — Item ejusdem (cap. 41) .

Si de ipsis ministris aliquis languerit, non habebit licentiam introeundi in coquinam vel cellarium, et sibi aliquid auferendi; sed cæteri ministri id quod coquere sibi quod desideraverit; sed præpositi domorum quæ necessaria viderint et ab aliis ministris accipient.

§ 17. — Item ejusdem (cap. 42). Mes poterit languidus ingredi i celiam vescen-

tur in vitlo; non ea, quæ saluti recuperandæconvenit. Quamobrem non te illiciat lavare sæpius carnis voluptas, sed infirmitatis imperet necessitas : caret omni culpa, si quod necesse est egeris. . S. Theodericus abbas monasterii S. Huberti, nunquam balneis uti voluit, vel ægrotus : dicebat enim illam carnem non indigere lavatione, qua putrede et vermibus cibus paulo post debehat esse. S. Epiphanius episcopus Ticinensis, balneis non utebaiur : « Ne nitorem animæ et interiorls hominis fortitudinem balnea magis sordibes amics confringerent, 1 inquit 9. Emodius episcopus Ticinensis in ejus Vita. S. Georgius monachus Bethlehemiticus, martyr in Hispania sub C persecutione Arabica. A die qua monasterium peliit, et cohortibus monachorum ascitus est, usque ad coronam martyrii sui (ut ipse nobis secretius retulit) nec lotus aqua, nec balneis usus est, inquit, S. Eulogius libr. 11, cap. 10.

a Sed et curnium cous. Idem statuit S. Cæsarius in Recapitulatione, cap. 17: « Pulli vero pro infirmis præbeantur, nam in congregatione nunquam ministrentur. Carnes vero a nulla unquam penitus in cibo sumantur : si forte aliqua in desperata infirmitate suerit, jubente providente abhatissa accipiat. )

b Infirmis omnino debilibus. Codex S. Faronis, Vind. Smaragdus, S. Dunstanus, Turrecremata, editio Coloniensis legunt: Infirmis omnino debilibusque; editio Colinæi: Infirmis omninoque debilibus. Optima lectio: nam eap. 39 ait: Præter omnino debiles et ægrotes.

e A carnibus more solito omnes abstineant. Tam quadrupedum quam volatilium, quia idem prohibet D sanis quod indulsit ægrotis, nempe esum carnium, nec solum quadrupedum, sed etiam volatilium, quas nunquam prohibuit segrotis, quia hoc absurdum prorsus fuisset.

d Ne a sellarartic et servitoribus, etc. S. Cæs. c. 40 Reg. sanctimonialium : c Celleraria vero et ça quæ infirmis servitura est, super omnem sollicitudinem cura illis et diligentia infirmarum coram Deo et angelis ejus denuntietur. )

· Qued si obtenditur, etc. Habetur art. 18 Reg.

sancti Pachomii.

1 Præpositus domus. In qua residet ille frater ægretus: nam, ut sæpies dictum est, monachi S. Puchomii in plures domos, seu ordines, divisi erant sub singulis præpositis.

8 Art. 19. Regulé editæ

h Nec poterit languidus. Habetur in Regula S. Pachomii, art. 20.

hus tardius concedutur. • Bed et carnium esus b in- A tium et comedere quod desiderat, nist a ministro qui bule rei præpositus est ducatur ad vescendum. Non ei licebit de his quæ acceperit in loco ægrotantium i ferre ad cellam suam, nec pemum quidem.

§ V. — Item ejusdem (cap. 16).

si aliquis eorum qui peregre mittuntur, in itinere 1 vel in navi ægrotaverit, et habuerit necessitatem sive desiderium comedendi = liquamen de piscibus, vel aliarum rerum quæ in monasterio a comedere consueverant, non manducabit cum fratribus cæteris, sed separatim el dabitur a ministris ad omnem abundantiam, ne in ullo languidus contri-

§ VI. - Item ejusdem (cap. 47).

 Ægrotantem absque concessione Majoris nullus el necessarium viderint, dahunt. Nec permittatur B audeat visitare : nec propinquus quidem atque germanus sine imperio præpositi domus ministrandi habebunt potestatem.

§ VII. — Item ejusdem (cap. 129).

P Qui est infirmus q in funere, r habebit ministrum ut eum sustentet. Et omnine ad quemcunque

i Cellam vescentism. Id est, commune refectorium

fratrum. Ferre ad cellam. Juxta id quod in eadem Reg. cautum est, art. 43 : Nullus in cella sua reponat ali quid ad vescendum, absque his que a dispensatore ac-

k Si aliquis eorum. Reperire est in Regula S. Pa-

chomii capite 23.

1 Vel in navi. Ita in cod. Vind. Male in Regula excusa legitur, vel in via; nam antea dixit, in itinere: ac proinde superfluum subjungere, vel in via. Quod autem nostra Concordize lectio recta sit, patet ex eadem Regula, in qua sit mentio navis et navigationis, ut art. 49 : Si quis ambulaverit in via, vel navigaverit; art. 66 : In navibus similis disciplina est : Nemo a terra solvat navigii funiculum absque jussione Patris. In interiore parte navis, cateris fratribus super transtra et tabulata quiescentibus, nullus dormiat; et paulo post : Vasa infirmiora cum eis non navigabunt. Accedit quod S. Pachomii monasterium situm erat in insula Nili Tabenna, in Thebaïde, ut dictum est.

m Liquamen de piscibus. De hac re infra. n Comedere consueverunt. Lege, ut in Regula 8. Pachomii: Comedere non consueverunt. Non enim Pachomiani illi monachi comedebant liquamen, et multa alia quæ deliciosa erant. Unde art. 32 dicitur: Nec rescentur, nisi iis quæ edere in monasterio consueverunt. Soli autem ægroti edere liquamen et vinum bibere permittebantur, ut videre est cap. 22 ejusdem regulæ: Vinum et liquamen absque loco ægrotantium nullus attingat.

Agrotantem. Invenitur in Regula S. Pachomii, art. 24. Optima sane institutio. Nam in cella infirmorum, dum ægrotorum recreatio prætexitur, usu venire solet multa otiosa et scurrilia verba insulse

effetiri.

P Qui infirmus est, etc. Hic articulus non exstat in Reg. exc. S. Pachomii.

a In funere. Lege : In itinere, ut sequentia satis

r Habebis ministrum. Optima institutio, ut fratri laboranti in ipso itinere non desint solatia. Hinc eapienda sunt illa verba regulæ S. Pachomii art. 23: Et dabitur ei a ministris ad omnem abundantiam; ut in nullo frater languidus contristetur. Di enim agitur de ægrotantibus in itinere : ita ut ministri hoe loco sint illi habdomadarii, qui ægrotautibus jn itinere servire debeant, juxte hune nestra Concordia locum missi fuerint fratres, habebunt de hebdoma- A dariis qui ægrotantibus serviant, si forte in itinere vel agro languor obrepserit.

# § VIII. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 10) .

Ægroti omni miseratione et compassione fovendi sunt; eorum languores congruo revelandi sunt ministerio. Tales tamen sunt eis ministri deligendi, qui et pulmenta strenue præparent, et devoto eis ministerio obsecundent, et de his quæ illis residua sunt, neque fraudem faciant, neque occulte comestione se illicita polluant.

# § IX. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 57).

Interrog. b Quali affectu debemus c infirmis fratribus ministrare? — Resp. Sicut ipsi Domino offerentes obsequium, qui dixit: d Quia cum secistis uni ex minimis istis fratribus meis, mihi secistis (Matth. xxv). Expedit autem ad conservandum hujusmodi affectum in obsequiis, ut et hi qui obsequia a nobis suscipiunt, tales sint quibus merito deserri obsequium debeat. Et ideo oportet eos qui præsunt curam gerere, et ne hi quibus ministratur tales sint qui carni indulgeant et ventri, sed potius in amore Dei et Christi ejus probabiles inveniantur, et per patientiam suam ac vitæ meritum fratrum mereantur obsequia, ut habeantur ad gloriam Christi, et opprobrium diaboli, sicut et sanctus Job.

## § X. — Ex eadem Regula (cap. 37).

Interrog. Cum quali humilitate debet quis suscipere a fratribus obsequium? — Resp. Sicut servus a C domino, et sicut ostendit Petrus apostolus cum ei Dominus ministraret. In quo simul etiam periculum eorum ostendit, qui nolunt recipere obsequia fratrum.

In cod. Crass. eod. cap.

b Quali affectu. Exstat apud S. Basilium interrog. 160 Regul. Brev., et apud Rufinum, cap. 30.

c Infirmis. Ita apud Rufinum; non exstat in textu Græco.

d Quia cum. Ita apud Rusinum et Smaragdum; at in textu Evangelii : Quandiu. In textu Græco in ocov, id est, quandiu. S. Benedictus habet : Quod.

 Quibus merito deferri obsequium debeat. Ita apud Rufinum et Smaragdum. Quæ tamen verba desiderari videntur in textu Græco.

f Cura infirmorum. Reperitur in Regula S. Isidori

excusa, cap. 21.

s Ut de sumptibus eorum. Ita docet S. Fructuosus cap. 10: « Et de his quæ illis residua sunt neque fraudem faciant; neque occulte se illicita comestione polluant; » recte. Cavendum est enim infirmorum ministris, ne dum ægrotis simul etiam gulæ illecebris serviant; et dum circa alieni corporis sanitatem occupantur, animæ suæ salutem negligant. Quibus S. Dositheum imitandum propono, qui cum infirmis serviret, lautiores cibos eorum ne prinoribus quidem labris degustabat, sed viles tantum reliquias, ut pisciculorum capita, jocinora, et insipida quædam exsta comedebat, quemadmodum in ejus Actis narrat sanctus Dorotheus.

h Pro necessitate languoris. In Reg. S. Isidori excusa legitur: Propter necessitatem languoris; additurque, et nocturnam pollutionem: quæ ultima verba hic desiderantur, omissa forsan ex indu-

stria.

§ XI. — Ex REGULA SANCTI ISIDORI (cap. 22).

1 Cura infirmorum sano sanctæque conversationis viro committenda est, qui pro eis sollicitudinema ferre possit, magnaque cum industria præsto faciat quidquid imbecillitas expostulat. Ipse autem sic ægrotis deserviat, <sup>8</sup> ut de sumptibus eorum vesci non præsumat. Ægrotis delicatiora præbenda sunt alimenta, quousque ad incolumitatem perveniant: postquam autem salutem receperint, ad usum pristinum revertantur. Infirmi pro quo delicatius aluntur, fortiores inde nequaquam scandalizentur. Oui enim sani sunt insirmos tolerare debent : qui autem infirmi sunt sanos et laborantes anteponendos sibi non dubitent. Nullam oportet vel veram corporis insirmitatem tacere, vel salsam prætendere; sed qui possunt gratias Deo agant, et operentur : qui vero non possunt, manifestent suos languores et levius humaniusque tractentur. Sub prætextu infirmitatis nibil peculiare habendum; ne lateat libido cupiditatis sub languoris specie. Lavacra nulli monacho adeunda studio lavandi corporis, nisi tantummodo h pro necessitate languoris. Ne differendum est propter medelam, si expedit; i nec murmurandum est: quia non fit pro appetitu voluptatis, sed pro remedio tantum salutis.

#### § XII. — Ex REGULA SANCTI AUGUSTINI (cap. 43).

i Qui infirmi sunt k ex pristina consuetudine, si aliter tractantur in victu, non debet aliis molestum esse, nec injustum videri, quos facit <sup>1</sup> alia consuetudo fortiores. Nec illos feliciores putent, quia sumunt quod non sumunt ipsi; sed sibi potius gratulentur, quia valent, quod non valent illi.

#### § XIII. — Item ejusdem (cap. 16).

m Sane quemadmodum ægrotantes necesse habent minus accipere, ne graventur, ita o exposita ægri-

<sup>1</sup> Nec murmurandum. In Regula S. Isidori excusa additur: Si fiat.

i Qui infirmi. Hæc videre est in Regula S. Augustini, eodem cap. 14, et in epist. 109.

k Ex pristina consuetudine. Delicatius vivendi.

1 Alia consuetudo. Duriter et parce vivendi. Apud

Smaragdum legitur: Aliqua.

m Sane quemadmodum, etc. Hæc habentur in

Reg. S. Augustini excusa eodem cap. 16.

Minus accipere. Supp., Cibi. Id docent omnes medici. Quod tamen pensandum est juxta morbi intensionem et remissionem et vires ægroti. Cum D morbus in suo vigore constiterit, tenuissima diæta, seu victu ntendum est, ut docet Hippocrates libr. 1 aphorismo 8. In morbis etiam peracutis, quæ cito veniunt ad suum statum, celerrimeque suam absolvunt historiam, quam tenuissima diæta utendum est, ut docet Hippocrates ejusdem libr. aphor. 7. Hinc capienda sunt hæc verba Cornelii Celsi libr. 11, cap. 16: c Initia morborum primum famem sitimque desiderant. > Nam in diuturnioribus morbis, si sub eorum initium quam tenuissima diæta præscribitur cum ad suum vigorem effloruerint, ubi quam tenuissimo victu utendum est, vires agroto ad sanitatem recuperandam non suppetent, juxta Hippocratem lihr. 1 aphor. 10: Qua in re consilio peritissimi medici stare debet ægrotus. « Neque alla res magis

Exposita. Id est, deposita. De quo vocabulo infra.

hi qui de humillima sæculi paupertate venerunt: tanguam hoc illis contulerit recentior ægritudo, quod divitibus anterior consuetudo.

#### § XIV. — Idem ipsius (cap. 17).

b Sed cum vires pristinas reparaverint, redeant ad feliciorem consuetudinem suam, quæ famulos Dei tanto amplius decet, quanto minus indigent : e ne cibi eos teneat voluptas d jam vegetos, quos necessitas levaverat infirmos. e Illi se æstiment ditiores, qui in superanda parcitate fuerint fortiores. Melius est enim minus egere f quam plus agere. ·

#### § XV. — Item ejusdem (cap. 29).

<sup>6</sup> Lavacrum <sup>h</sup> etiam corporum, <sup>i</sup> cujus infirmitatis necessitas cogit, minime denegetur; sed fiat B ciendorum, sive aliqua imbecillitate P etiam sine sine murmurio i de consilio medicinæ: ita ut etiam si nolit, jubente præposito faciat quod faciendum est pro salute. Si autem ipse velit, et forte non ex-

magis adjuvat laborantem quam tempestiva abstiinquit Celsus codem capite. Et ægrotus sanitatis recuperandæ studiosus non debet animo suo obsequi : Cui vehementer nocet, quoties in ejus quod assumitur, vel tempore, vel modo, vel genere peccatur, > inquit Celsus capite citato.

· Sic tractandi sunt, etc. Si modo lente et pedetentim recreantur, maxime si ex morbo diuturno corpus extenuatum sit, juxta iliud Cornelii Celsi libr. 1, cap. 3 : « Neque vero ex multa fame nimia satietas, neque ex nimia satietate fames idonea est. > Ex doctrina Hippocratis libr. 11, aphor. 7: Τὰ ἐν πολλῶ χρόνω λεπτυνόμενα σώματα νωθρῶς ἐπα-νατρέφειν δεὶ, id est, « longo tempore extenuata corid est, c longo tempore extenuata cor- C pora lente reficere oportet. > Quo enim diutius vacavit pars nutritioni dicata a suo officio, eo difficilius ad illud redit. Quæ vero brevi extenuata sunt, celeriter refici poterunt, ut docet idem eodem aphorismo, servata tamen moderatione debita. Nam subitaria cibi satietas admodum periculosa est ab inedia.

b Sed cum vires pristinas, etc. Hæc reperiuntur in epist. S. Augustini 109, et in Regula excusa, eodem cap. 17.

· Ne cibi eos teneat voluptas. Ita in cod. Corb. et in Reg. excusa. Smaragdus legit: Nec eos ibiteneat voluptas. In epist., nec eas ibi teneat voluptas. Set prior lectio potior est, quam etiam agnoscit co-

dex Vind.

d Jam vegetos. Ita in cod. Corb. In epistola, jam

d Jam vegetos. Ita in cod. Corb. In epistola, jam vegetas. În Regula excusa et apud Smaragdum legitur,

jam vegetatos. Rectius.

e Illi se existiment. Ita in cod. Corb. recte; nam in epist. ad sanctimoniales legitur, illa. Smaragdus legit, illos æstiment. In Regula excusa illos existimet, D non ita recte.

Quam plus agere. Lege, quam plus habere. Ita in cod. Vind, et Corb. In Regula excusa, in epistola,

et apud Smaragdum.

<sup>8</sup> Lavacrum. Habetur in Regula edita S. Augustini cap. 51. Apud Smaragdum legitur, lavacrum infirmis.

h Etiam corporum. Ita in cod. ms. Corb. et in epistola D. Aug. in Regula excusa, etiam corpori.

i Cujus infirmitatis necessitas. Ita in mss. Vind. et Corb. Ita etiam in epistola. In qua tamen post τὸ cujus legitur, autem : quia ibi incipit nova perio-dus ob quædam verba, quæ τὸ cujus præcedant, quæ neque hic, neque in Regula S. Augustini exstant. lo-Regula excusa legitur, cum infirmitatis, etc. Recte.

Apud Smaragdum, si necessitas.
i De consilio medicinæ. Ita in cod. Corb. et in Reg. excusa; sed in epistola habetur. De consilio medici.

Non obaudiat. In epistola et in Regula edita et

tudine « sic tractandi sunt, ut citius recreentur, etiam A pedit, suæ cupiditati 🛕 non obaudiat. Aliquando enim, etiam si noceat, prodesse creditur quod delectat. Denique si latens est dolor in corpore, famulo Dei dicenti quod sibi doleat, sine dubitatione credatur. Sed'tamen utrum sanando illi dolori quod delectat expediat, si non est certum, medicus consulatur.

#### § XVI. — Item ejusdem (cap. 50).

. 1 Neque eant ad balneas, sive quocunque necesse ire fuerit, m minus quam duo vel tres. 'u Nec ille qui habeat aliquo eundi necessitatem, cum quibus ipse voluerit, sed cum quibus præpositus jusserit, ire debebit.

#### § XVII. — Item ejusdem (cap. 31).

o Ægrotantium cura, sive post ægritudinem reflfebribus laborantium, uni alicui debet injungi . ut ipse q de cellarario petat quod cuique opus esse perspexerit.

apud Smaragdum legitur, non obediatur. In ms. cod. Corb. non obediat.

1 Neque. H:ec habentur eodem cap. 50 Regulæ excusæ ubi legitur, nec, quemadmodum et in epi-

- m Minus quam duo vel tres. Ita in Reg. ms. et excusa. In epistola vero, minus quam tres. Notanda antiqua institutio, ut nunquam monachus sine socio foras progrediatur. Regula cujusdam Patris, quæ S. Augustini nomine circumfertur cap. 3: « Si opus fuerit a l'aliquam necessitatem mitti, duo eant. > S. Isidorus cap. 23 Regulæ: « Sed dum pro necessitate aliqua monasterii diriguntur, duo fratres spiritales ac probatissimi eliguntur. Additio 1 Ludovici imp. tit. 15: « Ut soli et sine alio fratre in via non dirigantur. > S. Pachomius in Regula cap. 21 : « Si fuerit nontiatum quod de propinquis quis ægrotet, janitor primus nuntiabit Patri monasterii, et ille acc tum interrogabit præpositum domus. Videbunt virum, cujus fides et disciplina probata sit, et mittent cum eo, ut visitent ægrotantem. > Recta institutio, ut custodiatur qui sorte levis esset a sapiente. Quamobrem S. Isidorus loco citato non vult juniores fratres et recens conversos foras progredi : ne forte citius non satis alte defixa avolet devotio. Ne infirma ætas, inquit, carnis desiderio polluatur, aut rudis conversatio ad sæculi desiderium revertatur. >
- n Nec ille qui habet, etc. Præclara sane institutio et tanto Patre digna, qua occurritur peculiari inter monachos familiaritati, qua nihil pejus vita unquam monastica tulit. Sed de hac re infra.

o Ægrotantium cura, etc. Habetur in Regula ex-

cusa S. Augustini, cap. 33.

P Etiam sine sebribus. Recta lectio. Nam sensus est, ut ægrotantium cura, sive eorum qui post ægritudinem reficiendi sunt, sive eorum qui aliqua imbecillitate seu morbo laborant, etsi nullo febris ardore decoquantur, alicui detur. Et hæc lectio habetur in cod. Vind. etsi a correctore appareat scriptum, sire, cum antea esset, sine. At in Regula excusa legitur, sive aliqua imbecillitate, sive etiam sebribus laborantium. In epistola vero esive aliqua imbecillitate etiam; sive serieus laborantium. Sed uterque locus corruptus est, et ex nostris codicibus niss. castigandus. Nam cum febris sit imbecillitas, quorsum repetitur, sive etiam febribus laborantium?

A De cellarario. Lege de cellario. Ita in mss. cod. Corb. et Vind., in Regula excusa, in epistola, atque etiam Regula S. Cæsarii excusa capite 30, et hoc ca-

pite Concordiæ citata

· Infirmis vero ita obtemperandum est, ut si sancto abbati justum visum fuerit, etiam cellariolum suum in communi, et coquinam sequestratam habeant, et cura illis vel studium impendatur, dones convalescant.

§ XIX. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 24).

Infirmantibus quoque, vel aliqua > inæqualitate laborantibus satis fidelis et strenua debet persona præponi, quæ et ægrotis eum pietate serviat, f et monasterialem disciplinam regulariter custodiat, et quæ conveniant infirmis, rationabiliter expendat.

### § XX. — Ex Regula sancti Cæsarii episcopi (cap. 28),

d Quia solet sieri, ut cella monasterii non semper vinum bonum habeat, ad sancti abbatis curam pertinet, ut tale vinum provideat, unde aut infirmi, aut illi qui sunt delicatius nutriti, palpentur,

§ XXI. — Item ejusdem (cap. 29).

· Lavacra etiam, f cujus infirmitas exposcit, minime denegentur. Sed flat sine murmuratione de consilio # medicinæ. Ita ut atiam sive lavari nolit ille, qui infirmus est, jubente seniore fiat, quod opus fuerit pro salute. Si autem nulla insirmitate compellitur cupiditati suæ non præbeatur assensus.

§ XXII. — Item ex eadem Regula (cap. 30).

Ægrotantjum cura, sive aliqua imbecillitate laborantium, uni satis fidell et compuncto debet injungi, qui de cellario petat quodcunque opus perspexerit. Et talis eligi debeat qui monasterialem rigorem custodiat, et infirmis cum pietate deserviat. Et si hoc necessitas infirmorum exegerit, et Patri monasterii justum visum fuerit, etiam cellariolum et coquinam suam infirmi in commune habeant.

XXIII. - Ex Regula sancti Aureliani episcopi (cap. 37),

Infirmis vero ita obtemperandum est, ut si sancto

a Instrmis vero, etc. Hæc sumpta videntur ex Regula S. Cæsarii, cap. 30: e Et si hoc infirmarum necessitas exegerit, et Matri monasterii justum visum fuerit, et cellariolum et coquinam suam infirmæ communem habeant. 1 Recta institutio, ne conventus ægrotantium multitudine turbetur, et ipsi ægrotantes negligentlus habeantur.

b Inæqualitate. Id est, morbo, ut toties dictum

e Et monasterialem disciplinam. Quia in cura agrotorum multæ sunt occasiones disciplinam regularem prævaricandi. Idem statuit S. Casarius capite citato, cum de infirmis agit : « Et talis eligi debet, quæ et monasterialem rigorem custodiat, et infirmis cum pletate deserviát. 🧃

d In Regula excusa, eodem capite.

Lavacra etiam. Exstant in Regula S. Cæsarii eodem cap. 29, sumpta quidem ex Regula S. Augustini, cap. 31. Juxta hanc constitutionem S. Radegundis que S. Cæsarii Regulæ serviebat, fundatrix coenobii sanctæ Crucis in urbe Pictavensi balmeum in eodem monasterio construi jussit ad usum sanctimonialium, ut notum est ex S. Gregorio Toronensi, lib. x Hist., cap. 16.

<sup>f</sup> Cujus infirmitas exposcit. Ita in reg. excusa,

alias, cum infirmitas.

Medicinæ. Ita lu Regula excusa. Alias, medici. u Infirmi quotibet morbo. Hæc non repertuntur in

§ XVIII. — Ex Regula bancti Aureliani (cap. 52). A abbati justum visum fuerit, etiam cellariolum suum in commune, et coquinam sequestratam babeant. Et cure illis vel studium impendatur, donec convale-

§XXIV. --- Ex Regula sancti Fauctuon (cap. 7).

infirmi quelibet morbo defessi i in una jaceant demo, et unus qui aptus est deligatur; et tanto ministerio foveantur, ut nec propinquorum affectus, nee urbium delicias requirant, sed quod necesse habuerint, cellararius et præpositus prævideant. i Ipsi vere infirmi tanta sollicitudine admoneantur, ut de ore corum nec quantuluscunque vel levis sermo murmurationis procedat; sed in sua infirmitate cum hilari mente sine intermissione et tulta murmurationis occasione, et vera cordis compunctione semper Deo gratias agant. Et 1 frater qui eis ministrat, nullo pacto offendero = audeat. Qued si aliquis, ut diximus, ex ore corum murmurationis processerit scrupulus, ab abbate increpenter, et ne talia supra dicta facere præsumant, admoneantur: ita ut ille eos accuset, qui hoc ministerium injunctum habet.

#### § XXV. - Ex Regula cujusdam (cap. 15).

· · · Horum cura qui infirmitatibus detinentur, qualis esse debet, o pietas auctoris declarat, cam dicit: Quacunque vultis, ut vobis faciant homines, et vos facite eis P similiter (Matth. vii). Licet hoc in omnibus sit agendum, præcipue tamen in infirmantium cura hæc præceptio est exhibenda: quia Dominus dixit, infirmus sui, et a venistis ad me (Matth. xxv). Ita ergo cura infirmis quærenda est, ac si præsenti Christo ministrare putetur. Re vora etenim quicunque pro Christo insirmis curam impendit, Christo in infirmis ministrat. Sie tamen abbatis cura sit, ut separatim cellam habeant cum omnibus opportunitatibus, ut nullum exteriorem laborem sentiat, qui

Regula S. Fructuosi episcopi Bracarensis cod. Crass., sod videntur esse alterius Fructuosi.

i In una domo jaceant. In cella infirmorum ut loquitur 8. Benedictus. S. Cæsarius in Regula sanctimonialium, cap. 7: Quæ vero senes sunt et intirmæ, ita illis convenit obtemperari vel ordinari, ut non singulæ singulæs cellas habeaut, sod in una recipiantur omnes, ubi et maneant. >

i Ipsi vero infirmi. Hæc statuuntur juxta sancti

Benedicti mentem.

k Tulta. Id est, sublata. 'Αρχαϊσμός.

1 Frater. Hac confirmant superiorem nostram opinionem quod monachi debeant infirmis monachis ministrare. Lego tamen to fratrem.

m Audeat. Lege, audeant.

\* Horum cura, etc. Hoc caput est veluti queedam paraphrasis superioris capitis S. Bonedicti. C.-d. Vind. ita legit: e Horum qui in infirmitatibus detinentur, qualis debet esse pietas, auctoritas declarat. Male.

· Auctoris. Id est, principis, capitis, nempe Christi. \* Similiter. Hoc vocabulum non est in textu Evangelii.

4 Venistis ad me. In texta evangelico habetur, et visitastis me. Sed ad sequens opus misericordize illa verba spectant : In careere eram, et venistis ad me. Itaque videtur hic Pater hunc locum citasse ex mcmoria, non ex codice.

poscerit, sicut tempus quadragesimæ, ut cæteri vitam mutent, infirmis semper a cedendum est,ut tam potus quam cibaria uberius ministrentur. Balnearum usus vel cura medendi summo adhibeatur studio. Sanis vero præcipue juvenculis tardius concedațur. Abbas talem curam de infirmis habeat, qualem se recipere a Domino sperat : ut nec a cellarario nec a ministro negligentiam infirmi sentiant. Decrepita vero ætate fessis talis sit cura, quatenus nulla in eis negligenția, sed juxta arbitrium abbatis, prous cuique necessarium esse viderit consideratione pia eorum imbecillitati concedatur, Non enim hi possunt Regulæ subjacere, sed potius pietatis in sis impendendus est affectus,

§ XXVI. — Ex Regula Magistri (cap. 28).

b Infirmis certa jejunia resolvantur, et quando fratres ad sextam reficient, infirmi tertia recreentur, absque illis qui graviter o defessi sunt : quia illis nulla hora decernitur, in quibus timetur mortis eventus. Ideoque quomodo necessitas visa, et pro certo probata quosdam permiserit, recreentur. Si vero sani fratres nona, infirmi sexta reficiant. Sed hoe debet diligenti cariositate probare quibusdam signis, vel agnoscere abbas. Ne quis se fingat a propter refectionis vitium edacitatisque insirmum. Nam ideo infirmis resolvi jejunia diximus, propter fragilitatem corporis, per quam non possunt adimplere quod cupiunt dicente Scriptura. • spiritus promptus, caro infirma (Matth. XXVI).

§ XXVII. — Item efusdem (cap. 69).

! Fratres ægrotos qui se dixerint esse, et ad opus Dei se non levaverint, et continuo jacuerint, ad culpam non vocentur; sed in refectione solummodo succus vel ova aut calidam aquam accipiant, quod vix possunt h viri tædiosi accipere : ut, si se fingunt, vel fame compellantur levari. Si vero post

· Cedendum. Id est permittendum.

b Infirmis certa jejunia, etc. Hæc habentur in Regula nis. Magistri cod. Corb. eodem 28.

Defessi. In ms. Concordiæ, prodefessi. Sed, pro, apparet obliteratum. In cod. Corb. legitur, perdefessi,

id est, multum desessi. Recta lectio.

- d Propter refectionis ritium edacitatisque. Ita in cod. Concordie, ubi : Vitium et que, apparent addita alia scriptura. Itaque lege, ut in cod. Corb. et Vind. : Propter resectionis educitatem. Ita etiam Ic- D est git Smaragdus, qui hunc locum citat sine auctoris nomine.
- · Spiritus promptus, caro infirma. Matth. xxvi in Vulgata versione: Spiritus quidem promptus est, caro autem infirma. In textu tamen Græco non est verbum substantivum : Τὸ μέν πνεῦμα πρόθυμον , 🛊 δέ σαρξ ἀσθενής, id est, spiritus quidem promptus, caro autem infirma.

' Fraires ægrotos. Hæc habentur in Regula ms.

cod. Corb. eodem cap. 69.

Succus. Lege: Succum, ut apud Smaragdum, id est, jusculum.

b Viri tædiosi. Lege : Veri tædiosi, ut in Reg. ms.

tædiosi, hoc loco, id est, ægroti.

i Somnique. In Reg. ms. Somnii, tantum; sed lege, somni, et textus hoc modo rite procedet: Nam in his talibus agnoscitur diabolus per excusationem tædil somni pigritiam ministrare; tædii autem, id est,

infirma carne pœnam portat. Quod si tempus po- A diei dictum surrexerint, excommunicentur. Et ad mensam carnalem non accedant, qui ad spiritalem oratorii non adfuerunt, quia laborem fugerunt, et opus Dei contempserunt. Nam in his talibus agnoscitur diabolus per excusationem tædii i somnique pigritiam ministrare. Ideoque talem mercedem recipiant. Qui vero frater sine febris membrorumque dolore lassatur, si pænam supra dictæ [1 lassitudini] excommunicationis sustinere non vuit, intret tamen in oratorium consueta cum fratribus hora; et si stare non potest jacens in matta velut in oratione psallat. Cui a vicino fratre stante insidictur tamen, ne dormiat. Si vero postea ex toto nihil laboraverit, unam quadram panis minus in annona sua accipiat, et potiones duas subductas. Et hec tantum, B quia vel ad opus Dei surrexit, L Quia nec justum est, ut otiosus frater contra laborantem fratrem, cui digni laboris merces debetur, æqualiter judicetur; et quia bovi trituranti non alligabitur os (Deut, xxv; I Cor. 1x); sie et qui non laborat, si propter justitiam. 1 Jam si ex toto non manducat, vel pro tædil qualitate tantum manducet quantum laborans aut sanus, quia impotens, quia ad laborem proclamat se non posse, item ad manducandum judicetur non posse, quia utrumque non posse justitiæ convenit, et veram necessitatem ostendit. Si vero ad laborandum non possumus, et ad maaducandum juste debere non posse. Per pigritiam énim otiosi gluttonis talis m agnoscitur ægritudo, cum ad laborandum suo ore præciamat se non posse, ad manducandum tacet illud non posse. Si sua non vult dicere, aliena mox incipiat lingua audire se ad manducandum a non velle nolle non posse : quia justitia hoc ostendit, out si in uno homine anima, venter, membra æqualiter conveniunt, sic et una necessitas in his tribus communiter debet sentiri; ut quod in sanitate tres istæ res supra dictæ communiter possunt, in neces-

morbi, ut paulo ante tædiosi ægroti.

i Lassitudini. Hoc vocabulum redundat, nec ha

betur in codice Corbeiensi.

k Quia nec justum est, etc. Sensus est, quia in-justum est, ut desidiosus frater æqualem portionem accipiat, cum eo qui laboravit.

<sup>1</sup> Jam si. Ita in Reg. ms.; sed particula si redundare videtur, ut sit sensus : Sic et qui non laborat, si propter justitiam ex toto non manducat, id non manducare debet, vel, id est, saltem, pro tædii, seu morbi qualitate tantum non manducet, quantum laborans, aut sanus.

m Agnoscitur ægritudo. Adde : Mentiri, ut in

Reg. ms.

n Non velle nolle non posse. In Reg. ms., velle nolls non posse. Sed lege: Nolle non posse; tantum sensus est, cum est manducandum ejusmodi glutto tacet illud non posse. Id est, non dicit se non posse manducare, si non ipse profitetur sua lingua, aliena audiat lingua se ad manducandum nolle non posse, id est nolle carere desiderio et appetitu manducandi.

Ut si in uno homine, etc. Hac ultima capitis parte nihil aliud dicit, quod si in sanitate unum trium istorum valet, ita et cætera; sic in necessitate, id est, in morbo, cum unum istorum nihil

potest facere, ita et cetera.

Nam quare uni rei non posse permittat necessitas, et aliæ [non] posse permittat, cum in uno hominis corpore anima, venter et membra separatim ipsam necessitatem sentire et sufferre non possunt : quia adhuc anima in nobis omnes sentit dolores, qua abscedente, quid passum fuerit mortuum corpus nescit sentire. O injustitiæ nefas! caput torquetur doloribus propter laborem, et venter non torquetur b propter dilectionem cibi, quasi in alieno corpore ipse venter sit positus.

#### § XXVIII .- Ex REGULA PATRUM (cap. 11).

- · Si quis ex fratribus pro jejunio vel operibus manuum suarum, quæ Apostolus præcepit: Operantes manibus nostris, ne quem vestrum gravaremus (I Thess. II; II Thess. III). Is qui talis est mona-
- Et aliæ non posse. Aliæ pro alii, quemadmodum et, alio pro alii : ut supra notatum est. Tò non redundat, nec habetur in Codice Corheiensi.

Propter dilectionem cibi. Apud Smaragdum le-

gitur : Propter cibi distentionem.

c Si quis, etc. Habetur in Regala Serapionis Ma-carii et catterorum abbatum cod. Flor. et cod. Corb.

d Quod si infirmitas est ex animo. Maxime ob acediam, per quam nonnulfi opinione et imaginatione sunt ægroti, quemadmodum et ii, qui, plusquam parest, sanitatis conservandæ studiosi ob nescio quos leves et pene quotidianos morbos inquietantur : quos eleganter describit Petrus Blæsensis cap. 1 lib. in Job : « Illud præ cæteris multis materiam doloris importat, quod hodie viri religiosi et sancti Ordinis professores de ferculorum numerositate contendunt. Si invenerit religiosus circa se pulsum velocem, aut urinam intensam aut hebelem appetitum, consulit medicos, examinat species, electuaria facit, nullis utitur salsamentis, quæ non sint condita ex ciunamomo garyophyllo et nuce muscata. O quam odiosum est in homine, quod qui semper de C hierarchia cœlesti debuerat loqui, de hiera picra et hiera Logadii disputare discit. Religiosus iste disci-pulus potius est Epicuri quam Christi. Hoc capiti, inquit, hoc oculis, hoc stomacho, hoc hepati nocet. Butyrum convertibilis est naturæ, cervisia ventos facit, caules melancholici sunt, porri choleram accendunt, pisa guttam generant, faba constipat, lentes excecant, cascus universaliter est pessinus; diu ad orationem stare nervos debilitat, jejunare cerebrum turbat, vigilare desiccat. Nunquid inveniuntur istæ differentiæ in Evangelio aut prophetis? Certe non habet hoc institutio D. Benedicti; sed miseris hoc revelat caro et sanguis. Hæc est sane doctrina hominum, quibus plus est negotii cum Æsculapio quam cum Christo, qui plus versantur in no ocomio quam in oratorio, qui multos annos languidi et inertes in monasterio non tam vivunt

sitate vero communiter agnoscitur simul non posse. A chus est dignus in omnibus. In his si fuerit aliquis insirmitate obsessus, providendus est ab eo qui præest, qualiter ipsa infirmitas sustentetur. d Quod si infirmus est animo hujuscemodi frater, o oportet eum frequentius operari, considerans Apostolum, qualiter corpus suum servituti redegit (I Cor. 1x). Hoc autem observandum est, ut in nullo voluntatem suam faciat ilie.

## § XXIX. — Item ex alia (cap. 12).

1 ld etiam pro custodienda fama specialiter statuimus, ut nullus monachus in infirmitate positus relicto monasterio 8 parentum suorum studio commendetur. Quia magis eum sæcularium spectaculorum visu aut auditu pollui censemus, quam ab ægritudine posse purgari.

quam cum anima misere colluctantur; Asæ regi Juda haud dissimiles, qui, ut scribitur Il Paral. cap. xvi, cum vehementissimo pedum dolore conflictaretur: Nec in infirmitate sua questrit Dominum, sed magis in arte medicorum confisus est. Itaque ejusmodi quotidiani morbi spernendi sunt, qui sæpe a dæmone excitantur, ut fervorem nostrum, si non omnino exstinguere, saltem tepefacere possit; quibus si obsequi volumus, ut præciare mo-net S. Teresia a Jesu, vitæ religiosæ nuntium est remittendum. Non timendum est corpori, sed animes. Nam, ut præclare monet S. Eucherius epist. ad Valerianum : « Major ægritudo est languere ani-

mam vitiis quam corpus morbis. >

 Oportet cum frequentius operari. Quia otiositas inimica est animæ, ait S. P. Benedictus; et e contra assiduns labor ad impugnationes diaboli retundendas plurimum confert; multumque etiam valet ad sanitatem corporis conservandam. « Si quidem ignavia corpus heletat, labor firmat, inquit Celsus lib. 1, cap. 10. Desidem ac torpentem monachum statim corporis invadit languor. Quare monasteriorum præfectis in id maxime incum-endum est, ut monachi, quantum vires corum ferre possunt, semper in aliquo occupentur; credendumque est ejusmoui laboris occupationem plus eis ad sanitatem prode-se quam medicos; nou secus ac militibus, de quibus hæc præclare notat Vegetius lib. 11 de Re Militari, cap. 2: Rei militaris periti plus quotidiana armorum exercitia ad sanitatem militum putaverunt prodesse quam medicos. >

I Id etiam, etc. Hæc habentur in tertia Reg.

ms. cod. Flor. eodem cap. 12.

<sup>5</sup> Purentum suorum studio. Id etiam alterius Fructuosi Regula cautum est cap. 7: « Et tanto ministerio foveantur, ut nec parentum effectus, nec urbium delicias requirant. Id enim monacho periculosum, ut qui corporis sanitatem quæreret, animæ salutem perderet.

# CAPUT XLVI.

#### DE SENIBUS VEL INFANTIBUS.

§ I. -- Ex Regula sancti Benedicti. Licet ipsa natura humana trahatur ad misericor-

a De senibus vel infantibus. Hoc titulo particula vel sumitur copulative, non disjunctive, quia caput agit de utrisque.

b Senum. Eorum ætas, juxta Varronem, anno sexagesimo incipit, ut Censorinus refert libro de Natali Die, cap. 14, aut sexagesimo secundo, quo vires

D diam in his ætatibus, b senum videlicet et e infantum, tamen et Regulæ auctoritas eis prospiciat. Conside-

minui incipiunt, juxta eorum mentem qui annorum hebdomadas percurrendo singulas hominis ætates numerant, ut videre est apud Macrobium, lib. 1 in somnium Scipionis, cap. 6.

c Et infantum. Si stricte hæc vox, infans, sumatur, ab hac Regulæ indulgentia eos qui septimum

districtio Regulæ teneatur a in alimentis; sed sit in eis pia consideratio, bet præveniant horas canonicas.

## § II. — Ex Regula Magistri (cap. 28).

· Infantuli d quarta, sexta et sabbato, in diebus tamen minoribus, hoc est, in hiemis tempore jejunent : aliis vero diebus ad sextam reficiant horam. In ætatis vero diebus quarta, sexta et sabbato infantuli sexta hora reficiant : aliis vero diebus tertia recreentur. Quia in majoribus diebus o minor est ætas in viribus, f sicut et sustinendi sensu discreta. Sed infantes ad hanc relaxationem tales permittimus, qui s intra duodecim annos degunt ætate. Ampliori vero qui fuerit, ad formam teneatur majorum. Nam

ætatis annum transgressi sunt, excludi necesse est. Nam primam ætatem, quæ est infantum, hoc annorum termino circumscripsit Hippocrates Cous medicus, quo, ut ait Macrobius capite citato, dentes, qui primi emerserant, aliis aptioribus ad cibum solidum nascentibus cedunt, et plene absolvitur integritas loquendi. Idem docet Moscopulus de Schedis ex eodem Hippocrate παιδίου μέν άχρις έπτα έτέων, οδόντων เหตุองกับ id est, c infans quidem usque ad septem annos missis dentibus. > Sed B. Pater Benedictus non ita stricte hoc vocabulum sumpsit, secutusque est Varronis sententiam, qui pueros ab infantibus non distinguit, eorumque ætatem usque ad quintum decimum annum protrahit, ut refert Censorinus loco citato. Quod manifeste patet ex cap. 70 Regulæ : « Infantibus vero usque ad quintum decimum annum ætatis disciplinæ diligentia et custodia adhibeatur ab omnibus. Sed si velimus Regulam percurrere, liquido constabit nullum discrimen inter duo hæc no-mina ab eodem Patre Benedicto statui cap. 30, ubi pueros excommunicationi subjici vetat : i Ideoque, quoties pueri vel adolescentiores ætate, aut qui minus intelligere possunt quanta pœna sit excommunicationis, hi tales, dum delinquunt, » etc.; quo in loco non est dubium quin loquatur etiam de infantibus. Idem patet ex capitibus 39, 59, 63. Porro de ætatibus quæ facilius dissiciliusve samem ferunt, hæc docet Hippocrates libro 1 Aphor., aphor. 13 : Γέροντες εὐφορώτατα ναστείπν φέρουσι, δεύτερον οἱ καθεστηκότες, ήκιστα μειράκια, πάντων δέ μάλιστα παιδία. ld est : · Senes patientissime inediam ferunt, secundo ii qui sunt constantis ætatis, postea adolescentes, minime omnium pueri. . Sed hic locus de his senibus intelligendus est quibus est cruda viridisque senectus, non de iis qui sunt senectute confecti, qui samem minime ferunt, ut docet Cornelius Celsus libro 1 de Re medica, capite 3 : « Quod ad ætates vero pertinet, inediam facillime sustinent mediæ ætates, minus juvenes, minime pueri, et senectute consecti, , de D quibus intelligendus est hic sancti Benedicti locus. ltaque senes vegeti, qui patientissime inediam tole-

rant, non sunt a jejunio eximendi.

\* In alimentis. Non quoad quantitatem, quia cap. 59 Regulæ eamdem cibi et potus mensuram pueris perinde ac grandioribus distribui vetat : quia angustior eorum stomachus tot cibos concoquere non valeret; sicut nec frigidior senum stomachus, cujus calor nativus nimia cibi copia exstingueretur, ut docet Hippocrates aphorismo seq. Itaque hic de quali-tate alimentorum quæstio est : ita ut succulentiores et delicatiores cibi eis apponantur, ut stomachus re-creetur; quod viliores cibi minime præstare possent, ut S. Fructuosus archiepiscopus Bracarensis, cap. 24, præcipit de senibus : Cibi tamen quibus reficiuntur teneri et molles ex industria ab hebdomada-

riis coquantur.

b Et præveniant horas canonicas. Hunc locum ita

retur semper in eis imbecillitas, et nullatenus eis A justo judicio infantuli, et senio provecti, et insirmi æquali debent refectionum judicio relaxari.

§ III. Ex REGULA SANCTI CÆSARII EPISCOPI (cap. 5).

h Servum proprium nulli nec abbati liceat in servitio suo habere : sed, si opus habuerit, in solatium suum de junioribus accipiat. Et si potest sieri, aut difficile, aut nullus unquam in monasterium infantulus parvulus, nisi ab annis sex aut septem, qui jam et litteras discere, et obedientiæ possit obtemperare, suscipiatur. Nobilium filii, sive ignobilium, ad nutriendum aut iad docendum penitus non accipiantur. § IV. — Ex REGULA SANCTI FRUCTUOSI (cap. 8).

Qualiter debeant senes gubernari in monasterio.

i Solent plerique novitii senes venire ad monasterium, et multos ex his cognoscimus k necessitatis

enarrat Smaragdus: « Præveniant, dicit, horas canonicas, id est: Si fratres sexta comedunt, illi hora tertia reficiant; si fratres nona, illi sexta cibum ac-cipiant. » Magister bic citatus idem ferme dicit, nec ullam tertiæ saltem refectionis mentionem facit, sed tantum præventionis horarum, modo sextæ, modo nonæ. Hæc quidem explicatio stricta est, et juxta horum Patrum praxim: ita tamen ut bis quotidie reficiant; alioqui ejusmodi anticipatio eis parum prod-esset. Sed S. Fructuosus, cap. 6 Regulæ, addit tertiam et quartam refectionem infantibus hoc modo: A sancto Pascha usque ad Kalendas Octobres manducent per singulos dies quatuor vices, ab octavo Kalend. Octob. usque ad Kalendas Decembres tres vices, a Kalendis Decembribus usque ad sanctum Pascha, in potestate sit ipsius cellararii.

· Infantuli, etc. Hæc habentur in Regula ms. Cod.

Corb. eodem capite circa medium.

d Quarta sezta. Supple feria.

• Minor est ætas in viribus. Id est, ætas hominis minus virium habet.

Sicul et sustinendi sensu discreta. Id est, sustinendi facultate distincta, quia omnis ætas non habet easdem sustinendi jejunia vires.

5 Intra duodecim annos. Ita in Regula ms. et cod. Vind. Apud Smaragdum legitur, Intra quindecim an-

nos. In margine, al. duodecim.

h Servum proprium. Hæc reperire est in Regula S. Cæsarii excusa in fine capitis quarti, usque ad illa verba, Et si potest fieri, a quibus incipit caput quintum ejusdem Regulæ : nec a S. Cæsarii mente abest S. Benedictus, qui nullos alibati servos assignavit, sed in coquina abbatis et hospitum duos monachos

ad annum ministrare voluit. i Ad docendum. Hac institutione monachorum tranquillitati consulitur. Idem statuitur Addit. 1 Capitularis Ludovici imperatoris, tit. 45 : ut schola in monasterio non habeatur, nisi eorum qui oblati sunt. Contrarius tamen usus videtur in epistola synodica Theodulfi episcopi Aurelianensis, n. 19 : CSi quis ex presbyteris voluerit nepotem suum aut aliquem consanguineum ad scholam mittere in ecclesia S. Crucis aut in monasterio S. Aniani, aut S. Benedicti, aut S. Liphardi, aut in cæteris iis cœnobiis quæ nobis ad regendum concessa sunt, ei licentiam concedimus. In monasterio Fuldensi scholæ fuerunt, ut videre est apud Browerum, cap. 9, lib. 1, Antiq. Foldensium; in monasterio S. Galli, ut constat ex Ekkeardo juniore libro de Casibus monasterii S. Galli, et ex Actis S. Notkeri et S. Udalrici episcopi Augustani, et in multis aliis.

i Solent plerique. Hæc habentur quidem in Regula ms. S. Fructuosi episcopi Bracarensis, sed cap. 24, quod mibi dubitandi locum præbet an sit alterius

L Necessitatis imbecillitatem. Paulo post legitur: Ob religionis obtentu; sed transferendo præpositioobtentu. Cum tales reperti fuerint, acrius necesse est arguantur: et inter cætera b instrumenta, nisi ad interrogata non loquantur. Habent enim et ipsi consuetudinem mores pristinos nunquam abhorrere, et ut olim fuerunt docti, vanis fabulis evagari. Et cum forte ab aliquo fratre spiritali corriguntur, continuo in iracundiam prosiliunt, et per diuturnum tempus tristitiæ morbo stimulantur; et a rancore malitiæ penitus non desistunt. Et cum frequenter et immoderate in tali vitio dilabuntur, tristitia cum deserit, solita consuctudine in fabulis et risu frena laxantur. Proinde cum tali cautione in cœnobio introducantur. ut die noctuque non fabulis evagentur, sed singultu et lacrymis, cinere et cilicio versentur, et retroacta peccata cum gemitii cordis pœniteant, et pænilendo B ulterius non committant. Et quantum habuerunt in peccando pravam suæ mentis intentionem, e duplum habeant in lamentando plenam devotionem. d Quia per Lxx et eo amplius annos e arrupte peccaverunt, et ideo congruum est ut arcta pœnitentia coerceantur. Quia et medicus tanto profundius vulnera abscidit, quantum putridas carnes videt. Tales ergo per pœnitentiam veram corrigantur f ut si noluerint, excommunicatione continuo emendentur. Quod si bis sexies admoniti; ab hoc vitio non fuerint emendati, deducantur in conventu majorum, et ibidem denuo discutiantur. Et si se corripere non permiserint; foras projiciantur. Eos vero senes, quos quietos, simplices et obedientes, 8 in oratione frequentes, et tam propria quam aliena peccala deplorantes et quotidie C de vita periclitantes, et Christum semper in ore habentes h [si] secundum vires otio non vacantes, et non suo, sed majorum arbitrio pendentes, et propinquitatis affectum perfecte deserentes, et cuncta, quæ possident non suis, sed Christi pauperibus erogantes, et nihil sibimet servantes, et dilectionem Dei et proximi tota mente et fortitudine tenentes, et die noctuque in lege Domini meditantes esse cognoscimus, pia miseratione sicut infantulos foveri, sicut patres ho-

nem ob, hic locus ita legendus est : Ex his codnoscimus ob necessitatis imbecillitatem polliceri pactum, non religionis obtentu : necessitas hoc loco est inorbus, senilis videlicet, juxta illud poètæ :

#### . . . Subeunt morbi, tristisque senectus.

· Pactum. Est monastica professio, seu votum.

b Instrumenta. Id est: instructiones.

· Duplum habeant in lamentando plenam devotionem. Hæc esunt in Regula ms.

d Quin per Lxx annos. Ita etiam legitur in Regula

ms.; sed hoc admiratione dignum.
c Arrupte. Ita etiam in Regula ms.; id est, continno, sine interruptione.

Ut si. Id est,: Ita ut si.

- 6 In oratione frequentes. Ita in Regula ms. Apud Smaragdum legitur: In oratione frequenter assistentes.
  - h Si secundum. Tò si redundat.
- 1 Vacentur. Ita in Regula ms. In cod. Vind., va-
- i Absque foco. Cum nempe erunt in templo et opere quovis.

imbecillitatem polliceri a pactum, non ob religionis A norari mandamus : ita ut a pistrino et coquimarum vice excusentur, ab agro et duro labore quieti, i vacentur, excepto quod aliqua leviora opera eis injungantur, ne fessa ætas anle tempus frangatur. Cibi tamen quibus reficiuntur, teneri et molles ex industria ab hebdomadariis coquantur, et carnes et vinum propter imbecillitatem moderate eis præbeantur; et omnes ad edendum in una mensa copulentur, æqualiter cibo et potu uno reficiantur. Vestimentum vero et calceamentum sic eis præbeatur; ut i absque foco frigoris ab eis asperitas arceatur.

## § V. — Item ex eadem Regula (tap. 6)

k Eligatur cellararius bonæ patientiæ probatus, quem communis elegerit 1 collatio, et ab omnii excusetur monasterii servitio et - coquinæ officio, ita ut semper cellarium teneat propter ipsos parvulos, senes, infirmos vel hospites. Si major fuerit congregatio, junior ei detur pro ipsò servitio discurrendo, qualiter ipsi infantes ab ipsius imperiò ad horas congruas copulentur, et accipiant alimentum. A sancto Pascha usque ad Kalendas Octobres manditeent per singulos dies quatuor vices, a ab [octavo] Kalendis Octobribus usque ad Kal. Decembres tres vices. A Kalendis Decembribus tisque ad sanctum Pascha in potestate sit ipsius cellararil. Cæterum vero sic instruantur, ut absque benedictione et imperio nihil in ore suo mittere debeant. Qui et ipsi infantes suum habeant decanum; o qui plus de eis intelligit p, ut Regulam super cos bhservet; et ab co semper admoneantur, ne aliquid absque regula faciant aut loquantur, ne in mendacio, furto vel perjurio deprehendantur. 4 Quod si in aliquo, quæ diximus, deprehensi fuerint, continuo ab ipso decano virga emendentur. Et ipse cellararius eis pedes et vestimenta lavet. Et qualiter in sanctitate proficiant, cum omni intentione edoceat: ut a Domino plenam remunerationem accipiat, et veritatis præcepta dicentis audist, qui sit: Simite patvulos venire ud me, t ne prohibeatis eos, talium est enim regnum cœlorum (Matth. 1x; Marc. x; Luc. xviii).

Eligatur tellatarius. Hæc non exstant in Regula ms. S. Fructuosi episcopi Bracarensis cod. Crass., sed arbitror esse alterius Fructuosi.

1 Collatio. Id est, congregatio.

D dictus ab hoc officio. Excusat tantum eum S. Benedictus ab hoc officio, si major est congregatio.

\*\* Ab octavo Killendis Uctobribus. To octavo redun-

dat. Lege, a Kalendis Oclobribus. Nam paulo ante

dat. Lege, a Adienais Octobious. Nam paulo ante dixit, usque ad Kalendas Octobious.

Qui plus de eis intelligit. Lege, intelligat, ut in cod Vind.; id est, dui sit magis sollicitus super eos quam cæteri monachi.

P Ut regulam. Id est, disciplinam, ut paulo post, ne aliquid absque regula faciant. Id est, disciplina.

Quod si in aliquo que diximus. Supple, corum.

Phrasis Græca: \* Ne profilbeatis eof. Lege, ut in textu Evangelis

Marci X, El ne prohibedlis cos.

Talium est enim regnum calorum. Ex Matth. xix, ubi ita legitur. Nam Marci loco citato et Lucz xviii habetur, tam in Latino quam in Greco, talium est enim regnum Dei. Ita ut auctor vidéatur locum citasse ex memoria; #6ff et codice.

cere discat.

§ VI. —Îren ex Regula sancti Isidori (cap. 13 a). A enim nutriri cum omni pietatis affoeta et disciplina Hi autem, qui vetustate corporis consumpti, aut tenera ætatis fragifitate defenti sunt, non sunt quotidianis exercendi jejuniis. Ne aut senescens ætas, antequam moriatur, deficiat, aut crescens priusquam proficiat, cadat: et ante intereat, quam bonum fa-

NH. — ITEM EX REGULA MAGISTRI D.

Infantuli vero intra duodecim annos non solum nullo tempore in via jejunent : sed etiam nullo die jejuni de monasterio egrediantur, duntaxat si in proximo non mittuntur, unde ante tertiam in æstate, aut ante sextam in hieme exspectentur, in quibus horis constitutum est eis debere reficere.

§ VIII. — Ex Regula cujusdan (cap. 24). sint nutrien<del>di</del>, multis didicimus documentis. Debent

Cap. 11 Regulæ excusæ. Ex cap. 59 Reg. ms. cod. Corb.

c Aut vix aut nullatenus possint postea corripi. Cum a pueritia correctioni hand assueti, grandiores facti jugum pati nesciunt, et jam in prava consuc-tudine obduruerunt et occalinerunt. Quamobrem, dum tenera est ætas, ad virtutem sectenda est.

dum et molle lutum es : nane nune properandus et Udum et mone tutum. Fingendus sine fine rote.....

inquit Persius sat. 3.

Ut nunquam sine seniore. S. Fractuosus, cap. 4: Qui et ipsi infantes suum babeant decanum.

Quod ad perseclam deductam perficiant. Locus

ministerio, ne desidize vel lascivize vitie sub tenera ætate maculati • aut vix aut nullatenus possint postea corripi. Sit ergo in eis tanta cura, d ut nunquam sine seniore huc atque illuc liceat deviare; sed semper • ab eis disciplinæ retenti, et timoris Dei ac ameris doctrina imbutt ad cultum instruantur religionis. Habeant lectionis usum, ut sub puerili ætate discant f quod ad perfectam deductam proficiant. In refectorio per se mensam habeant juxta seniorum mensam positam. Seniores tamen vel duo, seu amplius, de querum religione nen dubitatur, cum eis sedeant : at semper timore anteposite sub metu seniorum nutriantur. Quibus vero horis reficiant, vel somnum capiant, abbatis arbitrio Infantes in monasterio quanta eura et disciplina B pensandum est, ut in omnibus virtutum <sup>8</sup> custodia discretio reperiatur.

> corruptus, ita tamen castigandus, si legas : Quod ad perfectam ætatem deductis proficiat.

> 6 Custodia. Ita eorrexi ex codice Vind. Custodia sane virtutum discretio est, quæ ubi modum excesseris, illico percunt. Optima ergo discretio, et modus optimus, at monet eleganter Phocylides :

Μέτρου μέν φάγειο καὶ πίειο, καὶ μυθολογεύειο. Πάντων μέτρον ἄριστον, ὁπερδασία δ'άλεείνα.

Id est, « Moderate cibum potumque sumas et loquavis. Modus autem optimus, excessus autem vilandus est. > Et Hippocrates lib. 11 Aphor., 4: « Qủ πλησμονή, οὐλιμός, οὐδ΄ ἄλλο οὐδίν ἀγκθύν, ὅτι ἄν μᾶλλον τῆς φύστως ἢ. Id est, « Neque satietas, neque abstinentia cibi, neque aliud quidquam bonum est quod supra naturam fuerit. i

# CAPUT XLVII.

# DE HEBDOMADARIO LECTORE.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti. a Mensis fratrum edentium lectio deesse non debet. Nec b fortuitu easu, qui arripuerit codicem legere audeat ibi : sed lecturus tota hebdomada, Do-

a Mensis fratrum edentium. Lectio la mensa statuitur, ut mens Dei verbo saginetur, et verba futilia, jurgia, rixæ et detractiones vitentur. Hæc semper valuit consuctudo in monasteriis, ut patet ex auctoribus hic citatis. Ejus etiam mentio fit in Regula Pauli et Stephani, cap. 19: (Rescientes cum gratiarum actione et simore Dei lectiones audiamus.) klem decernitur in Regula S. Augustini, cap. 5: ( Cum acceditis ad mensas, donec inde surgatis, quod vobis secundum consuctadinem legitar sine tumultu et contentionibus audite : ne solæ vobis fauees sumant cibum; sed et sures percipiant Dei ver-hum. In Regula Tetradii, cap. 9: « Ad mensam, dum manducant, nullus loquatur: sed unus legat D quemcunque librum, ut sicut corpus reficitur tantum cibo, ita anima reficiatur Dei verbo: sie dicit Domiuus: Non autem solo pane vivit homo, sed ex omni verbo Det. Qualis est terra sine pluvia et caro sine tibo, talis est anima, si non resiciatur Dei verbo. Et in Regula S. Casarii, qua est sanctimonialium, cap. 16: ( Sedentes ad mensam taceant, et animum lectioni intendant. 1 Id etiam fuit a clericis usitatum ex sanctorum canonum præscripto, ut statuitur in soncilio Toletano v, can. 7: c in omni sacerdotali

C minica ingrediatur. Qui fugrediens post missas, et communionem petat ab omnibus pro se erari, ut avertat ab ipso Deus spiritum elationis, et dicatur hic versus in oratorio tertio ab omnibus a ipso ta-

convivio lectio Scripturarum divinarum misceatur. Per hoc enim animæ ædificantur ad bemom, et fåbulæ non necessariæ prohibentur. > Fuit et mes au-tiquorum paganorum. Spartianus in Ælio Vere : • In conviviis tragœdias, comœdias, Attellanas, sambdcas, lectores pro re semper exhibuit. >

b Fortuitu casu. Ita in utroque cod. ms. S. Germ. et S. Victoris atque etiam in cod. S. Ebruiphi eum Kerone. Optima lectio si interposita copula, que sane scriptorum incuria videtur intercidisso, legas, fortuitu et casu, idem quod, casu et fortuitu, apud Tullium lib. I de Divinatione, et Auctorem ad Herenfilum. Fortuitu, idem quod forte et fortuito; de quo Priscianus lib. xv. Vulgo legitur, fortuito casu. Sed hæc lectio ex deperditæ copulæ occasione nata est, cum pro fortuitu scriptum fuit fortuito.

c Ipso tamen incipiente. Ruthardus putat prius integrum versiculum dicendum esse ab ingrediente; deinde ter repetendum a choro, quin cap. 35 its att S. Benedictus: Subsequatur ingrediens et dicat, Debei In adjutorium meum intende; Domine, ad adjuvandum me festina. Et hoc idem tertio repetatur ab ommibus. Non contemnenda expositio. Ita ut hoe loco, incipera idem sit quod prius dicere.

meum annuntiabit laudem tuam; et sic accepta benedictione ingrediatur ad legendum. Summumque fiat silentium ad mensam, b ut nullius mussitatio vel vox, nisi solius legentis, ibi audiatur. Ouæ vero necessaria sunt comedentibus et bibentibus e sic sibi

Annuntiabit laudem tuam. In parvo codice ms. Victorino liæc sequuntur: c Hunc versum sequuntur a priore dicendi tres versiculi. Mittat tibi Dominus auxilium de sancto. n . Et de Sion tueatur te. Convertere, Domine, aliquantulum. A. Et deprecabilis esto super servum tuum. Dominus custodiat introitum tuum. A. Et exitum tuum, ex hoc nunc et usque in sæculum. Sequitur oratio. Averte, quæsumus, omnipotens Deus, ab hoc famulo tuo spiritum elationis, et cor ejus divinis instrue lectionibus, quatenus te opitulante mereatur perficere officium. > Hanc benedictionem seu collectam paulo aliter tradit Smaragdus, B Quæ collecta, inquit, hoc modo, si placet lectori, a sacerdote ante altare detur missa peracta, dicaturque: Averte, quæsumus, Domine, ab hoc famulo tuo spiritum elationis, ut humiliter legens, sensum et intellectum capial lectionis.

b Ut nullius mussitatio vel vox, etc. Epitome (\*) Ludovici imperatoris super Regulam S. Benedicti: c Et sicut dicit Regula, nullius vox ibi audiatur, nisi solius legentis. > Summum antiqui illi Patres in mensa silentium, summam in mensis modestiam requirebant, ita ut nec loqui, nec nugari, nec leve murmur edere liceret. Pænæ breviores monachorum delinquentium inter scripta sancti Basilii. Art. 17: El τις εν τραπέζη εσθίων φλυαρεί, έγειρέσθω είς προσευχήν. « Si quis in mensa comedens nugatur, surgat ad ora-tionem. ... Regula S. Pachomii ab angelo dictata apud Palladium, cap. de Tabennesiotis: Οὐκ ἔστι λαλάσαι εσθίοντα, οὐδε έκτὸς τοῦ πίνακος, ἄ τραπέζης άλ-λοῦ προσέχειν τῷ ὀφθαλμω id est, « Non licet loqui C vescentem, nec alio extra discum vel mensam ocu-Ium jactare. > Regula Tetradii, cap. 9: (Ad mensam, dum manducant, nullus loquatur. > Regula S. Cæsarii, cap. 16: « Sedentes ad mensam taceant. S. Columbanus in Pœnitentiali: « Si locutus fuerit comedens, non necessitate alicujus fratris, sex percussionibus. > Supple, emendetur. Et paulo post: « Qui pertunderit cultello mensam, decem percussionibus emendetur. > Et infra non procul a fine : « Qui comedens loquens, sex plagis. Et cujus vox obstrepit de mensa ad mensam, vi plagis. > Additio i Capitu-laris Ludovici imperatoris, tit. 41 : « Ut si quis ne-gligenter sonitum fecerit, aut aliud quid excesserit in refectorio, mox a priore veniam petat. > Unde præclare monet Regula Pauli et Stephani, cap. 19: Non cum contentione, et murmuratione et indignatione, et clamosis vocibus et strepitu pedum et sono vasorum donum Dei, sed cum charitate et quiete et dulcissimo disciplinæ freno sumamus, metuentes D Israelitarum exempla carnalium, quibus manducantibus ad saturitatem angelorum panem et coturnicum carnibus, usque ad nauseam ore repleto, murmuran-

tibus, ira Dei ad exterminandum dirigitur. > c Sic sibi vicissim. Ita cod. S. Faronis cum S. Dunstano, Smaragdo et editionibus Coloniensi et Colinæi: quæ posterior non habet to sibi. Codex S. Germ. ma. cum Victorinis legit, vicibus. Turrecremata cum aliquot recentioribus excusis habet, in-

vicem.

d Sonitu cujuscunque signi. Ita vulgo habetur. Editio Colinzei legit, cujuspiam. Major Codex S. Victoris habet, sonitus alicujus signis. Quæ quidem lectio non est contemnenda. Praxis hujus sanctionis videtur apud Ekkeardum juniorem, cap. 2 lib. de casibus monasterii S. Galli: « Milo Elewangensis (abbas)

men incipiente: Domine, labia mea aperies, et os A vicissim ministrent fratres, ut nullus indigeat petere aliquid. Si quid tamen opus fuerit d sonitu cujuscunque signi potins petatur quam voce. Nec præsumat ibi aliquis de ipsa lectione aut e aliunde quidquam f requirere s ne detur occasio; h nisi forte prior pro ædificatione voluerit aliquid breviter di-

cochlearium sibi afferri signo fecit. >

· Aliunde. Id est, de alia re. Familiare est S. Benedicti adverbia loco nominum ponere.

Requirere. S. Dunstanus legit, referre

<sup>5</sup> Ne detur occasio. Ita Smaragdus et editio Coloniensis. Cod. vero mss. S. Germ., Far. et Ebrul., habent, nec detur occasio, ut sensus sit: nec detur occasio inquirendi de ipsa lectione. S. Dunstanus, Turrecremata, et vetus editio Colinæi habent, ne detur occasio maligno, id est, dæmoni, ut excitet fra-

tres ad confabulandum in mensa.

h Nisi forte prior. Prior hoc loco abbatem significat, et omnibus Regulæ locis, ubi hæc vox singulariter et absolute, non respective ponitur. Qui etiam dicitur Pater monasterii, is videlicet, cui cæteri monachi subjiciuntur, ipse vero nulli. Cap. 6: c Et ideo, si quæ requirenda sunt a priore, cum omni humilitate et subjectione reverentiæ requirantur. Quod hic locus sit de abbate intelligendus pater ex cap. 33: « Omnia vero necessaria a Patre monasterii sperare, nec quidquam liceat habere quod abbas non dederit aut permiserit. , Cap. 7: «Et ut ostendat sub priore debere nos esse, subsequitur dicens. > Cap. 13 : « Oratio Dominica omnibus audientibus dicatur a priore propter scandalorum spinas. > Cap. 20: « Et facto signo a priore omnes pariter surgant. » Cap. 4: Quod si aut loci necessitas, vel labor, aut ardor æstatis plus poposcerit, in arbitrio prioris consistat. ) Quod hic locus intelligatur de abbate, liquido constat ex cap. 39: ( Quod si labor forte factus fuerit major, in arbitrio et potestate abbatis erit, si expediat aliquid augere. > Cap. 43; « Et si cui offertur aliquid a priore. > Cap. 53: ( Jejunium frangatur a priore propter hospites. > Unde postea subjungit: ( Aquam in manibus abbas hospitibus det. Pedes autem hospitibus tam abbas quam cuncta congregatio lavet. > Et in eadem significatione sumit Lupus Ferrariensis, epist. 29: ( Quod nusquam fieri aut tutius aut melius potest quam in monasterio, ubi sic libertas voluntatis propriæ pro Dei amore, quod est laboriosissimum, resecatur, ut ex arbitrio prioris subjectorum actio cuneta formetur. Joannes monachus, lib. 11 Vitæ S. Odonis: « Cui e contra Odo Pater protulit præceptum Regulæ, in quo continetur quod absque licentia prioris nibil monacho liceret facere, v ubi prior appellatur, qui cap. 67 Regulæ abbas dicitur. Sic in Regula S. Cæsarii prior sumitur pro abbatissa. Cap. 3: « Ei ergo quæ convertitur non licebit statim habitum religionis assumere,, nisi antea in multis experimentis fuerit vo-luntas illius approbata: sed uni ex senioribus tradita annum integrum in eo, quo venit, habitu perseveret. De ipso tamen habitu mutando, vel lecto in schola habendo sit in potestate prioris, et quomodo personam vel compunctionem viderit, ita vel celerius, vel tardius temperare. . Et sane luce meridiana clarius est hic priorem sumi pro ea monasterii antistita, quam ipse Cæsarius passim in eadem Regula abbatissam appellat. His accedit quod prior sumitur pro duce, principe, sive eo qui præest. Novella 117 Justiniani, cap. 11, Πρίορες ἀριθμοῦ, id est, priores numeri. Et priores loci appellantur alicujus terræ domini lib i priegis Wisigothorum, tit. 1, 1. 8: · Ad cuius domum venerit fugitivus, prioris loci illius villicus atque præpositus quibuscunque testatur. Ubi præpositus subjicitur priori. Et in epistola episcoporum Galliæ, quæ exstat 44 apud Lupum Ferrariensem, Nomenoio priori gentis Britannicæ salutem. Erat enim ille dux Britonum, et priocipatum in-

<sup>(\*)</sup> Hæc epitome est media pars Memorialis , quomodo in monasterio conversandum sit , in cod. ms. S. Victoris.

munionem sanctam, d et ne forte grave sit ei jejunium sustinere: postea vero cum coquinæ o hebdomadariis et servitoribus reficiat. Fratres autem non per ordinem legant aut cantent, sed qui ædificent audientes.

§ II. — Ex Regula Patrum (cap. 30).

Ad mensam autem specialiter nullus loquatur, <sup>6</sup> nisi qui præest, h vel qui interrogatus fuerit.

§ III. — ITEM SANCTI PACHOMII ( cap. 29 i ). Cum autem ad vescendum venerint, sedebunt per ordinem statutis locis, et operient capita.

§ IV. — Item ejusdem (cap. 30). 1 Statimque cum tibi a majore fuerit imperatum,

vaserat. Dicuntur etiam priores regni primates, magnates, summates illius. S. Gregorius Turon. Hist. Franc. cap. 9: « Post hæc Rauchingus conjunctus cum prioribus regni Chlotharii filii Chilperici. Hodie tamen prior sumitur pro monasterii præposito, qui est post abbatem secundus. Et ita sumitur a Lanfranco, cap. 3 Decretorum: « Servata abbati in omnibus reverentia prior, qui Præpositus in Regula

nominatur, honorabilior est reliquis ministris domus Dei. > Frater autem hebdomadarius. Mss. S. Germ.,

S. Far. et S. Ebrul. cum S. Dunstano et Smaragdo legunt, Frater autem lector hebdomadarius. Ita etiam editio Colinzi, quæ tamen particulam autem omittit.

In vulgatis tò lector desideratur.

b Accipiat mixtum. Smaragdus hunc locum ita exponit: ( Quod dicit accipiat mixtum panis intelligitur simul et vinum. In multis enim provinciis panis tantum et vinum quod super altare offertur, mixtum tum et vinum quod super altare offertur, mixtum de Transire debeas. Hæc sunt corrupta, et ita ex vocatur. Ita etiam explicat Ruthardus; Kero aliter: C cod. Vind. et Regula S. Pachomii castiganda: Ut mixtum merodsc. poculum. Mixtum ad verbum est vinum aqua dilutum, quod mero opponitur. Jocus Martialis in Ravennam, ubi, ut cum Sidonio Apollinari loquar, ob aquas paludosas, sitiunt vivi, natant sepulti.

Callidus imposuit nuper mihi caupo Ravennse, Cum peterem mixtum, vendidit ille merum.

Græcis ×ρᾶσις. Suidas: ×ρᾶσις μήξις οΐνου και ύδατος, id est mixtio vini et aquæ. De mixtione vini et aquæ, qua primus usus est Amphictyon rex Athenarum a Baccho edoctus, vide Athenæum, lib. 11.

c Propter communionem sanctam. Smaragdus hunc locum enarrans ait: e Propter communionem sanctam dicit, ne aliquid inde sumptum excreans projiciat in sputo. > Recte, meo quidem judicio. Quod confirmatur ex Regula Magistri, cap. 24 : « Et ipse (lector) similiter suum merum propler sputum sacramenti accipiat. Sic S. Joannes Chrysostomus, ut D screatum cohiberet, divinis mysteriis celebratis, cum vestibus sacris exueretur, pastillum comedere solebat; et eo nomine accusatus est ab adversariis, ut scribit Nicephorus cap. 9, lib. xIII, et hoc fuit vigesimum octavum caput accusationis ipsius, ut videre est in Bibliotheca Photii, n. 59, in synodo ad Quercum contra eum celebrata, Είχοστον ογδοον, ότι έν θρόνφι ἀποδύεται και ἐνδύεται, και πάστιλον τρώγει id est, « Vigesimum octavum, quod in throno exuitur et induitur, et pastillum edit.

d Et ne forte grave sit ei jejunium sustinere. Duas assert causas sumendi mixti a lectore. Prima est pro-

pter sputum, secunda propter jejunium.

e Hebdomadariis et servitoribus. Per hebdomadarios, eos qui coquunt intelligit; per servitores, eos qui mensis ministrant. De quibus hæc verba sunt intelligenda, sie sibi invicem ministrent fratres. De servitorum refectione bæc statuuntur prima additione

cere. A Frater autem hebdomadarius b accipiat A ut de alia mensa ad aliam a transire debeas, in nullo mixtum, priusquam incipiat legere e propter com-; penitus contradicens: 1 nec audeas ante præpositum domus tuæ manum in mensam extendere, m nec circumspicias vescentes alios.

### § V. — ITEM EJUSDEM (cap. 31).

Unusquisque præpositorum docebit in domo sua quomodo debeant n cum disciplina, consuetudine comedere. Quod si aliquis vel locutus fuerit, vel riserit in vescendo, aget pænitentiam, et in eodem loco protinus increpabitur, o stabitque, douec alius surgat de vescentibus.

#### § VI. — Item ejusdem (cap. 33).

P Si aliquid necessarium fuerit in mensa, q nemo audebit loqui, sed ministrantibus r signum sonitu

Capitularis Ludovici imp., tit. 28: « Ut servitores non ad unam mensam sed in propriis locis post refectionem fratrum reficiantur: quibus eadem lectio, quæ fratribus, recitetur. > De lectore vero hæc in eadem additione tit. 29 constituuntur: « Ut lectori nihil, nisi quod regula jubet, detur. >

Ad mensam autem. Hæc reperiuntur in fine secundæ Regulæ codicis Floriacensis, cujus initium est: Cum resideremus in unum, et tertia Regula ejusdem codicis circa medium, cujus initium est: Cum in nomine Domini; iisdem plane verbis.

<sup>5</sup> Nisi qui præest. Ut dicat aliquid ad ædificatio-

nem.

h Vel qui interrogatus fuerit. Ab eo qui præest. i Art. 11.

i Statimque. Hoc capitulum, sicut et sequens, in Regula S. Pachomii excusa conjungitur cum superiori, ita ut ex his tribus unum tantum flat.

de una mensa ad aliam transeas, ire debebis.

1 Nec audeas ante præpositum. In Regula edita S. Pachomii legitur: Nec ante præpositum domus tuæ manum in mensa extendas.

m Nec circumspicias vescentes alios. In Regula S. Pachomii ab angelo dictata apud Palladium cap. de Tabennesiotis: Βοθίσντες τὰς πεφαλάς παμπτέτωσαν τοῖς πουπουλλίοις, ΐνα μπ ἀδελφὸς ἀδελφὸν μασσάμενον ton. Id est, Comedentes capita operiant cucullis, ne frater fratrem comedentem videat. > Sed quid sibi velit verbum, καμπτίτωσαν, id est, inclinent, non video. Certe legendum, καλυπτίτωσαν, id est operiant. Idem statuit B. Isaias abbas orat. 3: c Inter vescendum oculos tuos in proximum ne converteris. > ldem servabant monachi Ægyptii, apud Cassianum lib. 1v de Instit., cap. 17. Et sano quidem consilio. Nam qui alium comedentem respicit, aut invidet abstinenti, aut comedentem despicit.

n Cum disciplina consuetudine. In Regula excusa legitur, cum disciplina et consuetudine. In cod. Vind.

legitur, et mansuetudine. Recta lectio.

o Stabitque donec alius surgat de vescentibus. Locus corruptus, et ita ex Regula edita castigandus : et stabit, donec alii surgant de vescendo. Et sensus est, qui deliquit in mensa, stet, donec conventus surgat. Supra vidimus in Regula S. Pachomii hanc mulctam irrogari monachis delinquentibus, ut ipsi in refectorio, aliis sedentibus, stent.

P Si aliquid. Exstat in Regula S. Pachomii excusa

art. 12.

9 Nemo audebit loqui. Idem statuitur in Regula S. Pachomii ab Angelo dictata apud Palladium, capite de Tabennesiotis, ούκ έστι λαλήσαι εσθίοντα, id est, e vescenti loqui non licet. >

r Signum sonitu dabit. Recta lectio. In Regula excusa signi sonum dabit. Male. In Regula orienta-

 Refectorium pariter cunctis fratribus unum erit. Ad singulas mensas deni convescentes resideant. Reliqua turba parvulorum astent. Tempere convescentium fratrum omnes disciplinæ gerant silentium, obtemperantes Apostoli præceptis, qui dieit : Cum silentio operantes, suum panem manducent (II Thess. 111). Unus tamen in medio residens, b benedictione accepta, de Scripturis aliquid legat, cæteri vescentes tacebunt lectionem intentissime audientes e ut sicut corporalis cibus refectionem corpori præstat, ita mentem d spiritalis sermo reficiat. Nullus ad mensas clamor excitetur. Soli tantum præposite sollicitudo maneat in his, que sunt vescentibus necessaria. · Abbas citra languoris necessitatem cibos in conspectu pariter cum fratribus sumat; neque aliud B quam exteri i neque cultius, quam ea que in commune consistunt, præparari sibi quippiam expetat.

Sicque fiat, ut dum præsens est, omnia diligenter

administrentur: et dum communia sunt, salubriter

et cum charitate somantur. Æqualia quippe erunt

s, mensarum omnium fercula, simillimisque alimen-

tis cuncti reficiendi sunt fratres. Quidquid præsens

refectio dederit omnes nine murmuratione perci-

piant : neque id desiderent, quod edenti voluptas

appetit, sed guod naturæ necessitas quærit; scriptum

est enim : Carnis curam ne fecerilis in desideriis

§ VIII. — Ex Regula sancti Fructuosi episopi (cap. 5).

Lum hora nona ad vescendum convenitur. C dicto psalmo residentibus aliis I unus legat in medio, in ciho sit strepitus nullus. Nemo comedens loquatur. Si quid deest in mensa, is qui procest, signo

lium cap. 131, soni signum dabit. Lege sonitu; nam hæc sumpta sunt ex Regula S. Pachomii.

Refectorium pariter. Exstat in Regula S. Isidori

excusa, cap. 9.

(II Cor. VII).

b Benedictione accepta. Hæc benedictio lecturis in refectorio, quam ex more lector petit antequam legat; de ea hæc habet Magister cap. 29 Regulæ: · Et post omnium sessionem ad mensam petita benedictione sedeat in sella. Memoriale qualiter in monasterio conversandum sit : (Antequam incipiant cibum sumere, petat lector benedictionem, et incipiat legere. >

 Abbas citra languaris necessitatem. Egregia sane institutio, qua disciplina regularis custoditur, et intempestivis abhatum commessationibus hospitali tatis prætextu ac proinde monasterii dilapidationi occurritur; sed de hoc alias.

1 Neque cultius. Haud impar sane institutio, quæ

catillationibus althatum medetur.

<sup>5</sup> Mensarum onnium fercula. Recte. Et ex hoc loco castiganda est S. Isidori Regula, in qua corrupte legitur, mansura omnium fercula.

L Cum hora nona. Habentur in Regula ms. S. Fructuosi Bracarensis episcopi cod. Crass. eodem capite 5.

i Unus legat in medio. Nota morem antiquum de loco, ubi legitur in refectorio; quem licet etiam observare ex Regula S. Isidori cap. 9: c Unus tamen

§ VII. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 25). - A dato vel nutibus silenter petat, et indicet ministronti, quid inferri, vel quid auferri sit a mensa necesse. Prinsquam ad mensam convenient, presedat oratio. Postquam a mensa surrexerint, sequatur oratio. Nec ante quisquam alicubi præsumat progredi. quam coram i altario Christo gratiarum resolverit actiones.

#### § IX. — Ex Regula sancti Aubrlii episcopi (cap. 48 k).

Sedentes ad mensam quotidie omni tempore, dum cibus sumitur, legatur : ut uterque homo, exterior cibo, interior verbo Dei reficiatur : quia scriptum est: Non in sole pane vivit home: sed in omni verbo Bei (Luc. IV).

§ X. — Ex Regula scati Cassiani (cop. 56 1).

Reficientibus autem fratribus sanctæ lectiones ad mensam legantur propter superfluas et otiosas fabulas, et maxime contentiones, quæ frequenter solent ad mensam generari. Et nullus vel mutire sit ausus, præter illum, qui decaniæ præest. Decanus autem si quid in mensam inferri, vel de mensa auferri necesse est, sonitu potius aut aliquo signe, quam voce significet. Quantum autem alius reficiat, nullus invicera vagantibus aculis auriosius potet: sed unusquisque ante se aspiciat.

§ XI. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 8).

Ad mensam loqui specialiter, m pisi qui interrogatus fuerit, non præsumat. Quod vero necessarium victui fuerit, præposito decet agnoscere : et quod secundum consuetudinem deest, secretius juheat ministrari. P Sedentes ad mensam, lectionem cuse legitur, cum silentio audituri. Si vero defuerit persona lectoris, ad instar cibi sacrarum Scripturarum meditatio ruminetur : ne escam tantum corpus ac-

in medio residens banedictione accepta de Scripturis aliquid legat; . ex Regula Magistri cap. 29. · Deinde in medio omnium mensarum sibi ordinet sellam, et post omnium sessionem ad mensas petita benedictione sedeat ipse in sella cum codice.

i Altario Christo. In Regula ms. legitur: Altario Christi, ex hoc loco constat gratias agi olim solitas in Ecclesia a monachis post cibi resectionem, id etiam videtur in epitome Ludovici imperatoris super regulam S. Benedicti: « Expleto cibo, finiatur et lectio. Surgentes a mensa dicto yersu sinister chopiat legere. >
c Ut sicut corporalis cibus refectionem carpori præstat. In Regula S. Isidari : « Ut sicut illis corporalis cibus refectionem carnis præstat. >
d Spiritalis sermo. In Regula S. Isidori rò sermo desideratur.

tes psalmun quinquagesimum distincte, et non collinent se, > etc. Videtur etiam in Vita S. Odonis abbatis Clun. lib. 1: ubi agitur de micis in mensa non comestis : « Clauso vero pugillo dignum esse resent rerus exeat prior, novissimus dominus abbas psallencensuit, cum post versum ab Ecclesia essent regressi, reservandos forte Patri monasterii. Factumque est, ut ab oratorio sunt regressi, mox se pedibus prostravit Patris. > Et apud Ekehardum lib. de casibus monasterii S. Galli cap. 11: « Milo Elewangensis (abbas) cochlearium sibi afferri signo fecit; > et paulo post: c Surgitur a mensa, itur solitis benedictionum hymnis in ecclesiam.

k Cap. 12 Regulæ S. Cæsarii.

1 Ex lib. Iv de Institutis renuntiantium, cap. 17. m Nisi qui interrogatus suerit. Ita supra in Regula Patrum. Interrogatus, non a quovis, sed ab ablate vel a præposito vel a decano.

" Sedentes ad mensam. Videtur deesse verhum. taceant, aut certe legendum Audiant pro audituri,

Ċ.

13

١.

16

cipiat; sed verbo Dei anima pascatur esurions. a Ora- A debet esse introitus dominico die quo hebdomadarii tionibus vacate horis et temporibus institutis. b Psalmis et hymnis, cum Dominus exoratur, ea plantentur in corde, quæ proferuntur in voce.

§ XII. — ITEM EX REGULA OBJENTALIUM (cap. 131).

· Quod si aliquis locutus fuerit, vel riserit in vescendo, increpetur et agat pænitentiam. d Si quis ad manducandum tardius venerit absque majoris imperio, similiter agat poenitentiam, aut ad cellam suam jejunus revertatur. • Si aliquid fuerit necessarium in mensa, nemo audebit logui: sed ministrantibus i soni signum dabit. 5 Ministri vero absque his, quæ in commune fratribus parata sunt, nibil aliud comedant: nec mutatos cibos sibi audeant præparare. b Nemo plus alteri dabit, quam alter accepit. Quod si obtenditur infirmitas, præ- B positus domus perget ad ministros ægrotantium, i et his, quæ necessaria sunt, accipiet.

§ XIII. — Ex Begula Magistri (cap. 29).

i in æstatis vel hiemis utroque tempore, cum ad sextam vel nonam horam reficitur, şinguli præpositi de singulis decadis vicibus hebdomadas singulas legendo ad mensas exerceans. Sed tunc de illa decada præpositus non legat, de qua alter præpositus in coquinæ servitio occupatur : ne dum unus legit et alter coquit, vitia suorum fratrum ad mensas non sit, qui præsens emendet. Qui præpositi singulis vicibus in legendo ad missas, cum singulas expleverint hebdomadas, singulos fratres litteratos per singulas vicibus septimanas ad legendum constituant : ut omnes possint vicibus de singulis decadis legere litterati. Et postquam omnes fratres in legendo suas expleverint septimanas, singuli recapitent ad invicem præpositi : ut nunquam desit carnali refectioni esca divina, sicut dicit Scriptura: Non in solo pane vivit homo, sed in omni verbo Dei (Luc. 14). Ut dupliciter fratres reficiant, cum ore manducant, et auribus saginantur. Cujus ergo in hebdomada talis

· Orationibus vacate. Heec sumpta sunt ex Regula S. Augustini c. 7: ( Orationibus instate horis et

temporibus constitutis.

b Psalmis et hymnis, etc. In eadem S. Aug. Regula cap. 9: « Psalmis et hymnis cum oratis Deum, duia cap. 9: « Psainiis et nymins cum ore. )
hoc versetur in corde, quod versatur in ore. )
his quadrat illud S. Cæsarii Arelatensis serm. 12:

Orantes autem, fratres charissimi, quaptum possumus adjuvante Domino laboremus: ut nulla nobis
sumus adjuvante Domino laboremus: ut nulla nobis

I Et his. Lege et ab eis, ut in Regula S. Pachomii. extranea cogitatio subrepere possit : ne forte aliud habeamus in corde, et aliud proferamus ex ore. Ne forte dum lingua Dominum rogat, cogitatio in rebus vanis occupata ab orationis sensu discedat; et inde acquirat peccatum, unde potuit habere remedium.

c Quod si aliquis. Ræc sanctio sumpta est ex

Regula S. Pachomii, art. 11.
Si quis ad manducandum. Item ista sumpta est ex eadem Regula, cap. 12.

Si aliquid necessarium fuerit. Hoc habetur in eadem Regula S. Pachomil art. 5; necessarium, id

csi, deficiens.

Soni. Lege sonitu, ut in Regula Pachomii juxta codicem ms. Concordiæ hujus, in cod. Vind. legitur sonum signi.

E Ministri vero. Hæc reperiuntur in eadem Regula

coquinæ ingrediuntur in septimanam. Tunc et iste frater ad sextæ horæ refectionem post versum et orationem mensæ, cum abbas in sua cathedra sederit, antequam k canister cum consuetis panibus trocleæ fune descendat, tunc insinuet voce sua, is qui lecturus est dicens: Jubete, domini mei, orare pro me, quia ingredior in hebdomada lectionis mensalis. Mox surgens abbas cum omni congregatione fixis in terra genibus oret cum eo. Et cum surrexerint, dicat novus hebdomadarius hunc versum: Domine, labia mea aperies, et os meum annuntjabit laudem tuam (Psal. L). I Respondentibus secum cunctis. Post versum vero dictum, mox primo abbati, deinde omnibus pacem tradat. Deinde in medio omnium mensarum sibi ordinet sellam; et post omnium sessionum ad mensas petita benedictione sedeat ipse in sella cum codice. Et cum primum mensæ abbas cum omnibus acceperit merum, et ipse similiter suum merum m propter sputum sacramenti accipiat, et sic incipiat legere. Legat namque quotidie Regulam hanc posito ad diem signo huc usque legerit; ut sequenter quotidie tamen omnia perlegantur; ut per vices hebdomadum et finiri possit, et recapitari legendo. Qui hebdomadarius, cum septimanam suam legendo expleverit, signum sequenti successori ostendat, unde prosequatur, qui cœperit septimanam. Qui et ipse finiendo et recapitando hebdomada sua signum successori demonstret. Legat namque disposite, non urgendo, n ut apertius occupati ea auditores agnoscant, quæ eos factis oporteat adimplere. º Et ut si qua sunt ambigua aut obscura, et apertius ea non intelligunt fratres, aut interrogatus a fratribus, aut ultro aliqua abbas exponat. P Nam si supervenerint forte mensæ monasterii, laici propter detractionem futuram in sæculo, cum secreta Dei sæcularis agnoverit, si placuerit abbati, aliam lectionem

cap. 14, his simile est, quod præcipit S. Isidorus cap. 9, ut fratres similibus utantur cibis, et huic institutioni Pauli et Stephani cap. 20: « Nulli fratrum liceat, vel pomum vel quodcunque olerum, vel aliud aliquid ad usus suos, quasi peculiari apparatu in mensa sibi ad manducandum deferre. )

i Et his. Lege et ab eis, ut in Regula S.Pachomii. ) In astatis vel hiemis, etc. Exstat in Regula Mag.

ms. cod. Corb. cap. 24.

\*\*Canister. Ita in Concordia Vind. et in Regula ms. cod. Corb.

1 Respondentibus secum cunctis. Eumdem versum.

m Propier sputum sacramenti. Vide superius annotata.

" Ut apertius occupati. Adverbium apertius videtur transpositum et referendum ad verbum agno-

· Et ut. Particula et redundat, nec habetur apud Smaragdum.

P Nam si. Id est : Verum si, et passim occurrit in his Patribus, ut particula nam pro verum po-

cujuscunque codicis legat, ut secretum monasterii A mensis, quos voluerit fratres, f quod lectum est vel mensura vitæ sanctæ constituta in disciplinam ab irrisoribus non sciatur. Legat namque aliam lectionem, posito tamen in Regula signo. Nam si talis laicus ad mensam monasterii detineatur, de quo certus a sit abbas, quod non solum admirari possit constituta divina, sed etiam hujus religiositatis sit [abbas] qui in conversatione possit esse pedissequus, et ad mores possit trahi divinos, in hujus lector adventum ad mensam Regulam subsequatur. Nam illi debent Regulam audire monasterii, qui illam possunt merito observare. Ideo ad mensam hora refectionis debetur Regula legi, quia tunc omnis congregatio ad manducandum in unum b collecta sine excusatione tunc lectio observantiæ vel emendationis ab omnibus audientibus juste B poterit observari; ut omnia Regulæ omnes audiant, et nullum prætereat aliquid : ut quod omnes audierint, eos factis oporteat adimplere. Ipsi vero fratri in septimana sua, cum in hoc opere occupatur, septimanarii e de omnibus mensis mensæ suæ illatis d scutellas levent, servante Cellarario panis eis mensuram vel consuetum numerum potionum. Et post omnium levationem, e petita benedictione, et ipse resiciat. Ideo enim diximus Regulam monasterii quotidie legi ad mensas, ut nullus frater excuset se ignorantiæ facientis non emendare. Nam cum quotidie in usu ipsa Regula mittitur, ex notitia melius observatur : ne forte dicat se frater nescire, quod possit per obedientiam adimplere. Nam tempore ipso refectionis cum legitur Regula, ut solliciti C omnium fratrum excitentur, auditus, de singulis

Sit abbas. τὸ abbas redundat.

b Collecta. In Regula ms. redacta.

· De omnibus mensis. Lege : De omnibus missibus :

missus est ferculum, ut vulgo notum est.

d Scutellas. Scutella est lanx: Patina, discus. Corona pretiosa apud Joannem Meursium in lexico Græco-Barbaro; Σκουτέλα Paropsis, τρύδλων. Mentio fit apud S. Gregorium lib. x11, ep. 30: « Scutellam quoque argenteam monasterio cuidam reliquit. > Gal-

lice, écuelle.

Petita benedictione. Quia olim monachi cibum sumpturi benedicebantur: de qua re infra.

Quod lectum est abbas interroget. Nota antiquum

abbas interroget; ut cum unusquisque frater recitaverit, quod audivit, agnoscatur plus lectioni intendisse illa hora, quam ventri : ut cum surdus negligens non narraverit, quod audivit, plus carnem judicetur amasse, quam animam. Qui mox de negligentia ab abbate juste corripi debet : ut dum unusquisque frater interrogatus timet erubescere, mentem suam alibi non faciat aberrare : sed in hoc intendat, quod legitur. 6 Qui hebdomadarius tandia ad mensam cum fratribus (Locus corruptus): quibus se levantibus, posito in Regula signo, levant se et ipse cum codice, versu vel oratione ab omnibus adimpleta, respondeat cum omnibus: Deo gratias. Et statim residens ad mensam suam ab hebdomadariis servatam refectionem vel potionum mensuras h signatas aut ab abbate aut a præpositis omnia et ipse percipiat.

§ XIV. Ex Regula cujusdam (cap. 9).

i Ad mensam vero nullus penitus præter abbatem, vel cui ipse præceperit pro communi necessitate fratrum loqui præsumat : sed omnes 1 intento animo gratias reddentes Creatori in cordibus suis cibi ac potus solidæ mensuræ largitione fruantur. Portarius vero qui pro variis causis eloquium expetieritabbatis, loqui permittatur. Quia forsitan talis supervenit necessitas, quæ moram habere non debeat. k Ante mensam vero semper capitulum Regulæ unum. aut amplius, si abbati placuerit, legatur : ut cum cibus carnem reficit, lectio animam satiet. Hæc omnia cum gravitate animi et moderatione leni fiant, quatenus in his omnibus Dominus delectetur.

morem de repetenda lectione mensæ.

5 Qui hebdomadarius. Multa hic desunt verba supplenda ex Regula ms. cod. Corb.: Qui hebdomadarius tandem ad mensam legat, quandiu abbas sederit ad mensam cum fratribus, quibus se levantibus, > etc.
h Signatas. Id est, benedictas signo crucis.

1 Ad mensam vero, etc. Hoc capitulum cum sex sequentibus desideratur in codice Vindocinensi.

Intento. Ita reposui, cum legeretur in tanto. Ante mensam. Lege, ad mensam. Nam frustra subjungeret: Ut cum cibus carnem reficit, lectio ani-

# CAPUT XLVIII.

#### DE MENSURA CIBORUM.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti. Sufficere credimus ad refectionem quotidianam

\* Tam sextæ quam nonæ. Id est, sive non sit jejunium, et prandium flat hora sexta, id est, meridie; sive jejunetur, et coena flat hora nona, id est, tertia postmeridiana.

h Omnibus mensibus. Ita legunt mss. codices Victorini, San. Ebrulphi. S. Faronis, et S. Germ. ma. cum Smaragdo, S. Dunstano, et editione Coloniensi. Quod confirmaturex Regula Magistri cap. 26, in utroque codice Concordiæ tam Floriacensi, quam Vindocinensi. Sufficere namque credimus ad refectionem quotidianam, tam sexte, quam nonæ om-

D a tam Sextæ, quam nonæ b omnibus mensibus cocta duo pulmentaria propter diversorum infirmitates,

nibus mensibus, > etsi in ms. Corb. sit 70 mensis. Accedit Ruthardi auctoritas: Qui, mensibus, legendum esse asserit, non: Mensis. Turrecrematæ, cum ait: (Omnibus mensis, sive, ut alia lectio habet: Omnibus mensibus; quod melius videtur, id est, omni tempore. > Eamdem lectionem agnoscit Guido Juvenalis, abbas sancti Sulpicii, in sua Regulæ versione Gallica, cum hæc verba ita exponit: En tout temps de l'an. Id est, omni tempore, quod perinde est, ac: omnibus mensibus. Eamdem lectionem illustrat locus S. Isidori cap. 9 suæ Regulæ, cum ait: Utrisque

ut forte qui ex uno non poterit edere, ex alio reti- A nibus sufficiant. Et si fuerit unde poma d aut naciatur. Ergo cocta duo b pulmentaria fratribus om-

temporibus resectio mensæ tribus erit pulmentis, et per utraque tempora intelligit hiemen et æstatem. In p. ms. S. Germani legitur: Omnibus diebus. In vulgo editis legitur. Omnibus mensis. Sed male, et prior lectio potior est. Nam S. Benedictus et S. Isidorus occurrunt pravæ quorumdam consuctudini, qui ob calores plura fercula in æstate, quam in

hieme quotidie apponi volebant.

· Ut forte, qui ex uno non poterit edere. Quæritur an duo pulmentaria monacho edere liceat, cum S. Benedictus ideo illa apponi jubeat, ut, qui de uno edere non possit, edat de altero. Sed puto hæc moraliter intelligenda: et ex æquo et bono multorum infirmitati tum corporis, tum animi consuli ferculorum diversitate : ut cum quis de uno plusculum degustaverit, jam illud fastidiens ad alterum se convertat: præsertim cum Regula duo fercula comedere explicite non prohibeat. Quod si ita esset, male consultum esset superfluis impensis cum duplicatis pulmentarils dapes, quæ v. g. quinquaginta monachis sufficerent, pro centum essent apponendæ, maxime cum singulæ lances id continere deberent, quod ad unius monachi satietatem sufficeret; quia

illi de una tantum edere liceret

<sup>b</sup> Pulmentaria. Pulmentarium, quod et pulmentum dicitur, est quodlibet obsonium. Cato, de Re rustica, cap. 58: « Pulmentarium familiæ oleæ caducæ quam plurimum condito a pulte, qua olim prisci illi Ro-mani pro pane vescebantur. Plinius libr. xvi, cap. 8: Pulte autem, non pane vixisse longo tempore Romanos manifestum ; quoniam inde pulmentariæ dicuntur. » Varro lib. 1v de lingua Latina : « Et placentre, quod edebant cum pulte: ab eo pulmentum, ut Plautus: hinc pulmentarium. > Valerius Maximus lib. 11, cap. 1: « Erant autem adeo continentiæ attenti, ut frequenter apud eos (Romanos) pultis usus, quam panis esset, > etc. Sosipater Charisius lib. 1 : C Pulmentum et pulmentarium dicit. Nam Cato originum tertio, laserpitium pro pulmentario suo ha-bet. In eodem: multo pulmento usi. Sed quidam putant pulmentum quasi pulumentum melius dici. Varro autem ad Ciceronem quinto: pulmentum, aut quod idem cum pulte essent, inde pulmentarium. Dibi verbum, essent, id est, ederent. Ausonius in Technopægnia:

Mox ador atque adoris de polline pultificum far Instruxit mensas , quo quondam Romulidum plebs Hinc cibus, hinc potus, cum dilueretur aqua puls.

Hinc prisci illi Romani dicti pultiphagi. Plautus in Mostellaria:

Non enim hæc pultiphagus opifex opera fecit Barbarus. Ubi, Barbarus, est Romanus, ut vulgo docent Inter-

c Et, si suerit unde poma. Sup. haberi possint. Ita habetur in omnibus codicibus nostris mss. cum D Smaragdo, S. Dunstano, et editione Colinzi. Optima lectio, que confirmatur ex. Add. Capitul. Lud. Imp. tit. 78 : « Ut volatilia in natali Domini et in Pascha tantum octo diebus, si est unde, comedant: si vero non fuerit unde, non requiratur per debitum. > Vulgata lectio: Et, si suerint inde poma. Male. Poma hoc loco sunt fructus quislibet, saltem vulgares.

d Aut nascentia leguminum. Id est, nascentia legumina. Ut ardua montium, lubrica vallium et ro-scida cespitum, et glebosa camporum. Ita hunc locum explicat Ruthardus: « Nascentia leguminum intelli-guntur germinantia: quia mos est illius terræ et Romanæ et aliarum provinciarum mittere legumina in aquam, et cum germinata fuerint, manducari. > Ex quo loco satis constat horum commentariorum au-ctorem non fuisse Paulum Diaconum monachum Casinatem; dixisset enim, hujus terræ, non, illius terræ. Bernardus Casinas, et alii nonnulli locum exscentia leguminum, addatur et tertium. Panis libra plicant rectius quidem de viridibus leguminibus, quæ aceto macerata in Italia comedi solent. An au-

tem tertium illud pulmentarium seu fructuum seu leguminum debeat esse crudum, non id explicite declaravit S. Benedictus, itaque juxta Regulam debent primo apponi duo pulmentaria cocta, tertium vero an coctum vel crudum sit, non refert. Id liberum reliquit S. Benedictus ob multorum insirmitates, quorum stomacho fructus crudi et legumina cruda no-

cere possent.
• Panis libra propensa. Controversia de hujus libræ pondere. Casinensis libra est trium et triginta unciarum et semis, ut habetur in declarationibus Casinensium ad Regulam S. Benedicti. Burdegala in monasterio S. Crucis servatur adhuc libra panis ex ære

cyprio cum hac inscriptione:

#### MENSVRA PANIS S. CRVCIS BYRDEG.

Cujus pondus est octo et viginti unciarum. Sed puto ego hanc S. Benedicti libram nullam aliam esse quam Romanam seu Latinam. Nam male panis pondus libram appellasset, quæ tot unciis, ac Cassinensis, vulgarem libram excederet. Qui etiam, si per libram non intellexisset eam, quæ sua ætate erat usitata per Italiam certum pondus panis non definisset, et hunc regulæ locum valde ambiguum reliquis-set, cum mensuram sine mensura, et pondus sine pondere statuisset. Nec obstat, quod libra panis olim servaretur in monasterio Casinensi, ut constat ex actis S. Mauri et Leone Ostiensi lib. 1. Chr.; nam, cum sciret S. Benedictus non eamdem esse libram apud omnes nationes, ejusque pondus aliquando pro hominum arbitrio mutari, voluit ejusmodi libram in suo monasterio servari: quæ tamen non amplius exstat ob varias monasterii Casinensis direptiones et incendia. Et sane monachorum temperantiæ male consuluisset, quam hic multa districtione præcipit, si tantumdem panis, quantum libra Casinensis pensitat, edendum concessisset: maxime cum hujus-modi libra, ut ex præfatis declarationibus constat, plus panis pensitet, quam monachus uno die come-dere possit. Libra autem Romana seu Latina est duodecim unciarum, ut docent. Epiphanius lib. de Mensuris et Ponderibus, et S. Isidorus lib. xvi Orig. cap. 24: (Uncia dicta, inquit, quod universitatem minorum ponderum sua unitate vinciat, id est, complectatur. Constat autem drachmis octo, id est, scrupulis viginti quatuor, quod proinde legitimum pondus habet; quia numerus scrupulorum ejus horas diei noctisque metitur, vel quia libram efficit, duodecies computatus 12 unciis perficitur, et inde habetur perfecti ponderis genus: quia tot constat unciis, quot mensibus annus. > Post 70 computatus, videntur, hæc verba, *nam libra*, addenda. His subscribit Fannius Rhemnius poemate de mensuris :

Uncia fit drachmis bis quatuor : unde putandum Grammata dicta, quod hæc viginti quatuor in se Uncia habet : tot enim formis vox nostra notatur, Horis, quod mundus peragit noctemque diemque. Unciaque in libra para est, quod mensis in anno.

Gramma autem seu littera est scrupulus, qui continet duos obolos, ut docet idem Fannius:

Semioboli duplum est obolus, quem pondere duplo Gramma vocant, scrupulum nostri dixere priores.

Scrupulus gramma dicitur, id est, littera, nam quemadmodum vox humana quatuor et viginti litteris formatur, sic uncia constat quatuor et viginti scrupulis. De libra vide Cassiodorum lib. 1 Varia-rum, epist. 10. Sed quia panis hæc mensura angusta est, addit S. Benedictus propensa, id est, quæ inclinata præpenderet; nam, propensus est inclinatus. Etsi Smaragdus et Ruthardus, explicent  $\tau \delta$  propensa, prius pensa, a præpositione Græca,  $\pi \rho \delta$ , id est, prius. Sed non puto ejusmodi vocabulum esse Latiprandii, et cœnæ. Quod si cœnaturi sunt, a de eadem libra țertia pars a Cellarario reservetur reddenda cœnaturis. Quod si labor forte factus fuerit major, in arbitrio et potestate abbatis erit, si expediat, aliquid augere, remota præ omnibus crapula: et ut nunquam subripiat monacho indigeries: b quia nihil sit contrarium omni Christiano, o quomodo cra-

num. Itaque juxta nostram explicationem mensura

panis erit circiter sexdecim unclarum.

De eadem libra tertia pars. Ex his verbis satis colligitur cœnam debere esse prandio breviorem, quod etiam patebit infra ex Regula Magistri. Ru-thardus dicit unicum coctum pulmentum ad cœnam dandum esse. Sed hæc pensanda sunt arbitrio superiorum.

a Burchardo lib. xiv, cap. 1, et abluone part. 13

Decreti, cap. 69.

c Quomodo crapula. Id est, quam crapula. Iyo addit; Et ebrietas. Quid sit crapula docet Suidas: πραιπάλη ὁ ἐν πολλής οἰνώσεως παλμός, id est, « Crapula ex multa potatione palpitatio. > Sed sumpsit improprie S. Benedictus.

d In crapula. Ita apud Smaragdum et in cod. Vict. p. Apud S. Dunstanum, Ivoneni, Burchardum, et in Vulgatis additur : et ebrietate. Ut est in Evangelio, Luc. xxi: Attendite autem vobis, ne forte graven-

tur corda vestra in crapula et ebrietate.

· Pueris minore ætate. Id est, qui sunt infra duodecimum annum juxta Magistri mentem hoc capite: Minoribus vero duodecim annis minus a libra panis in die sufficiet. > Tamen juxta superiorem no-stram explicationem intelliguntur ii qui sunt infra

quintum decimum annum.

1 Carnium vero quadupedum omnino ab omnibus abetineatur comestio. Editio Colincei legit, comestione. Ex boc S. Benedictus loco quidam censuerunt usum volatilium olim monachis fuisse permissum. Et ante D. Benedictus quidam catilloiles, qui tamen reti-giosi haberi cupichant, ab esu quadrupedum abstinebant, et volatilia comedebant, in quo sita invehitur S. Prosper Aquitanicus lib. 11 de Vita contemplativa, cap. 2: Caterum si a quadrupedibus abstinentes phasianis altilibus vel aliis avibus pretioais aut piscibus perfruantur, non mihi videntur re-secare delectationes sui corporis, sed mutare, nec pro abstinentia, sed velut pro nescio qua immunditia, vel certe, quod verius est pro stomachi nauseantis teneritudine delictas illas communes et viles abjicere, quo possint aliis, non solum carnibus, sed cimm delicatioribus ac pretiosioribus carnibus suas voluptates explere. Qui ideo se a carnibus abstinare dicebant, quod esum quadrupedum ignorarent, ut planum est ex S. Hieronymo in epist. ad Silvinam de servanda Viduitate: Procur sinta conviviis prepentina morte interfisse. Itaque S. Odo reformatius phaseides avec crucii interval aliis parentum diversantem ad primum volatilis morsum repentina morte interfisse. Itaque S. Odo reformatius provides avec crucii interval aliis parentum diversantem ad primum volatilis morsum repentina morte interfisse. tuis phasides aves, crassi turtures, attagen Ionicus, et omnes aves, quibus amplissima patrimonia avolant. Nec ideo te carnihus vesci non putes : si suum, leporum atque cervorum et quadrupedum animautium esculentias reprobes : non enim hæc pedum nu-mero, sed gustus suavitate judicantur. > Eaque ratione id sibi in animum inducebant, quod una sit avium et piscium ex aquis origo. Itaque minime credendum est a S. Benedicto tales institui monachos qui pedum numero delicias escarum dijudicent : cum ipse cap. 36 Regulæ carnis esu exceptis ægrotis mo-nachos arceat. Nec vero inferri potest quadrupedum interdictione volatilium esum esse permissum. Nam cum unum prohibetur, non atatim alterum permitti concludendum est, maxime si jam a legislatore prohibitum est. Ut Levit. 19, cum dicitur: Non maledices furdo, nec coram cæco pones offendiculum: Male quidem inferret aliquis ax quamoqi legibus permitti

una propensa sufficiet in die, sive una sit refectio, sive A pula, sicut ait Dominus noster : Videte, ne graventur corda vestra d in crapula (Luc. x11). e Pueris vero minori ætate non eadem servetur quantitas, sed minor, quam majoribus, servata in omnibus parcitate. f Carnium yero quadrupedum omnino ab omnibus abstineatur comestio, præter omnino debiles et ægrotos.

non surdis maledicere, et videntibus ponere, offendiculum. Quia potest accedere peculiaris ratio ut ejusmodi prohibitio fiat, etiam si alterum expresse non prohibeatur, ut videre est în citato loco Levitici, et in hac cautione S. Benedicti. Potest enim esse peculiaris ratio, ut quadrupedum esus prohibeatur monachis, quia cum quædam ex eis viliores sint, quis existimaret earum esum non esse monachis interb Quia nihil sie contrarium. Hic textus profertur R dictum. Non tamen ignoro, quin aliquando concessum fuerit monachis comedere volatilia nempe in so-lemnitatibus Paschæ; Natalis Domini et earum octavis, ut habetur additione. I Capitul. Lud. Imp. tit. 78: ¿ Ut volatilia in Natali Domini et in pascha tantum octo diebus, si est unde comedant; si vero non fuerit unde, non requiratur per debitum. Si autem abbas aut monachi abstinere se voluerint, in corum sit arbitrio. ) Idem patet ex epistola Theodemari albațis Casinensis ad Carolum Magnum, si tamen illius sit : sunt enim in ea multa castigatione digna. Id confirmatur ex charta Ludovici et Lotharii ad monachos S. Germani a Pratis, quæ exstat apud Aimoi-num lib. v de gestis Francordm cap. 10. « Volaidia cum ovis de duobus lestis, id est, Pascha et Natalis Domini. » Quod vero ultra has solemnitates non fuerit licitum monachis edere volatilia planum est ex eadem additione tit. 8 : Ut volatilia intus fo-risve, nisi pro infirmitate nullo tempore comedant. Et tit. seq.: « Ut nullus episcoporum monachis co-medere volatilia præcipiat. » Quare, cum Rabanus lib. 11 de Vita clericor. cap. 27 ait : « Avium quoque esum credo inde a patribus permissum esse, eo quod ex codem elemento, de quo et pisces, creatae sunt. Nam in Regula monachorum non invenitur aliarum carpium esum eis interdictum esse, nisi quadrupedum. Heec non sunt ita capienda, ita ut liceat monachis ut plurimum edere volatilia, sed si eis interdum concedatur, id non facere contra bunc expressum Regulæ textum juxta quidem Rabani ex-plicationem; qua laxior videtur, ut ex supra dictis patet. Idem dicendam est de hoc textu, qui ha-betur apud eumdem Rabanum lib. 111 de Agone Christiano, cap. de gula: « Hæc tamen pon ita ditor ordinis præcipuus nunquam ejusmodi esum altilium suis monachis permisit, ut constat ex lib. ci-lato. Quod spectat ad pinguedinem, adipem seu sa-gimen, etiam prisci illi monachi eo usi sint: idque ipsis indultum fuit in synodo abbatum Aquisgraneusi sub Ludovico Pio tit. 22: « Pinguedinem ad esum, excepto vi feria et xx, diebus ante nativitatem Domini, et septimana illa, quæ ante quadragesimam vocatur quinquagesima. Et til. 77. Nec est quod quidam recentior per pinguedinem, adipem, et sagimen oleum interpretetur, cum nulla assertionis sue testimonia proferat. Sed et contrarium constat ex actis S. Meinwerci episcopi Paderbonensis, uhi agi-tur de Monasterio ffemwardeshusen: cujus alibati jussit prædictus episcopus dare monachis sagimen : Et data auctorifate (inquit auctor horum actorum) quomodo Dominus Ecclesia claves beato Petro apostolo tradiderit: Et Ecolesia tantam habens potesta& H. — Ex Begula sancti Columbani (cap. 5).

e Cibus sit vilis et b vespertinus monachorum, satietatem fugiens; et potus chrietatem, ut et sustineat, et non poceat. Olera, legumina, farina aquis mixta cum parvo f panis paximatio : ne venter oneretur, et mens suffocetur. Etenim d utilitați e et usui tantum consulendum est æterna desiderantibus præmia. Et ideo temperandus est vitæ usus, sicut temperandus est labor. Quia hæc vera discretio, ut possibilitas spiritalis profectus cum abstinentia carnem macerante f retentetur. 8 Si enim modum ahstinentia excesserit, vitium, non virtus erit. Virtus enim multa sustinet bona et continet. Ergo quotidie jejunandum est, sicut quotidie reficiendum est. Et dum quotidie reficiendum est, vilius et parcius corpori indulgendum. Quia ideo quotidie eden- B humanis concessa usibus exsecretur. dum est, h quia quotidie reficiendum est. Sicut quotidie orandum est, quotidie laborandum est, quotidie legendum est.

§ III. - Item en Resula sancti Isidori (cap. 11). 'i Per omnem autem hebdomadam fratres vites olerum cibos et pallentia i utantur legumina. In

tem in generali synode monachis, quoniam olei copiane non haberent, non carnium quadrupedum esum, sed carnibus agnatum adipem indulserit, advocatis villicis porcos dari mandavit, de quorum adipe et sagimine cibum fratrum parari jussit. > 8. Dunstanus in Cane. Wintonieusi, seu Coacordia cap. 2:
« In Adventu Domini pinguedo interdicitur scilicet lardi, nisi festivis diebus. Sed hæc mega relaxatio inducta ob multiplicitatem divinorum officiorum, ut satis liquet ex capite citato miraculorum S. Hugo- C nis, qui ne quidem ad preces Petri Damiani permit-tere voluit, ut saltem bis in hebdomade ab sagimine sui monachi abstinerent ob laborem chori. (Vide Concordiam S. Dun tani, cap. 5; Decreta Lantfranci, § 5; librum Miraculorum S. Muganis abhatis Cluniacensis, cap. 19; statuta Petri venerabilis, cap. 10; Visitatorium monasterii Culturæ Cenoman. ms.)

. Cibus sit vilis, etc. Habentur in Regula ms. S. Columbani cod. Flor. Vilis debet esse cibus monachorum ; quia supervacaneum est lautitias in jejunio quarere : idem docet S. Hieronymus epist. ad Paulinum: sit utilis et vespertinus cibus (Ep. 111). Ubi sane

legendum est vilis.

b Vespertinus. Non its stricte sumitur hoc vocabulum. Nam vespertinus cibus est, qui non solum vespere, sed ctiam hora nona, id est, tertia post me-ridiom, cum sol ac vesperum vergere incipit, sumitur. Siquidem monachi S. Columbani feria quarta et senta reficiebant hora nona, ut planum est ex eius D Pœnitentiali ms.: « Si quis ante horam nonam marta sextaque feria manducet, misi infirmus, duos dies in pane et aqua.

\* Panis. Lege pane, at in Regula cod. Flor. et in

editione Insulæ, ut sit appositio.

d Collitati. Nompe spiritali.
• Et usut. Vita corporalis. Quasi diceret : ita cibus temperandus est, ut anime simul et corpori prosit.

Retentetur. Ita in editione Parisiensi et Insulæ.

In cod. Flor. sustentetur.

<sup>8</sup> Si enim modum abstinentia excesserit, vitiyn, non virtus crit. Aurea mediocritas, beata discretio, que virtutes fovet, et auget, virtutum mater, et lux animi : cui uni primas dedit magnus Antonius. Μέτρον αριστον. Id est, modus optimus, inquit Cleobulus. Philosophorum quoque sontentia est μεσότυτας άρετος, ύπερδολάς κακίας Avec, id est, e mediocritates esse

A diebus vero sanctis k interdum cum oleribus · levissimarum carnium alimenta. Non enim erit ad saturitatem reficiendum corpus, ne forte intereat animus. m Nam ex plenitudine ventris cito excitatur luxuria carnis. Qui autem appetitum edacitatis reprimit, sine dubio lasciviæ motus restringit. Tanta cum discretione reficiendum est corpus, ut nec nimia abstinentia debilitetur, nec superflua edacitate per lasciviam moveatur. In utroque enim temperantia adhibenda est, scilicet ut et vitia carnis non prævaleant, et n virtus ad ministerium bonæ operationis sufficiat. Quicunque ad mensam residens a carnibus et vino se abstinere voluerit, non est prohibendus. Abstinentia enim non prohibetur, sed potius collaudatur; tantum ne ex contemptu creatura Dei

§ IV. — Item ex eadem (capite ipso).

· In utrisque temporibus refectio mensæ tribus erit pulmentis, elerum scilicet et leguminum; et si quid P tertium fuerit, 4 pomorum. 2 Ternis quoque poculis fraterna reficienda est sitis. In observatione autem Quadragesimæ, sicut fieri solet, s post exple-

virtutes, excessus vitia. Maquit S. Mieronymus in epist. ad Demetriadem. Unde præclare docet idem Columbanus cap. 8 Regulæ: Discretio monachis quam sit necessaria, multorum error ostendit, et aliquorum ruinæ demonstrant, qui sine discretione incipientes et absque moderatrice scientia degentes vitam finire laudabilem non potuerunt. Quia sicut sine via tendentibus error evenit, ita sine discretione viventibus excessus in promptu est, qui semper virtutibus in medio inter utramque nimietatem po-sitis contrarius est. Id a Deo educta per S. Adalricum didicit B. virgo et martyr Wiborada, quæ in monasterio S. Galli reclusa carnem jejuniis et vigiliis immoderatis opprimebat : sed ab Angelo monitus B. Adalricus ad eam venit, Deique voluntatem, ut aliquid de tam dura, et aspera vitæ ratione remitte-ret, aperuit (Acta sanctæ Viboradæ). Ergo noscenda est mensura sui, quid valeant humeri, quid vires ferze recusent. Nam, ut sapienter monet Seneca lib. de Tranquillitate anima, a necesse est opprimant onera, que ferente majora sunt.

A Quia quotidie resciendum est. Lege, proficiendum est, nt Regula ms. cod Flor. et editione Parisiensi,

et Insulæ. Sed to quia videtur redundare.

i Per omnem autem, etc. Hæc videre est in Regula S. Isidori excusa cap. 9.

i Utantur. In Regula edita legitur, habeant.

Interdam. In Regula excusa habetur, inducant. Levissimarum carnium. Quantitatem tangit, non

qualitatem, ut ex sequentibus clarum est.

m Nam ex plenitudine ventris cito excitatur luxuria carnis. Recte. Huc spectat illud Tertultiami lib. adversus Psychicos: « Per edacitatem transit salacitas. ) Et paulo ante : « Monstrum scilicet haberetur libido sine gula.

P Virtus. Id est, vires.

9 In utrisque temporibus. Videlicet restatis, hiemis, quibus continentar ver et autumnus.

P Tertium. Ab oleribus et leguminibus.

A Pomorum. In Regula excusa, id est, pomorum. F Ternis quoque poculis. Juxta Ausonium in gripho:

Ter bibe. . Augustus imperator in castris ad Mutinam ter duntaxat bibebat, ut refert Suctonius cap. 77.

Post expletum jejunium. Id est, own hora refectionis advenerit. In Reg. okcusa legitur, exemplum. erunt. Vino autem et oleo omnes abstinebunt.

#### § V. — Item ex eadem (capite ipso).

Laici b ministri mensis monachorum nullatenus intererunt. Neque enim potest illis mensæ communis esse locus, quibus est diversum propositum. Monachi autem cum a mensis surrexerint, ad orationem omnes concurrant. c Quod mensæ redundaverit, omni cura servatum egentibus dispensabitur. In refectione monachorum a diebus Pentecostes usque. ad autumni principium tota æstas d interdiana prandia invitat.

### § VI. — Ex Regula sancti Ferreoli episcopi (cap. 34).

Illud itaque statuimus ut ad mensam fratribus con- B gregatis, de his quæ apponuntur • nemo alterius aut præsumat aut rapiat portionem, nec frequentius cæteris manum f parapsidi importunus immergat. propter illud Apostoli: Alius quidem esurit, alius autem ebrius est (I Cor. x1). Et iterum: Esca ventri, et venter escis, Deus autem hunc et hæc destruet (I Cor. vi). Et iterum : Non est regnum Dei esca et polus; sed justitia, et pax, et gaudium in Spiritu sancto (Rom. 14). Et iterum : Hujusmodi enim Christo Domino nostro non serviunt (Rom. xvi). Et iterum: 5 Quorum Deus venter, et gloria in confusione ipsorum (Phil. 111).

- § VII. Ex Regula sancti Aureliani (cap. 50). h Carnes in cibo nunquam sumantur. i Pulli vero
- a Vel aqua. Particula vel hoc loco sumitur copulative.

b Ministri. Ita in Regula excusa. Heec tamen vox redundare videtur, ut patet ex sequentibus.

c Quod mensæ redundaverit, etc. Optima institutio. Hinc monachi facile aliquid ventri subducunt, in

pauperum usus seponendum.

d Interdiana prandia. Nempe cum alternis diebus fiunt prandia et 'jejunia; quod clarius ipse Isidorus explicat cap. 11 : « Secundum jejunium interdianum post Pentecosten alia die inchoatum usque ad æquinoctium autumnale protenditur, ternis scilicet diebus per singulas hebdomadas propter æstivos solis ardores jejunium celebratur. )

Nemo alterius aut præsumat aut rapiat portio-

nem. Frequentius quam alii manum mittendo in ca-

tinum.

f Parapsidi. Dicitur et paropsis, de quibus Hesychius : Παραψίδες ή παροψίδες τὰ μεγάλα τρυβλία, id D est, Parapsides et paropsides magni catini. S. Isidorus lib. xx, cap. 4: ( Parapsis quadrangulum et quadrilaterum vas, id est, paribus apsidis. )

g Quorum Deus venter. Deest verbum substantivum est, juxta textum Græcum: ων ὁ θεὸς ή χοιλία, nat δόξα, n. τ. λ., id est, quorum Deus venter, et glo-ria, etc., quod tamen habetur in Vulgata versione.

h Carnes in cibo, etc. S. Cæsarius, cap. 17 Recapitulationis : « Carnes vero a nulla unquam penitus

in cibo sumantur. 1

i Pulli vero, etc. Ex eodem capite ejusdem Recapitulationis: c Pulli vero infirmis tantummodo præbeantur; nam in congregatione nunquam ministren-

i Cibaria quotidie ad resectionem tria. Quædam sit illa refectio, distincta a prandio et cœna, obscurum est dicere. Nam olim ter in die monacho edere piaculum erat. Itaque puto toto hoc capite refectionem

tum jejunium pane solo a vel aqua contenti omnes A et altilia cuncta in congregatione non ministrentur. infirmis tantum præbeantur, et accipere liceat. Pisces vero certis festivitatibus, aut quando sanctus abhas indulgentias facere voluerit, tunc procurentur.

#### § VIII. — Item ex eadem.

i Cibaria quotidie ad refectionem tria, k ad prandium duo, ad cœnam duo. 1 Bibere ad refectionem, id est, in æstate m merum et tres n caldellos, ad prandium tres tantum: ad cœnam in æstate mensibus Junio, Julio et Augusto ternos. Reliquis vero diebus ad cœnam binos bibant. In festivitatibus vero et quando abbas indulgentias voluerit facere, et cibaria, quantum ipse voluerit, o et recentes addantur. Quotidiana vero olera caseo et oleo semper condiantur. P Juniores biuos ad prandium, binos ad cœnam accipiant; si jejunaverint, ternos.

## § IX. — Ex Regula Magistri (cap. 26).

9 Sufficere namque credimus ad refectionem quotidianam, tam sextæ quam nonæ, omnibus r mensibus cocta duo pulmentaria, et tertium quodcunque fuerit crudum cum pomis. Medius panis pensans libram singulis fratribus in die sufficiat secundum formam divinæ dispensationis, cum medium panis cœlestis corvus Paulo servo Dei quotidie vescen dum paraverit. Quando ergo ad sextam horam tempore æstivo vel aliis temporibus reficiunt, tertia quadra ipsius Dominici panis a cellarario subtracta sera ante illud crudum pulmentarium inferendum mensis ponatur. Et ideo in cellario diximus eas quadras

sumi pro unica illa comestione quæ fit hora nona, id est, tertia postmeridiana, seu vesperi jejuniorum diebus: ac proinde S. Aurelianus auget in ea numerum ferculorum et potionum, ut S. Cæsarius, quem Aurelianus sequitur, illis diebus instituit, ut habetur cap. 16 Recapitulationis: Cibaria omnibus diebus in jejunio tria.

k Ad prandium duo, ad cænam duo. Diebus in qui-

bus non jejunatur.

Bibere. Supple concedatur, aut quid simile.
 Merum. Vide superiori cap. ad S. Cæsarium.

n Caldellos. Caldellus est vasculum potorium cervisiæ, aut zythi; nam distinguit caldellum a mero Magister cap. 27: « Post ergo primos meros æstivo tempore ad refectionem tam sextæ quam nonæ cal-delli omnibus quaterni sufficiant extra illum merum. . Caldelli mentio fit in Recapitulatione Cæsarii, cap. 16: « Quotidianis vero diebus ad prandium in æstate binos, ad refectionem ternos caldellos accipient. >

o Et recentes. Videtur deesse vox panes aut fru-

clus. P Juniores binos, etc. Ex S. Cæsario, capite citato: c Juniores vero ad prandium, ad cœnam, ad resectionem binos. > Sed puto legendum : Juniores vero ad prandium binos, ad cænam binos, ad refectionem ternos. Nam S. Aurelianus, qui sumpsit ex S. Cæsario, ait: Si jejunaverint, ternos. Et refectio hoc loco Cæsarii sumitur pro unica comestione quæ fit jejunii diebus.

a Sufficere credimus, etc. Hæc habentur in Regula

ms. Magistri cod. Corb. eod. cap. 26.

\*\*Mensibus. Ita habetur apud Smaragdum et in cod. Vind. Vide superius adnotata ad S. Benedictum In cod. Corb. legitur, mensis, male.

· Cælestis. Epitheton ad to panis, refertur; qui

cœlestis dicitur, quia a Deo missus.

١,

E

Ľ

de omnium annonis a antecessus subtrahi, ne forte A cum integræ annonæ in mensis fuerint positæ, et forte adveniens frater novitius nesciens adhuc mensuram Regulæ putet sibi iterato ad cœnam reponi, ad prandium explicet totum, et sera cum pomis habeat nihil: aut frater multum edere amans, quamvis mensuram noverit Regulæ, cum petenti Regulæ vult satisfacere, ad horam totum eligat manducare, et ad seram putet se esse contemptum. Quæ omnes quadræ cum fuerint in cellario reservatæ, sera b ejectæ, et in mensa abbatis, et ab eo signatæ, sicut consuetudo ostendit, prius sibi e vel mensæ suæ tollat, et residuæ a cellarario levatæ per singulas mensas ponantur d tollentibus : ut ipsæ solæ partes cum crudo quocunque pulmentario mixto cum pomis, vel si quid de pulmentariis prandii remanserit, fratrum B cœnæ sufficiant. Nam die Dominico, vel aliis diebus festis, e sed et propter extraneas advenientes personas quovis die f quidquid abbas in cibo voluerit, ut pote majori conceditur, 5 vel dulciorum aliqua secundum testimonium quod legitur in Vitis Patrum. Ubi pro diebus festis delicatum petierunt a Domino cibum, et apparuit eis cum favo angelus. Tantum est ut consideret æqualitatem, et sugiat corruptibilem nimietatem. Minoribus vero duodecim annis minus a libra panis in die sufficiat.

· Antecessus. Ita in Regula ms.; lege tamen, ante sessus, id est, ante sessiones, seu antequam sedeant fratres in mensa.

b Ejectæ. Id est, eductæ e cellario.

e Vel mensæ suæ. Particula vel hoc loco est copulativa, pro et; nam sibi et mensæ suæ, hoc est, iis qui una accumbunt, quadras sumit abbas.

d Tollentibus. Id est, sibi accipientibus.

 Sed et propter extraneas advenientes personas. Monachi olim propter hospites plenius procurabantur, ut videre est add. 1 Cap. Lud. imp., tit. 29 : « Si vero propter hospitem voluerit (abbas) ad solitam mensuram fratribus, sibique augere aliquid, in ejus maneat potestate. >

<sup>†</sup> Quidquid. In Regula ms. sequitur, uddere; recte. <sup>8</sup> Vel dulciorum aliqua. Quæ vulgo dicuntur dulciamina, quæ subinde recreationis causa dabantur monachis, maxime diebus festis, ut statuit Magister, sive solemnioribus, ut S. Cæsarius in Recapitulatione, cap. 16: « In festivitatibus majoribus ad prandium et ad cœnam fercula addantur, et recedentibus de ea dulciamina addenda sunt. > Huc spectat illud Pachomii art. 17: ( Qui ante fores convivii egredientibus fratribus erogat dulciamina, in tri-Duendo meditetur aliquid de Scripturis, ) quæ verba

sunt de solemnitatibus intelligenda.

h Sufficere. Lege, Sufferre, ut in cod. Vind.
i Conferta. Ita in cod. Vind. pro confertione. Sed de ejusmodi vocabulis infra.

i Novellæ conversionis novitas improbata. Id est,

novitii nondum sufficienter probati.

<sup>k</sup> Potus vero si siceræ. Particula si redundat. Quid sit sicera docet Hesychius: Σίπερα οίνος συμμεγής νδύσμασι, ή παν πόμα έμποιούν μέθην, μη έξ άμπέλου δε σχευαστόν συνθέτον id est, « Sicera vinum mixtum aromatibus, vel omnis potio gignens ebrietatem, quæ non sit composita ex fructu vitis. > Suidas : Σίπερα σπευαστόν πόμα, καὶ παρ Εδραίοις ούτω λεγόμενον μέθυσμα, οίνος συμμεγής δουσμασι έκ του συγκεκρά-σθαι, id est, « Sicera potio præparata confecta, apud Hebræos sic dicta potio inebrians : vinum aromatibus conditum, ab eo quod commiscetur di-

#### & X. - Ex REGULA CUJUSDAM.

Mensæ administratio vel observatio quanta æqualitate vel sobrietate percurri debeat, abbatis scientia est trutinandum, ut in omnibus, sicut decet Dei ministros, religionis vigeat fomes. Ministrandus est namque omnibus æqua libratione tam potus quam cibus, prout tempus, sive solemnitates, sive abstinentiæ, sive quotidiani usus poposcerint. Quotidianis enim diebus h sufficere credimus duo fercula, exceptis pomorum donis, leguminibus, vel de oleribus i conferta, seu farinæ qualibet conspersione. Omnibus etenim æqua mensura ministrandum, præter si ætas infirmior, quæ sustinere non valeat, aut ægritudo corporis, et i novellæ conversionis novitas improbata sufficere non queat; quod abbatis judicio pensandum est. k Potus vero [si] siceræ liquoris, <sup>1</sup> id est, cervisiæ, mensura solita tribuatur. <sup>m</sup> Si voluntas fuerit, vel labor, vel festus dies, vel n hospitis adventus pia precatio exagitaverit, o vino potio augenda est. Et si duabus vicibus reficiendum sit, p præter vini potionem 4 sımilis regula servetur. Festis vero diebus, pro reverentia sanctæ solemnitatis, pluribus cibis, id est, ternis, vel quaternis sunt corpora reficienda: sic tamen ut, si plura sunt cibaria numero, sint minora : ut corpora necessario cibo reficiantur, non nimia satietate damnentur. Seden-

ctum. Duas hic tangit etymologias, primam, quæ est Hæbraica, ab inebriatione : nam השכד schecur, id est sicera a radice שכר, schacar, id est inebriare; unde Tertullianus, lib. adversus Psychicos appellat ebriamen; alteram Græcam a commixtione, sed impropriam. S. Methodius lib. de Castitate, apud Photium in Bibliotheca, n. 237 : Σίχερα παν τὸ μίθην φέρον μετά τὸν οίνον τὸν ἐξ ἀμπέλων, id est, « Sicera id omne quod insert ebrietatem, post vinum ex vite factum. > Theodorus Balsamon in canonem 3 apostolorum : Σίκερα δ' έστι πάν τὸ άνευ οίνου μέθην ἐμποιοῦν, id est, « Sicera est omne id quod sine vino ebrietatem inducit. > S. Isidorus lib. xx. Orig., cap. 3 : « Sicera est omnis potio quæ extra vinum inebriare potest, cujus licet nomen Hebræum sit, tamen latinum sonat, pro eo quod ex succo fru-menti et pomorum conficiatur : aut palmarum fru-ctus in liquorem exprimantur, coctisque frugibus aqua pinguior, quasi succus colatur. > Sed hæc ex S. Hieronymo, ep. 2, ad Nepotianum, apud quem male legitur: coloratur pro colatur. Ex his sciendum est siceram dupliciter sumi, primo pro vino ex aromatibus condito, quod posteriores vocaverunt pi-gmentum, secundo pro potione omni quæ extra vinum inebriare potest ex variis frugibus confecta, idemque est quod cervisia, et ita hoc loco sumitur.

1 Id est, cervisiæ. Quid sit cervisia satis liquet ex Plinio, lib. xxII, cap. ult.: ( Ex iisdem (frugibus) flunt et potus zythum, in Ægypto cœlia, et ceria in Hispania, cervisia et plura genera in Gallia. . S. Isidorus c. citato: Cervisia a cerere, id est fruge, vocata: est enim potio ex seminibus frumenti vario

modo confecta. 1

m Si voluntas. Lege: Si vel æstas.

n Hospitis adventus. Lege: Hospitis advenientis.
Vino potio. In cod. Vind., vini potio, sed prior lectio præstat. Nam hic Pater non quotidie monachis vinum permittit.

P Præter vini potionem. Id est, excepta vini po-

tione.

9 Similis regula servetur. De solita mensura cervisiæ.

tem sublimatione oculorum respiciat, nec alterius mensuránn cibi vel potus iniquá consideratione oculorum respiciat. Quando în mensam cibus administratur, hullus prius cibum comedat, quam signum ad benedicendum insonet. Abbas vero vigilet ut confestim, cum cibus ministratus fuerit, signum tangere procuret, et omnes, cum signum andierint, a una voce benedictionem rogent: quorum vocem abbas subsequatur dicens : Dominus dignetur benedicete. Hoc ad omnia fercula vel pomorum ac potus administrationem observandum est. Illud præcipue decernimus ut nullus, alteri dare ex mensura sua vel accipere ab altero præsumat præter abbatem, vel præpositum, cui ab abhate commissum est. Si vero b aut novitate, aut temeritate aliquis hæc quæ supra dixi- B mus fuerit transgressus, disciplina Regulæ corrigafur pro præsumptæ temeritatis audacia.

#### 💲 XI. — Ex Regula sancti Fructuosi.

· Carnem cuiquam nec gustandi, nec sumendi est concessa licentia. Non quod creaturam Dei judicemus indignam, sed quod carnis abstinentia utilis et apta monachis æstimetur. Servato tamen moderamine pietatis erga ægrotorum necessitudines, vel longe proficiscentium qualitates : ut et volatilium esibus d infirmi sustententur, e et longinquo itineri destinati : f sicut a principe s vel episcopo h spefantur, pro benedictione, et obedientia degustare non metuant, servantes apud se de religuo continentiam. Quod si quis monachus voluerit, et contra C sanctionem Regulæ usumque, i veternum vésci carnibus præsumpserit, sex mensium spatio retrusioni et prenitentia subjacebit. i Vivant enim sells oleribus

a Una voce benedictionem rogent. Dicentes: Benedicite.

b Aut novitate: Adventus in religionem, et ideo

nondum plane Regulam monasterii novit.

c Carnem cuiquam nec gustandi, etc. Habetur in Regula ms. S. Fructuosi archiepiscopi Bracat, cap. 5. Hic locus de carnibus profertor de Consecratione, distinct. 5, p. 8, sed trimcatus; extera producuntur glossa.

Infirmi. Hoc vocabulum non habetur in glossa

citatæ distinctionis.

 Et longinquo itineri destinati. Hoc juxta segultatis rationem institut S. Fructuosus ob longioris itineris satigationem, debilitatem, et morbos qui in ipso possunt occurrere. Notent multi hujus atatis D Palladium, et ex multis aliis Vitis Patrum. tis rationem instituit S. Fructuosus ob longioris monachi, qui, ubi pedem e limine monasterii extulerint, sibi carnium esum licitum arbitramur; et dedita opera sæpius ad sæcularium ædes convolant, ut ibi se carnibus et sagina ingurgitent : quasi vero de loco et domesticis parielibus, aut non potius de gula a Deo judicandi sint.

f Sicut a principe. Lege, ut in Regula ms., Si dut, etc.; in glossa citatæ distinctionis legitur : Si

s Vel episcopo. Contra tamen additione i Capitul. Lud. imp., tit. 9, statuitur, at nullus episcoporum mondchis volatilia comedere præcipiat. S. Goswinus abbas Aquicinctensis, episcopis et archiepiscopis, cardinalibus, ut carnes ederet præcipientibus, contrarius exstitit, quemadmodum ejus Acta testantur.

h Sperantur, Ita in Regula ms.; in glossa citata

legitor, invitantar.

Veternum. Ita in Regula ms. et in cod. Vind. id

tes vero ad mension frattes dullus alterum comeden. A st legundamus, ratuque pisciculus 🖢 duvinimus, 📢 marinis, et huc ipsum, quoties opportunitas fratrum, I vel festivitas solemnitatis dederit alicujus, pertuta in 189 vel similibus discretione majoris.

XII. — Ex Regula sancty Basilii (cap. 92).

Interrog. " Qui non vult his cibis vesci, ex quibus fratres reficiunt, sed allos requirit, si recte facit? — Resp. <sup>2</sup> Specialiter hoc ipsum quærere cibum, contra mandatum est Domini dicentis: Nolite quærere quid manduceris, vel bibatis (Luc. XII). Et ut magis nos o altentos faceret ad ex que dicebat, addidit: Hec enim gentes inquirunt (Matth. vi). Sane debet sollicitudo esse et qui praess, ut impleat illud graod scriptum est: Dividebatut dutett unfoutius: secundum quod opas eral (Act. 17).

§ XIII. - Ex cadem (cub: 92).

Interrog. P Qui dicit, quit lædit the hoe, et contristatur si ei alius cibus non fuerit datus? - Resp. Apparet quia hic non est fixus in spé illa quam q Eleazarus habuit. Nec de charitate éjas qui præest. et sollicitudinem tam sui quam omnium gerit, certus est. Verumtamen absolute neque de his quæ lædant, neque de his quæ prosunt, permittitur unicuique suo judicio vel voluntate aliquid agere, sed efus, qui præest, judicio committendum est : ut unicuique, prout res vel necessitas expetit, consulat, tunc deinde secundo loco etiam ut in corporalibus usibus secundum Dei voluntatem modereteit.

# § XIV. — Item in eadem Regula (cap. 93 ? ).

Interrog. Si oportet eum qui pius laborat, requirere plus aliquid a consuetudine? — Resp. Si propter retributionem Dei laborem suscepit, non hic requirere debet laboris mercedem vel requiem, sed pro

est, veterem, sumiturque adjective.

Vivani. Id est, Vescantar.

k Fluvialibus. In Regula ms.; flumineis. 1 Vel festivitas solemkitatis dederit alicajus. Non modo laici Christiani et clerici, sed etiam monachi Dominicis et festis diebus lautius epulabantur, ut constat ex S. Hieronymo, epist. ad Eustochium : Festus est dies, et natalis sancti Petri festivius est solito condiendus. > Ex Regula S. Isidori, cap. 9; S. Aureliani, cap. 50; S. Cæsarii, în Recapitula-tione, cap. 16; cujusdam Patris monachorum, et Magistri cap. 26. ld etiam constat ex Vita S. Leut-

"Qui non valt, etc. Hæc reperiuntur apud S. Basilium, interr. 131, et apud Rufinum, cap. 50.

Specialiter hoc ipsum. Lege, specialiter quærere cibum, not ipsum contra mandatum est Domini. In textu Græco xabolov, id est, in universum.

· Attentos: Ita apud Ruffnum, sed videtur legendum, attonitos, quia in texta Græco legitur, xaraminarizario intereproprio, id est, et ut magis obstu-peraceret, hoc est, attoritos faceret.

P Qui dicit, etc. Habetur spud S. Basilium, Interr. 132 Regul. brev., et apud Ruf., cap. 50.

4 Eleazarus. Ita in cod. Vind. In textu Græco et apud Rusinum legitur, Ldzarns, sed male; nam respicit ad senem illum Eleazarum qui mori maluit quam caraes suillas édere, ut habetur H Mach.

cap. 6.

Apud sanctum Basilium, interrog. 137; Rufi-

num, eap. 50.

boribus mercedes paravit Dominus, etiam pro angustiis consolationes. Verumtamen hi qui præsunt, observabunt regulam illam quæ dicit : Dividebatur unicuique, prout opus erat (Act. 1v). Debet enim unumquemque prævenire; ut secundum laborem etiam solatia refectionis inveniat.

## § XV. - Item ejusdem Regulte (cap. 8).

Interrog. . Si oportet eum qui se fiæ ac religiosæ vitæ dederit etiam continentiam observare? - Resp. Quia in omnibus necessaria sit continentia, manisestum est. Primo omnium et ex éo quod Apóstolus Paulus inter fructus Spiritus sancti etiam continentiam nominat (Gal. v). Tum deinde etiam immaculatum ministerium per hanc servari posse designat, cum dicit : In laboribus, in vigiliis; in jejuniis, B in castitate (II Cor. 11). Et iterum : In tabore et fatigatione, in vigiliis multis, in fame et siti, in jejuniis frequenter (II Cor. vi). Et iterum: Omnis qui in agone contendit ab omnibus continens est (I Cor. 1x). Et iterum : Macero corpus meum, et servituti subjicio (I Cor. 1x). Quod utique non aliter quam per continentiam videtur impleri. Et juventutis tumor ac fervor ætatis velut fræno restringi et reprimi per solam continentiam potest. b Non enim expediunt stulto deliciæ, secundum Salomonem (Prov. x1x). Et: Carnis curam, inquit Apostolus, ne feceritis in concupiscentiis (Rom. XIII). Et iterum : c Vidua, que in deliciis vivit, mortua est (1 Tim. v). Sed exemplum illud divitis in deliciis viventis necessariam nobis ostendit essè continentiam, ne forte et nos audiamus quod audivit et dives : Quia consecutus es bona in vita tua (Luc. xvi): Quomodo autem incontinentia periculosa sit, etiam Apostolus docet, cum eam proprie illis ascribit; quos recedere a Domino dicit; ait enim : In novissimis diebus instabunt tempora periculosa: erunt enim homines seipsos amantes (I Tim. 111). Et cum plura malitiæ genera enumerasset, ad ultimum posuit: d Comessores, incontinentes, immites. Sed et Esau malorum suorum quasi fomitem habult incontinentiam, qui pro uno cibo vendidit primitiva sua (Gen. xxv). Sed et illa prima prævaricatio non aliunde homini nisi per incontinentiam accidit. Omnis sanctorum vita, atque ipsius Domini in carne proponit exempla,? Moyses qubque dum continuate quadraginta dierum jejunio astitisse indefessus dicitur Deo, et merulsse legis auxilium humano generi deferre (Exod. xxiv). Elias quoque visione Dei tunc dicitur

cap. 9.

b Non expediunt stulto deliciæ: In versione com-

his ad promissa festinare, sciens quia sieut pro la- A diguus effectus, cum et ipse simili spalio temporum a cibo se continuisse scribitur (III Reg. 12). Sed et Daniel et trium puerorum theritum apud Deum, quo de omnibus inimicis suis, et de ipso tyrafino triumphum eceperunt (Dan. 1), non allunde nisi per continentiam venit. Joannis autem omnis vita continentia fuit. Ab hac etiam Dominus manifestationis suæ initia prima patefecit. Continentiam autem dicimus, non quod a cibo peniths abstinendum sit, hoc est enim violenter vitam dissolvere, sed eam qua vitæ usus non superfluus, sed necessarius constat : cum refugithus quod suave est, explemus ea quæ sola corporis necessitas exposcit : et, ut breviter dicam, omnia quæ per passibilem concupiscentiam requiruntur, ab his abstinete virtus est continentiæ. Et ideo ergo non solum in esu cibi et, in libidine continentiæ virtus agnoscitur, sed cum ab omnibus, in quibus • delectamur quidem; sed in anima lædimur, abstinemus. Verus ergo continens nec gloriam humanam desiderat, sed a vitils se continet, et ab ira, et a tristitia, et omnibus que occupatas tenere consueverunt inéruditas animas et incautas. Pene autem in omnibus mandatis Dei hoc inveniemus, quod unum alteri collæret, et separatum allud ab alio compleri impossibile est. Id tamen præcipue in hac ipsa continentia deprehenditur, quontam quidem humilis ille deprehenditur, vel judicatur, qui se a superbia continet; et ille renuntiat omnibus facultatibus suis, et secundum Evangellum vendit omnia sua, et dividit, qui sine dubit continet se a pecunia et desiderio. Sed et mansuetus ille erit qui iram continet et cohibet furorem. Quid vero jam vagos oculi visus, et auris auditus, et linguæ intemperantiam, aliud quam continentia moderatur et cohibet ? Sed et intemperatos risus continentia coercet. Et sicut incontinentiæ signum est, inordinatis et incompositis moribus agere in risu, cum utique subridendo tantumniodo lætitiam mentis oporteat inditari. Indecorum autem est sic crepitantem cum sohitu elevare risum, quod certum est per incontinentiam mentis accidere. Solet etiam evenire invitis, quæ res gravitatem et constantiam animi emollire ac resolvere solët. Unde et apud Salomonem, & Risui inquit, dixi amentiam (Eccli. 11). Et : Sicut vox spipositi, præsentia quæ nobis alia nisi continentiæ p narum sub olla : ita risus siultorum (Eccli. vii) Et iterum : Stultus in risu exaltat vocem suam : vir autem sapiens vix tacite ridebit (Eccli. xx). Ostendit autem Dominus in semetipso necessarias quidem carnis habuisse passiones, id est, quæ virtutis, ferrent

apud Suidam σπατάλη, τροφά. Legendum enim,

τρυφή, id est; deliciæ.

4 Comessores. Ita apud Rushnum. In textu Græco

Apostoli, διάβολοι, id est, criminatores.

• Delectamur quidem hic. Desiderari videtur τδ

corpore.

Sicut in continentiæ signum, etc. Hæc habentur apud S. Basilium circa initium capitis sequentis, quod integram non profestur.

8 Risui, inquit, dixi amentiam. Hæc sententia non reperitur in textu Græco S. Basilii, ut nec et illa:

- ,-- ----- . . .

Væ vobis, etc.

<sup>·</sup> Si oportet eum. Exstat apud S. Basillum, interr. 16 Regul. fusius disputatarum, et spud Rufinum,

muni: Non decent stultum deliciæ.

c Vidua quæ in deliciis vivit; mortua est. Lege, ut apud Rusinum: Vidua, quæ in deliciis est, vivens mortua est, ut in Apostolo: Nam quæ in deliciis est, vivens mortua est : και σπατολώσα ζώσα τίθνηκεν. Ubi σπαταλώσα a σπαταλώ, delicias ago, in glossis yeteribus. Apud Hesychium, σπαταλά, τρυφά, id est, deliciose vivit. Hine σπατάλη, lascivia, deliciæ. Male

testimonium, velut laborem, sletum et tristitiam. A valde inutile est, etiam corpori ad omne opus. Tunc Nusquam autem invenitur risu usus, quantum ad historiam pertinet Evangelii, sed et slere magis invenitur eos qui rident, dicens : Væ vobis qui nunc ridetis, quia flebitis (Luc. 11). Nec enim seducere nos debet similitudo nominis risus. Mos namque est Scripturæ interdum lætitiam animi affectumque lætiorem risum nominare, sicut ibi Sara inquit: Risum fecit mihi Dominus (Gen. xx1). Et iterum: a Beati qui flent nunc, quia ridebunt (Luc. vi). Et in Job quod dictum est: b Os autem veracium replebitur risu (Job viii). Hæc enim omnia nomina pro gaudio animæ accipiuntur. Qui ergo liber est ab omni passione, et nihil per incitamenta libidinum gerit, sed continenter et sobrie adversus omne quod potest lædere nititur, hic perfecte continens dicitur; qui B et sine dubio per hoc alienus invenitur ab omni genere peccati. Libido namque est totius mali muscipula, et per hanc omnes decipimur ad peccatum: per quam qui non resolvitur, neque inclinatur ab ea, omne ex se peccati pessimum germen excidit.

§ XVI. — Item ex eadem Regula (cap. 9). Interrog. c Quæ est mensura continentiæ? Resp. Quantum spectat ad vitia et passionem, penitus abstinere, nec unquam superari; quantum spectat, ad cibos, prout usus deposcit, vel ætas, vel labor, vel robur corporis, vel incommoditas ejus, ita etiam modus et æqualitas temperabitur cibi. Neque enim possibile est omnes fratres unum ordinem, vel mo dum ac Regulam custodire. Hi vero qui sani sunt possunt eamdem omnes mensuram tenere in absti- C nentia. Immutari vero oportet per singulos, in quibus causa aliqua diversitatis existit providentia et provisione rerum, quibus dispensandi hæc cura commissa est. Nec enim per singula sermonem complecti possumus; sed tantummodo comprehendimus quæ ad communem et generalem pertinent institutionem. Solatio vero d incommodorum in cibis vel eorum qui jam fessi sunt ex opere continentiæ, sive ex aliis quibus libet laboribus quos pro religione pertulerunt, hi qui præsunt, secundum quod res et ratio deposcit, adhibebunt. Neque ergo tempus reficiendi omnibus idem statui potest, neque modus cibi, neque qualitas; sed prospectus iste sit omnibus unus, ut non usque ad satietatem persistamus in edendo. Repleri enim ventrem, et gravari ex cibis D Christo crucifixus est mundus, et ipsi mundo: 5 et

deinde quia et gravatur in somno, et quia etiam lædi ex his facile potest. Sed nec suavia quæque ad finem ciborum sectanda sunt, sed sufficit usum explere vivendi refutata luxuria. Si enim libidini serviamus, nihil aliud est quam Deum facere ventrem nostrum. Quoniam quidem corpus humanum semper exolescit et defluit, idcirco et repleri indiget ac reformari. Propter quod et naturale est desiderium. Id quod secundum rectam rationem, aut usus ipse ad reparationem deposcit, eorum quæ exinanita fuerint et absumpta, tam aridi quam etiam humidi alimenti. Si quid ergo illud est quod potest vel brevius, vel facilius explere hanc necessitatem corporis in cibis, id potius eligendum est. Sed et Dominus, hoc opinor, ostendit, cum esurientes refecit in deserto: qui utique possit majore miraculo copiosiores eis cibos parare, nihil horum secit, sed simplicem eis exhibuit victum; secundum Joannem (cap. vi) quinque panes hordeaceos et • pisciculos duos apponit. De potu vero nec mentio quidem ulla fit. Ex quo illud sine dubio designatur quod omnibus sufficiens esse possit aquæ usus et pernecessarius. nisi forte aliquis per infirmitatem corporis lædi ex hoc videatur: qui sine dubio secundum consilium apostoli Pauli (II Tim. III) cavendus est, quia noxius : sed et quæcunque manifestam inferunt noxam corpori, devitanda sunt. Absurdum enim videtur propter substantiam corporis cibos sumere, et rursus per ipsos cibos corpori inferre perniciem et inutile illud reddere ad ministerium mandatorum. Oportet tamen omnimode illis uti cibis qui et sacilius et vilius comparantur, ut ne occasione abstinentiæ inveniamur pretiosiora quæque et difficiliora sectari, dum suavitate condimentorum viles naturæ cibos in summum ac delicatum saporem extollere conamur. Sed si quid est quod in unaquaque provincia facilius et vilius comparatur, et quod in usu hominum communiter habetur, hoc ad usus nostros oportet assumi. et ea tantummodo requiri quæ ad vitam pernecessaria sunt, id est, oleum, ve! alia hujuscemodi, vel si qua etiam ad infirmantium solamen adhibentur. 🕨

§ XVII. — Ex Regula cujusdam.

Caro et vinum sive potus, în quo sit ebrietas, f re futanda sunt monachis, nec suscipienda, quihus pro

 Beati qui flent. Ita apud Rusinum. Est tamen secunda persona Luc. vi.

b Os veracium implebitur risu. Ita apud Rusinum. În textu Græco Basilii, ubi locus citatur ex Job, ita habetur : άληθικον στόμα έμπλήσει γέλωτος. Id est, os verax implebit risu. Liege tamen άληθινών, id est veracium, juxta septuaginta, quos hic sequitur S. Basilius. In versione communi: Donec imvleatur risu os luum, juxta textum Hebraicum.

e Quæ est mensura continentiæ, etc. Hæc habentur apud S. Basilium, interr. 19 Régul. fusius disput.,

et apud Rusinum, cap. 10.

d Incommodorum. Id est, morborum; in textu Græco ἀρρώστων, id est ægrotorum.

· Pisciculos duos. Joan. xvi : duos pisces, juxta Yersionem communem. In textu Græco, δύο δψάρια, id est duos pisciculos. ὀψάριον, enim est pisciculus. Suidas : ὀψάριον, ἰχθύδιον, id est pisciculus.

f Refutanda sunt. Id est, recusanda sunt. Refutare enim aliquando est recusare. S. Gregor. Turonensis de Vita Patrum, cap. 10: « Romanus vero adhuc adolescentior, et ad opus Dei animum extendere cupiens nuptias refutavit. > Glossæ anonymæ: Renuctæ, qui refutant abbatem habere.

<sup>5</sup> Et ferias monacho non esse super terram. Deest aliquod verbum, nempe sciendum est, vel quid simile. Hic autem Pater ab aliorum sententia discrepat, cum prohibet in solemnitatibus fratres paulo melius procurari, quemadmodum et Evagrius in proverbiis: Ne dicas, Hodie festivitas, et bibam vinum; et cras Pentecoste, et manducabo carnes: quia non

est festivitas apud monachos super terram.

modicum in adventu fratrum tanquam Christi lectior fuerit cibus gratia charitatis. Verumtamen

Nisi in adventu fratrum. Solebant veteres illi monachi fratribus advenientibus paulo lautius epulari, ut clarum est ex Cassiano, collat. xxiv, cap.

ferias monachorum non esse super terram : a nisi A abstinentia tegenda est, ne jactantiæ vitio decidamus in lapsum; quod præ omnibus vitiis gravissimum est.

> 20 et seq.; ex Vitis Patrum et ex nonnullis his Patribus hoc capite ab auctore nostro citatis.

# CAPUT XLIX.

## DE MENSURA POTUS.

§ 1. — Ex Regula sancti Benedicti. Unusquisque proprium habet donum ex Deo, alius sic, alius vero sic. Et ideo cum aliqua scrupulositate a nobis mensura victus aliorum constituitur. Tamen infirmorum contuentes imbellicitatem, credimus a heminam vini per singulos sufficere per diem.

a Heminam vini. Quid sit hemina explicant glossæ veteres : Imina ἡμίζεστον, id est, semisextarius; ubi legendum, Hemina. Id colligitur ex Gellio, lib. 111, cap. 13: « Contra autem, si ex sextario hemina fusa est, dimidium, non dimidiatum sextarium, fu-sum dicendum est. > Idem docet Festus : « Hemina ex Græco ήμων, quod est dimidia pars sextarii. > Ita ctiam censet S. Isi Jorus mox citandus et Rhemnius Fannius carmine de Ponderibus et mensuris.

At corylas (quas, si placeat, dixisse licebit Heminas) recipit geninas sextarius unus.

Ubi observandum eamdem esse cotylam Græcorum cum hemina Latinorum. Quod etiam notat Hesychius, cum ait, Ἡμίνα, κοτύλη. Accedit quod Cotyla Græcis sit semisextarius, ut docent S. Epiphanius, lib. de Ponderibus; Scholiastes Aristophanis in Plictum, act. II, sc. IV: Κοτύλη δέ έστι είδος μέτρου δ λεγόμενον ημέν ημίξεστον, id est, « Cotyla est species mensuræ dicta a nobis semisextarius. » Et Suidas, χοτύλη, ο καλούμεν ήμίζεστον; id est, « Cotyla, quod C Unde optime Isidorus, cap. citato. « Drachma octava vocamus semisextarium. » Ita vulgo usurpatum, pars unciæ est; et denarii pondus argenti tribus connam olim, ut planum est ex Athenæo, cotyla erat stans scrupulis, id est, octodecim siliquis. » Recte alterius generis vas, quod multis modis sumitur, etiam pro hemina, ut ipse notat. Hec autem cotyla sen hemina capit cyathos sex juxta Fannium:

At cotyle cyathos bis ternos una receptat.

et S. Isidorum lib. xvi Originum, cap. 25 : « Cotyla hemina est habens cyathos sex. > Cyathi vero pondus est drachmarum decem, auctore Plinio, lib. xxi, cap. ultimo: « Cyathus pendet per se drachmas decem; > Fannio:

At cotyle cyathos bis ternos una receptat, Sed de abaco nobis id pondus sæpe notatur ; Bis quinque id faciunt drachmæ, si appendere velles;

et S. Isidoro, cap. 16 citato: « Cyathi pondus decem drachmis appenditur. > Ex quo sequitur heminam sexaginta drachmis appendi. Quod etiam auctoritate Plinii capite citato confirmatur : « Cum acetabuli D mensura dicitur, significat heminæ quartam partem, id est, drachmas quindecim. Si enim acetabulum seu oxybaphus, ut alii vocant, quarta pars heninæ quindecim drachmas capit, sequitur heminam sexa-ginta drachmarum esse. Quare necesse est S. Isidorum errasse, cum capite citato scribit : « Hemina autem appendit libram unam, quæ geminata sextarium facit. » Qui in eodem capite sibi manifeste contradicit, cum ait cyathum decem drachmis appendi, et sex cyathos heminam componere. Quod, si ita est, sequitur cyathum appendi duabus unciis, cum in libra, ut est in confesso apud omnes, sint tantum duodecim unciæ; ac proinde cyathi mensuram esse drachmas sexdecim, quod est contra ipsum Isidorum atque auctores supra citatos. Uncia enim pendet octo drachmas juxta eumdem Isidorum eodem libro,

cap. 24, Priscianum lib. de Ponderibus et Mensuris, cap. 3, et Fannium:

Uncia fit drachmis bis quattuor.

Itaque cum sex cyathi debeant efficere duodecim uncias juxta Isidorum, necessario cyathus pendet sexdecim drachmas, quod est contra ipsum Isidorum et omnes auctores, qui scribunt cyathum appendi dun-taxat decem drachmis. Nec obstat quod Hesychius et Suidas scribant cyathum esse duarum unciarum; nam Græci grammatici in rebus Latinorum sæpius errant. Sed, ut heminæ mensura plenius cognoscatur, quanti valeat drachma videndum est.

Drachma igitur juxta S. Isidorum libri citati capite 24; Priscianum, cap. 3 libri de Ponderibus et Mensuris, et Fannium, appenditur argenteis scrupulis tribus.

In scrupulis trinis drachma est, quo pondere doctis Argenti facilis signatur pondus Athenis.

pars unciæ est; et denarii pondus argenti tribus constans scrupulis, id est, octodecim siliquis. > Recte sane, et juxta mentem Plinii capite citato : « Drachma Attica (fere enim Attica observatione medici utuntur), denarii argentei habet pondus: eadem sex obolos pondere efficit. > Sex autem oboli tres scrupulos pondere efficiunt ; nam scrupulus constat duobus obolis, ut docet Fannius:

Semioboli duplum est obolus, quem pondere duplo Gramma vocant, scrupulum nostri dixere priores.

Ouanquam Priscianus scrupulum confundat cum obolo. Quod autem dicat S. Isidorus tres scrupulos esse octodecim siliquas, id fit quia scrupulus juxta Priscianum constat sex siliquis. Ex his omnibus efficies heminam non plus pendere quam septem uncias et semis. Nam si ex cyathis sex quos capit hemina, tollas duodecim drachmas, remanebunt sex unciæ, et ex duodecim drachmis subductis unam unciam et semis efficies. Et hæc de hemina : etsi aliter sentiat Budæus S. Isidorum, qui sibi contradicit, ut ostendimus, secutus. At quispiam dicet hanc minorem esse mensuram, quam sufficiat monacho per diem : sed respondeo primo monachis juxta Apostoli sententiam modico vino utendum, eoque multa aqua diluto. 2. S. Benedictum de sua patria loqui maxime, hoc est, Italia, vinorum generosorum feracissima, quæ multam aquam, remanente sufficiente sapore, et viribus, ferre possunt. Unde postea subjunxit : si loci necessitas postulet, amplius addendum : si nempe illius regionis, in qua situm est monasterium, vina debilia sunt, aut certe si est illa siticulosa natio. Adde etiam cum officia divina, cantus, cæremoniæ quadruplo fere aucta sint necessario augendam esse mensuram, ut S. P. Benedicti ejusque Regulædiscretio servetur.

tis amplius poposcerit a in arbitrio prioris consistat. Considérans in omnibus ne subrepat satietas aut ebrietas. b Licet legamus vinum monachorum omnino non esse. Sed quia nostris temporibus id monachis persuaderi non potest, saltem vel hoc consentiamus, ut non usque ad satietatem bibamus, sed parcius. Quia vinum apostatare facit, etiam sapientes. Ubi autem necessitas loci exposcit ut nec supra scripta mensura inveniri possit, sed minus, vel ex toto nihil, benedicant Deum, qui ibi habitant, et non murmurent. Hoc autem ante omnia admonentes ut absque murmurationibus sint.

#### § II. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 5).

reant qua perierunt bi qui in deserto murmuraverunt, etc.

#### & III. — ITEM EX RESULA ALTERIUS FRUCTUOSI (cap. 5).

· Per dies singulos vini potionibus sustententur. Jaxta tamen providentiam abbatis vel præpositi hæc līpsa potionis parcimonià temperetur, ita duntaxat ut d inter quatuor fratres sextarius dividatur. • Sabbato vero vel Dominicis diebus ad vesperam una potio adjiciatur.

1 IV. — Ex Regula sancti Ferreoli (cap. 39).

De ebrietate vero superfluum puto monachum commoneri, cum, vel si parum vini accipiat, a pro-

a In arbitrio prioris consistat. Prior hoc loco abbas est, non preepositus, ut supra demonstratur. Unde prætermittenda illa quæstio cujusdam recenstoris, cur mensura vini sit penes arbitrium præpo-siti, et mensura cibi ex judicio abbatis pendeat. Et sane S. Ferreolus vini mensuram permittit judicio abbatis: • Quantum eis secundum vires monasterii per singulos dies jussu vel dispensatione abbatis vini offertur, accipiant. S. Fructuosus ponit in arbitrio abbatis vel præpositi. Nec ratio opposita valet nimirum, quod is qui vini mensuram assignat debeat vires et ingenia nosse singulorum, quæ magis perspecta sunt præposito, quam abbati, qui sæpius abest a monasterio quam prepositus. Quasi vero non teneatur abbas, qui pastor est, vultum pecoris sui agno-

scere perinde ac præpositus. b Licet legamus vinum non esse monachorum. Locus habetur in Vitis Patrum, interprete Pelagio, lib. 17, n. 31 : · Narraverunt quidam Pastori abbati de quodam monacho qui vinum non bibebat : et dixit eis, quia vinum monachorum omnino non est. > Vi- D in cod. Vind., sed puto deesse to fugiendam esse. num non esse monachorum docet S. Augustinus lib. de Meribus Ecclesiæ, cap. 31. Vino interdicit monachis S. Basilius orat. de exercitatione monastica. Monachi Ægyptii, exceptis senibus, vini usum ignorabant, docet S. Hieronymus lib. 1, ep. 2. Monachorum S. Martini vinum nemo noverat, nisi quem infirmitas coegisset, inquit Severus Sulpitius libro de ejus Vita. Vinum prohibetur monachis S. Pachomii, ut habetur in ejus Regula, art. 20. Illius usum non probat in monachis Evagrius in Proverbiis, loco supra citato. Nitrienses tamen in Ægypto monachi vino ute-bantar, teste Palladio in Lausiaca. S. Ferreolus, Magister et S. Fractuosus hic citati permittunt, quem-admodum sanctimonialibus, S. Cæsarius cap. 28 Regulæ. Sed tantum ægrotis concedit S. Leander, cap.

9 libri de Institutione Virg

e Per dies Mngulos, etc. Hæc videre est in Regula me. S. Fructuesi archiep. Brac. cod. Crass. cap. 5.

Quod si aut loci necessitas, vel laber, aut ardor æsta- A posita corporis i contratione declinet. Attamen quia tatere monachos non poterft, quod Apostolus Timotheo scribit dicens: Vino modico utere propter stomachum tuum, et frequentes tuas infirmitates (II Tim. 111), quantum eis secundum virte monustrii per singulos dies josso, vel dispensatione abbatis vini offertur, accipiant, et amplius ponitus non requirant. Hoc etiam de religuis stipendiis statuimus observandum. Nam ebrietatem illis etiam qui sæculo vacant, g prophetæ testimoniis h approbamus, scribente Apostolo Ephesiis: Nolite, inquit, inebriari vino, in quo est luxuria (Ephes. v, 18). Et Propheta: i Væ qui sortes sunt ad bibendum vinum, et potentes ad miscendam siceram (Isai. v). Et iterum : i Væ qui consurgunt make, et sectantur siceram, qui exspectant Ne, quod absit, murmurando ea sententia pe- B vesperam, ut vino æstuent. Et ideo monachum si ebrium (quod dici nelas est) videri aliquando contigerit, zelans illi, plentis ira przecipio, ut triginta diebus a vini potatione stispendatur : quatenus anima infusione a concessa digestionis hoc spatio vacuetur.

#### § V. — Ex Regula Magistri (cap. 27).

1 Mox cum sederint ad mensas frattes, antetuam comedant, singulos m meros accipiant. Quos meros accipientes a singuli porrigant abbati sibi signandos, et per alias mensas suis fratribus o suis signent præpositi vicibus. In quibus omnibus mensis in suos meros, quisque frater de suo pane ternas non am-

d Inter quatuor fratres sextarius dividatur. Ita ut unicuique dimidia duntaxat hemina detur. De Setta-

rio vide quæ supra diximus.

Sabbato vel dominicis. To vel her loco samitar copulative. Addit potionem ad vesperam sabbati, quemadmodum et Dominica, quia olim in multis locis non jejunabatur die sabbati, et hic dies professato habebatur, atque etiam a monachia, et videre est apud Cassianum lib. 111 de diurnis Orationibus, cap. 9 et 11 ; in Regula S. Columbani cap. 7 ; apud Palladium, cap. de Nitriensibus, et in Regula ejusdem S. Fructuosi, cap. 3. Et eodem die sicut et Dominico monachi sacris mysteriis communicaturi in ecclesiam conveniebant, ut passim videre est in vitis Pa-

f Contritione. ld est, maceratione, mortifica-

<sup>8</sup> Prophete. Puto legendum: Scripture. Nam primo ettat Apostolum, deinde Prophetam.

h Approbamus, Reprobamus, apparet correctum

i Va qui fortes sunt, etc. Juxta textum Hebraicum. In versione communi ita habetur : Væ qui potentes estis ad bibendum, et viri fortes ad miscendam ebrietatem. Ubi pro to ebrietatem, S. Fructucsas scripsit siceram, sed nomen Hebraicum "DW utrum-

que significat, et ebrietatem et siceram. i Va qui consurgunt mane, etc. Juxta textum He-

braicum.

k Concessa. Lege confecta, ut sensus sit i anima infusione vini confecta et aggravata.

Mox cum sederint ad mensus, etc. Exstat in Regula ms. ejusdem Magistri eodem cap. 17.

m Meros. Merus substantive significat calicem sive cyathum vini, ut supra notatum est.

Singuli porrigant abbati. Qui sunt de ejus mensa. O Suis signent præpositi vicibus. Quisque præpositus in sua mensa. Erant autem duo in singulis

mensis per singulas decadas divisis.

plius a baccellas intingant. Ideo non ampirus, ne A sario vine, misecantur ab hebdomadariis in con-: frater multum ibi panem expendens, cum in pulmentariis non habuerit veracitatis sum baasa, in panis sui mensura aliorum fratrum aspectum in se provocèt detrahentem. Post ergo primes meros zestivo tempore ad refectionem tam sexue, quam monæ b caldelli omnibus terni sufficient extra silum merum. In codém vero tempore, cum ad sextam reficitur, termes sera omnibus sufficient potiones. Quibus completis tam in refectione sextes, quam monte, vel edence state in miedio mensaram elara voce cellararius dicat ; qui sitit, fiducialiter indicut. Post hanc voices qui fuerit sitiens, respondent, benedic. Statim \* temperata in uno vale 4 susca calida, aut si véluerint fratres cum o futta, que semper amplius proper sitientes, sieri debet in pulmentarils fortioribus, 5 aut galleta; aut calices sitientibus porrigantur. Nam et his zestatis diebus com ad nonam refleitur, sera antelpram compleant; binæ sufficiant omnibus potiones : ita tamen ut antequam biliant, orent, et postquam febiberint, recrent. Rem in his assatis diebus cam ad sextam reficitor a post dictam nomam quotidic exiens abbas de oratorio in sua sedeat cathedra, et circum astantibus ente eum in ordine omnibus, ejecto a cella-

Buccellas. In Regula ms., buccillos, qued perinde est. Glossæ veteres: Buccella, wouldor, id est fru-

b Caldelli. Caldellus est quoddam cyathi genus. 3. Cæsarius in Recapitulatione cap. 16. Quotidianis cero diebus ad prandium in æstaté hinos caldellos C

accipient: ad conam vero bini caldelli sufficiant. i temperata id est, iusa.

a Pusca calida. Ita in Regula ms.; sed lege: posca.
Celsus, fibr. III, cap. 6: Si ille languet, vel hac profluit, ex posca. Quidam explicant loram, id est visuali sequindum. num secundum, quod fit ex maceratis aqua vinaceis, sed non ita recte; nam posca est quod Græci vocant εξύχρατον. Glossæ veteres: Ροςα, εξύχρατον. Et quod Dioscorides lib. 111, cap. 8, εξύχρατον dicit, Plinius, qui sæpe loco Dioscoridis interpretatur, lib. xxvii, cap. 4, poscam appellat. Aliter εξύχραμα. Apud Palladium cap. 79 Lausiacæ, τον δε άλλον πάντα χρόνον διατελουσα όξυχράματι και τῷ ξηρῷ ἀρχουμένη. Id est, ut reddit vetus interpres Heraclidis: Per reliquum ævi sui tempus posca et sicco pane contenta vivebat. ) Est autem οξύπρατον, seu δζύπραμα, acetum aqua temperatum, ut ex medicis notum est.

o Jutta. In Regula ms. legitur : Jetta. In cod.

causa; sed quid hæc sibi velint, nescio. In glossis Isidori legitur: Jutia lacture. Sed legendum puto: Jutta, ita ut sit spissa potio ex lacte confecta: ac proinde: Lactare, hoc loco sit nomen neutrius

generis.

<sup>1</sup> In pumentariis fortieribus. Ita correxi ex Regula ms. et cod. Vin., id est, majoribus, abundanioribus pulmentaria fortiora sunt prandia, quia hic Magister vult comas esse leviusculas.

- 5 Aut galleta. Ita in Regula ms. cod. Corb. Est poculi genus infra: c Sed ad calicis, aut galletæ, aut capcelli bibat mensuram; ) et infra: ( Cafix autem aut galleta, per quem erst in diversis vicibus ministrandum, talis sit qui tertius impleat mixtam
- h Post dictam nonam, etc. Mos olim fuit in monasteriis, et videtur ab hujus Magistri instituto deri-

sucto vase per singulas mensarum decadas outnium singulæ potiones secundum numerum congregationis et suum: Statim surgens ubbas oret cumomnibus; et post orationem, antequam sedeat, oblatum sibi vas cum misto signet. Mox secum omnes ad mensas suas jubeat, sicut consueverunt, sedere, et bibens prius ipse, deinde singillatim mistum per mensas singulas omnibus faciat propinari. Quibus surgant, iterato et erent. Et post orationem redeant omnes ad opera, quæ i dimiserant facientes. Ergo quivis sitiens post nonam mox bibat. Jam si introierit decima nemo bibat usque ad vesperam. Si vero frater amplius sitierit in ipsa nona, antequam veniat, ut diximus, decima, et bibere 📹 voluerit aquam, non ab i orceo, uno haustu, sed ad calicis aut galletæ aut k caucelli bibat mensuram, quia quod extra mensuram est, hoc est nimium et injustum, et desiderii satisfactionem ad corruptelam videbitur adimplere. Nam secundum sententiam illam que dicit : Ne quid nimis, potest et nimia aqua 1 debriare sensum in phantasiis somniorum, et corpus m necessitatibus occupare, n id est, in venis flatus, in medullis frigus, in superciliis gravitas, in capite girus, in naribus sternutus assiduus. In hie-

vatus, ut monachi extra tempus jejunii post nonam biberent, maxime estatis tempore. Ekchardus, ju-mor, libro de casibus monasterii S. Galli, cap. 11: Abbas invitat tandem omnes ad nonales fratroni. quibus conscripti erant, biberes, ibi tanta hilaritate usque ad vesperam jam pene sonatam commanent. Petrus venerabilis statuto 27: c Statutum est ut non in vasis illis vinariis, que justitie vocantur, sicut olim facere cogebantur, sed propriis scyphis tinus-quisque bibat eo tempore quo post nonam ad potus tempore. S. Dunstanus, cap. 5 Concerdia: t Nome vero celebrata, poculisque haustis, dicatur versus Deus in adjutorium. Iti loquitur de sestate, men tione prius facta prandii. Sed et in hiente iden fier instituit, cap. 2 ejusdem Concordiæ in diebus festis, exceptis his qui occurrent inter festum S. Martini et Purificationis : « A festivitate S. Martini refectis Tratribus ecclesiam intrantibus agatur signum nonæ; quod sequatur ipsa Laus. Quam nonam non sequitur potus usque ad Purificationem sanctæ Mariæ.

i Dimiserant facientes. Facientes, pro facere. Phrasis Græca, quia verba cessandi junguntur participio foco infinitivi. Act. xx : Non cessavi monens cum la-Vind. Juta. In Glossis Arabico-Latinis legitur: Jota, D crymis unumquemque vestrum; in textu Græco: Oùn έπαυσαμην μετά δακρύων νουθετών ένα έκαστον, ρτο non cessavi monere. Dimiserant, hoc loco est, cessaverant.

i Orced. Id est, urced, & pro u, ut sæpfus notatum

est. k Caucelli. Caucellus genus poculi diminutivum a cauco, cujus meminit Spartianus in Pescennio Nigro: v Et cum milites quosdam in cauco argenteo expeditionis tempore bibere vidisset. Trebellius Polito in Claudio: t Item in caucos et scyphos pondo undecim. > Titulus epigrammatis 25, apud Enno-dium: De cauco cujusdam habente Pasiphuen et taurum, Idem habetur tit. 29. Vide notas doctissimi viri R. P. Jacobi Sirmondi societatis Jesu.

1 Débriare. Id est, offuscare, turbare.

m Necessitatibus. Id est, morbis, incommodis. a Id est in venis flatus. Deest verbum fit, vel mid simile.

nibus a caldi terni sussiciant, quia æstus non est, qui provocet sitim. Illis vero diebus in hieme, in quibus sexta reficiunt, sera penitus nihil cœnetur: nisi singuli caldi omnibus sufficiant: ita tamen, ut antequam bibant, orent; et postquam biberint, reorent. Post nonam vero illa potio, quæ quotidie de cellario in æstate proferebatur sitientibus in hieme non detur : quia nec sitis b suppeditat : nec longe . restat ° a refectione in vesperam. Illis vero diebus, in quibus in hieme ad nonam reficitur, post dictam vesperam non amplius, quam singuli caldi accipiantur: ita tamen, ut antequam bibant, orent; et postquam biberint, reorent. In illis vero diebus a Pascha usque ad Pentecosten, in quibus ad sextam reficitur aliud ad seram nisi bini caldi propter dies accipiantur, d absque Paschæ octavarum octavis, in quibus jugiter cœnent. Nam ideo supra dictis diebus absque quinta feria, et Dominica usque in Pentecosten cœnas subduximus, ut una refectio in his diebus custodiatur: • et quamvis non sua hora, consueti tamen jejunii videatur causa servari f cum cœnæ eorum

a Caldis. Caldus est genus poculi, cujus diminutivum est caldellus.

b Suppeditat. Neutraliter sumptum, id est, sup-

petit, ut Phil. v, Si vita suppeditasset.
c A refectione. Non intelligit coenam, sed potationem, quam paulo ante instituit ad seram in hieme, sublata cœna, etiamsi reliciant fratres ad sextam.

d Absque Paschæ octavarum octavis. To octavarum videtur redundare ; id est, præter Paschæ octavas. C Id instituit Magister, propter solemnitatem octavarum Paschæ, quæ olim feriatæ erant : et tota illa hebdomade populus quotidie conveniebat in ecclesiam, ut patet ex codice canonum Ecclesiæ Africanæ, can. 61, ubi statuitur ut in die Dominica et reliquis sanctorum festis non flant spectacula: Μάλιστα ότι έν ὀγδοάδι τοῦ ἀγίου Πάσχα οἱ ὅχλοι μᾶλλον εἰς τὸ Ἱπποδρόμιον, ἤπερ εἰς ἐκκλησίαν συνέρχονται. Id est, « Maxime quia in octo diebus sancti Paschæ potius in Hippodromium quam in ecclesiam conveniant. Conc. Trull., can. 66: Δπὸ τῆς ἀγίας ἀναστασίμου Χριστού του Θεού ἡμέρας μέχρι τῆς καινῆς Κυριακῆς τὴν ολην ἐξδομάδα ἐν ταῖς ἀγίαις ἐκκλησίαις σχολάζειν δεί ἀπαραλείπτως τούς πιστούς ἐν ψαλμοῖς, καὶ ὕμνοις, καί ώδαις πνευματικαίς εύφραινομίνους εν Χριστώ, καί έορτάζοντας, κ. τ. λ. ld est, « A sancto Domini nostri Jesu Christi resurrectionis die usque ad novam Dominicam, totam hebdomadem in sanctis ecclesiis vacare fideles jugiter oportet psalmis, hymnis et canticis spiritualibus, lætantes in Christo et feriantes, > etc. Conc. Matisconensis 11, can. 2, ubi de Paschatis solemnitate agitur, statuiturque : « Ut illis sanctissimis sex diebus nullus servile opus audeat facere. Nominat tantum sex dies, quia de ipso die Paschæ et sequenti Dominica nihil necesse erat statuere. Nicephoro Homologeta in Canonibus: 00 δεί έργάζεσθαι την έδδομάδα διαχαινισίμου id est, Non oportet operari in hebdomade diacænisimi; ita vocabant hebdomadem Paschæ: de quo vocabulo infra. Lib. 1, Cap. Caroli et Lud. impp., tit. 164, inter sestivitates habentur Paschæ dies octo. Leges imperiales statuerunt septem dies ante et post Pascha omni strepitu forensi vacandum. C. L. Ut in die, de feriis, l. omnes, eodem titulo. l. Actus omnes, eodem titulo. Constantinus imperator τρίτου νόμου έγραψευ, ἀπράπτους είναι τήν τε τοῦ πάθους ἐβδομάδα, καὶ τήν τοῦ διακακνοίμου, inquit Alexander monachus in libro de Inventione S. Crucis, id est: ( Tertiam legem

mis vero tempore in sextæ et nonæ refectione om- A mutantur in prandia. Quinta vero feria, et Dominica hoc cœnent ad seram, quod supra de cibis taxavimus: addito tamen uno pulmento quotidie in prandio, vel si Paschæ restiterit merces, g potio cujuslibet. Calix vero et galleta per quem erit in diversis vicibus ministrandum, talis erit, qui tertius impleat mistam heminam. h Sed ejus æqualitatem mensuræ, aut duo aut tres oportet calices aut galletas mensarum ministerio deservire; ut per multa pocula universis citius erogetur. Infantuli vero intra duodecim annos agentes i in hieme binos caldos accipiant, ad seram singulos. Æstatis vero tempore ternas ad refectionem, et sero binas accipiant potiones propter ætatis qualitatem. Nam sicut superius de cibis constituimus, ita et de potionibus permittimus. Domiabsque quinta seria et Dominica, aliis diebus nihil B nica vero et diebus sestis vel propter extraneas advenientes personas quidquid aptum duxerit addere abbas, ut pote majori; conceditur simul et propter charitatem et lætitiam sanctorum dierum, vel amicorum adventum i addat mercis, cujus voluerit, potionem. Tantum est, ut memor sit sobrietatis, et fugiat vinolentiæ ebrietatem. Quia nisi sobrium fuerit corpus, ad opus Dei vigilare non potest, k et

> tulit, ut hebdomas passionis et diacænisimi, hoc est, octavarum Paschæ sine opere transmitteretur. Emmanuel Comnenus voluit hanc ab omni opere cessationem incipere a Lazari\_resurrectione. Vide Photium in Nomocanone, tit. 7, cap. 1, et Theodorum Balsamonem ibidem, cujus ætate duo tantum dies post Pascha celebrabantur, ut ipse testatur in canonem citatum concilii Trullensis.

> • Et quamvis non sua hora. Id est nona; supple

Resciciatur.
Cum cænæ eorum mutantur in prandia. Juxta priscorum Patrum institutum, de quo S. Hieronymus in epist. ad Eustochium de custodia virginitatis: A Pascha ad Pentecosten coenæ mutantur in prandia. > Sed hic Magister eximit hebdomadem Paschæ, in qua instituit prandium et cœnam.

Potio cujustibet. Speciei qua uti solent monachi. h Sed ejus æqualitatem mensuræ. Lege, Sed so-

cundum hujus æqualitetem mensuræ.

i In hieme binos caldos accipiant. Ita in Regula ms. sed videntur deesse ista vocabula, ad refectionem, id est ad prandium. Nam postea cum at t de æstate, dicit: Æstatis vero tempore ternas ad refectionem, et sero binas accipiant potiones. > Sensus est igitur ut infantes hiemis tempore binos caldos accipiant ad prandium, et sero síngulos caldos; quemadmodum in æstate accipiunt tres ad prandium, et sero duos.

1 Addat mercis, cujus voluerit, potionem. Ita in Regula ms., id est, vasis, seu cadi: merx enim est

vas apud Juvenalem, sat. 4:

#### . . Magna qui voce solebat. Vendere municipes fracta de merce siluros.

Ubi vetus scholiastes: Id est, fracto vase sardarum

ejusdem municipii.

Et anima cogitatione libidinis non carescit. Recte, quia vinum est luxuriæ incentivum : 6005 έρωτος τροφός, id est vinum est nutritius amoris, inquit Achilles Tatius libro 1. Leucippes, Oivos 'Appeδίτης γάλα, id est, « Vinum lac Veneris, » inquit Aristophanes apud Athenæum, libro x. « Luxuriam facit et nutrit vini perceptio nimia, , inquit S. Prosper Aquitanicus libro ii de Vita contemplativa, cap. 22. Vinum spiritalem abigit lætitiam, confusionem et incendium gignit in corde, inquit Marcus Eremita. aliquis discipulorum de constituta mensura potus, et panis sui remanente fragmento recusare aliquantulum ad mensam voluerit, spiritum plus agnoscitur amare, quam carnem, et frenum castitatis imponit luxuriæ. Nam cum hoc ipsum recusat abstinens frater levanti cellarario dicat lente: Suscipe, et hoc quod negatum est carni, proficiat Deo. Mox semote

anima cogitatione libidinis non a carescit. Jam si A in uno vase a cellarario hoc ipsum mittatur Deo seliciter profuturum, et pro aliquo munere adjunctum eleemosynæ monasterii mendicanti pauperi a cellarario porrigatur in manum. Hæc omnis mensura de b indicis monasterii. Nam si quid transmissum foris congregationi suæ apparaverit Dominus, gratanter suscipiatur transmissum Domini donum: et, si placuerit abbati, mensis addatur.

· Carescit. Pro, caret.

De indicis. În Regula ms., De inthicis, pro, enthecis, id est promptuariis, de quo vocabulo supra.

# CAPUT L.

### **OUIBUS HORIS OPORTET REFICERE.**

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

A sancto Pascha usque ad Pentecosten b ad sextam reficiant fratres et sera cœnent. c A Pentecoste autem tota æstate, si labores agrorum non habent monachi, aut nimietas æstatis non perturbat, d quarta et sexta feria jejunent usque ad nonam. Reliquis

· A Pascha usque ad Pentecosten, etc. Servat S. Benedictus antiquum Ecclesiæ morem, quo a Pascha usque ad diem Pentecostes ob reverentiam et lætitiam resurrectionis Christi et adventus Spiritus sancu jejunium relaxatur. De quo Tertullianus libr. de Corona militis : « Die Dominico jejunium nefas duci-mus, vel de geniculis adorare. Eadem immunitate a die Paschæ in Pentecosten usque gaudemus. > Hinc capiendus est ejusdem Tertulliani locus libr. contra Psychicos: «Cur Pascha celebramus annuo circulo in mense primo? Cur quinquaginta exinde diebus C omni exsultatione decurrimus? Idem docet S. Epi-phanius in Synopsi sub finem. S. Augustinus epistol. 419 ad Januarium. Cassianus lib. 11 de Nocturnis Orationibus, cap. 18 Collat. 21, cap. 11, 12, 19 et 20. S. Isidorus libr. 1 de Offic. Eccl. cap. 33 et 42. In regula monachorum, cap. 10. Beda lib. III Angl., cap. 5. Haymo Halberstattensis libr. 1 de Varietate, cap. 14: Porro quinquagesimam ab ipso Dominico resurrectionis die inchoare, et gaudiis potius laudibusque divinis quam jejuniis voluerunt esse celebrem , quatenus annuis ejus festis admoneremur desiderium nostrum ad obtinenda festa, quæ non sunt annua, sed continua; non terrena, sed cœlestia, semper accendere, fixumque tenere. Concilium Turonense 11 can. 18. (Ut de Pascha usque ad quinquagesimam, exceptis rogationibus, omni die fratribus prandium præparetur. >

b Ad sextam reficiant. Id est, prandeant. Nam cum non jejunabant monachi, sexta hora, id est, meridie prandebant. Quod videtur apud S. Gregorium libr. 111 Dial., c. 15: « Cumque vir Dei jejunare volebat ad nonam, præcipiebat urso eadem hora cum ovibus reverti; cum vero, noluisset, ad sextam. > Idque juxta morem laicorum, qui prandebant meridie. Festus: Merendam dicebant pro ptandio, quod scilicet medio die caperetur. . Athenæus libr. I enarrans Æschyli locum : Δείπνον δέ μεσημβρινόν, δ ήμεις άρωτον, idest, : «Δείπνον vero (dicit) refectionem

meridianam, quod nos ἄριστον, id est, prandium. >
c A Pentecoste autem, etc. Binam refectionem in æstate indulget S. Benedictus, nec excipit feriam quartam et sextam, si forte nimius sit calor aut labor ob regulam discretionis, quam ubique servat. Nec id recedit a medicorum regulis, cum S. P. semel ia hieme, bis in æstate cibuni sumere præcipit, ut notum est en Cornelio Celso lib. 1 de Re Medica, cap.

B vero diebus ad sextam prandeant. Quæ prandii sexta, si opera in agris habuerint, aut æstatis fervor nimius fuerit, continuanda erit, et in abbatis sit providentia. Et sic omnia temperet atque disponat, qualiter animæ salventur, et quod faciunt fratres, • absque justa murmuratione faciant. Ab idibus au-

3: (Hieme plus esse convenit,) et paulo post: (Semel die cibum capere, etc.; , et infra : . Æstate vero, et potione et cibo corpus sæpius eget. Ideo prandere quoque commodum est; » et paulo post: « Ut sæ-pius autem cibo utendum sic exiguo cst. » Idque juxta doctrinam Hippocratis libr. 1, aph. 18, qui ait æstate cibum difficillime ferri, hieme facilius, quia in æstate quasi effetus languescit nativus calor, et ideo sæpius edendum, sed minus. In hieme vero calor nativus fortior est, et somnus longior; proinde

plus edendum, sed semel tantum.

d Quarta et sexta seria jejunent usque ad nonam. Juxta antiquum Christianorum morem, qui quarta et sexta feria singularum hebdomadum jejunabant, ut videre est in canonibus S. Petri patriarchæ Alexandrini et martyris, can. 15: Οὐπ ἐγκαλέσει τις ἡμῖν παρατηρουμένοις τετράδα και παρασκευήν εν αίς νηστεύειν τμίν κατά παράδοσιν ειλόγως προσετέτακτο, id est, Nemo reprehendet nos observantes quartam feriam et parasceven, in quibus jejunare 'uxta traditionem rationabiliter nobis præscriptum est. > Apud sanctum Epiphanium in synopsi : Τετράδι δέ και προσαβδάτω λη νηστείαις έως ώρας έγνάτης, etc., id est, Quarta et sexta feria in jejuniis usque ad nonam manere ab apostolis institutum est. Hinc capiendus est Tertullianus libr. adversus Psychicos: « Cur stationibus quartam et sextam sabbati dicamus? nam stationes sunt jejunia: Glossæ Arabico-Latinæ dictæ: Statio, jejunium. Id etiam notum est ex Beda libr. 111 Hist. Angl., cap. 5: « Religiosi quoque viri et feminæ consuetudinem fecerunt excepta remissione quinquagesimæ Paschalis quarta et sexta sabbati jejunium ad nonam usque horam protelare. 🕽 Hinc decretum S. Columbani in Pœnitentiali ms: Si quis ante horam nonam quarta sextaque feria manducat, nisi insirmus, duos dies in pane et aqua vivat. >

 Absque justa murmuratione. Ita legit Ruthardus, lectionemque probat ex loco Cassiodori, in quo illud Psalmistæ: El, si non fuerint saturati, murmura-bunt, explicat de apostolis, qui juste in Judæos Evangelium respuentes murmuraverunt : rursus ex loco S. Gregorii illud Job enarrantis: Si adversum me terra mea clamat, cum ait: « Terra etenim contra possessorem suum clamat, quando contra pastorem suum juste Ecclesia murmurat. > Sed hæc non est proprie murmuratio, sed justa querimonia subditetem Septembris a usque ad caput quadragesimæ ad A Natalis Bomini usque ad circumcisionem solemne nouam semper reficiant. In quadragesima usque ad Pascha ad vesperam reficiant. b Ipsa tamen vespera sic agatur, ut lumine lucernæ non indigeant reflcientes, e sed luce adhuc diei omnia consummentur. Sed et omni tempore d sive cœnæ, e sive refectionis, f hora sic temperetur, s ut cum luce fiant omnia.

§ II. —Ex Regula sancti Isidori (cap. 11).

h In refectione monachorum a diebus Pentecostes 1 usque ad autumni principium, tota æstas 1 interdiana prandia invitat : reliquum tempus suspendit, prandia cœnam tantum apponit.

§ III. — Item ejusdem (cap. 12).

k Hæc sunt feriæ monachorum in quibus jejunia conquiescunt: inprimis 1 venerabilis dies Dominicus nomini Christi dicatus, qui sicut propter mysterium **B** resurrectionis ejus solemnis est, ita et apud omnes servos ejus celebritatem convivii votivo gaudio retinebit. Item a primo die Paschæ usque ad Pentecosten quinquaginta scilicet continuis diebus jejunium a sanctis Patribus dissolutum est propter resurrectionem videlicet Christi et adventum Spiritus sancti · ut hi dies non in figura laboris, quod quadragesime tempus significat, sed in quiete lætitiæ laxatis jejuniis celebrentur. Placuit etiam Patribus a die

rum in malos pastores. Ipse tamen Ruthardus notat in quibusdam aliis exemplaribus legi : Absque ulla murmuratione, quemadinodum in aliis cod. nostris

mss., alque eliam editis.

Veque ad caput quadragesimæ. Idest, usque ad secundam feriam post Dominicam primam quadrage- C simæ: ita ut quadragesima hoc loco sumatur pro jejunio quadragesimali.

b Ipsa tamen vespera sic agatur. Tempore qua-

dragesimæ.

Sed luce diei omnia consummentur. Quæ ad refectionem spectant. Ratio est, quia cum lucernæ lux sit subobscurior, daretur occasio maligno, præcipue in amplo refectorio, instigandi fratres ad confabulationem, et quædam alia illicita.

d Sive cænæ. Cum non jejunatur: quia bis refi-

ciunt monachi.

 Sive refectionis. Cum jejunatur.
 Sic hora temperetur. Cibi sumendi in diebus brevioribus. Tamen notandum est S. P. Benedicium maxime huic constitutioni astringere cos qui in Italia similibusque religionibus habitant, nhi circa solstitium brumale dies non sunt ita breves ac in re-gionibus Borealibus, ut in Anglia, Scotia, Dania, extrema Belgia, et similibus, in quibus ob brevitatem D dierum hæc observari non potest institutio.

5 Ut cum luce fiant omnia. Que spectant ad refectionem; nam propter hospites, infirmos, et multa

alia, necesse est lucernæ lumen adhiberi.

h In refectione monachorum, etc. Exstant in Reg. exc. S. Isidori cap. 9, ubi hæc omnia efferuntur inter-

perandi modo.

- i Usque ad autumni principium. Quod cadit octavo Kal. Octobris, quo incipit æquinoctium autumnale juxta eumdem Isidorum, ut supra notatum est, qu infra hoc jejunium producit usque ad æquinoctium autumnale.
- i Interdiana prandia. Id est, alterna, nempe Dominica, feria tertia, quinta et septima. Nam juxta hanc regulam illo tempore ter jejunandum est in hebdomada, feria secunda, quarta et sexta.

k Hæ sunt seriæ monachorum, etc. Hæc habentur in Regula excusa S. Isidori, cap. 10.

tempus efficere, licentiamque vescendi habere. Non aliter et dies Epiphaniæ ex veteri regula reficiend licentiam consecutus est. Si quidem et dum quisque fratrum convertitur, aut ex alifs monasteriis fratres visitandi gratia concurrunt, pro charitate adimplenda interrumpuntur jejunia = si tamen non fuerint generalia. Præter hæc alia tempera libere licenterque cultui jejuniorum inserviunt. 2 Si qui autem monachorum prædictis temporibus jejunare disponunt, nequaquam prohibendi sunt. Nam et multi sanciorum Patrum his diebus in eremo abstinuisse, nec aliquando jejunia solvisse leguntur, o nisi diebus Dominicis propter resurrectionis Christi lætitiam.

§ IV. — Item ex ejusdem Regula (cap. 13).

P Jejuniorum autem hos dies potissimum veteres elegerunt. Primum jejunium quadragesimæ quotidfanum, in qua major abstinentiæ observantia manebit in monachis, quando non solum a pranciis, sed etiam a vino et ab oleo abstinetur. Secundum jejunium 4 interdianum post Pentecosten alia die inchoatum usque ad æquinoctium autumnale proteuditur: r ternis scilicet diebus per singulas hebdomadas propter æstivum calorem. Tertium sequitur quotidianum jejunium s ab octavo [decimo] Kal. Octo-

1 Venerabilis dies Dominicus. Luxta antiquam Ecclesiæ morem. Tertullianus lib. de Corona militis: Die Dominico jejunare neles ducimus. »

n Si tamen non justini generalia. Id est, ecclesia-stica et communia omnibus Christianis. Hae verba

non sunt in Regula excusa.

a Si qui autem manachorum prædictis temporibus, etc. Idem docet idem Isidorus lib. 1 de Offic. Eccl., cap. 42: « Post Pascha autem usque ad Peutecostem, licet traditio Ecclesiarum abstinentia vigorom pran-diis relaxaverit, tamen qui monachorum vel elericorum jejunare cupiunt non sunt prohibendi, quia Antonius et Paulus et cæteri Patres antiqui etiam his diebus in eremo leguntur abstinuisse, niși tantum dia Dominico. >

O Nisi diebus Dominicis. Monachi licet valde austeri, nunquam tameu jejunabant diebus Bominicis. Id statuitur in Regula Macarii et aliorum Patrum ; · Debet ergo ille ordo teneri, fratres, ut nulla dic, nisi nona reficiantur fratres, excepto Dominico die. 1 Idque faciebant ex præscripto concilii Gangrensis, quod can. 18 prohibet monachis jejupare die Domi-nico: Εἴ τις διά νομιζομένον ἄστορτα ἐν τῷ Κυριακῷ νηστεύση, ἀνάθεμα ἔστω, id est, « εἰ quis propter can., quæ existimatur, exercitationem (hoc est, vitam monasticam) die Dominico jejunaverit, anathe.na sit. .
Unde in Regula Tetradii seu Teridii cap. 23 dicitur:
c Si quis die Dominico jejunaverit, peccat. . Et quamvis multi Ægyptiorum monachi die Dominico non comarent, et tantum pranderent, ut notat Cassianus lib. m de Diurn. Orat., cap. 12, quia tamen prandebant hora sexta, non jejunare cepsebantur.

P Jejuniorum cutem, etc. Hac videre est in Regula excusa, cap. 11.

a Interdianum. Id est, alternis diebus,

Ternis sciliest diebus. Nempe feria secunda, quarta et sexta.

Ab octavo desimo Kel. Octobris. To Desimo, videtur redundare, noc habetur in Regula excusa, recte, quia jejunium Pentecostes producit usque ad a quinoctium autumnale, quod juxta eunidem lib. v Orig., c. 34, et l. de Matura Rerum, c. 8, incipit ab vui Kal. Octob.

bris usque ad Natale Domini, ia quo quotidiana A est: in qua usque ad nonam quotidie jejunandum jejunja poquaquam solvuntur. Quartum item jejunium + post diem Circumcisionia exeritur, peragiturque usque ad solemnitatem Paschæ.

& V. - En Angula sancti Fructuosi (cap. 18).

b Jejunii ista oportet tempora observare. A Pascha usque ad Pentecosten reficiendum ad sextam est, o et monofogia, id est, conservanda per diem. A Rentacasta unque ad octavum decimum Kalendas Octobris d interdiana jejunia retinenda, e excepto quod una quadragesima, { quæ festivitatem sanctorum Justi et Pastoria præcedit, solligite cunservanda

a Post circumcisionem. Lege, a Circumcisione, quia illis temporibus, et anterioribus tenebautur jejunare Christiani Kal. Januarii, ut notum est ex cancilio Toletano iy can. 10; S. Lidorg, lib. 1 de B. Offic. Eccl., cap. 40: « Jejunium Kalendarum Januariarum propter errorem gentilitatis instituit Ecclesia, 3 S. Ambrosio serm. 17: « Unde qui Kalendas Januarii colit, peccat; quoniam hamini mortuo defert divinitatis obsequium; ubi, hamini mortuo defert divinitatis obsequium; ubi, hamini mortuo, id est, Jano. Et paulo post: « Observavit eum diem et mensem, qui his debus pon jejunavit, aut ad Ecclesiam non processit; » ubi particula aut sumitur copulative. Ex quo loco plures dies quam unum alicubi jejunatum fuisse constat. Conc. Turouense secundum tres dies jejunii statuit can. 17: « Et quia inter Natale Domini et Epiphaniam omni die festivitates tale Domini et Epiphaniam omni die festivitates sunt, itemque prandebunt. Excipitur triduum illud, quo ad calcandam gentilium consuetudinem Patres nostri statuerunt, privatas in Kalendis Lanuariis fieri Litanias. • Error ille gentilis erat, ut homines etiam Christiani femines veste induti paganis permixti se controlle generate surviviante est in sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone sermone se petulantius gererent, ut videre est in sermone S. Asterii Amaser episcopi de Kalendis Januarii : Γυναρ-κίζεται κριστεύς, ὁ τον θυμόν λιοντώδας, ὁ μετὰ τὰν ὅπλιστιν θαυμαστός, ὁ μθάναι τοῖς οἰκοίοις, καὶ τὸν Χιτώνα μιχεί των σφυρών κουντι, etc., id est, ε miles mulic-rls formam aşşumit, animo leeninus, et cum armis aspectu admirabilis, et tunicam ad talos demittit, pectus zona circumcingit, indumento muliebri uti-tur, et crobylum capiti imponit. 1 Apud S. Isidorum c. citato: « Alii feminea gestu demutati virilem vul-tum effeminant. » Alii idolorum formas assumebant; quos redarguit S. Petrus Chrysologus serm. 155 de Kal. Januariis: « Similitudinem perdiderunt Christis exuti sunt indumentum, dui se simulacrorum formis sacrilegis formaverunt. Alii ferarum et helluarum formis assumptis veluti insani per campos et pla-teas saltabant. S. Maximus Taurinensis homil. de Kat. Janu. C. Nunguid non universa ibi falsa sunt et insana; cum se a Deo formati homines aut in peest to vitulas, ut notat vir doctissimus Jac. Sirmondus in notis ad præsatum concilium. Hæc superstitio manat a Persis. Nam apud eos Mithræ (quem solem esse credunt) initiati in ejus spelunca orgia sua celebrantes varias ferarum formas ut leonum, hiænarum, corvorum, etc., assumebant, ut notat Porphyrius lib. de Abstinentia ab animalibus: « In Mithræ mysterijs significantes communionem quam in brutis animantibus habemus, nos per animantes significare solent, ita ut corumdem orgiorum participes leones appellent, feminas vero hiænas, et ministros corvos. ) Περί πατέρων δέ, ἀξτοί γάρ και ϊερακες ούτοι προσαγορεύονται: ότε τα λεοντικά περιλαμδάνων περιτίθεται παγτοδαπάς ζώων μορφάς, id est,

est, et a vine penitus abstinendum. Servanda tamen abbati discretio est, ut cum hos gravi labore perspexerit onerari ad refectionem s singulas potiones tribuat. Ab octavo decimo Kalendas Octobris usque ad Pascha sollicite jejunandum est : et in quadragesima b vino et oleo penitus abstinendum.

### § VI. — Ex Regula sancti Aureliani (cap. 6).

i Jejunium vero i a Kal. Septembris usque ad Kalendas Novembris secunda, quarta, et sexta feria jejunandum est. k A Kalendis Nevembris usque ad

c de patribus vero, aquilæ enim et accipitres ipsi appellantur, cum quis leontica assumens induit omnigenas animalium formas. 1 Hinc capiendus est Tertulliani locus lib. 1 contra Marcionem : c Sicut aridæ et ardentis naturæ sacramenta Mithræ leones philosophantur. >

b Jejunii enim ista aportet tempora, etc. Hæc ba-bentur in Reg. ms. S. Fructuosi archiepiscopi Bra-

car. cod. Grass.

Et monofogia id est conservanda per diem. Ita in Reg. ms. sed lege, et monofogia, id est, unica refectio conservanda, etc. Nam monofogia Græcum est quod unicam refectionem significat. Heec autom institutio est juxta mentem princorum Patrum, qui a Pascha usque ad Pentecosten cœnas vertebant in prandia, unica refectione contenti, ut superiori capite ad Regulam Magistri notatum est.

d Interdiana jejunia. Id est, alternis diebua, nampe secunda, quarta, et sexta feria, juxta mentem S. Isidori, a quo nonnulla S. Fruetuosus emendicavit.

Excepto quod una. Reposui particulam quod, quæ hic desiderabatur, ut in Regula ma

f Quæ festivitatem sanctorum Justi et Pastoris. Incipiendo à 17 Junii. Nam borum dies festus sexto Augusti die notatur. Fuerunt Justus et Pastor fratres pueri, qui Compluti, in Tarraconensi regione, passi sunt, de quibus Usuardus in Martyrol. Chron. Dextri Flavii (si modo illius sit) 296: Sancti Christi marty-res Justus et Pastor. Prudentius in Peristephano hymno 6:

Sanguiuem Justla cui Pastor hæret , Ferculum duplex, geminumque donum Ferre Complutum gremio juvabit Membra duorum.

Harum mentio fit in Vita S. Theodardi episcopi Narbonensis. Eorum reliquias divina revelatione admonitus S. Asturius poptifex Toletanus invenit; et eorum amore ductus, relicta sede, Compluti mansit, ubi primus suit episcopus, ut resert S. Hiklephon-sus, cap. 2 lib. de Viris Illustribus. Hang autem nusara; cum se a deo formati nomines aut in percudes, aut in feras, aut in potenta transformant, etc. i dem testantur S. Isidorus, cap. citato, et Alcuinus de Offic. Eccl. cap. 4. Quod prohibetur in conc. Autisiodorensi, cau. 4: (Non licet Kalendis Januarii vetula et cervolo facere.) Ubi lege, vetulas, et cervolos. Ut in sermone S. Eligii episcopi noviomensis apud Surium in ejus Vita. To vetulas et experiolos, ut notat vir doctissinus lac. Sirmonesta aut en decissino viro dom. Antonio regis, quod refertur a doctissimo viro dom. Antonio d'Yepez in appendice centuria: 2 Chron. ord. S. Benedicti ex chartulari ecclesiæ Asturicensis.

<sup>8</sup> Singulas potiones. Nempe vini. h Vino et oleo penitus abstinendum. Sumpsit ex S. Isidoro supra

i Jejunium. Hoc vocabulum videtur redundare et

legendum, a Kal. vero. 1 A Kalendis septembria. Sumpsit ex Cæsario, qui idem statuit in Recapitulatione: A Kalendis Septembris usque ad Kalendis Sombris secunda, quarta, et sexta feria jejunandum est. ;

k A Kal. Novembris. Ex codem Casaria ibidem : · A Kalendis vero Novembris usque ad Natalem De .

Natale quotidie jejunandum est 🙎 absque sabbato 🛦 et Dominica. Ab Epiphania vero usque ad Pascha quotidie jejunandum est absque majoribus festivitatibus sabbato et Dominica. Post Pascha vero usque. Pentecosten sexta feria tantum jejunandum est. b Post Pentecosten mense Junio, Julio, et Augusto in potestate abbatis sit de jejunio, et prandio, o ut sicut viderit possibilitatem fratrum, ita studeat temperare.

mini, exceptis festivitatibus et sabbato omnibus die-

bus jejunari oportet.

Absque sabbato et Dominico. Eximit a jejunio diem Sabbati perinde ac Dominicum juxta morem Orientalium non solum monachorum, sed etiam reliquorum Christianorum, qui bos dies feriatos habebant; ac proinde sabbato, æque ac Dominica non dentales et maxime Gothos, quippe qui fidem ab Orientalibus acceperunt. Id patet ex Recapitulatione S. Cæsarii cap. 15. A Kalendis vero Novembris usque ad Natalem Domini exceptis festivitatibus, vel sabbato, omnibus diebus jejunari oportet. > S. Fructuosi Regula cap. 5 ubi die sabbati jejunium relaxat: « Sabbatorum vero vel Dominicorum die-bus ad vesperam una potio adjiciatur. » Ex conc. Agatheusi, can. 12, ubi, cum præcipiat jejunium sabbati in quadragesima, signum est hunc diem non jejunari solitum aliis temporibus a quadragesima. Nam si extra quadragesimam illarum partium jejunassent Christiani die Sabbati, multo magis in quadragesima; ac proinde non opus fuisset ejusmodi constitutione. Imo sabbatum ne quidem jejunabatur ab omnibus qui erant sub ditione Caroli Magni, ut patet ex lib. vi Capitul., tit. 184 : « Præter hæc omnia tempora jejuniorum omni sexta feria propter passionem Domini jejunetur : sed et sabbati dies a C plerisque propter quod in eo Christus jacuit in sepulcro, jejunio consecratus habetur. Dibi vides statui jejunium feriæ sextæ, non vero sabbati, quod non ab omnibus, sed a plerisque jejunabatur. Et ratio hæc est, cur S. Benedictus tempore æstivo nihil statuerit de sabbati jejunio : tempore vero hiemali generaliter loquens nihil de eo desinierit, sicut nec de die Dominico et sestis, ista, ut arbitror, permittens Ecclesiæ consuetudini. Sed de his consule epistolas S. Augustini 86 ad Casulanum, et 119 ad Januarium, et acta S. Nili abbatis Cryptæ ferratæ.

b Post Pentecosten mense Junio, etc. Ex S. Cæsario in Recapitulatione: Jejunium a Pentecoste usque ad Kal. Septembris, quomodo virtutem et possibilitatem viderit mater monasterii, sic studeat tempe-

c Ut sicut. Addidi particulam ut, quæ desiderabatur ad sensum.

lib. 11 de Orat. Noctur., cap. 18.

· Vespera sabbati, quæ lucescit in die Dominico. Apud Cassianum, in diem Dominicum. Prior lectio plausibilior est. Nam vespera Sabbati quæ lucescit in die Dominico, est qua incipit dies Dominicus. Nam vespera Sabhati erat initium ipsius diei Dominici juxta morem Judæorum et Atheniensium, qui initium diei ducehant a solis occubitu, ut notat Theodorus Gaza libello de Mensibus; quos postea imitata est Ecclesia, ut notum est ex cap. 91 sextæ synodi, ubi circumscribitur dies Dominicus, et cessatio a genuflexione a synaxi vespertina sabbati ad sequentem synaxim vespertinam Dominicæ. Locum vide supra, ubi egimus de lucernario. Idem de cessatione ab opere servili, et aliis operibus prohibitis statutum fuit : ita ut ejusmodi opera cessarent a vespera sabbati, et Dominicæ vespera resumerentur : quod satis patet ex lib. vi Capitul. Car. et Lud., tit. 186 : Diem Dominicum secundum reverentism collie.

- NII. Ex Regula Cassiani (cap. 9).
- d Similiter a vespera sabbati, quæ lucescit in die Dominico usque ad vesperam ipsius Dominici. et totis quinquagesimæ diebus i nec genua curvari. nec jejuniorum regulas custodiri Patrum constituta sanxerunt.
  - § VIII. Ex Regula Magistri (cap. 28).
- 6 Omni tempore in septimana duobus diebus ad sextam reficere debent, hoc est, h quinta feria et

Opus servile, id est, agrum, pratum, vineam, vel si qua graviora sunt, in eo non faciatis; nec causas, nec calumnias inter vos dicatis, sed tantum divinis cultibus serviatis. Et a vespera usque ad vesperam dies Dominicus servetur. > Et ex synodo antiqua, quæ tribuitur S. Udalrico Augustano epi scopo, can. 53: « Diem Dominicum et alias festijejunabant. Id moris etiam fuit apud quosdam Occi- B vitates absque opere servili a vespera usque ad vesperam celebrare docete. , Ubi idem nota de sestis

1 Nec genua curvari. Olimex antiqua Ecclesiæ institutione et ab ipsis apostolis manante, die Dominico, et quinquaginta illis diehus a sancto Pascha usque ad Spiritus sancti adventum Christiani in ecclesia non genu flectebant. Ita docet S. Basilius lib. de Spiritu sancto cap. 27 agens de apostolicis tradition bus, και όρθοι μεν πληρούμεν τάς εύχάς εν μια Σαδδάτου, id est, c in prima sabbati erecti complemus preces. > Et infra agens de quinquagesima: Έν ¾ τὸ ὅρθιον σχῆμα τῆς προσευχῆς προτειμέν οἱ θεσμοί τῆς Ἐκκλασίας ὑμᾶς ἰξιπαίδινσαν, id est, ‹ in qua (quinquagesima) potius erecto corporis habitu precari nos Ecclesiæ leges edocuerunt. > S. Petrus Alexandrinus patriarcha et martyr, can. 15 : Χαρμοσμύνης ήμέραν αγουμεν διά τον άναστάντα εν αύτη. Εν ή ουδέ γόνατα ελένεεν παρειλήγαμεν, id est, clæitiæ diem (Dominicum) agimus, in quo propter Christi in eo resurrectionem neque genua flectere traditione accepimus. S. Dorotheus doctr. 15: Πεντηχοστή γάρ έστεν ἀνάστασις ψυχής, ώς λίγει τίς τούτου γάρ πει σύμδολόν έστι, το μη πλίνειν ύμας γόνυ εν άγια εππλησία πάσαν την Πεντηχοστήν, id est, « Est enim Pentecoste, ut quidam ait, animæ resurrectio : cujus quidem signum est, quod per totam Pentecosten (hoc est quinquagesi mam) genua in ecclesia non flectimus. Idem scribunt S. Epiphanius in Synopsi. Tertullianus lib. de Corona militis loco supra citato; S. Augustinus epist. 119 ad Januarium; Photius in Nomocanone, tit. 7, cap. 4; S. Germanus patriarcha Constantinopolitanus in mystica Theoria: Τὸ μπ κλίνεαν γόνυ έν τη ἀναστασίμω ήμέρα της ἀγίας κυριακός, etc., id est, « Non genu flectere in die resurrectionis sanctæ Dominicæ significat casus nostri erectionem factam per Christi resurrectionem die tertia. Usque ad Pentecosten vero, et septem dies post Pascha ducd Similiter stiam, etc. Hæc sumpta sunt ex Cassiano, Σακυσίμου, id est, renovationis, septies multiplicatos continere quadraginta novem dies, et Dominica Pentecostes addita, quinquaginta. Dibi vides diazamσίμω esse primam paschæ septimanam, quam Theodorus Balsamon in can. 16 Apostolorum, in supplemento appellat ἐβδομάδα διακαινισίμου. Idem statuunt conc. Nicænum can. 20, et sexta synodus loco supra citato, et S. Columbanus in Pœnitentiali mss. : Exceptis diebus Dominicis, et a die primo Paschæ usque ad quinquagesimum diem, in quibus moderate se in tempore psalmodiæ humiliantes, genua non flectentes sedule Dominum orent. > Vide statuta Petri Venerabilis.

Omni tempore in septimana, etc. Hæc habentur in Reg. mss. Eodem cap. excipienda tamen est quadragesima. Nam infra excipit a jejunio quadragesimæ solam Dominicam.

h Quinta feria. Jejunium relaxat quinta feria juxta constitutionem Melchiadis papse. De qua Anastasius Bibliothecarius in Melchiade. Alcuinus cap. 8 de

Dominica; cæteris aliis in septimana diebus ad no- A decim apostolis et cænantibus illis dixit (Matth. XXVI). nam horam reficere oportet. Nam erubescamus nos, qui sumus spiritales, fugere hora nona jejunium, cum vetusta consuetudo antiquitus agnoscitur a prandia ignorasse; b sed semper vesperam, hoc est, coenam suis refectionibus ordinavit; intantum, ut annonam quæ erogabatur aut laborantibus, aut militibus, e ideo annona usque bodie dicitur, quia ad horam nonam diei erogatur, et ideo usque hodie annona nomen remansit. Nam ipsius Domini testimonium proferam, quem cœnasse cognovimus, d non legimus prandisse, cum dicit sancti Evangelii scriptura: • Vespere autem facto recubuit Jesus cum duo-

Off. Eccl. Carolus Magnus epist. ad Alcuinum, et anonymus in epist. quæ exstat 109, inter Alcuini

 Prandia ignorasse. Veteres Romani primis reip. temporibus non prandebant, sed cœnabant tantum. S. Isidorus lib. xx Orig., cap. 2: ( In usu enim non erant prandia. > S. Salvianus libr. 1 de Providentia: Nunquid parcam illam tunc agrestemque vitam cum gemitu et dolore tolerabant, cum viles et rusticos cibos ante ipsos quibus exercebantur, focos sumerent, eosque ipsos capere nisi ad vesperam liceret? >

b Sed vesperam, hoc est, cænam. Lege: Vespernam. Festus: « Vesperna, quam nunc cænam appellamus. » Idem. « Vesperna apud Plautum cæna intelligitur. > Hinc castigandus locus S. Isidori cap. citato: e Est autem cœna vespertinus cibus, quam vespertinam antiqui dicebant; > legendum enim, ve-

· Ideo annona usque hodie dicitur. Ita censet Isidorus cap. citato: Annona tractum est a tempore quo Romani veteres ad cibos advocabantur, sicut C Martialis: >

Imperat excelsos frangere nona toros. Quod adusque hodre l'erse faciunt.

d Non legimus prandisse. Hæc dicuntur juxta præcisa Evangelii verba, in quo nulla prandii mentio, cum de Christo agitur. Illum tamen aliquando pranNam ideo ad nonam horam universis diebus constituta sunt solvi jejunia: ut sit aliquid prolixius. quod quadragesimæ diebus addatur, id est, usque ad vesperam, id est, post lucernariam. f A sexagesima vero quarta, sexta, et sabbato post lucernariam semper reficiant; 5 aliis vero diebus usque ad quadragesimam ad nonam resiciant, ut quod Dominicæ quadragesimæ de quadraginta jejuniis subtrahunt, h quarta sexta, et sabhato a sexagesima jejunia usque ad vesperam continuata restituant, ut quadraginta jejunia in numero compleantur.

disse satis colligitur ex Joan. cap. 1v, ubi dicuntur discipuli intrasse in civitatem Sichar, et emisse cibos, cum esset hora quasi sexta, quæ est prandii; et invenisse Dominum cum muliere colloquentem, eumque rogasse ut manducaret, quod non fecissent, si nunquam prandere statuisset.

Vespere autem facto, etc. Matth. xxvi, ubi sic versio communis: Vespere autem facto discumbebat cum duodecim discipulis suis : et edentibus illis dixit.

f A sexagesima vero quarta, sexta, et sabbato. Ita in Reg. ms. videtur tamen deesse tõ secunda. Nam hic Magister in hebdomade sexagesimæ instituit jejunium quatuor dierum ad instar jejunii quadragesimalis, ita ut monachi reficiant tantum ad vesperam, ad supplementum sex Dominicarum, in quibus ex more antiquo Ecclesiæ non jejunatur. Cum igitur a prima Dominica quadragesimæ usque ad Pascha sint duo et quadraginta dies, ut numerus quadraginta dierum servetur, addit Magister quatuor in sexagesima, ut cum illis duobus qui quadragenarium numerum excedunt, suppleantur sex Dominicæ, in quibus non jejunatur. Lege ergo secunda, quarta, etc.

<sup>8</sup> Aliis vero diebus usque ud Quadragesimam ad nonam reficiant. Juxta morem solitum jejuniorum regularium, in quibus reficiunt fratres ad nonam secundum instituta Magistri, non vero quadragesi-

malium.

h Quarta sexta et sabbato. Deest to secunda, juxta superiorem rationem,

#### CAPUT LI.

#### UT POST COMPLETORIUM NEMO LOQUATUR.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti. Omni tempore silentio debent studere monachi, a maxime tamen nocturnis horis. b Et ideo omni tempore sive jejunii, sive prandii, e si tempus fue-

· Maxime nocturnis horis. Hac lege multis malis, qnæ tenebrarum subsidio perpetrantur, occurrit S. Benedictus.

b Et ideo. Hæc verba sunt continuationis, non

consequentiæ.

Si tempus suerit prandii. Id est, si non suerit jejunii tempus; quia non jejunantes prandebant, jejunantes vero minime, unde prandia et jejunia op-ponuntur. Sidonius lib. vi, epist. 12: a Ut constet indesinenter regem præsentem prandia tua; reginam

laudare jejunia. :

d Et legat unus collationes. Fuit olim hæc consuetudo monachorum, nt post cœnam aut vespertinam synaxim simul congregati, uno legente, audirent sacram Scripturam, vitas aut collationes Patrum. Ita statnit S. Isidorus cap. 6 Regulæ: « Post vespertinum autem congregatis fratribus oportet vel alirit prandii, mox ut surrexerint a cœna, sedeant omnes in unum, d et legat unus Collationes vel Vitas Patrum, aut certe aliquid quod ædificet audientes; non autem e Eptaticum, aut ! Regum s quia

quid meditari, vel de aliquibus divinæ lectionis quæstionibus disputare. • Uhi meditari est legere. Boda lib. III Hist. Angl., cap. 5: ( Meditari deberent, id est, aut legendis Scripturis, aut psalmis discendis operam dare. ) Idem statuit S. Fructuosus cap. 5 Regulæ, sed tantum æstatis tempore: « Quod quidem æstate conservatur; ut priusquam compleant, liber legatur.

· Epiaticum. Ita in aliis mss. nostris; et apud Ruthardum, pro Heptateucho. Vide superius annotata. Eptaticum seu Heptateuchum complectitur guinque libros Moysis, Josue et Judicum. Nonnulli

Judicum libro annectunt librum Ruth.

1 Regum. Supp. libros.
5 Quia infirmis intellectibus non erit utile, etc. Hee non dicuntur propter obscuritatem librorum illorum, quia Prophetæ, Epistolæ Pauli, Evangelia, spripturam audire : aliis vero boris legantur. Si autem jejunil dies fuerit, dicta vespera, parvo intervalle mox accedant ad lectionem Collationum, ut diximus, et lectis quatuor aut quinque foliis, a vel quantum hora permittit, b omnibus in unum occurrentibus per hanc moram lectionis. Si quis forte in assignato sibi commisso fuerit occupatus, occurrat. Omnes ergo in unum positi compleant. Et excuntea a completoriis d nulla sit licentia denuo cuiquam loqui aliquid. Quod si inventus fuerit quisquam przevaricari banc taciturnitatis Regulam, graviori vindictæ subjaceat : excepto si necessitas hospitum supervenerit, aut forte abbas alicui aliquid jusserit; quod tamen et ipsum cum summa gravitate et moderatione bonestissime fiat.

§ II. — Ex Regula sancti Pachomii (cap. 8).

 Hæc enim præcepta vitalia nobis a majoribus tradita. Si acciderit, ut psallendi tempore, vel orandi, aut in medio lectionis aliquis loquatur, aut rideat, illico solvat cingulum, et inclinata cervice, manibus-

etc., sunt æque obscura : sed quia in Heptateucho. et Regum libris describantur quædam historiæ, quæ possent imperfectis monachis obscenas quasdam imaginationes secondum quietem offerre, maxime si sero legantur paulo antequam cant cubitum.

· Vel quantum hora permittit. Subaudi vocabulum: Tot, hoc modo, vel tot, quantum hora permittit. Hora hoc loco est tempus.

b Omnibus in unum occurrentibus per hanc moram lectionis. Si quis forte, etc. Locus obscurus : primo, quia quo tendant illa verba: Et lectis quatuor aut quinque soliis, non video; secundo quid sibi velint hæc verba: Omnibus in unum occurrentibus per hanc morem lectionis, obscurum est. Non enim per illa intelligi potest, quod fratres non debeant adesse initio lectionis, sed tantum dum legitur; quia antea dixit: Mox accedant. Et sane cur non debeant adtempore jejunii quam altero? In cod. ma. ms. S. Germani deest verhum: Occurrat, sed tantum additur in margine alia scriptura et recentiore; et recte ad nostrum propositum; deinde in his verbis: Omnes ergo in unum positi, particulam, ergo, expun-gendam puto, quæ non exstat apud Ruthardum: ut hæc tota periodus sic a nobis interpuncta legatur, adjecta particula, etiam, quæ habetur in editione Colimiri: Et lectis quatuor aut quinque foliis, vel quantum hara permittis (omnibus in unum occurrentibus, etiam per hanc moram lectionis, si quis forte in assignato sibi commisso fuerit occupatus) omnes in unum positi compleant. Et sensus est : Ut lectis quatuor vel D quinque foliis, etc., omnes in unum positi dicant Completorium, omnibus in unum occurrentibus ad hanc lectionem, etiam per moram illius, si quis forte in aliquo opere sibi commisso est occupatus : qui, cum breve sit spatium inter vespertinam synaxim et hanc lectionem, ægre adesse posset illius initio ob opus sibi injunctum.

· Compleant. Id est, Completorium dicant. S. Fructuosus cap. 3 Regulæ: Ut priusquam compleant,

liber legatur.

4 Nulla sit licentia denno loqui aliquid. Hunc locum tangit Amalarius Fortunatus lib. 111 de Offic. Eccl. cap. 8: ( Unde et apud monachos tenetur usus ex Regula saneti Benedicti, ut ab eo officio (completorio) claustra oris muniant. . Nocturnum sane sitentium omnibus expletis horis canonicis in usu semper fuit apud veteres monachos. Cassianus lih. 11. de Nocturnis Orationibus cap. 15: e Finitis itaque

infirmis intellectibus non erit utite fila hora hanc A que ad inferiora depressis stabit ante altare, et a principe monasterii increpabitur. Hoc idem faciet, et in conventu fratrum, eum ad vescendum pariter convenerint.

§ IH. - Ex Reques sancti Isidori (cap. 45).

Nocte dum ad dormiendum itur, seu postquam quiescitur, alteri nemo loquatur. Duebus in lecte uno jacere non liceat. In nocturnio tenebris nemo loquatur fratri, cui obviat. Lux autem nocte dermientium locum illustret: ut depulsis tenebris 5 testimonium pateat singularis quietis. In nulla turpi cogitatione versetur, sed h in sola contemplatione Dei accubans et requiem corporis, et quictem habeat cordis, cogitationesque pravas a se repellat, bonisque objectis turpes a se reliciat. Nam animi motus imaginibus suis agitur; et qualis vigilanti cogitatio fuerit, talis et imago per soporem occurrit.

§ IV. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 16).

i la tenebris nemo loquatur alteri : neo accedat ullo modo junior quilibet ad lectum alterius i post Completam.

psalmis et quotidiana congregatione, sicut supra diximus, absoluta, nullus eorum vel ad modicum subsistere, aut sermocinari audet cum altero. > Poenze breviores quæ tribuintur S. Basilio, n. 15: E 746 έσπέρας μετά Πάτερ ήμων εύρεθη όμιλων, άφοριζέσθω. id est, esi quis vespere post Pater poster piventus fuerit cum aliquo colloquens, excommunicetur. Hoc silentium observabatur etiam extra claustra monasterii, et cum vitæ discrimine. S. Stephanus Obazinæ abbas, cum nocte se ad Dolonense monasterium conferret, interceptus a latronibus nullis minis adduci potuit ut loqueretur, etiam librato ia ejus cervice ferro, a quo divinitus liberatus est, latronibus terrore panico perculsis. Eadem fuit constantia duorum discipulorum S. Odonis abbatis Chiniacensis, qui a barbaris ligati, diuque lacessiti silentium nocturnum neutiquam violaverunt, etiam harbarorum duce, ut corum constantiam tentaret, irruente in eos, et lancea mortis metum incutiente, ut refert Joannes monachus lib. 11 Vitæ S. Odonis.

e Hæc sunt præcepta, etc. Hæc habentur in Regula S. Pachomii excusa art. 1. Sed quorsum ista huc referantur, non video. Nam in hoc capite S. Benedicti agitur de lectione post cœnam et vesperas, et de silentio post Completorium. At in hoc sancti Pachomii capitulo agitur de culpis in ecclesia commissis, de earum correptione et satisfactione. Itaque existimo non hunc esse locum hujus articuli, sod eum esse transferendum ad sequens caput, in quo tractatur de culpis in oratorio commissis.

1 Nocte dum ad dormiendum itur, etc. Hæc videre est in Regula excusa S. Isidori, cap. 3.

8 Testimonium pateat singularis quietis. Ut cognoscatur an fratres soli in lectis suis decumbant.

h In sola contemplatione Deivaccubans. Præclara admonitio. Nam multum confert adversus carnis ct dæmonis tentationes in lecto oratio, aut pia aliqua meditatio. Quod etiam monet S. Fructuosus episcop. cap. 17 Regula: Nocturnum tempus peculiaribus orationibus, et sacris vigiliis ducendum est propter lucifugas demonas servorum Dei deceptores. • Et S. Pachomius art. 50 Regulæ: e Postquam obdormierit, si post somnum vigilaverit, oret.

In tembris nemo loquatur alteri, etc. Hec habentur in Reg. ms. S. Fructuosi episc. Brac., cap. 17 cod. Crass. Hec constitutio sumpta est ex S.

Isidoro supra.

i Post completam. Completa est completorium.

₹ V. — Ex Regula Orientalium.

· Nemo alteri loquatur in tenebris; h in psiatho cum altero dormiat : manus alterius nemo teneat, sed sive steterit, sive ambulaverit, sive sederit, c uno cubito distet.

#### § VI. - Item ex eadem Regula d.

Ad collectam et ad psallendum nullus sibi occasiones inveniat, quibus se dicat occupatum, quasi ire non possit. Etsi in monasterio, vel in agro, aut in itinere, aut in quolibet ministerio suerit, orandi et psallendi tempus non prætermittat.

### § VII. - Ex Regula Magistri (cap. 30).

• Ubi omnia, cum adhuc loquendi et aliquid imperandi licenția tribuitur, fuerint adimpleta, factis Completoriis, in ultima dicant hunc versum: Pone, Domine, custodiam ori meo, et ostium circumstantiæ labiis meis. Mox ingrediantur silentium, et suis se collocent lectis; et tanto silentio redigantur, ut usque ad Nocturnos putetur, nullus ibi esse de fratribus. Ideo enim post Completorios tacere debemus, ut merito in Nocturnis! primo dicamus Domino: Domine, labia mea aperies, et os meum annuntiabit laudem tuam. Hoc est, petamus Dominum debere in Nocturnis aperire labia nostra, quæ sua custodia in Completoriis clauserat. Vides ergo, quia quidquid aperitur, agnoscitur prius fuisse clausum. Sed ne forte, cum silentium custoditur, aliqua necessitas utilitatis ad loquendum fratrem perurgeat, et frater fratri vult loqui, si lumen 8 cicendeli aut lucernæ fuenit, vel manu, vel nutu capitis, vel nutu oculorum, aut certe, si deest lumen, frater cum fratre » ad necessarium vadat, et quod opus Aierit, tamen ad aurem lente loquatur, ut alter tertius eum non audiat. Simul et si frater aliqua necessitate post

a Nemo alteri loquatur in tenebris, etc. Hæc habentur etiam in Regula S. Pachomii, cap. 53.

In psiatho. Psiathus, ψίαθος, et ψιάθιον Greece, matta Latine est storea, ia qua quis sudet aut cubat. Cassianus lib. v, cap. 35 : « Et incubantem psiatio reperisset. » Collat. 1, cap. 23 : « Adhuc nos avidos, et de suo ore pendentes degustare somnum paucis perhortatus est iisdem ipsis, quibus insidebamus, psiathiis admonens incubare. Hesychius Illustris in Menedemo : Τοῦ μὲν θέρους ψίαθος ἐπὶ τῶν χλινῶν, id est, ε et in æştate psiathus in lectis. Julius Pollux lib. x, cap. 6, inter illa, quæ lectis necessaria suut, ψίαθον recenset. Hesychius lexicographus: Ψίαθος η χαμεύνη, και το φύτον εξ ου πλέκεται D ψίαθος, id est, · Psiathus est humile stratum seu id quod substernitur in terra decumbenti, et virgultum ex quo psiathus contexitur. > Psiathia etiam sternabantur cathedris judicum teste eodem Hesychio, et Julio Polluce lib. vIII, cap 10, substernebantur etiam orantibus. Ut liquet ex sancto Gregorio lib. 11, Dial. cap. 10: Præcepitque vir Dei in cella sua, in psiathio, in quo orare consueverat, projici. Et ex S. Eulogio, lib. 111 Memorialis, cap. 10: Adeo ut subtus matta, in qua illa prostrato corpore exorabat, humectum lacrymis pavimentum ostenderetur. > Substernabantur etiam psallentibus in chore, ut notum est ex Regula Magistri, cap. 48 et 68 Fiebant autem ex scirpo, aliquando ex ramis palma.

c Uno cubito distet ab altero. S. Fructuosus episc. Brac. cap. 2 Regulæ: « Nec ullus se vel ultra cu-

biti spatium jungens ad alterum, etc. >

A somnum ante Nocturnos compellatur loqui aliquid. prius versum consuetum Nocturni dicat sibi lente, id est: Domine, labia mea aperies, et os meum annun tiabit laudem tuam; et loquatur quod opus est. Nam manducandi aliquid, aut bibendi, i vel aliquam rem operandi nullam fratri post Completorios permissionem concedimus. Si qui vero de extraneis post Completorios perfectos monasterium advenerint, a domesticis fratribus tacito ministerio recreentur, et lente eis responsum reddatur propter Regulæ constitutum, et lotis eorum pedibus i complentes postmodum sibi lente et ipsi peregrinorum lectis delegentur dormire : mox clausis ab ostiariis k reglis, in suis et ipsi jagentes stratis per horarum silentium et noctis appetant somnum. Si quis vero frater post Completorios aut manducare, aut aliquid bibere deprehensus fuerit, hanc excommunicationis pænam suscipiat; alia die accusatus, 1 [ in ] jejunio continuato, tertia die reficiat qui præsumpsit illicita. Quæ excommunicationis pœna tandiu in continuatione permaneat, quandiu per humilitatis satisfactionem de emendatione promissa ab eo, abbate præsente, aut a præpositis venia fuerit postulata.

§ VIII. — Ex Regula cujusdam (cap. 9).

m Regulam silentii omni tempore servandam Scripturarum series declaravit, dum per Prophetam dicitur : Cultus justitiæ silentium et pax (Isa. xxxII). Tacendum namque est ab otiosis et frivolis, et scurrilibus, et pravis et malitiosis fabulis : de quibus Propheta orabat dicens: Pone, Domine, custodiam ori meo, et ostium circumstantiæ labiis meis. Non declines cor meum in verba malitica. Cessandum quippe est a fabulis superfluis, ne damnationis per ineffrenatæ mentis ignaviam anima fructum capiat. Qui pon so-

d Art. 81 Regulæ S. Pachomii, sed referendus est ad cap. 50 Regulæ S. Benedicti.

· Ubi omnia, etc. Hoc capitulum est pars capitis

trigesimi, ut videre est in Reg. ms. Mag.

Primo dicamus: Domine, Inbia, etc. Damdem rationem incipiendi Nocturnos ah hoc versiculo profert Amalarius Fortunatus lib. 111 de Offic. Eccl., cap. 9: c In nocturnali officio dicimus primo: Domine, labia mea aperies, etc. Deinde sequitur Gloria. Quando pridem in nocte conventi fuimus, commendavimus nos Deo, et conclusimus ora; atque post singuli quasi quodamando in singulis sepulcris quisvimus, et soli Domino mente astitimus: cui non sunt verba necessaria, quia cogitationes novit. At nune, quia iterum convenimus ad confitendum Domino, precamur eum, ut sua directione labia nostra aperiat. , Hinc capiendus locus Regulæ Magistri, cap. 44: (Oportet in Nocturnis ab albate dici versum apertionis.) Ubi per versum apertionis intelligit versum: Domine, labia, etc.

<sup>8</sup> Cicendeli. Vide supra. h Ad necessarium. Ed est, ad secessum.

i Vel aliquam rem operandi. Ita restitui hunc locum ex cod. Vind.

i Complentes. Id est, orațiouem seu collectam lautionis pedum dicentes.

k Regiis. Id est, ostiis.

1 In jejunio το in, redundat

m Silentii regulam, etc. Ita S. Columbanus cap. 2 Regulæ: « Silentli regula diligenter custodienda decernatur; quia scriptum est : Cultus justitiæ silentium et pax. 1

otioso juxta Domini præceptum rationem sumus reddituri. Quid aliud debet monachus studere, quam soli Deo, in quo semel desiderium fixit, et oris sermone, et animæ desiderio vacare? Omnibus ergo horis diurnis præterquam ad mensam a ab hora secunda usque ad Completam quidquid utilitas sacræ Regulæ poposcerit, per abbatis b commeatum loquendum est. Ab hora vero c Completionis, cum oratio ad somnum capiendum datur, nullus omnino loqui præsumat, nisi grandis necessitas monasterii po-

Ab hora secunda. Matutina videlicet post Primam recitatam juxta antiquum morem numerandi

b Commeatum. Id est, permissum, licentiam, ut supra notatum est.

Completionis. Id est, Completæ, ut paulo ante

dixit, vel, ut vulgo loquuntur, Completorii.

d Ut nulli liceat cum alio secretius loqui. Optima sanctio, quæ peculiares monachorum familiaritates præscindit, per quas erga cæteros fratres charitas alget, secretæ murmurationes aluntur, ex quibus paulatim clandestina peccata, eaque tandem exitialia nascuntur, ac denique universa regularis observatio periclitatur. Ex iisque oriuntur divisiones et schismata in congregatione, suntque improbitatis eorum qui coeunt, argumentum, inquit S. Basilius in Con-

lum de scurrili et injurioso sermone, sed etiam de A poscerit. Cui ab abbate fuerit ordinatum, loqui studeat, vel etiam a præposito, qui curam aliorum

# § IX. — Ex Regula sancti Aureliani episcopi (cap. 35).

Hoc specialius coram Deo monemus custodiri, d ut nulli liceat cum alio secretius loqui aut sedere, præcipue vespertinis ac nocturnis horis. Si secrete inventi fuerint, tanquam si crimen admiserint, severissime distringantur, absque illis qui probati sunt ætate et sanctitate.

stitutionibus Monasticis, cap. 29, ac proinde hanc secretioris locutionis familiaritatem omnino proscribit S. Leander cap. 2 de Institutione virginum: Noli assumére unam ad loquendi familiaritatem, et declinare alias; sed quod scire uni utile est, sciatur ab omnibus. » Et paulo post : « Si bonum est quod loqueris, cur una tantum et non potius omnes informentur? Si turpe est, nec cogitare, nec loqui debes, quod alias erubescis scire. Duapropter publicum sit apud religiosos (inquit Ennodius, Paræn. 7), omne quod geritur, clandestina repudietur obscuritas: multos habeat actuum conscios, qui Deo debet inno-centiam; audiant æmuli, quia qui testes adhibet vuls probari: male deprehensa judicetur conversatio, que non optat agnosci

## CAPUT LII.

# DE HIS QUI AD OPUS DEI, VEL AD MENSAM TARDE OCCURRUNT.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Ad horam divini officii a mox, ut auditum fuerit b signum, relictis omnibus, (quælibet fuerint) in manibus, c summa cum festinatione curratur: cum gravitate tamen; ut non scurrilitas inveniat fomitem. Ergo nihil operi Dei præponatur. Quod si quis in nocturnis post gloriam d psalmi nonagesimi quarti (quem propter hoc omnino e subtrahendo, et morose volumus dici) occurrerit, non stet in ordine suo in choro, sed ultimus omnium stet; aut in loco, quem talibus negligentibus seorsum constituerit abbas; ut videantur ab ipso f vel ab omnibus; usque

Mox ut auditum, etc. Hujus institutionis meminit Joannes monachus lib. 111 Vitæ S. Odonis, et S. Fructuosus apud Henricum Canisium tom. V antiquæ lectionis.

b Signum. Est campana seu nola, lib. vi Capitul. Caroli et Ludovici, tit. 168: Sacerdotes signa tengant horis canonicis. S. Eulogius martyr in Apologetico. Et excelsa pinnaculorum prosterneret, quæ signorum gestamina erant ad conventum canonicum quotidie Christicolis innuendum. Gallice, sein : unde, toc-sein.

E Summa cum festinatione curratur. Ita monet S. Isidorus cap. 6. Regulæ: Dato enim legitimis temporibus signo ad horas canonicas festina cum properatione omnes ad chorum occurrant. Hic autem S. Benedictus potius animi fervorem indicat, quam corporis impetum; nam sequentia illa verba: Cum gravitate tamen, temperant quodammodo præcedentia.

d Psalmi nonagesimi quarti. In Vict. p. additur, venite exultemus.

· Subtrakendo. Ita vulgo in excueis legitur, ut.

C dum completo opere Dei, 8 publica satisfactione poeniteat. Ideo autem eos in ultimo, aut seorsum judicavimus debere stare, ut visi ab omnibus, vel pro ipsa verecundia sua emendentur. Nam si foris oratorio remaneant, erit forte talis, qui se aut à recollocet et dormiat, aut certe sedeat sibi foris, vel fabulis vacet: i et datur occasio maligno. Sed ingrediatur intus: ut nec totum perdat, et de reliquo emendetur. i Diurnis autem horis qui ad opus Dei post versum et gloriam primi psalmi, k qui post versum dicitur, occurrerit, 1 lege qua supra diximus in ultimo stet, nec præsumat sociari choro psallentium

apud Smaragdum. Eamdem lectionem agnoscit cod. Vict. p.; sed codices Vict. ma., S. Germ. ma: S. Ebrulphi et S. Faronis cum S. Dunstano legunt, protrahendo. Quæ est vera et germana lectio: et supra in hac Concordia ita legitur.

1 Vel ab omnibus. Particula, rel, hoc loco est copulativa. Nam paulo post subjungit; Ut nisi ab omnibus.

8 Pub'ica satisfactione. Se prosternendo coram omnibus.

h Se recollocet. Id est, iterum se collocet in lecto. <sup>1</sup> Et datur. Ita apud Smaragdum, in codicibus S. Germ. utroque, Vind. Vict. ma. et in editione Coloniensi. Recte satis, ut sensus sit, et sic datur, etc. Vulgo legitur, et detur. In editione Colinzei : Et sic detur. Optime.

i Diurnis autem horis. Intelligit cæteras horas a

nocturais vigiliis.

L Qui post versum dicitur. Mediate, vel immediate; hæc tainen verha non exstant in cod. mss. S. Ebrul. et S. Faronis.

1 Lege qua. Phrasis Grace, qua pro quem.

dederit permissione sua : ita tamen, ut satisfaciat reus ex boc. Ad mensam autem b qui ante versum non accurrerit. (ut simul omnes dicant versum et orent, et e sub uno omnes accedant ad mensam d qui per negligentiam suam aut vitium non occurrerit, usque secundam vicem pro hoc vitio corripiatur : si denuo non emendaverit, non permittatur ad mensæ • communionis f participationem : sed sequestratus a consortio omnium reficiat solus, sublata ei portione sua <sup>6</sup> de vino usque ad satisfactionem et emendationem. Similiter autem patiatur, qui ad illum versum non fuerit præsens, qui post cibum dicitur. Nec quisquam præsumat ante statutam horam, vel postea quidquam cibi, aut potus h præsumere. i Sed et si cui offertur aliquid a priore, et accipere R renuerit, hora, qua desideravit hoc, quod prius re-

a Ita tamen ut satisfaciat reus ex hoc. Se nimiruma in ipso choro prosternens in fine officii. S. Columbanus vult hujusmodi negligentes prosterni tempore officii, donec ab abbate jubeantur surgere, ut habetur in ejus Pœnitentiali ms: « Si non contemptu, etc. Cunctis in synaxi fratribus congregatis tandiu prostratus in terra veniam postulabit, donec orationum consumetur solemnitas, impetraturus eam cum jussus fuerit abbatis judicio de solo surgere. Eodem modo satisfaciat, quisquis ad orationem vel opus aliquod accersitus tardius occurrerit. » Et supra in eodem Pœnitentiali idem Columbanus pro eadem culpa mulctat suos monachos: « Si quis non audierit sonitus orationis, xii psalmos. » Et postea. Si tardius veniat orationi L, supple psalmos, recitet

De Qui ante versum. Fuit illa pia semper in Ecclesia consuetudo orare ante cibum et post cibum Deo gratias agere; lib. vii constitutionum Apostolica- C rum, cap. 50, exstat oratio ad sumendum cibum : apud Prudentium in Cathemerino duo sunt hymni, unus ante cibum, et alter post cibum. Luculentum est hujus rei testimonium apud S. Athanasium tractatu de virginitate. Id patet etiam ex S. Basilio in epist. ad S. Gregorium Theologum; S. Ambrosio lib. 111 de Virginibus; S. Hieronymo, epist. ad Eustochium de custodia virginitatis; ex S. Joanne Chrysostomo homil. de precatione; sancto Martino Bracarensi episcopo in Collectione canonum Orientalium, can. 65; Cassiano, lib. 111 de Orat. diurn., cap. 12; Palladio in Lausiaca cap. 28; S. Gregorio papa lib. 1 Dial., cap. 9; S. Columbano in Pœnitenpapa IID. I Dial., cap. 9; S. Columbano in Peenitentiali mss.; S. Isidoro cap. 9 Regulæ; Beda Iib. III Hist. Angl., cap. 6; S. Fructuoso episcopo, cap. 6 Regulæ; Magistro, cap. 38 Regulæ; Additione iv Capitul. Lud. imp., tit. 48; Epitome Ludovici imp. super Regulam S. Benedicti; S. Gregorio Turonensi mox citando, et Grimoldo abbate libro Sacramentorum, ubi ponuntur orationes ante, et post cibum dicendæ. Nec solum cibi benedicebantur, sed etiam comedentes. S. Gregorius Turon. lib. viii Hist. cap. 9: Abbutis rev. manibus. accenta a seconta Hist. cap. 2: Ablutis rex manibus, accepta a sacerdotibus henedictione, ad mensam resedit; > et cap. 7: « Tunc conturbati sacerdotes de fratris (Palladii episcopi Sanctonum) humilitate dixerunt regi : vidimus enim eum convivio tuo adesse, et de ejus manu te benedictionem accipere. Joan. Moschus cap. 57, ubi quidam monachus missus, cum panibus comedere noluit, quia non fuerat benedictus ab abbate. S. Basilius in pœnis brevioribus: El reμη λάδοι ευλογίαν, και εσθίει άνευ παιδείας ών, άφοριζίσθω, id est, « Si quis non accipit benedictionem, et comedit sine disciplina, excommunicetur. > S.

usque ad satisfactionem: nisi forte abbas licentiam A cusavit, aut aliud omnino nihil accipiat usque ad dederit permissione sua: a ita tamen, ut satisfaciat emendationem congruam.

§ II. — Ex Regula Patrum (cap. 6).

i Ad horam vero orationis dato signo si quis non statim prætermisso opere quod agit (quia nihil orationi præponendum est) paratus fuerit, foras excludatur confundendus. Operam vero dabunt singuli fratres, ut tempore quo k missæ flunt sive die, sive nocte, quando diutius ad orationem standum est, non deficiant, vel superfluo foras recedant; quia scriptum est in Evangelio: Oportet autem semper orare, et non deficere (Luc. xvii). Et alio loco: Non impediaris orare semper. Si quis autem non necessitate, sed magis vitio procedendum putaverit, sciat se cum deprehensus fuerit, culpabilem judicandum: quia per suam negligentiam, et alios in vitium mittit. In vigiliis observandum est, quando

Columbanus in Poenitentiali ms: « Si quis comederit sine benedicțione, x11 percussionibus. » Supp. mulctetur. Eratque poenæ genus comedere sine benedictione accepta. S. Basilius interr. 122 Regul. brev. in titulo: Ἐἐν τις ἐπιτιμαθείς εὐλογίαν μὰ λαβεῖν λέγει ὅτι ἐκν μὰ λάβω εὐλογίαν, μὰ ἐσθῶν, id est, « si quis animadversionis nomine benedictionem non accipiens dicit; non comedam, nisi prius benedictionem accepero. » Magister cap. 75. Regulæ: « ad mensæ vero antiphonam, vel versum priorem qui non adfuerint, semote, et non signatum, sine data et accepta benedictione manducent et bibant. »

o Sub uno. Sup. momento temporis.

d Qui per negligentiam suam et vitium non occurrerit. Subaudi, inquam.

Communionis. Ita in Concordia Vindocinensi.
 Vulgo, communis, rectius.

f Participationem. Sup. accedere.

5 De vino. Ita in codicibus mss. Victorinis, Vind. S. Germ. ma. et S. Far. cum Smaragdo, S. Dunstano, et editione Colinzi. In Vulgatis legitur, vini.

stano, et editione Colinzi. In Vulgatis legitur, vini.

h Præsumere. Ita in cod. mss. Victorinis et Vind.
Codices S. Faronis et S. Ebrulphi legunt percipere.
Sed legendum est sumere, cum S. Dunstano, Turrecremata, Smaragdo, editione, Coloniensi, vetusta
Parisiensi, Colinzi, et Vulgatis.

i Sed et si cui offertur, etc. Ita hunc locum exponit Smaragdus: Hyperbaton, hoc est, quod aliter ordinatum intelligitur ita: « Cui aliquid a priore offertur, et renuerit accipere, hora, qua desideraverit subauditur, accipere, aut hoc percipiat, quod prius recusavit, aut aliud omnino nihil. » Tamen propter illa verba: usque ad emendationem congruam, videtur esse sensus quod nihil omnino dandum sit hujusmodi recusanti hora qua desideraverit aliquid, sive illud sit, quod antea recusavit sive aliud, nisi prius satisfecerit: et ita apud S. Basilium infra hoc capite, unde sumpsit S. Benedictus.

1 Ad horam vero orationis, etc. Hæc habentur in secunda Regula codicis Floriacensis, cujus initium est: Cum resideremus. Et in veteri cod. ms. abbatis Corbeiensis.

k Missæ. Missæ hoc loco sunt horæ canonicæ, seu cursus divini officii, quemadmodum in conc. Agathensi can. 30: c Et hymni matutini vel vespertini diebus omnibus decantentur: et in conclusione matutinarum vel vespertinarum missarum post hymnos capitella de psalmis dicantur. > Ibi enim intelliguntur matutini et vesperze.

tur matutini et vesperæ.

1 Procedendum. Ita in cod. mss. Vind. et Flor. lege tamen secedere, ut in cod. Corbeiensi mss.; nempe a communi eratione, seu officio divino.

exit foras, non se fabulis occupet, sed statim redeat ad opus ad quod convenitur. a In congregatione autem ipsa, ubi legitur, aurem semper ad Scripturas habeant, et silentium observent omnes.

§ III. — Item ex Regula aliorum Patrum (cap. 6).

- b Ad horam orationis dato signo, qui non statim prætermisso omni opere, quod agit (quia nihil orationi e præponendum est) ab abbate vel præposito corripiatur: et nisi prostratus veniam petierit, excommunicetur.
  - § IV. Ex REGULA SANCTI PACHOMII (cap. 5).
- d Sin autem nocte signum insonuerit, ne steteris ad focum, qui propter calefacienda corpora, et repellendum frigus ex more succenditur : nec otiosus • in collecta sedebis, f sed funiculos in matta- B rum stamina manu celeri præparabis, absque infirmitate duntaxat corpusculi, cui cessandi tribuitur

## § V. — Irem ex eadem Regula (cap. 9).

- B Quando ad collectam h clangor tubæ increpuerit per diem, qui i ad unam orationem tardius venerit, i superioris increpationis ordine increpabitur et stabit in loco vescendi.
  - § VI. Item ex eadem Regula (cap. 10). k Nocte Vero, quia corporis infirmitati plus
- a In congregatione. Id est, collatione, seu conventu, in quo sanctæ Scripturæ leguntur, de quo

supra.

b Ad horam, etc. Habetur in tertia Regula, cod. Flor. cujus initium est: Cum in nomine Domini una

cum frairibus.
c Præponendum est. Adde, paratus fuerit, ut habetur in capite superiori ex alia Regula Patrum, ex qua initium hujus capituli sumptum est. Quæ qui-dem verba desunt etiam in cod. Flor. et Vind.

d Sin autem, etc. Hoc capitulum non exstat in

Regula S. Pachemii excusa.

e In collecta. Per collectam intellige officium divinum. Nam hoc vocabulum ita usurpatur in Regula S. Pachomii, ut supra notatum. Et intelligendum est hos funiculos, esse nectendos dum recitantur lectiones in nocturuis, ne somnus obrepat, ut

supra videre est.

1 Sed funiculos, etc. Hæc desiderantur in cod.
Vindocinensi: funiculi ex junco, vel palmarum ramis sunt quas Græci vocant πλεπτάς in Vitis Patrum.

- \* Similiter aget pænitentiam. Id est, increpabitur in Regula S. Pachomii excusa art. 2. Collecta est opus Dei, seu officium divinum passim in Regula D mensa, ut statuitur art. 11 ejusdem Regulæ.
- S. Pachomii.

  b Clangor tubæ. More Judæorum, qui tubis ad synaxim populum cogebant. Syri monachi utebantur cujusdam ligni crepitu. Joan. Moschus cap. 15. Λέγων ότι ἐν μιἄ νυκτί ἡγέρθην ἐφ' ῷ κροῦσαι τὸ ξύλον, ημην γάρ πανονάρχης, id est, « una nocte surrexi ad pulsandum signum : eram enim pulsator.. In Regula excusa legitur, tuba insonuerit.

i Ad unam orationem. Lege: una oratione, ut in Regula excusa: una, id est, prima, ut in Evangelio: Una sabbatorum, phrasis Hebræa. Intelligit primam prationem, quæ dicitur post primum psalmum. De hujusmodi brationibus vide superius adnotata.

i Superioris increpationis ordine. De quo agit S. Pachomius art. 1, citato superiori capite hujus Con-

cordize sub titulo capitis octavi.

\* Nocte vero, etc. Hic articulus in Regula S. Pachomii excusa fungitur articulo secundo.

sommes conveniunt, quicunque gravatur somno, et A aliquid conceditur, qui 1 post tres orationes venerit, eodem, et in collecta, et in vescendo, ordine corripietur.

- 8 VII. Item ex eadem Regula (cap. 11).
- · Quando in collecta orant fratres, nemo egredieter abeque jussione majorum, nisi o intertogaverit concessumque el fuerit exire pro nature necessitate.
  - 4 VIII. Isem ex eadem Regula (cap. 21).
- P Qui una oratione a de sex orationibus vespertinis tardius venerit; vel qui mussitaverit, et focutus fderit ad alterum, vel subriserit in reliquis brationibus, constituto ordine aget pomitentiam.
  - 3 IX.— Item ex eadem Regula (cap. 27).
- F Si quis ad connedendum tardins venerit, excepto majoris imperio, similiter aget prenitentiam. aut ad domum jejunus revertetur.
  - § X. Ex Regula sancti Aureliani episcopi (vap. 50).
- <sup>†</sup> Signo tacto omne opus prætermittitur: et u sicut apes prodentissimae ad alvearium, ita veloci festinatione properare contendite. Si quis tardius venerit, districtioni subjaceat.
  - ß XI. Item ex endem Regula (cap. 51).
  - Extra mensam communem nec quidquam cibi

1 Post tres orationes. Que olim dicebantur in interstitiis psalmorum.

m In vescendo, Ita in cod. Vindocinensi; lege tamen, ut in Regula excusa: in vescendi loco, id est, in refectorio.

n Quando in collecta, etc. Habetur in Regula edita S. Pachomii, art. 4.

o Interrogaverit. Id est, commeatum seu licentiam petierit. Et interrogatio est licentia que petitur a superiore. S. Columbanus in poenitentiali ms. : à Aut extra vallum, id est, extra septem monasterii

sine interrogatione exicrit.

P Qui una oratione, etc. Heec habentur in Regula S. Pachomii excusa art. 68. Una, id est, prima, ut

paulo ante observatum est.

9 De sex orationibus vespertinis. Hæc verhå non sunt in Regula excusa; non sunt tamen aliena a mente S.Pachomii, qui art. 107 sex orationes vespertinas faciendas instituit.

r Si quis ad comedendum, etc. Reperitur in Regula S. Pachomii excusa, art. 12.

Signo tacto. Ad opus Dei, vel ad refectionem.

Sicut apes prudentissimæ. Elegans comparatio ab apibus sumpta, quarum una cum tempus est ad quietem proficisci, a rege jubetur somni significa-tionem dare, qua audita statim omnes accipere somnum pergunt, scribit Ælianus lib. v de animali-

bus, cap. 11.

Extra mensam communem, etc. Notanda Institutio omnino necessaria ad servandas abstinentia et jejunii leges. De qua Cassianus fib. 17 de Instit. renunt., cap. 16, ubi inter gravia delicta recenset extraordinariam et surtivam cibi resectionem, cap. 18, et aliis locis hic a hostro auctore citatis. S. Fructuosus episc., cap. 8 Reg.: 1 Nec jejunium solvat quilibet ex monachis, nec priusquam in commune resiciant cæteri, vel postquam resecerint cum aliis, quidquam quod ad edendum pertinet, degustare præsumat. S. Isidorus, cap. 9 Regulæ: v Noltibus quæ adbuc perenutriri indigent.

- § XH. Ex Regula Magistri (cep. 54).
- Cum advenisse divinam heram percussus in eratorie b index monstraverit, mox laborantes opus projiciant, artifices ferramenta dimittant, scriptores litteram non i**ntegrent, omnis fratrum manus dose**rat quod agebat, festinet statim [mon] cum gravitate pes ad oratorium, sensus ad Deum: ut mox ad primam orationem occurrant, tanquam apes ad mel, intrantium ad oratorium e fratrum examen ebulliat ; ut qui tacitus erat sancti oratorii locus, statim psalmorum clamoribus impleatur, et silentium sancti loci ad relictas migret officinas et opera. Cum vero index in oratorio semper percussus fuerit, mox crucem in fronte • respondentes, Deo gratias.
  - XIII. Item ex ejusdem Regula (cap. 73).
- f Frater qui in nocturnis, Matutinis et Incernarifs primam orationem aut psalmum perdiderit, ejectum eum 6 ab oratorio cum terrore in capite foris [eum] apud semetipsum de emendatione abbas moneat. Si secundam orationem vel psalmum perdiderit, ibi in oratorio præsente congregatione post psalmum expletum corriptatur acerbe. Si vero post tertiam orationem vel psalmum intraverit, mox una cum prespositis suis foris de oratorio excommunicatus jactetur : et non prius ad veniam revertatur, nisi humilitatis satisfactio ab eo æqualiter ante limen oratorii fuerit operata. Sed hoc, ut superiori dine. În prima vero, tertia, sexta et nona, qui post signum indicis percussi ad primam orationem et

lum esus fortivi contaminatio polluat; excommunicationis enim sententiæ subjacebit, qui vel occul-te, vel extra ordinariam mensam aliquid gustaverit,) etc.; et cap. 17 inter graviora peccata connumerat: « Si (monachus) extra communem mensam privatim vel furtim quippiam sumpscrit. ) Quod olim summa districtione observabatur. Nam S. Amnichadus, eo quod frattibus advenientibus, et post cœnam se caleiacientibus ab eis rogatus potum non permissus a seniore dedisset, ejusdem senioris sententa jussus est flibernia excedere : qui inde Ful-dam veniens in magnum virum evasit, ut refert Florentius Wigornfensis ad annum 1043.

\* Cum advenisse, etc. Habentur in Regula ms. Magistri cod. Corbeiensis eodem cap. 51.

b Index. Id est, signum, ut infra hoc capite, quo

vocabulo supra usus est.

e Fratrum examen ebulliat. Ebullire hoc loco est cum abundantia et copia erumpere, proserpere, ut apud Tertullianum, lib. de Idololatria : « Priusquam hujus monstri artifices ebullissent, sola templa et vacuæ ædes erant. In Scorpiaco: c Tunc Gnostici erumpunt, tunc Valentiniani proserpunt, tunc omnes martyriorum refragatores ebulliunt. > Et apud eumdem libro ad Scapulam ebullire vermibus est scatere pediculis: Solusque in prætorio suo vastatus peste cum vermibus ebullisset.

d Faciant sibi crucem. Corippus, libro xxi de faudi-

bus Justini minoris:

Atque crucis signum faciens venerabile sedit.

<sup>o</sup> Respondentes. Id est, dicentes : de quo vocabulo infra

potusque gestare dicest, absque infirmis et illis æta- a primum psalmum non accurrerit, in oratorio præsentibus emnibus acerbe corripiatur; post secundam vero orationem, vel secundum psalmum qui occurrerit, jam sic excommunicatus cum suis exeat prepositis foras. Ad menses veroa antiphonam, vel versum priorem, qui non adfuerint, semote, et non signatum, et sine data et accepta benedictione manducent et bibant i sine alicuius hominis eloquio, usque dum se elevent. Et merito sine alicujus eloquio hominis debet reficere, quia ante refectionem cum Deo non est locutus. Qui posteriori vero versu mensæ non adfuerit Deo gratias redhibere, in sequenti refectione talem pœnam in sequestrato suscipiat, quam ille qui ante refectionem non est locutus cum Deo. Hæ vero correptioomnes audientes antequam currant, a faciant sibi R nes vel excommunicationes duntaxat his constitutæ sunt qui sunt voluntatis negligentia tardi, et nullis necessitatibus occupantur. j Qui etiamsi propria voce ad oratorium debere se ut absentes proclàmant in orationibus memorari, prætermittantur a fratribus : et socient excommunicatis, quos non utilitas monasterii, sed negligentia occupavit. k Nam pro utilitate monasterii occupati digne absentes a præsentibus in oratorio memorantur : sic tamen occupati in eodem loco dicentes sibi opus Dei et ipsi. Nam frater qui correptus in oratorio suerit, etsi non oratorio jubeatur exire, tamen psalmum et responsorium aut lectionem aut versum tandiu non imponat, usque dum in ipso oratorio pro culpa satisfecerit ad genua incurvatus, et titulo diximus, h de intra quinquaginta passus latitu- C in voce humili petierit pro se orari. Frater, qui pro utilitate monasterii occupatur, absens in oratorio habeatur in mente : qui per negligentiam aut tardi-

- Frater qui in nocturnits, etc. Hæc reperire est in Regula ms. Magistri.
- <sup>8</sup> Ab oratorio cum terrore in capite. Ita in cod. Vind. At in Regula ms. cod. Corb. : Agitato ci in oratorio in terrore capite. Lege, aguato in terrore capite.
- h De intra quinquaginta passus lutitudine. Horum verborum explicatio emendicanda est ex cap. 55 ejusdem Regulæ, ubi statuitur quod si frater audito signo operis Dei quinquaginta passus abest ab oratorio laborans, non debet se ad oratorium con-ferre, sed posito ferramento, flexa cervice, in loco operis pensum divinum solvere.
- i Sine alicujus hominis eloquio. Si hempe ei necessarium esset loqui, vel aliquid petere. Nam aliis fratribus juxta hanc Regulam, si necessitas id po-stulat, loqui conceditur in mensa; huic autem negligenti, etiam necessitate postulante, minime.
- i Qui etiamsi, etc. Hæc transposita sunt, quæ hac serie clariora apparebunt: Qui etiamsi propria voce ad oratorium proclamant debere se, ut absentes, in orationibus memorari, prætermittantur.
- k Nam pro utilitate monasterii. Absentes ab oratorio pro utilitate monasterii aut alia causa legitima non minus meriti consequentur quam presentes, ut olim Patri Horatico monstravit angelus quidam, qui splendida veste indutus tempore officii divini cœlesti quodam thymiamate perfundebat non solum præsentes, sed etiam locum legitime absentium, ut scribit S. Dorotheus doctr. 11.

tius peccatum acquiritur, nolentes Deum in orationibus memorare.

§ XIV. — Item ex ejusdem Regula (cap. 23).

Dui vero frater ad versum primum mensæ dicendum non adfuerit, non sedeat ad mensam cum fratribus; sed semote in scutella sine data benedictione manducet non signatum, et potio ei non signata tradatur semote mixta. Et usquedum se levent, nullus cum eo loquatur. Jam si spiritalis est, doleat ei sine Deo resicere. Qui vero ad versum posteriorem mensæ sinitæ non adfuerit, in sequenti refectione, et ipse a mensa sequestratus non signatum manducet et bibat. Quæ excommunicationes tandiu in eis permaneant, ° quandiu in satisfactione humiliati ad genua capitis emendatio fuerit majori B fratribus præbeantur. repromissa.

3 XV. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 18).

d Ad mensam qui tardius venerit o prohibeatur a cibo. Ad orationes diurnas, qui ad primum psalmum non occurrerit, introire in oratorium cum cæteris non audeat, f sed pænitentiæ delegabitur. Hoc idem sustinebit qui nocturnis orationibus usque ad tertium psalmum tardius venerit, s aut post tres psalmos dictos in choro, se miscere conatus suerit.

§ XVI. - Item ejusdem (cap. 19). h Ministri sive præpositus cum fratribus resiciant, i et mutatos sibi cibos præparare non audeant, nec extra communem refectionem quidpiam edant. Hoc etiam studeat abbas agere, i quoties advenientes

· Quia potius, etc. Ita correxi ex Regula ms.

D Qui vero frater, etc. Hæc habentur in Regula ms.

cod. Corb. sub tinem ejusdem capitis 23.

 Quandiu in satisfactione humiliati usque ad genua capitis. Est quod ait cap. 73 : « Usque dum in ipso oratorio pro culpa satisfecerit ad genua incurvatus. >

d Ad mensam, etc. Exstat in Regula S. Fructuosi

episc. Bracar. cod. Crass. sub finem ejusdem capitis. Prohibeatur a cibo. Juxta Regulam S. Pacho-i, art. 2: Ad domum jejunus revertetur. >

Sed pænitentiæ delegabitur. Juxta Cassianum, lib. 111 de diurn. Orat., cap. 7, et Magistrum, cap. 73 : · Foris de oratorio excommunicatus ja-

8 Aut post tres psalmos. Juxta S. Pachomium, art. 2: ( Qui post tres orationes venerit. )

h Ministri sive præpositus, etc. Hæc habentur in

regula ms. S. Fructuosi eodem cap. 19.

1 Et mutatos sibi cibos. In Regula ms. legitur, inusitatos, id est, diversos ab iis quos fratres edere solent. Idem sancitur in Regula Pauli et Stephani, cap. 20: « Nulli fratrum liceat vel pomum vel quodcunque olerum, aut condimentorum, vel aliud aliquid ad usum suum quasi peculiari apparatu in mensa sibi ad manducandum deferre.

i Quoties advenientes vel filii Dei, etc. Ita in cod. Vind. et in Regula ms. Locus corruptus atque ita castigandus videtur. Hoc etiam abbas student agere, ut quoties advenient fratres vel filii Ecclesiæ, occur-

sione ipsa non despicial obviare.

k Ætati sue valetudine competente. Hæc corrupta sunt. In Regula ms. legitur : Ætatis suæ valetudini competentem. Sed lege, etati sive valetudini com-petentem, ut in cod. Vind.; nam hic agitur de æta-tis debilitate et de morbo.

1 Quilibet ex monachis, etc. Exstat in Regula ms.

tatem occupantur, tacite prætermittantur, a quia po- A vel silii Ecclesiæ occursione sibi non aspexerit obviare. Abbas vel præpositus fratres in furtiva passim, prout voluerint, comesione non inquinent : ni fortasse patula unumquemque aut ægritudo aut defectionis instantia defatigat. Cui quidem aperte cum consensu reliquorum congruam ordinabit annonam k ætati suæ valetudine competente.

# § XVII. - Item ejusdem (cap. 5).

1 Quilibet ex monachis jejunium solvere non præsumat, nec priusquam in commune reficiant cum cæteris vel postquam refecerint, quidquam, quod ad potandum vel edendum pertinet gustare vel contingere audeat, m vel occulte quodlibet peculiariter recondere, vel habere præsumat. In præcipuis solemnitatibus tria pulmentaria, et totidem potiones

## § XVIII. — Ex Regula Pauli et Stephani (cap. 4).

Nulli liceat absque prioris permissu de opere Dei discedere, sed quem causa manifesta compulerit, oratione a priore o sperata et concessa discedat.

# § XIX. — Item ejusdem (cap. 5).

P Nec bini, nec terni, sed singillatim q exeuntes r orationem sperent · ita ut qui sani sunt, protinus revertantur, qui vero infirmi, t ex permissu redeant ad cubile.

#### § XX. — Item ejusdem (ex cap. 17).

" Nulli liceat supra statutam \* consuetudinem sive in potu, sive in cibo præsumere, nisi Prioris, z cui ordinandi 7 facultas est : ita ut in gravi operatione

S. Fructuosi episcopi Bracarensis cod. Crass. in fine

ejusdem capitis 5.

m Vel occulte quodlibet recondere, etc. Ad edendum vel bibendum videlicet. Idem statuit S. Pachomius art. 63 : « Nih:l in cella sua absque jussione præpositi quidpiam condet, nec poma quidem. > Tetradius seu Teridius cap. 22 Regulæ : « Ad lectum suum nemo præsumat habere, quod manducetur, aut bibatur.

Pauli liceat, etc. Hæc habentur in Regula ms. Pauli et Stephani cod. Flor.; hæc autem statuuntur

juxta Regulam S. Pachomii artic. 3.

 Sperata. Id est, petita; sperare aliquando idem est quod petere. Epistola Leonis episcopi Senonensis ad Childebertum regem : « Litteras celsitudinis vestræ honore, quo dignum est, me indico suscepisse : ubi sperare dignamini, ut ad ordinandum Mecledo-nensem episcopum aut præsentia nostra adesse de-D beat, aut consensus. . Idem videtur cap. seq.

P Nec bini, etc. Reperitur in eadem Regula ms.

cod. Flor. eodem cap. 5.

4 Exeuntes. Oratorio videlicet, pro necessitate

r Orationem sperent. Id est, licentiam petant, ut supra: Oratione a priore sperata, quia licentia dabatur oratione seu benedictione prioris.

Revertantur. Ad oratorium.

t Ex permissu redeant ad cubile. Si nimirum licentiam petierint exeundi infirmitatis causa.

n Nulli liceat, etc. Habetur in Regula ms. Pauli et Stephani cod. Flor. cap. 18.

Consuctudinem. ld est, annonam solitam. Sed de hoc vocabulo infra.

Et con-

Facultas est. Ita in Regula ms.; videtur tamen deesse to permissu.

quam adjungi, annuente et permittente Patre, et non quolibet præsumente, hoc ipsum sieri liceat.

### § XXI. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 11).

- Tempore, quo refectionis debitum solvitur, claustra monasterii obserentur, nec ullus extraneus interesse præsumat : ne quietem fraternam b præsentia impediat. Refectionis tempore dato signo pariter omnes concurrant. Qui autem ad mensam tardius venerit, o agat pœnitentiam, aut jejunus ad suum opns 4 vel cubile recurrat. Nemo autem ad vescendum ibit, antequam ad vocandum omnes vox signi solita sonuerit.

### § XXII. — Item ex sodem capitulo.

Nullum esus furtivi contaminatio polluat, aut im- B pudens vel privatus extra communem mensam appetitus. Excommunicationis enim sententiam subibit, qui vel occulte vel extra ordinariam mensam aliquid degustaverit. Ante refectionis tempus nullus comedere audeat præter eum, qui ægrotat : qui enim edendi tempus antecesserit, subsequentibus pænis abstinentiæ subjacebit. Sitienti cuipiam vel defectum patienti ante edendi tempus consulendum est ab abbate, vel præposito ordinante : non tamen palam : ne forte sitire vel esurire videntes alios cogat. Hebdomadarius solus cibos degustet, neque id alius audeat : ne sub occasione degustandi suæ gulæ vel gutturi satisfaciat.

§ XXIII. — Ex REGULA SANCTI BASILII (cap. 97). Interrog. • Si necesse est omnes convenire ad ho- C ram prandii, et eum, qui remanet, quomodo transigimus? - Resp. Si quidem necessitate vel loci vel operis remansit a communi ordine, qui præest, i probavit, et ignoscit. Si vero cum possit, non g satis egit accurrere, fateatur culpam negligentiæ suæ, et h sine cibo maneat usque ad illam horam qua convenitur ad cibum in posterum diem.

## § XXIV. — Item ex ejusdem Regula (cap. 95).

Interroy. i Quali affectu oportet accipere vestimentum vel calciamentum qualecunque fuerit? --Resp. Si quidem breve aut grande est ad mensuram staturæ suæ, hoc indicare debet, sed cum omni vere-

a Tempore quo, etc. Exstat in Regula S. Isidori excusa cap. 9.

Præsentia. In Regula exc. additur sua.

d Agat pænitentiam, etc. Juxta instituta S. Pachomii, art. 12 : c Similiter aget pænitentiam aut ad domnin jejunus revertetur.

d Vel cubile. Ut ihi legat.

- · Si necesse est, etc. Habetur apud S. Basilium interr. 136 Regulæ brev., et apud Ref. cap. 52.
- Probavit et ignoscit. Apud Rutinum : Probabit et ignosce., recte.

8 Satis egit. Apud Rufinum : Satisfecit.

- h Sine cibo muneat. Hec supplevi ex textu Græco, et Rufino.
- i Quali affectu, etc. Exstat apud Basilium inter. 168 R gulæ brev., et apud Rufinum cap. 51. Hæc autem interrogatio videtur hic citata o., illa verba S. Benedicti: (Sed et si cui offertur a priore, ) etc., ut sequens.
  - i Mercede sua. Ita apud Rufinum, quemadmodum PATROL. CIII.

fatigatis fratribus supra consuetud nem oportet quid- A cupdia et mansuetudine. Si vero pro abjectiori vel viliori movetur, aut quia est novum, meminerit mandati Domini dicentis: Quia dignus est, non quicunque. sed operarius i mercede sua (Luc. x). Discutiat seipsum, si digne operatus est opera Dei, et implevit omnia quæcunque præcepta sunt : et tunc non aliud requiret, sed de eo ipso, quod ei datur, erit sollicitus, quia supra meritum suum excipit. k Hoc enim quod de esca dictum, etiam de omni re, quæ ad usus corporis pertinet, eadem forma servari potest.

### § XXV. — Item (cap. 116 1).

Si quis iratus nolit suscipere aliquid eorum, quæ præbentur? - Resp. Iste talis dignus est, ut, etiamsi quærat, non accipiat, usquequo probet is qui præest : et cum viderit vitium animi curatum, tunc etiam quod corporis usibus necessarium fuerit, præbebit.

#### § XXVI. — Ex REGULA CASSIANI (cap. 16).

m Ad has ergo orationes cum fuerit signi sonitus auditus, tanta celeritate del'et monachus exsilire, ut non dicam alia artificia, sed is qui opus scripturæ exercet in eodem puncto, quo ad aures ejus sonus pulsantis advenerit, a cœptam litteram non audeat consummare.

## § XXVII.— Item (cap. 17 °).

Si quis autem antequam finitur psalmus incœptus, non occurrerit, ulterius in oratorium inter psallentes fratres introire non audeat. Stans foris ad januam sustineat, donec finitis psalmis congregatio relaxetur : et tunc submissa in terra pœnitentia negligentiæ suæ, vel tarditatis coram omnibus ab abbate impetret veniam. Quod si contempserit satisfacere, nullo modo inter fratres societatem psallendi habebit. In nocturnis autem orationibus usque ad secundum psalmum datur tardandi dilatio. At'amen antequam finito eorlem psalmo fratres in orationes procumbant, congregationi se inserere atque immiscere festinet. Quod si amplius vel modicum retardaverit, finitis vigiliis vero humilitate submissus veniam negligentiæ, sicut superius diximus, expetere non omittat-

### § XXVIII. — Item (cap. 18 P).

Dominico autem, vel sabbato, seu feriatis diebus

habetur in Evangelio Luc. x, μισθού αὐτοῦ. In Græco D S. Basilii legitur the troopie autou. Il est, ci o suo, q od miror : ita ut locus citatus sit ex memoria, non ex codice, aut certe corruptus.

Le Hoc enim quod de esca dictum est. Ita in textu Greco, τὸ γάρ ἐπὶ τῆς τροφῆς εἰρημένον, quod idem sonat. Apud Rufinum: « Hoc enim quod de vestimento dictum est. , Recte. Nam hic agitur de vestimento, non de cibo; et videtur hoc soco usus correctione exemplari Rufinus.

1 Inter. 134, et cap. cit. Ruf.

- m Ad has ergo, etc. Hæc sumpta sunt ex Cassiano libr. iv de Instit. cap. 12.
- " Captam litteram non audeat consummare. Idem statuit Magister cap. 54 Regulæ suæ. Scriptores litteram non integrent. Exempla vide in Vitis Patrum.

· Lib. m de diurn. Orat., cap. 7. P Lib. III de diurn. Orat., cap. 12. bus exhibeatur. Sed cum ad cœnam acceditur, psalmus non dicitur, sicut ad prandium solet sieri, aut cum post jejunium sero resicitur : sed tantummodo sive cum ad ipsam acceditur, sive cum ab ca consurgitur, sine psalmis, sed simplex tantum completur oratio. Pro hac ratione, quia inter monachos extraordinaria est ista refectio, et non omnes ad eam venire coguntur, nisi aut peregrini fratres, qui supervenerint, aut hi quos infirmitas corporis, aut quos propria voluntas invitat.

§ XXIX. — Item ex eadem Regula (cap. 33 a).

Omnimodis autem et hoc caveri debet, ne ante illam vel post illam horam, qua omnes fratres in commune reficiunt, extra mensam quodcunque vel modicum aliquis manducare præsumat : ut etiam B poma, quæ tempore suo sub arboribus jacent, non tantum degustare, sed etiam tangere absque his quæ in commune comeduntur, sacrilegium sit.

§ XXX. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 5).

Qui signo dato ad opus Dei, vel ad quæcunque opera tardius venerit, exclusus pro reatu tanti facinoris confundatur.

§ XXXI. — Ex Regula Cujusdam Patris.

In abstinentia ciborum unam regulam servari oportet ab omnibus fratribus præter senes et infirmos, sive infantes : et una mensura sit [ab] omnibus, id est, ab hora nona b usque ad alteram a cibis

a Lib. 1v de Instit. renunt., cap. 18.

b Usque ad alteram. Nonam postmeridianam soquentis diei. Hic enim Pater quotidianum instituit jejunium, ac proinde unicam refectionem in die, quæ siat hora nona post meridiem juxta priscorum Christianorum consuetudinem, quæ satis nota est ex his Patribus in hac Concordia citatis, Tertuliano libr. de jejuniis contra Psychicos, Prudentio in Peristephano de SS. Fructuoso et Augurio:

Jejunamus, ait, recuso potum. Nondum nous diem resignat hora.

e Communiter. Id est, simul, ut supra notatum est.

d Indulgendum est. Ita reposui, ex cod. Vind. cum

legeretur : Indigendum est.

e Nisi infirmitas, sive differentia ætalis sive corporis. Lege : Nisi infirmitas corporis, sive differentia

1 Aliquid coegerit. Suppl. : indulgere ante, vel post

L Vel ad opera. Mamum videlicet.

i Increpationi, ut dignum est, subjacebit. Ita Magister supra. Teridius cap. 11 Regulæ ejusmodi desides ferulæ subjicit : « Qui in remoto loco est, si signo tacto ad omne opus Dei nullus tardius veniat : si tardius venerit, de ferula in manus accipiat. > Sed locus corruptus, et ita castigandus : « Præter eum, qui in remoto loco est, signo tacto ad omne opus Bei nullus tardias veniat.

1 A communione vel convivio. Id est, a communione seu participatione mensæ communis juxta S. Bene-

dictum supra.

k Extra mensam communem. Supra hoc capite eadem ex ipso auctore proferuntur, paucis mutatis, ex cap. 51.

1 Et illis qui minoris ætatis sunt. Supra dixit :

pro vigiliarum lassitudine prandium et coena fratri- A temperandum est : nec ante, sive post mensam, quæ communiter fratribus apponitur, aliquid ori d indulgendum est : o nisi instrmitas, sive differentia ætatis sive corporis f aliquid coegerit. Sed neque ad saturitatem edendum est.

§ XXXII. — Ex Regula sancti Cæsarii (cap. 10).

8 Qui signo tacto tardius ad opus Dei, h vel ad opera venerit, i increpationi, ut dignum est, subjacelit. Quod si secundo ac tertio admonitus emendare noluerit, i a communione, vel convivio separetur.

§ XXXIII. — Ex Regula sancti Aureliani episcopi (cap. 35).

k Extra mensam communem nihil sibi po!usve gustare liceat absque infirmis, 1 et illis qui minoris ætatis sunt.

§ XXXIV. - Ex Regula cupusdam (cap. 8).

m () quando cunque vel diurnis vel nocturnis horis ad opus divinum signum insonuerit, mox cum summa festinatione surgendum est, ac si præco regis insonet, omni opere quod in manibus habebatur postposito, ut nihil operi Dei præponatur, sed mens ac sonitum præconis intenta, et operi Dei innixa, cum omni gravitate et n mansuetudine ad intonandam gloriam majestatis ejus et pietati ejus gratias referendas festina currat. Quod si morose et segniter veniat post primi psalmi. o qui in cursu canitur, finem, noverit se a suo ordine, dum cursus expletur,

Et illis ætatibus, quæ pernutriri indigent, > ubi senilem, et minorem complectitur ætatem. Hic vero senilem omittit. Itaque I gendum puto : « Et illis, qui senilis et minoris ætatis sunt.

m Quandocunque vel diurnis, etc. Hæc fere nihil aliud continent quam superius caput S. Benedicti.

n Mansueludine. Id est, modestia.

o Qui in cursu camitur. Carsus est id quad vulgo dicitar divinum officium, horze canonicæ, opus Dei, pensum divini officii, quod a monachis quotidie excurritur et persolvitur. Quod vocabulum sæpe in Patribus hic citatis reperire est, 8. Columbano, Reguke cap. 7; Macario, cap. 6, et aliis. Id etiam videre est in actis mss. S. Sigolenæ abbatissæ: « Jugiter cursum decantans discalciala peragebat vig lias, et in Actis mss. S. Cerenici abbatis : c In orationis autem studio tantus illum fervoi accenderat, ut absque peculiari supplicatione Romanum seu Galicanum, et sanctorum Patrum Benedictt seu Columbani cursum horis singulis Domino decantaret. In Equisigno tacto, etc. Habetur in Regula sanctimonialium ejusdem Cæsarii, cap. 10.

D chron. ms. binliothecæ regis : c Anno tertio Ludovici regis factum est concilium magnum in Aquisnachi omnes carsum S. Benedicti cantarent ordine regulari. In Parai entiali ms. S. Columbani: c Et quis subridens in synaxi, id est in cursu, sex per-cussionibus. Apud S. Gregorium Turonens in, lib. v Hist., cap. 20, cum agit de Sagittario et Salonio episcopis: « Nulla prorsus de Deo erat mentio, nulla omnino cursus memoria habebatur, et ita hic locus legendus est; et lib. 1x, cap. 6: 6 Sic ingressi sumus explere cursum, nunquam tamen psallentibus nobis potnit excitari. . Apud Fortunatesmo lib. 11, epigr. 10:

> Celsa Parisiaci cieri reverentia pollens Ecclestæ genius, gloria, munus, honor. Carmine Davidico divina poemata pangens Cursibus assiduis dulce revolvit opus.

loco qui talibus negligentibus fuerit deputatus astare, et ibi cum verecundiæ metu exspectare, et post expletem cursum prolixa venia ante cœtum fratrum egredientium satisfacere. Nam foris omnino nea segregetur, ne a somno detentus dormiat, aut in aliquo maligno hosti a adeundi detur occasio. Intus etenim positus nec totum perdit b quod coepe-

· Adeundi. Ejusmodi fratrem, ut eum tentet. b Quod caperat. Hec verba redundant, aut certe legendum: Quod non incaperat.

revocari, et in loco nitimo positum, id est, in eo A rat; et verecundia et meta frangitur, dum ab omnibus videtur. Et quando cæteri expleto officio foras egrediuntur, Ille in ecclesia pro ipsa tarditate positus duodecim psalmos supra cursus seriem cantet. Si vero ex toto cursum suum perdiderit, præcipue nocturals horis, in quibus nullum aliud opus impedit, · superpositione damnetur.

° Superpositione. Supple, jejunii, de quo vocabulo infra cap. 54, § ult.

# CAPUT LIII.

## DE HIS OUI FALLUNTUR IN ORATORIO.

§ 1. - Ex Regula sancti Benedicti.

a Si quis dum pronuntiat psalmum, responsorium, antiphonam vel lectionem, fallitur, b nisi satisfactione ibi coram omnibus humiliatus suerit,

· Si quis dum pronuntiat psalmum, etc. Hic nulla fit mentio versuum, litaniæ et collectarum. Sed dicendum ista allorum commemoratione brevitatis

causa comprehendi.

De Nisi salisfactione ibi coram omnibus, etc. Hæc prescribuntur juxta antiquorum monachorum statuta, ut videre est apud Cassianum, lib. Iv de Insti-tutis renuntiantium, cap. 16. S. Pachomius vult ejusmodi delinquentes ante altare increpari, art. 5. Eos S. Columbanus in Pœultentiali ms. plagis subjicit : « Qui ob tussim in exordio psalmi non bene cantaverit, sex percussionibus emendare statuatur.

Infantes pro tali culpa vapulent. Duplex hic culpa: una pronuntiationis, altera superbiæ. Smaragdus et Bernardus Cassinas de posteriori locum interpretantur. Videtur tamen de priori intelligendus, ita ut bæc verba sint altera hujus capituli pars, in qua specialiter agatur de infantibus qui in ejusmodi pronuntiatione erraverint, maxime cum puerl plus ducantur seusu quam humiliatione, et ita explicat Ruth. ms. cum ait: ( Notandum est enim quia infantes debent petere veniam, si fesellerint; et post si viderit major quia digni sunt flagellari, tune flagellandi sunt. Porro quia multis capitibus S. P. Benedictus agit de pœnis delinquentium, ad eorum intelligentiam quædam ex S. Fructuoso proferam quæ hal entur apud Henricum Canisium, virum de re litteraria bene meritum, tom. Y Antiquæ Lectionis.

c Plurimi (inquit Fructuosus), nequaquam pleniter intelligentes judiciorum sententias in Regula S.

quinus delinquentium error corrigitur.

Primus namque est, quem idem Pater Benedictus proprio judicio determinavit : ut est, qui per negligentiam tempore constituto ad nocturnos non pulsaverit signu..., unde in oratorio satisfleri jubet; et qui ad officium divinum tar le occurrerit; et qui per negligentiam hora refectionis ad mensam: et si quis dum pronuntiat psalmum ant lectionem fefellerit; et qui pro aliqua arte extollitur.

· Secundus est de spiritualibus rebus, unde ipse dicit: Si quis suerit contumax, aut inobediens, aut superbus, vel in aliquo (id est spiritali) tantum contra-rius existens sanctæ Regulæ. Qui proficien lo ad septem gradus extenditur: occulta videlicet castigatio, publice corripiendo in levioribus culpis; excommunicando, in jejuniis nimis affligendo, verberibus

B majori emendationi subjaceat: quippe qui noluit humilitate corrigere quod negligentia deliquit. • Infantes pro tali culpa vapulent.

coercendo; quo inemendato, ab omnibus orando. usque ad ultimum de monasterio expellendo.

i Tertius de rebus exterioribus, hoc est, si quis damnum per negligentiam aliquod intulerit mona-

Quartus de rebus criminalibus.
Denique per ordinem eosdem repetentes : de primo sciendum quod nullatenus aliter, nisi quod Regula jubet, firi debet, hoc est, non aliud, sed proprium est judicium ponendum.

De secundo considerandum quia non omnibus personis supra dicti gradus convenire poterunt, quia aliter sunt corrigendi honesti, aliter improbi. Nam Regula præcipit de contumaci, ut secrete semel aut bis admoneatur; et alibi dicit: Si contumax fuerit, de monasterio expellatur. Necesse est ergo ut justo moderamine utrumque decernatur, qualiter secun. dum Regulam et contumax secrete moneri possit et de monasterio expelli. Ille namque secrete est admonendus, qui licet aliquid a priore imperatum refutans, mox tamen increpatus emendationem promittens, qui et honestus jure dici poterit; et ille de monasterio expellendus, qui et contumax existit, et nullo unquam pacto acquiescit suscipere disciplinam, quem omnimodo contumacem Regula vocat. Unde et merito improbus est dicendus : quanquam et improbum etiam vocet, qui, licet frequenter corripiatur, disciplina tamen regulari non contradicit : qui honestatem quam prius, dum se emendare profitens, habere videbatur, relinquens, ad improbam duramque mentem transit; ut, unde unus medetur, inde alter perimitur. Quapropter quorumdam verbe-P. Benedicti, aliter quam præcipit judicare solent. ribus coercendæ sunt personæ, quorumdam vero Sciendum itaque est quatuor ibi contineri modos D minime, de quo um qualitatibus Regula dicit : Secundum uniuscujusque, inquit, qualitatem vel intelligentiam omnibus se conformet et aptet. Itemque alibi : Ut viderit cuique expedire, prudenter et cum charitate studeat amputare vitia. Et notandum tria inspicienda esse semper, personam videlicet, intentionem atque modum delicti : personam, utrum in-tellectu et modestia vigeat, vel duritia et inquietudine mentis contradictor existat : intentionem. utrum studio, an infirmitate deliquerit; modum, utrum graviter, vel certe leviter, erraverit. Unde Regula dicit : Secundum modum culpæ, excommunicationis vel disciplinæ debet extendi mensura. Igitur omnis spiritaliter delinquens tandiu secrete moneri debet, donec seipsum et improbum reddendo ab occulto transeat ad publicum. In qua publica correptione, si non emendaverit, ad excommunicationem

§ II. - Ex REGULA PAULI ET STEPR NI (cap. 7). a Juniores, et maxime qui adhuc psalmos discere meditantur, per choros ex ordine et sine negligentia b dictent: ita ut ab eo loco quo minores ignorant hi juniores, qui jam Psalterium finierint, per ordinem sibi in dictando succedant, ut omni tempore pronuntiandi usus non desit. c Psallendi quoque modus, si possibile est, omni tempore cum temperamento nobis tenendus, ut nec nimium protracte, nec supra modum correcte, sed, ut dictum est, temperata semper modulatione dicatur. d Servate tamen, ut secundum voluntatem et arbitrium prioris (cui semper considerandi et perpendendi tempus, horam, º causam

leviorum culparum transibit. Ubi cum diu nequiverit corrigi, nimirum jejuniorum maceratione affliga-tur; per quam non correptus, si persona foerit talis, B flagellorum coerceatur acre line; sin vero personæ non admiserit consideratio, communiter ab omni-bus imploretur misericordia Omnipotentis; quod si nec isto modo fuerit sanatus, proficiatur a corpore monaster i. Et si contigerit ut per negligentiam, dum aut in occulto, aut in publico admenetur, aliquid damni monasterio intulerit, excommunicetur in levioribus culpis secundum modum culpæ: et peracta poenitentia, iterum revertatur ad iJubi prius tenebatur: et non solum dum verbis monetur, verum etiam si aliquo ex supra dictis gradu deprimatur.

« Capitula quoque istius modi noscenda sunt, quibus ordinate intelligi valeant. Primum capitulum est vigesimum tertium; ibi omnes gradus inveniri valent. Secundum capitulum est de pueris minore ætate, qualiter corripiantur (cap. 30); ubi patet facile quod in vigesimo tertio capite scriptum est: Sin autem improbus est, vindictæ corporali subdatur. In fine C videlicet capituli trigesimi, ubi dicit : Hi tales dum delinquunt, aut jejuniis nimis affligantur, aut acribus verberibus coerceantur, ut sanentur. Hinc sequitur caput vigesimum ociavum, De his qui sapius correpti emendare noluerint, ubi similiter septem prædicti gradus inserti sunt.

· De tertio autem modo judiciorum, sicut supra dictum est, de damno cujuslibet rei exteriori est intelligendum; ubi solummodo animadvertendum, si negligentia intervemente damnum exstiterit fratrum, tunc secundum modum celicti et personam et in-

A per omnia imminet, sive protrahi, sive accelerare justo considerationis judicio jusserit, ad ejus nutum sive etiam elevatius, sive humilius volueriti, consona tamen, quasi uno ore, voce dicatur. Nec quisquam præsumat absque prioris permissu, vel elata vocis extollentia, quæ sæpius inflationis jactantiam et arrogantiam elationis minus cautis generat. aut turbulenta festinatione temperamenti modum excedere vel mutare. Nec prior concessam considerationis licentiam f in usu absque certa necessitate audeat usurpare, sciens se Domino redditurum rationem. qui dixit : Psallite sapienter.

tentionem levioris culpæ judicio subjacebit. In quo modo continetur quidquid in Regula invenitur, sive gravissime vindictæ subjaceat. Præter hoc quod in quibusdam locis invenitur, districtiori disciplina subjaceat, quod quidam ita intelligi volunt ut. si oc-culte aut publice verbis monebatur, in eo.lem gradu acrius corripiatur.

« Quartus quoque modus, ut prædictum est, de capi: alibus criminibus constat, fornicatione videlicet, adulterio atque e rietate assidua, cælerisque quæ nullo modo, nisi pœnitentia corporali, secundum auctoritatem canonicam purgantur. In quibus et modus, nec non et persona atque intentio semper inspicienda sunt : u i pariter quoque sanctorum Patrum institutio sollicite est perpendenda. >

Hinc autem textus in quibus iam corruptus est. a Juniores et maxime, etc. Hæc habentur in capitibus 7 et 8 Reg læ ms. P-uli et Stephani cod. Flor. Statuitur autem hic ut quotidie Psalterium a junioribus per ordinem semp r recitetur et pronuntietur per choros. Quod quidem extra divinum officiam intelligen lum est.

b Dictent. Ita in Regula ms. cod. Flor.; id est, produntient, quia postea sabjungit, ut omni tempore pronunti .ndi usus non desit.

e Psullendi quoque modus. Hic incipit caput octa-vum ejas lem Regulæ in citato cod. Floriac usi. Serva e Lege, servato, ut in end. Flor., quod sum-

ptum adverbialiter idem est ac excepto.

· Causam imminet. Ita in cod. Flor. Lege tamen, causa imminet, uni causa est potestas, ut supra notatum est.

1 In usu. Psallendi videlicet.

## CAPUT LIV.

#### DE SIGNIFICANDA HORA OPERIS DEI.

§ 1. — Ex Regula sancti Benedicti.

a Nuntianda hora operis Dei die noctuque sit cura abbatis aut ipse nuntiare, aut tali sollicito fratri

· Nuntianda hora operis Dei, etc. Variæ sunt hujus lo. i lectiones. Alii legunt nuntiare; alii, aut ipse nuntiet; alii, ut ipse nuntiet. Legendum puto, aut ipse nun iet, ut in mss. S. Ebrulphi, et Vict. p., hoc mo o: Nuntianda hora operis Dei die nectuque sit cura abbatis. Aut ipse nuntiet, aut tali sollicito fratri injungat hanc curam. Ita ut primo ponatur propositio generalis, ut nimirum nuntiana horze operis Dei cura penes abbatem sit; deinde specialis, nempe, aut ut ipse abbas horam divini officii significet, aut ut hanc provinciam diligenti fratri com-

b Quibus jussum fuit. Sive permissum: nam muli sunt qui prohibentur hoc facere, ut desides

D injungat hanc curam, ut omnia horis competentibus compleantur. Psalmos autem, vel antiphonas post abbatem ordine suo, b quibus jussum fuerit, c im-

qui tarde occurrunt ad opus Dei, excommunicati a mensa, cantus ignari, et qui recte legere nequeunt.

· Imponant. Imponere hoc loco, et aliis est cantare, dicere, pronunciare, sive il flat cantu, seu recitatione, non vero incipere, ut vulgo putatur ut et usurpatum a quibus lam, qui post S. P. Benedi tum vixerum, auctoribus, Sangellensi, et nonnullis aliis. Quo i satis liquet ex Regula cujus iam Patris in bac Concordia citata, quæ est veluti quædam paraphrasis Regulæ S. P. Benedicti, quæ uhi dixit S. Pater imponere, canere posuit, ut videre est cap. 22 ejus-dem Regulæ: «In cursu vero positi, prout ab abbate fuerint ordinati, ad psalmum canendum, vel ad

nisi qui potest officium implere, ut ædificentur audientes. Quod cum gravitate, humilitate et tremore fiat, et cui jusserit abbas.

§ II. — Ex Regula sancti Isidori episcopi (cap. 20). . b Ad custodem sacrarii pertinet cura et custodia templi, signum quoque dandi in vespertinis nocturnisque officiis; vela vestesque sacræ, codices quoque, e instrumenta cuncta, oleum in usus sanctuarii, cera et luminaria.

§ III. - Ex REGULA FRUCTUOSI (cap. 10). Quid debeant observare abbates.

d Primum horas canonicas, id est, primam, missis operariis in vineam; tertia sanctum Spiritum in apostolos descendisse; sexta Dominum in crucem cecinisse dicens: Elevatio manuum mearum sacrifi-

lectiones recitandas, vel etiam ad communicandum euntes suum ordinem servent. Di vides locum cap. 63 S. Bened cti exponi : « Ergo secundum or-dines, quos constituerit (abbas) vel quos habuerint ipsi fratres, accedant ad pacem, ad communionem, ad psalmum imponendum. Et cap. 19 ejusdem Reguike hic Pater sic loquitur: CSicut a mensa suo loco privatur, ita et in ecclesia segregetur, ut in loco in quo antea fuit nec psalmum cantet, nec ullum ordinem teneat, usquedum satisfactione humili cum cordis contritione ab abate, vel a senioribus ve iam mereatur. S. Benedictus cap. 24 sic loquitur: Privati autem a measæ consortio ista erit ratio, ut in oratorio psalmum non imponat, neque lectionem recitet, usque ad satisfactionem. > Id etiam notum est ex aucioribus infra hoc cap. ad S. Aurelianum citandis, ubi agetur de ordine psal- C lendi, qui dicunt canere, aut cantare, dicere psalmum, ubi S. Benedictus dixit imponere. I lem contirmatur ex Regula S. P. Benedicti, cap. 44: clta sane ut psalmum, aut lectionem, aut aliud quid non præsumat in oratorio imponere. Dbi to imponere, non significat incipere. Nam lectio non incipitur a lectore, ut eam chorus persequatur. Imponere ergo hoc loco est dicere, pronuntiare, sive id flat cantu, sive recitatione. Id etiam manifestum est ex S. Gregorio Turonensi in Vitis Patrum, cap. 4, de S. Quintiano: « Suggesserunt ei, ut ipse antiphonam dignaretur imponere, dicentes: Si, Leate Pater, devote antiphonam imposueris, confi.:imus de sanctitate tua quod protinus nobis Dominus pluviam dignabitur pietate divina elargiri. Dbi non est quæstio de inceptione antiphonæ, sed de modulatione. Unde subjungitur : « Cumque psallere devotiss me cœpisser, penetravit excelsæ potentiæ aures humilis luto Sinderocum psalmorum carmina impositionis ordine modulantem. > Dixit impositionis ordine, quia cantores singuli per ordinem singulos psalmos canebant, ut infra hoc capite videbitur.

· Cantare autem, etc. lilem statuitur cap. 38: Fratres autem non per ordinem legant, aut cantent, sed qui ædificent audientes. > Ubi illa verba, non per ordinem, minime adversantur his quæ dixit hoc capite S. Benedictus cum jubet ut post abbatem ordine suo fratres psalmos imponant et antiphonas, nam hoc præceptum non præcise intelligitur de ordine continuo, sed de interrupto, si nimurum quidam reperiantur cantui minime idonei; tunc enim sequentes suo ordine cantare debent, minime aptis ad canendum prætermissis.

b Ad custodem sacrarii, etc. Hæc reperire est in Regula S. Isidori excusa, cap. 20. Custos sacrarii est

ponant. Cantare autem et legere non præsumat, A cium vespertinum (Psal. Cx1). Medium noctis. quia ea hora clamor factus est, Ecce sponsus venit, exite obviam ei (Matth. xxv); ut ea hora cum ad judicium venerit, non nos dormientes, sed vigilantes inveniat. · Gallicinium, Christum a mortuis resurrexisse. Has horas canonicas ab Oriente usque ad Occidentem catholica, id est universalis, indesinenter celebrat Ecclesia.

§ IV. — Ex Regula Cassiani (cap. 11).

f Is autem cui nocturnarum orationum sollieitudo committitur, non qua hora illi libitum fuerit, fratres ad vigilias suscitare priesumat, ut secondum opportunitatem somnii et insomnii ætatis suæ horas noctis temperet. Nam quamvis eum consuctudo diurna hora solita vigilare compellit, tamen sollicite ascendisse; nona spiritum emisisse; vespera David B et frequenter s stellarum constituta signa exploret, et sic totam congregationem ad officium orationis

> qui vulgo sacrista. Lanfranco, cap. 6 Constitutionum, secretarius, unde vox Gallica secretain. Graecis zetμηλιάρχης, thesaurarius vasorum sacrorum custos, et κει 2η/ιαρχείον, sacristia, locus in quo pretiosa quæque templi reconduntur, ut vasa sacra, vestes sacræ, et simil a, apud Joannem Moschum, cap. 195, S. Gregorium lib. 11, epist. 49 : Res autem quæ apud eum inventæ sunt, in cimiliarchio servari modis omnibus studebis.

> c Instrumentaque cuncta. Eadem custodienda a secretario instituit Lanfrancus cap. citato. Instrumenta sunt chartæ fundationum, contractuum, etc., ut videre est lib. 1 Legum Neapolitanarum, tit. 73 et 78. Tertullianus pro libris usurpavit lib. de Spectaculis: Nec aliunde investigandum est quam de

instrumentis ethnicalium litterarum.

d Princum horas canonicas, etc. Non exstat in Regula ms. S. Fructuosi episc. Bracar. Sed videtur esse alterius Fructuosi, quamvis quindecim horas canonicas instituerit, ut supra diximus, hic vero tantum septem recenseantur. Si haberemus integrumhoc caput, de hac re aliquid certi statuere possemus. Dici tamen potest enm hoc capite loqui de eo horaram numero qui communi er suo tempore ab Ecclesia receptus erat, non vero de aliis horis quas tum ipse, tum nonnulli alii addiderant.

Galicinium. Gallicinium, juxta Censorinum, lib. de Natali Die, cap. 24, et Macrobium lib. 1 Saturn. cap. 3, est tempus illud noctis quod sequitur illud quod dicitur de media nocte, hoc est, jam nocte in-clinante ad diem, præcedit vero conticinium, id est, cum galli tacent : ita ut gallicinium sit nona noctis

hora ci citer.

1 Is autem cui nocturnarum orationum sollicitudo committitur. Hæc sumpta sunt ex lib. n Cassiani de oratio consessoris. Et ex epistola Gogi ad Petrum procantu: Sa-D operis Dei committitur, a Cassiano lib. 11 cassiani de episcopum, ubi impositio sumitur pro cantu: Sa-D operis Dei committitur, a Cassiano lib. 11 de diurn. Orat., cap. 2, appellatur compulsor; a S. Fructuoso cpiscopo, cap. 3 Regulæ, vigilucius; a Magistro, cap. 50 Regulæ et alibi, vigigallus et vigiligallus; a Græcis κανονάρχης, id est, qui præest canoni seu operi Dei; apud Joannem Moschum, cap. 11: και κρούοσαντος αρια Joannell Moschill, cap. 11: αε προυσακτος του πανονάρχου έφ' ὁ πάντας αδελφούς συναχθήναι, id est, ε pulsante compulsore ad omnes fratres congregandos, ε et cap. 50. Apud S. Dorotheum, doctrina 11: Ίδου ὁ πανονάρχης έξύπνωτέ με; id est, ε Ecce excitavit nie compulsor, ε et supra, eadem destriptions idem recombiling reports. doctrina, idem vocabulum repetit. Quare male exponitur ab interprete cæremoniarum mugister.

8 Steliurum constituta signa, etc. Id juxta morem veterum, qui cum non haberent horologia, nocte, certa quadam sc entia, observato stellarum cursu, horas distinguebant. Quod faciebat quidam Drogo monachus Floriacensis et postea eremita, ut narrat cautus, id est, ne velut oppressus somno statutam noctis transeat horam, vel eamdem festipus anticipet.

#### § V. - Ex Regula sancti Basilii (cap. 75).

Interrog. . Quomodo debet quis habere eum qui ad orationem suscitat fraties? - Resp. Si quis cognoscit damnum quod de somno patitur : b cum neque sui ipsius sensum habet, et intelligit quantum sit lucrum vigiliarum, et præcipue cum vigilatur ad glorificandum Deum in orationibus : ita debet habere eum qui ad hoc se invitat et suscitat dormientem, tanquam eum per quem divina lucra et cœlestia dona consequitur, sive is ad orationem, sive ad aliud quodcunque mandatum Dei invitat.

#### § VI. — Item ex eudem Regula (cap. 77 °).

aut etiam si irascitur, quid dignius est? - Resp. Interim excommunicari delet, et non manducare, si forte compunctus agnoscat quantis et qualibus bonis semetipsum insipienter defraudet; et ita conversus recipiat gratiam ejus qui dixit : Memor fui

Aimoinus lib. 1 de Miraculis S. Benedicti, cap. 4: Quadam namque nocte quæ unam festivitatem excellentissimi legislatoris antecedebat Benedicti, maturius pervigil surgens eremita explorabat sub dio progressu stellarum in ortu competentis horæ adventum, in qua Domino protectori suo laudum præ-conia sancto solveret. > Hanc veteribus artem fuisse satis indicat machina illa quam describit Varro, lib. m de Re rustica, cap. 5: «Intrinsecus sub tholo stella lucifer interdiu, noctu Hesperus ita circumeunt ad infimum hemisphærium, ac moventur, ut C

indicent quot sint horæ. ,

a Quomodo debet, etc. Habetur apud S. Basilium, interrog. 43 Regul. brev. Non tamen exstat apud

Rufinum.

b Cum neque sui ipsius sensum habet. Hinc fit quod somnus appelletur imago mortis, juxta illud Ovidii:

Stulte, quid est somnus, gelidæ nisi mortis imago?

Et germanus mortis esse videatur juxta illud Virgilii vı Æn.,

#### Et consanguineus lethi sopor.....

Quod satis indicavit Gorgias Leontinus, apud Ælianum lib. 11 de varia Hist., cap. 35 ; nam adversa valetudine correptus cum paulatim in somnum prolaberetur, et vitæ exitum sibi impendere prospiceret, interroganti amico ut se haberet, respondit : Jam me somuus incipit fratri suo reddere.

Interr. 36; apud Ruf., c. 43.

d Astantibus ergo, etc. Hec habentur in Regula

ms. Macarii et aliorum cod. Flor.

Sine præcepto, qui præest, Patris. In cod. Corb. ms. legitur, sine præcepto præpositi. Idem statuitur in Regula S. Pachomii, art. 73 : « Nullus ante psallat, nisi ei jussum fuerit.

f Ad standum vel psallendi ordinem. Ita in cod. Vind. In cod. Corbeiensi: Ad standum, vel psallendum, tantum. Lege tamen, ad standi vel psallendi ordinem.

B Dicente Salomone. Ita in Regula ms. co '. Flor. et Corb., sed puto legendum, dicente Salvatore. Locus exstat Luc. xiv, qui hic citatur ex memoria, non ex codice; neque usquam in libris Salomonis repereris.

h Oportet primum in notitiam ejus deferre. Sensus est quod si rector monasterii alest a choro, non psallendum est, sed monendus est, ut quid facto

opus sit, ipse dictet.

iuvitet; præcavens ne in utroque inveniatur in- A Dei, et delectatus sum (Psal. Lxxvi). Quod si permanserit in stultitia non intelligens gratiam, abscidatur tanquam putrefactum membrum a corpore. Scriptum est enim: Quia expedit, ut pereat unum membrorum tuorum, et non omne corpus tuum mittatur in gehennam (Matth. v).

### § VII. — Ex Regula Macarii (cap. 6).

d Astantibus ergo ad orationem nullus præsumat • sine præcepto, qui præest, Patris psalmi laudem emittere. Ordo iste teneatur, ut nullus priorem in monasterio f ad standum, vel psallendi ordinem priesumat præcedere, s dicente Salomone : Fili, primatum concupiscere noli : neque accubueris prior in convivio, ne veniat melior te, et dicat tibi Surge, et consusionem patiaris in die illa. Et iterum dicit : Interrog. Quod si contristatur ille qui excitatur, B No!i altum sapere, sed time (Rom. x1). Quod si tardat is qui præest, h oportet primum in notitiam ejus deferre, et secundum imperium ejus obedire convenit fratres.

### § VIII. — Ex Regula Aureliani episcopi (cap. 22). In omni ministerio, i sive in ordine psallendi aut

1 Sive in ordine psallendi. Ita loquitar S. Aurelianus, quia olim monachi seu clerici non simul canebant psalmum, sed unus stan, psallebat, aliis attentius auscultantibus, juxta ritum Ægyptiorum monachorum, quem videre est apud Cassianum lib. n de nocturnis Orationibus, cap. 5 : « Quotidianos orationum ritus volentibus celebrare, unus in medium psalmos cantaturus exsurgit : cumque sedentibus cunctis (ut est moris nunc usque in Ægypti partibus) et in psallentis verla omni cordis intentione defixis, , etc. Et cap. 10: ( Tantum a cunctis silentium præbetur, ut cum in unum tam numerosa fratrum multitudo conveniat, præter illum qui consurgens psalmum decantat in medio, nullus hominum prorsus adesse credatur. > Et cap. 12: ( Hunc sane canonicum, quem prædiximus, duodenarium psalmorum numerum, tali corporum quiete revolvunt, ut has eas lem congregationum solemnitates ex more celebrantes, absque eo qui dicturus in medium psalmos surrexerit, cuncti sedilibus humillimis insidentes ad vocem psallentis omni cordis intentione dependeant. Et cap. 11: c Prædictum vero duodenarium psalmorum numerum ita dividunt, ut si duo fuerint fratres, senos psallant; si tres, quaternos; si quatuor, ternos. Quo numero nunquam minus in congregatione decantant. Ac proin le quantalibet multitudo conveniat, nunquam amplius psallunt in synaxi quam quatuor fratres. Locus sane obscurus, et ita exponendus : Si fuerint duo fratres, nempe, qui stantes canunt in synaxi D caeteris attentis, senos psalmos expediunt; si tres, singuli quaternos; si quatuor, singuli ternos; donec compleatur duodenarius psalmorum numerus. Nec hic locus Cassiani ex lib. m de diurnis Orat., capite 8, nostræ assertioni adversatur, cum dicit: Nam humi post hæc vel sedilibus humillimis insidentes tres psalmos, uno modulante, respondent. Nam to respondent hoc loco est expedient, persolrunt, non quidem ore, sed animi attentione. Unde non dixit, uni incipienti, sed, uno modulante, respondent. Hæc disciplina monachorum Ægyptiorum in persolvendo servitutis sua penso, quam alii secuti sant; et si plures quam quatuor, juxta numerum psalmorum suo ordine singuli singulos psalmos canerent, exceptis his, ut diximus, qui ob aliquam causam cantare prohilebantur. Ita observahant Ta-I connesinte, ut liquet ex prafatione S. Hieronymi at Reg lam S. Pachomii : « Quicunque autem monasterium primus ingreditur, primus sedet, primus

legendi, vel operandi vicibus sibi succedant, absque A § X. — Ex Regula Pauli et Stephani (cap. 6). sancto abbate, et nimis senibus, et parvulis infantibus, aut certe ita infirmis, a ut surgere quid non prævaleant.

### § IX. - Ex REGULA PATRUM (cap. 4).

b Illud quoque observandum est ut præsente seniore, quocunque e vel præcedente in ordine psallendi, sequens non habeat facultatem loquendi rel aliquid præsumendi, nisi tantum is qui in ordine, ut dictum est, præcedere videtur. Hoc usque ad imum ante omnia in oratione, seu in opere, sive in responso dando erit servandum. Si vero simplicior fuerit, vel d impeditior sermone, et dederit locum, ita demum sequens lequatur. Omnia tamen in præsumptionem.

ambulat, primus psalmum dicit. > Ex Regula Macarii et aliorum cap. 6: « Ordo iste teneatur, nullus priorem in monasterio adstandi vel psallendi ordinem præsumat præcedere. » Ex S. Hieronymo, epist. ad Rusticum: Dicas psalmum in ordine tuo in quo non dulcedo vocis, sed mentis affectus quæritur. Ex Regula S. Fructuosi episcopi Brac., cap. 23: Qui prius in monasterio conversus fuerit, etc., prior dicat psalmum in choro, prior constet. > Ex Regula cujusdam Patris, cap. 22: (In cursu vero positi prout ab abbate fuerint ordinati, vel ad psalmum canendum, vel ad lectiones recitandas, vel etiam ad communicandum euntes suum ordinem servent. > Et ita capiendi hi loci Regulæ S. P. Benedicti cap. 54 · · Psalmos autem, vel antiphonas post abbatem ordine suo, quibus jussum fuerit, imponant. Et cap. 63: Ergo secundum ordines, quos constituerit (abbas) vel quos habuerint ipsi fratres, sic accedant ad pacem, ad communionem, ad psalmum imponendum. > Idem patet ex loco epistolæ Gogi supra citato. In quibusdam tamen Ecclesiis aliter res se habebat, nam, uno incipiente, cæteri canebant, maxime in Ecclesia Cæsariensi, ut planum est ex epistola 64 S. Basilii: "Επειτα πάλυ έπιτρέψαντες ένι κατάρχειν το μέλος, οί λοιποί ύπηχουσι. Id est, c Deinde uni provinciam incipiendi concedentes, cæteri succinunt. . Idem fichat in monasterio Pauli et Stephani, ut clarum est ex eorum Regula ms.: c Initium versuum per psallentium choros, priores qui in els stant incipiant, etc. Quibus incipientibus maxime omnes, si potest fieri, in prima aut secunda syllaba pariter, unanimiter uno Ore subjungant.

· Ut surgere quid non prævaleant. In cod. Vind.: Ut surgere omnino non possint, non compellantur

gas, qui non compellantur, etc.

b Illud quoque, etc. Hæc exstant in Regula secunda ms. cod. Flor., cujus initijum est: Cum resicunda ms. deremus in unum in nomine Domini. Et in cod. ms. Corbeiensi.

- c Vel præcedente in ordine psallendi. Distinguit seniorem ab eo qui præcedit in ordine psallendi, quia vel propter dignitatem, vel propter vitæ meritum, aut aliam rationabilem causam, potest abbas juniorem in altiori gradu vel loco constituere, qui tunc præcedet seniores suos in ordine psallendi, juxta illam psallendi rationem supra a nobis observalaın.
- d Impeditior. Ita in cod. Flor. In Corb., imperitior.
- e Initium psallentium, etc. Hæc habentur in Regula ms. eorumdem Patrum cod. Floriacensis. Hic locus corruptus est. Lege, ut in cod. Flor., initium

e Initium psallentium in choro priores qui in cis stant, incipiant. Aut si eis adversatur insirmitas, incipiant, quibus jusserit Pater. Quibus incipientibus, mox omnes, ai fieri potest, in prima aut secunda syllaba pariter unanimiter et uno ore subjungant : ut non sit dissonantia cantant um, quæ maxime ab inordinato initio, et quodammodo contentiosa varietate solet accidere.

§ XI. — Ex Regula cujusdam (cap. 9).

Horas vero f ad cursum procurare juxta dispositionem abbatis debet, cuicunque ordinatum fuerit, id est, qui mente sollicita et impigra fuerit ad hoc opus idoneus inventus, ut opus Dei non tardetur. Si vero qualibet occasione a justo ordine deviatum charitate flast, non per contentionem et aliquam B fuerit, ut non secundum ordinem suum horse custodiantur, superpositione damnetur,

> versuum per psallentium choros. Et notandum quod non dixit, psalmorum, sed versuum: quia loquitur generaliter tam de primis psalmorum versibus quam de intermediis, cum majores psalmi intersecabantur aliqua pausatione, aut oratione, ut supra notavimus, qua absoluta cantor sequentem versum incipiebat.

f Ad cursum. Cursus est opus Dei, officium divi-

num, ut supra notatum est.

8 Superpositione damnetur. Non semel in hac Concordia, sed sæpe sæpius nomen superpositio reperitur. Pœnitentiale ms. S. Columbani superpositionibus plenum est. Vocabulum habetur in conc. Eliberitano, can. 26 : c Errorem placuit corrigi, ut omni sabbati die jejuniorum superpositionem cele-bremus. Et can. 23 editionis novæ: (Jejuniorum superpositiones per singulos menses placuit cele-brari. ) Græcis ὑπίρθεσις. Dicitur etiam superpo-nere, Græcis ὑπερτιθίναι. Quidam putant superposi-tionem esse jejunium, et superponere, jejunare. Quod quidem concedi posset si hæc vocabula simpliciter et sine adjuncto ponerentur; sed quia in citatis canonibus et in hac Concordia non servel reperitur superpositio jejunii, et superponere jejunium, ut in Regula Magistri, cap. 15, superponatur jeju-nium, et in Pœnitentiali aus. S. Columbani multæ reperiuntur superpositiones silentii, horum vocabu-lorum alia est investiganda significatio. Superposi-tio igitur et superponere duo significant: 1. dilatio, procrastinatio, differre et procrastinare; ita ut si diceretur superpositio cibi, superponere cibum, non vero superpositio jejunii, aut silentii, superponere jejunium, etc., superior explicatio plausibilis esset, 2. superpositio est superadditio, adjectio, superadjectio. Ita accipit Stephanus Parisiensis in commentariis mss. in Regulam S. Benedicti, ad cap. 19: De difacere pro eo quod non prævalent.. Optime, si le- D vinis officiis non est mei propositi tractare. Hoc solum dicam, utinam fiant, secundum quod discretissimus Benedictus divino spiritu dignatus est ordinare. Tamen monasteria quædam quadam utuntur psalmorum et officiorum superpositione. > Lta et superponere est addere, superaddere, adjicere. Ita utitur Tertulhanus lib. de Oratione: « Exinde aperte Dominus amplians legem iram in fratrem homicidio superponit. , ld est, addit, superaddit. Et sensus est : cum lex tantum prohiberet homicidium, Christus in Evangelio iram in proximum superadjecit. Itaque in hoc Concordiæ libro superpositio jejunii est superadditio jejunii, et cum non additur 70 jejunii, subaudiendum est : et superponere jejunium est su-peraddere jejunium : quia cum monachi certis diebus jejunare soleant ex instituto, si accedente culpa jejunii multa irrogaretur, dicebatur superpositio jejunii, id est, multiplicatio et superadjectio jejunii ad solita jejunia. Sic in citatis canonibus concilii Eliberitani povæ

est, superadjectiones. Et ita accipienda sunt illa vocabula ὑπίρθεσις, id est, superpositio, et ὑπιρτί-θημι, id est, s. perpono, in epist. Diorysii Alexan-drini, can. 1, quia ibi agitur de multiplicatione et. superadjectione dierum quos transmittebant Christiani sine cibo in hebdomade sancta. 'Δλλ' οἱ μέν καἰ

institutiones jejuniorum dicuntur superpositiones, id A πάσας ύπερτιθίασι όσιτοι διατιλούντες, οί δί δύο, οί δέ τρείς, ο δί τέσσαρας id est, Ali quidem omnes cies sine cibo superponunt, alii duo, alii tres, alii quatuor. > Et paulo post : και τοῖς μέν πάνυ δια-που θεῖστο εν ταῖς ὑπερθέσεστο, id est, c Et nonnullis quidem multum laborantibus in superpositioni-

### CAPUT LV.

## DE OPERE MANUUM QUOTIDIANO.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

· Otiositas inimica est animæ. Et ideo certis tem

a Otiositas inimica est anımæ. Eamdem sententiam producit Theodulphus episcopus Aurelianensis, B cap. 3, Capitularis : « Sed et, si quando a lectione cessatur, debet manuum opera subsequi; quia otiositas inimica est animæ. Et Rabanus libr. 111 de Agone Christiano, cap. de Acedia : « Unde scriptum est, Otiositas i imica est animæ. > Vera quidem sententia, nam otium omnibus bonis animam spoliat : Qui sectatur otium implebitur paupertate, inquit Sapiens Prov. cap. 28. I. cultus ager vepres et tribulos parit, anima nullo exculta labore vitia, mentem otiosam malæ cogi ationes circumcingunt, dilacerant atque divexant, et, ut uno verbum dicam, mens otiosa tota diaholi est. • Exercitus labore proficit, otio consenescit, , inquit Vegetius, s.c et monasterium.

b Occupari debent fratres in labore manuum. Ecclesia exemplum apostolorum secuta (qui, et si quo-tidie concionando terras et maria obirent, tauen opere manuum victum sibi quærehant) laborem marent, ut hæreticos con lemnavit, quales maxime fuerunt Massaliani, qui se Euchitas, id est, precatores appellabant, quod soli orationi, exploso labore minium, vacandum esse crederent, quorum hæresim refuta: S. Epiphanius libr. 111 contra hæreses, tom. II, hær. 80; damnat synodus Sidetana apud Photium in Bibliotheca, num. 52. Quibus accedit auctoritas S. Augustini. Cum enim Carthagine coepissent esse monasteria, orta inter monachos contentione, an e re monastica magis esset, aut animum duntaxat ad orationem et contemplationem appellere, et piorum Christianorum oblationibus vitam sustentare, juxta illud Evangelii: Nolite solliciti esse quid manducetis aut bibatis; aut juxta Aposiolum: Qui non laborat, non manducet, labore manuum victum sibi comparare: Aurelius Carthaginensis antistes totam litem S. Augustini arbitrio permisit, qui obtemperans librum illum præstantissimum de opere monachorum composuit : alque ita, qui labo- D rem manuum a monachorum disciplina removendum esse contendebant, lite ceciderunt, ut ipse testatur cap. 1 ejusdem libri et libr. 11 Retractationum, cap. 21. Sed non est, quod de hac re pluribus disputem; cum nihil notius sit apud S. Basilium, Cassianum, Theodoretum, Severum Sulpitium, Joannem Moschum, Palladium, Rufinum, et cæteros, qui de Re ascetica, Regulis monachorum et Vitis Patrum scripserunt. Verum non modo monachis, sed etiam clericis labor manuum olim injunctus est, ut planum est ex Concilio Carthagin. iv, can. 54 : « Clericus quantumlibet Del verto eru itus artificio victum quærat. > Illum non refugiebat olim S. Nicetius episcopus Lug unensis, de quo S. Gregorius Turo-nonsis in Vitis Patrum, cap. 8: Jam clericus in domo paterna residens cum reliquis famulis manu propria laborabat : intelligens commotiones corporeas non aliter, nisi laboribus et ærumnis comprimi

poribus b occupari debent fratres in labore manuum, o certis iterum horis in lectione divina. Ideo-

posse; > et paulo post : « Ætate quoque jam tricenaria presbyterii honore præditus nequaquam se a lahore operis, quod prius gessit, abstinebat, sed semper manihus propriis operabatur cum famulis. Neque S. Severus presbyter, qui accersitus ad ægroti visitationem in putanda vine. occupatus re-pertus est, ut refert S. Gregorius in lib. 1 Dial., cap. 12. Neque etiam Theodosius Junior imperator (ut de clericis et monachis taceam) a labore manuum abhorrebat : nam scribendis libris sibi victum quotidianum comparabat ut cuidam monacho, cui divinitus revelatum fuerat eum non aliam mercedem in cœlis quam imperatoris habiturum, fateri coactus est, quemadmodum refert Glycas parte iv Hist.

Certis iterum horis in divina lectione. Iterum, hoc loco est vicissim. Hie pulchro ordine distinguuntur monachorum exercitia, quo tædium fillatur. Quantum autem obstringentur monachi lectioni divinæ, satis declarat S. Gregorius papa cum lih. 11 Regesti, cap. 42, his vehementer objurgat abbatem Joannem, nuum magno numero semper habuit, et eos, qui il- eo quo ejus monachi huic pio exercitio minime va-lum tanquam homine Christiano indignum repudia- C carent. In ipsis autem fratribus monasterii tui, quos video, non invenio eos ad lectionem vacare. unde considerare necesse est, quantum peccatum est, ut ex aliena oblatione Deus alimoniam vobis transmiserit, et vos manilata Dei di-cere negligatis. Jure quidem : nam sine lectione divina. inquit S. Athanasius in exhortatione ad monachos, nemo ad Deum esse valebit intentus. Illius beneficio mens a Spiricu sancto illustratur. Nam spiritus sanctus cum legente colloquitur, eumque scientiam sanctoruni docet. In oratione quidem homo cum Deo, in lectione divina Deus com homine loquitur : « Com oramus, inquit Smaragdus cap. 5 Diadematis, cum Deo loquimur; cum vero legimus, Deus nobiscum loquitur. > Oratione quidem petimus, lectione divina quid petendum sit, edocemur. Unde S. Leander lib. de Institutione Virginum, cap. 6: « Lectio te doceat quid orando petas, postquam vero oraveris, iterum legendo inquire quid postules. > Illa denique ad meditationem confert plurimum. Mens enim per ejusmodi lectionem piis cogitationibus veluti saginata statim in ipsa oratione invenit quid cogitet, quid sapiat et gustet : nec variis cogitationibus circumagitur, quia cito reperit in quo consistat. Hæc autem lectio divina, in qua monachos S. Benedictus versari cupit, est sacra utriusque Testamenti scriptura, nec non sanctorum Patrum orthodoxorum scripta, ut liquido constat ex capite ultimo Regulæ: « Caterum ad perfectionem qui tendit, sunt doctrinæ sanctorum Patrum, quarum observatio perducit hominem ad celsitudinem perfectionis. Quæ enim pagina aut quis sermo divinæ auctoritatis, Veteris ac Novi Testamenti non est rectissima norma vitæ humanæ? aut quis liber sanctorum Catholicorum Patrum hoc non resonat, ut recto cursu perveniamus ad Greatorem nostrum? > Si igitur sacræ Scripturæ et Catholicorum Patrum doctrinæ beneficio cecta ad perfectionem et ad Deum tenditur, monachus procul abest

ordinari: id est, ut a Pascha usque a ad Kal. Octobris a mane exeuntes a prima usque ad horam pene quartam laborent, quod necessarium fuerit. Ab hora a: tem quarta usque ad boram quasi sextam lectioni vacent. b Post sextam autem surgentes a mensa pausent in lectis suis cum silentio : aut forte qui voluerit legere e sic legat, ut alium non inquietet : Agatur nona temperius mediante octava hora, et iterum quod faciendum est, operentur, usque ad vesperam, si autem necessitas loci, aut paupertas exegerit, ut ad fruges colligendas per se occupentur, non contristentur, quia tunc vere monachi sunt, si labore manuum suarum vivunt, sicut et patres nostri et apostoli. Omnia tamen mensurate

a perfectione, qui in his assidue non versatur. Quod spectat ad paganorum libros cum de his taceat S. Pater Benedictus, signum est hanc lectionem ab co minime probari. Eam monachis prohibet S. Isidorus cap. viu suæ regulæ, et episcopis concilium Carthaginense iv. can 10 : « Ut episcopus libros gentilium non legat. 1

Qui cords falsis atque vanis imbount, Tautumque linguas instruunt. Nihil adferentes, ut salutem conferant, Quod veritatem deteget. Ould enim tenere vel bonum aut verum queant. Qui non tenent sun mum caput Veri houique fomitem et fontem ad Deum ? Quem uemo, nisi in Chrisio, videt.

Inquit S. Paulinus epist. ad Ausonium. Sed, guod pejus est, hac lectione obductæ vitiorum cicatrices recrudescunt, et spiritus improbus vehementiori C impetu revertitur, et priore ignorantia cladem efficit deteriorem, ut rec e monet S. Isidor s Pelusiota lib. r epistol. 63. Me s enim his addicta quo am vanitatis et superbiæ tumore inflatur, et dæmonum patet illusioni. Itaque hujusmodi litrorum lectio, quantum fleri potest, monachis est vitanda, et tantum capacioribus ingeniis, idque raro, permittenda æst.

· Ad Kalendas Octobris. Kalendæ Octobris non sumt hic primus dies Octobris, sed postridianus Iduum Septembris : quia postridie Iduum dies a Kalendis sequentis mensis denominantur. Kalendæ igitur Octobris hoc loco sunt dies decinus octavus ante Kalendas Octobris: et ita hoc caput cum capite 41 conciliatur, in quo hæc hahentur : « Ab Idibus Septembris usque ad caput Quadragesimæ ad

nonam semper reliciant. >

b Post zeitam surgentes a mensa, etc. Permititur monachis in estate somnus meridianus ob nimios D calores. Id vi letur apud S. Gregorium cap. vi, lib. i, Dial. Cumque meridiano tempore cuncti fratres quiescerent, more solito fur advenit. > Ita statuit S. Fructuosus episc. cap. 6 Regulæ : « Peracto officio sextæ ab oratione pergant ad mensam refectique congrue quiescant, et fiat silentium usque ad horam nonam. > Et S. Isidorus cap. 5 Regulæ : « A tertia autem usque ad sextam lectioni vacare : debinc usque ad nonam requiescere, > iisque locis agitur de æstivo tempore, in quo fratres ad sextam reficiunt. De somno meridiano cum fratres ad nonam reficiunt, nihil a S. Benedicto decernitur, qui tamen indulgetur mona his add. 1 Cap. Lud. imp., tit. 71: « Ut quan.lo fratres æstivo tempore jeju-nant, post sextam dormiant. » Eratque ante refectio-ment. Fuit etiam somnus meridianus post ci'um sæcularillus familiaris, ut videre est apud Suetonium in Augusto cap. 78; Sidonium lib. 1, ep. 2; Joannem

que hac dispositione credimus utraque tempora A Octobris usque ad caput quadragesime o usque ad horam secundam f plenam lectioni vacent : hora secunda agatur tertia, et usque ad nonam omnes in opus suum laborent, quod eis injungitur. Facto autem primo signo horæ nonæ disjungant se ab opere suo singuli, et sint parati dum secundum signum pulsaverit. Post refectionem autem vacent lectionibus suis aut psalmis. In quadragesimæ vero diebus, mane usque ad tertiam plenam vacent lectionibus suis : et usque 8 ad undecimam plenam operentur, quod eis injungitur. In quibus diebus quadragesimæ h accipiant omnes singulos codices de billotheca, quos per ordinem et integros legant. Qui codices in capite quadragesimæ dandi sunt. Ante omnia sane 1 deputentur unus aut duo seniores, i qui cirfiant propter pusillanimes. d A Kalendis autem B cumeant monasterium horis, quibus vacant fratres

Moschum cap. 77, et alios.

e Sic legat ut alium non inquietet. Quia olim hæc lectio fiebat in lecto, ut clarum est, ex Epitome Ludovici imperatoris super Regulam S. Benedicti : « Æstivo omni tempore post prandium unusquisque ad proprium eat lectum cum summa cautela, et sine alterius perturbatione aut legat, aut dormiat, » et ex add. 1 Capitul. Lud. imp, tit. 38: « Ut quando fratres post sextam dormiunt, si quis eorum voluerit legere, in ecclesia aut in lecto suo legat. >

d A Kalendis Octobris. Id est a decimo octavo Kal.

Octobr. inclusive.

e Usque ad horam secundam. Subaudiendum est: A mane.

f Plenam. Id est, consummatam, nam opponitur

particulis, pene, quasi.

8 Ad undecimam. Apud S. Dunstanum, Smaragdum, Turrecrematam, et in omnibus codicibus quos viderim, tam editis quam mss., legitur : Ad decimam, quam lectionem libenter amplector, ut dictis vesperis circa undecimam cœnare incipiant monachi, ut lumine lucernæ non indigeant in refectione.

h Accipiant omnes singulos codices de biblotheca. Circa bos codices hæc decernuntur in add. 1 Capitul. Lud. imp., tit. 19 : « In quadragesima libris de Bibliotheca secundum prioris di positio em acceptis, alios, nisi prior decreverit expedire, non acci-

i Deputentur unus aut duo seniores, etc. Circuitor monasterii , qui fratres desidiosos observat, appellatur: Circa, ut videre est in Concordia S. Dunstani, cap. 7: « Jam et secundum Regulæ præceptum const tui debet al quis frater, qui ab officio circuitus sui Circa vocatur: est enim ejus officium circuire claustrum, ne forte inveniatur frater aced osus, aut alicui vanitati deditus. > Et apud Lantsrancum c. 4 Decretorum, « Circumitores monasterii , quos alio nomine circas vocant juxta S. Benedicti præceptum certis horis circumire debent monasterii officinas observantes incurias et negligentias fratrum, et statuti ordinis prævaricationes. > A verbo circare, id est, circumire. Glossæ veteres. Circitat et circat, χυχλεύει, id est, circumit. Hinc castigandæ Glossæ Isidori : Circat, circumvenit, legendum enim, circumit. Unce paulo post sequitur in iisdem Glossis: Circitorum, circantium. At certiores in castris non erant circumventores, sed vigilias circumibant, ut renuntiarent, si qua emersisset culpa, ut scribit Vegetius libr. 111, cap. 8. Circitores etiam sunt quidam institores: Quilus vestiarii, vel li tearii dant vestem circumfer i dam ac distrahendani, i inquit Ulpianus, ff., l. Cuicunque igitur, de institoria actione.

i Qui circumeani monasterium. Ex his liquido constat fratres non simul in certo quodam loco legere solitos, sed habuisse cellas per monasterium spardiosus, qui vacat otio, aut fabulis, et non est intentus lectioni: et non solum sibi inutilis est, sed et iam b alios extollit. Hic talis si, quod absit, repertus fuerit corripiatur semel et secundo : si non emendaverit, correptioni regulari subjaceat taliter c ut

sas in quibus lectioni vacarent, operi, orationi peculiari. Quod satis liquet ex Beda libr. 1v Hist. Angl., cap. 25, ubi agit de monasterii Coludiani incendio. c Nam et domunculæ quæ ad orandum, vel legendum factæ erant, nunc in comessationum, potationum, fabulationum et cæterarum illecebrarum cubicula conversa. Ex S. Isidoro, qui quamvis cap. 12 Regulæ statuit, ut o snes fratres in uno conclavi dormiant, tamen cap. 1 cellulas fratribus assignat : c Cellulæ, inquit, fratribus juxta ecclesiam constituantur, ut possint properare quantocius ad cap. vi Regulæ suæ statuit ut perfectæ ætatis mo-nachi habeant cel as junioribus cum suis decanis lectioni et recitationi vacantibus, etsi velit omnes in uno loco pausare : ipse etiam S. Benedictus cel-Iam habebat in qua orabat, ut videtur lib. n Dial. S. Greg. cap. 11: ( Præcepitque vir Dei statim eum in cella sua, in psiatho, quo orare solebat, projici. .
Tamen postea usu receptum est, ut hac lectio fleret in uno loco, nempe in illo peristylio, quod vulgo claustrum appellatur. Epitome Ludovici imperatoris in Regulam S. Benedicti : « Certis iterum horis lectioni pleniter vacent; et, si sieri potest, in uno claustro sedeant. > Concordia S. Dunstani : cap. 5, · Tertia vero peracta, et missa subsequente celebrata, uti Regula praecipit, sedentes in claustro vacent lectioni. Petrus Blæsensis serm. 25: clinie est, quod in claustro conventuum quatuor loca cum propriis scholaris subjectio : in eo quod contingit ecclesiam C Hunc hodie postremum extollo mea domo patria pedem. lectio moralis : ac orientalem in capitulo correctio materialis. Dbi nota ha c lectionem fieri in eo latere, quod ecclesiam contingit. Cujus rei signum adhuc super est in monasterio S. Dionysii prope Lutetiam. Nam in vitreis claustri ejusdem partis visuntur depictæ artes liberales. Per scholarem subjectionem intelligit novitios, qui olim sedebant in parte occidentali, cujus o servantiæ quondam vestigium vidi in codem S. Dionysii monasterio in diebus cœnæ Domini et parasceves. Clerici etiam regulares, quos canonicos vocant, in claustro legentes sede ant: ut videre est in Actis S. Wolphangi, c. 7: c Effecit autem apud illos (clericos) tum minis, tum suasionibus, ut, quod prius non fecerant, communi mensa et dormitorio uterentur, in claustro sederent, et lectioni incumberent. > Sed in hieme, propter nimios imbres et frigus, non fiebat in claustro ejusmodi lectio, sed in alio conclavi, ut ex eadem S. Dunstani Concordia, cap. 2, manifestum est. In eo certis horis dabatur copia fratribus con abulandi, alias silentium observabatur. Lautfrancus in Constitutionibus. § 3: Post sextam revertantur in claustrum locuturi : cum tempos fuerit, pulsetur anum de mediocribus signis, quo pulsato, statim silentium fiat in claustro. > Constitutiones comitiorum generalium provinciæ Cantuariensis anni 1225, cap. 7: « Ut permissis colloquiis in claustro et alibi a turpiloquiis, et vaniloquiis et scurrilitatibus abstincatur. Nam tanta erat in servandi ordinis continua jugitate prolixitas, tanta præsertim in ecclesiasticis officiis protelabatur instantia, ut in ipso cancri sive leonis restu. cum longiores sunt dies, vix per totum diem unius saltem vacaret horæ dinudium, quo fratribus in claustro licuisset miscere colloquium. > Petrus Venerabilis statuto 20 : CStatutum est, ut in quadragesimali tempore, additis ad silentium tribus diebus, hoc est tertia feria, et quinta et sabbato, quious in

lectioni : et videant ne forte inveniatur trater a acci- A cæteri timeant. d Neque frater ad fratem jungatur horis incompetentibus. Dominico die lectioni vacent omnes, exceptis his, qui variis officiis deputati sunt. Si quis vero ita negligens aut desidiosus fuerit, ut non velit, aut non possit meditari, aut legere, . injungatur ei opus. Fratribus infirmis, f aut delicatis

claustro juxta morem pristinum locutio esse solebat, continuum per totam quadragesimam silentium teneatur. > Itaque in monasteriis creatus est prior claustri, qui fratres aut legentes aut colloquentes observaret, ut habetur nu Decretorum Lantfranci: · Prior claustri quocunque major prior eat, si fieri potest in claustro, vel circa claustrum debet semper esse, et ordinem claustri in omni sollicitudine servare. Et ne fratres interturbarentur, non dabatur copia extraneis seu clericis seu laicis ingre liendi claustrum, nisi certis de causis, ut videre est staconstituantur, at possint properare quantocius au officium. Et S. Fruotuoso episcopo Bracarensi, qui b tuto 23 Petri Venerabilis : « Statutum est , ut in can vi Regula sua statuit ut perfecta atatis moclericorum aut laicorum ingrediatur, nisi aut causa operis alicujus, aut videndi domos ut honesti kospites facere solent, » etc. Claustri usus antiquus est : nam illius mentio fit in Vita S. Guil. Gellonensis, qui claruit tempore Caroli Magni : « Quamprimum condecens metitur oratorium, metitur etiam totius claustris patium, domum etiam infirmorum, et domum refectionis atque dormitorium, cellam novitiorum, aulam hospitum.

a Accidiosus. Ita in cod. ma. S. Germ. pro : Acediosus, ut vulgo habetur, id est, piger, atque etiam qui acediæ morbo laborat. Is enim vix potest ani-

mum lectioni applicare.

b Alios extollit. Id est, aufert, amovet, subducit ab opere. Extollere videlicet hoc loco est auferre, amovere. Id clarum est ex Plauto in Mercatore.

c Ut certeri timeant. Ita apud Smaragdum, et in cod. S. Ebrul. et S. Germ. ma. vulgo: Ut cateri metum habeant.

d Neque frater ad fratrem jungatus horis incompetenibus. Jungitur frater alteri horis incompetentibus, qui tempore operis Dei laboris manuum, lectionis, refectionis, aut alicujus exercitii regularis cum altero confabulatur injussus. Quod satis patet ex textu Regulæ. Nam cum S. Benedictus jussit acrius animadverti in eum qui dum fratres lectioni incumbunt, nugis et fabulis vacat, statim subjungit : c Ne frater ad fratre u jungatur horis incompetentibus. : Ubi recte Smarag lus ait : c Illæ enim sunt horæ incompetentes fabulis vanis, quæ sunt competentes lectionibus sacris. . Idem videre est apud Ruthar lum. Sed cum S. Benedictus ita distribuat quid singulis horis faciendum sit, ut vix extra regularia exercitia aliquid temporis restet, nullæ erunt horæ competentes; quibus aliquando fratres se possint invicem de necessariis interrogare. Itaque non puto eam fuisse S. Benedicti mentem, ut monachi tot horas in opere manuum ad rigorem observent, sed instituisse tantum horas in quibus laborandum sit, et posse monachos absoluto opere quod ipsis injunctum fuit non exspectato horæ præstitutæ termino, se ab opere disjungere, ut aut lectioni. aut orationi, aut aliis suis necessitatibus vacare possint.

• Injungatur ei opus. Quod non sit servile, nec sit ejusmodi diebus prohibitum: aut si servile, quod sit licitum, ut ministerium aliquod in culina, vel in

dome infirmerum.

1 Aut delicatis talis opera, etc. Delicatus est in deliciis pastus, inquit Smarag lus. Vide superius annotata. Circa delicatos et debiles i lem statuit S. Leander lib. de institutione Virginum, cap. 15 · c Et ista sint dicta de veste et cibo et potu vel opere pro invalidis : ut quæ durius ferre non potest , tractetur talis opera aut ars injungatur, ut nec otiosi sint, A observandum est, ut in nullo voluntatem suam fanec violentia laboris opprimantur, ut effagentur: quorum imbecillitas ab abbate consideranda est.

§ II. — Ex Regula sancti Macarii (cup. 10).

• Del ent ergo fratres istum ordinem tenere. A prima usque ad horam tertiam Deo vacent fratres. A tertia vero usque ad horam nonam qui lquid injunctum fuerit a Patre, b sine aliqua murmuratione faciant. Meminere debent e in quihus injungitur, dictum Apostoli: d Omnia quæ facitis, sine murmuratione facite (Phil. 11). Timere debent illud dictum terribile: Nolite murmurare; sicut quidam eorum murmuraverunt, et ab exterminatore perierunt (II Cor. x). Debet etiam, qui præest, pater, opus, quo l'faciendum est, uni injungere, ut cæteri ejus præcepto, cui injunctum fuerit, fratres obediant sine querela.

§ III. - Item ejusdem (cap. 11).

· Si quis ex fratribus pro jejunio, vel operibus manuum suarum, quæ Apostolus præcipit : Operantes i manibus nostris, ne quem ves!rum gravaremus (I Thess. in et Il, iii), is qui talis est monachus, dignus est in omnibus. In his si fuerit aliquis infirmitate 6 olsessus, providendum est ab eo, qui præest, qualiter ipsa infirmitas sustentetur. Quod si infirmus est animo hujusmodi frater, oportet eum frequentius operari, considerans Apostolum, qualiter corpus suum servituti re ligit (1 Cor. 1x). Hoc autem

levius. • Et hæc est discretionis Regula. Hinc notandum noviter venientes, qui non sunt assueti labori manuum, non statim oneran los, sed paulatim assuefacien os. Neque ex nimio ot o subitus labor C sine gravi noxa est, > inquit Celsus, lib. 1, c. 3. De opere manuum plura vide apud Rupertum lib. m in Regulam sancti Benedicti, cap. 5 et seq.

Debent ergo, etc. Exstat in Regula ms. Macarii, et aliorum abbatum cod. Flor. et Corb.; sed codex Corl eiensis multum differt in verbis quidem ab hac Concordia, et a cod. Flor., sed non in sensu.

b Sine uliqua murmuratione faciant. Monasteriorum est pernicies murmuratio. Estque illorum præcipue qui corpore, non animo in claustris habitant, quorum no.: est cor unum, nec anima una. Ut præclare docet S. Augustinus enarratione in psalmum cxxxi: : Nam murmuratores omnes magnifice descripti sunt quodam loco Scripturarum: pra cordia fatui sicut rola carri (Eccli. xxxiii). Fenum portat et murmurat. Non enim potest rota carri quiescere a murmure. Sic sunt multi fratres, non habitant in unum, nisi corpore. Similia sane sunt præcordia murmuratorum totæ carri, qui se per cum muratione opus injunctum fa- D sa meditatione, id est, lectione. ciunt, quemadi odum rota carri que fert cum murmuratione fenum. Multum laborant et nihil profi-ciunt. Unde præclare S. Joannes Chrysostomus serm. 8 in cap. 11, ad Philippenses : Βέλτιον μηδέν εργάζεσθαι, ή μετά γογγυσμού άπολλυται γάρ και αυτό γινό είνον id est, « melius est nihil facere quam cum murmuratione. Perit enim illud quod fit. » L'que juxta mentem S. Patris Benedicti cap. 5 : c Etsi impleat jussionem; tamen acceptum jam non erit Deo, qui cor respicit murmurantis.

c In quibus injungitur, Ita in cod Flo. Lege fi,

quibus injungitur.

- d Omnia quod facitis, sine murmuratione facite. In cod. Corb. additur, et harsitatione. In versione communi: Onmia autem facite sine murmurationibus et hæsitationibus.
- · Si quis ex fratribus, etc. Habetur capite sequenti sæpius citati codicis Floriacensis. Exstat etiam in

ciat ille.

### § IV. - Ex REGULA PATRUM (cap. 5).

h Cursus vero orationum vel psalmorum, sicut dudum statutum est, vel tempus istud i meditandi, operandique servabitur. Ita meditem habeant fratres, j ut usque ad horam secun:lam legant; si tamen nulla causa exstiterit, qua necesse sit etiam \* prætermisso 1 meditem, aliquid fieri in commune. Post horam vero secundam unusquisque ad opus suum paratus sit, et usque ad horam nonam quidquid injunctum fuerit, sine murmuratione et hæsitatione perficiant, sicut docet sanctus Apostolus (Phil. 11).

## § V. — Item ex Regula Patrum (cap. 5).

■ Matutino dicto fratres lectioni vacent usque ad horam secundam : si tamen nulla causa exstiterit, qua necesse sit, etiam prætermissa lectione, aliquid fieri in commune. Post horam secundam unusquisque ad opus soum paratus sit. Usque ad horam nonam quod injunctum fuerit, sine murmuratione

#### § VI. — Item ex Regula Patrum (cap: 9).

o Die autem Dominico nihil aliud agant, nisi Deo vacent : nec pro aliqua occasione se velint, aut alios excusare. Tamen contestor, fratres, P nulla operatio cod. Corb. Profertur supra cap. 45, sub nomine Regulæ Patrum. Hic autem citatur ob illa verba S. Patris Benedicti Fratribus infirmis aut delicatis.

Manibus nostris. Ita in cod. Flor. et Corb. Hæc tamen verba non habentur in locis citatis Apostoli. In versione tainen Syra I ad Thess. u habetur: In

opere manuum nostrarum.

6 Obsessus. In cod. Corb. oppressus.

h Cursus vero, etc. Hoc capitulum reperitur in secunda R gula ms. cod. Flor. cujus initium est: Cum resideremus in unum; Habetur etiam in cod. ms. Corb.

i Meditandi. Id est, legendi. Meditari enim all-

quando legere est. Unde postea suljungitur: « Ut usque ad horam secundam legant. »

i Ut usque ad horam secundam legant. Idem statuit S. Carsarius cap. .7 Regulæ suæ : e Omni tempore duabus horis, hoc est a mane usque ad horam secundam lectioni vacent.

Prætermisso meditem. Ita in Regula ms. Flor. In cod. Corb. Pratermisso medite. In Vind. Pratermisso meditentur. Legendum puto, pratermis-

1 Meditem. Ita in Regula ms. cod. Flor. et Corb. et alibi in eadem Regula cod. Flor. « Sed unusquisbue opus suum et meditem custodiat. In Cod. Vind. legitur ita tamen meditatioms causam. Quid sibi velit τὸ meditem, non satis video. Itaque legen-

dum puto meditationem, id est lectionem.

Matutino dicto, etc. Hoc capitulum habetur in tertia Regula toties citati cod. Flor. cujus initium est, Cum in nomine Domini. Nihilque aliud comole-

ctitur, quam præcedens capitulum.

n Pratermissa lectione. In superiori capitulo juxta nostram emendationem : Pratermissa meditatione, ex quo confirmatur meditationem esse lectionem.

O Die autem Dominica. Hoc capitulum habetur in Regul: Serapionis, Macarii. et aliorum cod. Corb. et

P Nulla operatio. Ita in cod. Flor. Smaragdus legit quod nulla operatio.

in die illa sancta comperiatur, nisi tantum hymnis A suo lecto dormire: nisi forte jubente Priore ad et canticis spiritualibus a dies illa transeatur.

§ VII. - Ex REGULA PACHOMII (cap. 58).

b Si signum datum fuerit ut egrediantur ad opus, e Præpositus domus antece let eos; et nullus in monasterio remanebit, nisi is cui d Pater præceperit; et hi qui pergunt o non interrogabunt quo vadant.

#### § VIII. — Item (cap. 59).

! Cumque universæ domus in unum fuerint congregatæ, prioris domus Præpositus antecedet; et pergent juxta ordinem domorum et hominum singulorum, nec loquentur mutuo; sed unusquisquis de Scripturis meditabitur. Si forte eis aliquis occurrerit, et voluerit cum aliquo eorum loqui, s janitor monasterii, qui huic operi fuerit delegatus, occurret, B et respondebit ei, eoque utentur nuntio. b Si janitor coram non fuerit, i Præpositus domus, vel alius, cui hoc fuerit injunctum, occurrentibus respondebit.

#### § 1X. — Item (cap. 60).

i Operantes nihil loquantur sæculare; sed aut k meditabuntur ea quæ sancta sunt, aut certe silebunt.

§ X. — Item (cap. 62 1).

Operans non sedebit sine majoris imperio.

### § X1. — Item (cap. 62).

m Nec plus operis fratres compellantur facere, sed moderatus labor omnes ad opus provocet. Sitque inter eos pax et concordia, et libenter majoribus subjiciantur sedentes, et ambulantes, ac stantes in ordine suo, et invicem de humilitate certantes. C Si quid peccatum fuerit. Patres monasterii emendare poterunt, et constituere quid segui o debeant.

§ XII. - Ex REGULA SANCTI BASILII (cap. 34 P).

Interrog. Unde ergo vagatur mens nostra, et cogitationes diversæ ascendunt in corda nostra, et quomodo hoc possumus emendare, etc.

\$ XIII. — Ex Regula Stephani (cap. 11).

4 Æstatis tempore nulli liceat meridie, præter in

a Dies illa transeatur. In cod. Corb. et apud Smaragdum, dies memorata transigatur.

Si signum datum suerit, etc. Exstat in Regula

excusa S. Pachomii, art. 35.

c Præpositus domus. In Regula excusa deest vocabulum domus. Sed recte positum, et legendum Prioris domus, ut ex sequenti articulo patet.

d Pater. Id est abbas.

- · Non interrogabunt quo vadant. Recta institutio, ut discipuli suis præpositis dempta omni curiositate
- f Cumque universæ domus. Hæc verba et sequentia usque ad illa, non loquentur, non exstant in Regula excusa S. Pachomii, art. 35, licet quædam sint immutaia.
- Janitor. In Regula S. Pachomii excusa legitur, pra positus; male.
- h Si janitor coram non fuerit. Hæc usque ad finem articuli non exstant in Regula excusa.
- i Præpositus domus. De qua est ille quem extraneus alloqui cupit.

i Operantes nihil loquantur, etc. Hec videre est in

Regula S. Pachomii excusa, eo dem can. 55.

Meditabuntur. 11 est, loquentur. Ita sensus postulat, quia sequitur : Aut certe silebunt.

nubila pro custodia areæ extra lectum suum dormiat. In campo vero quando messis colligitur. si meridie dormire licuerit, non divisi, sed in uno loco, aut duobus locis dormient : quia non est incognitum, quantum mali ex occasione diaholus fecerit. Tempora vero in quibus, si vacaverit, meridie dormiendum nobis est, a die Iduum Maiarum usque in diem IJuum Septembrium observemus.

# § XIV. — Item (cap. 35 1).

'Magnopere autem ab omnibus cavendum est, ne aut in pistrino, aut in quacunque manuum operatione aliquis fratrum pigre, et non inter primos occurrat.

## § XV. - Item (cap. 33).

<sup>u</sup> Nam adhortatio laborandi quæ hactenus cum tanto temperamento a nobis charitati vestræ insinuata est, vah illa apostolica beati Pauli instantia tantum tepida est et remissa, quantum est differentia personarum; cum ille nos jubeat hactenus manibus laborare, ut habeamus unde tribuere possimus necessitatem patientibus (Eph. 1v): nos diximus. ut, vel quod nobis sufficiat, laboremus. Ille dicit seipsum in fame et siti, in frigore et nuditate, nocte et die. suis manibus laborasse, ut sibi, et qui cum eo erant necessaria non deessent (II Cor. x1; Act. xx). Nos e contra duplicia habentes in nostris usibus vestimenta, et calciamenta, et quoti liant victus de donis Dei ad saturitatem plenissimum apparatum, hortamur ut otium non ametis, sed per sincerum unanimitatis consensum unusquisque, ut prævalet, sic laboret. Ille præcepit: Qui non laborat, non manducet (II Thess. 111). Et nos fragilitatem nostram in vobis pensantes nulli vestrum, qui hactenus subdola et lubrica voluntate laborare feliciter distulistis, de necessariis rebus a fidelium fratrum a ordine quidquam subtraximus, patienter hactenus tolerantes, ut non vinceremur a malo, sed ut vinceremus malum in bono.

1 Eodem articulo.

m Nec plus operis fratres compellantur facere. Supp. quam vires eorum ferre possint. Hoc capitulum exstat în regula excusa, partim art. 100, partim. 101.

" Si quid peccatum suerit. Hic incipit art. 101 in Regula S. Pachomii excusa : ubi legitur : Si quis peo-D catum fecerit.

o Debeant. In eadem Regula excusa legitur, debest juxta superiorem lectionem.

P Vide supra cap. 25, § 4.

<sup>q</sup> Estatis tempore, etc. Hee habentur in Regula ms. Pauli et Stephani, cap. 20.

Ad nubila. Id est, sub dio, sub axe.

Area. Area est locus agricolæ arte factus ad pro-terendum triticum. Vide Virgilium lib. primo Georg.; Columellam lib. 11, cap. 20, et S. Isidorum lib. xv. cap. 13, Orig.

Cap. 33 ejusdem Regulæ cod. Flor.

u Nam adhortatio laborandi, etc. Exstat in Reg. ms. Pauli et Stephani cod. Flor., cap. 34.

Ab illa apostolica beati Pauli instantia. Id est, præ illa Pauli instantia, seu vehementi adhortatione qua nos hortatur et urget ad laborem manuum.

x Ab ordine. Ordo hoc loco est quod ordinarie datur seu ad victum, seu ad vestitum.

§ XVI. — Item ejusdem (cap. 38).

a Hoc scientes fratres, b quia otiosus corpore mohaches mente a sordidis cogitationibus nunquam poterit esse otiosus, o dicente Salomone: In desideriis est omnis otiosus; et iterum: d Multa mala excogitat otiositas : abjecto ergo a se qui hucusque talis fuit hoc vitio, promptus ad omne opus occurrat, quia scriptum est : Non oderis opera laboriosa et rusticationem ab Altissimo creatam (Eccli. VII). Ut donante Domino de propriis laboribus et rebus quotidianis et necessariis abundemus; et his quos amor spiritalis ad visitandos nos invitat, possimus convenienti mediocritate occurrere, aut quos gravis urget necessitas debito ministerio valeamus de proprio labore servire : quia Dominum Redemptorem nostrum beatius esse dare quum accipere (Act. x) certum est B e pra cepisse.

§ XVII. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 7).

f Monachus semper operetur manihus suis; ita ut qui uslibet variis opificum artibus laboribusque studium suum impendat, sequens loquentem Apostolum, qui dicit: Neque panem gratis manducavimus : sed in labore, et futigatione nocte et die laborantes (II Thess. 111). Et iterum : Qui non vult operari, non manducet (Ibid.). Per otium enim libidinis et noxiarum cogitationum nutrimenta concrescunt; per laboris vero exercitium vitia nibilominus elabuntur. Nequaquam debet dedignari monachus versari in opere aliquo monasterii usibus necessario. 8 Nam et patriarchæ greges paverunt; h philosophi gentiles sutores et sartores fuerunt; Joseph justus .  ${f C}$ cui Virgo Maria desponsata exstitit, i faber ferra-

a lloc scientes fratres, etc. Him habentur in eadem

Reg. nis. cod. Flor., cap. 35.

Duia otiosus corpore monachus, etc. D. Hieronymus in epist, ad Rassicum de vivendi forma : « Texantur et lina capien sis piscibos; scr.bantur libri, ut et manus operetur ci! um, et animus lectione saturctur. In desideriis est omnis otiosus. Ægyptiorum monasteria hune morem tenent, ut nullum al sque operis lahore suscipiant, non tam propter victus necessitatem, quam propter animæ salutem : ne vagetur perniciosis cogitationibus mens, et instar forn cantis Hierusalem omni transenati divaricet pedes suos.

· Dicente Salomone: In desideriis est omnis otiosus. Loco citato hanc sententiam profert S. hieronymus auctoris nomine suppresso, quam neque in Salomone, neque in tota Scriptura repereris: est tamen Prov. xx1, 25, quid simile: Desideria occidunt pigrum, etc. D

d Multa mala excogitat otiositas. Ecclesiasti. c. xxx, ubi in communi versione sic habetur : Mu'tum enim malitiam docuit otiositas. Cui respondet textus Græcus.

Præcepisse. Id est, præmoruisse.

1 Monachus semper operetur, etc. Exstat in Regula

excusa S. Isidori, cap. 5.

<sup>8</sup> Nam et patriarchæ, etc. Hanc totam periodem usque ad illa verba: Qui viribus corporis, etc. Profert Haymo Haiberstatensis lib. 11 de Varietate,

cap. 2.

h Et gentiles philosophi. Qualis fuit Hippias sophiturus, omnia sua vestimenta quibus tum indutus erat sibi consuerat, ut scribit Apuleius lib. 11 Floridorum. Simon Atheniensis philosophus coriarius fuit; Menedemus Eretriensis tabernacula faciebat, ut docet

A rius fuit. Siquidem et Petrus princeps apostolorum piscatoris gessit officium, et omnes apostoli corporale opus faciebant, unde vitam corporis sustentabant. Si igitur tantæ auctoritatis homines la loribus et operibus, etiam rusticanis inservierunt, quanto magis monachi, quibus oportet non solum vitæ suæ necessaria propriis manibus exhibere, sed etiam indigentiam aliorum laboribus suis reficere. Qui viribus corporis et integritate salutis consistunt, si in opere ostiosi sunt, dupliciter peccare noscuntur: quia non solum non laborant, sed etiam alios vitiant, et ad imitationem suam invitant. Propterea enim quisque i ad Deum convertitur, ut ei deserviens laboris habeat curam, non ut otio deditus inertia pigritiaque pascatur. Qui sic volunt vacare lectioni, ut non operentur, ipsi lectioni contumaces existunt. quia non faciunt quod il i legunt. Ibi enim scriptum est: Operantes suum panem manducent. Et iterum: Ipsi enim scitis, quomodo oporteat imitari nos : quia non inquieti suimus apud vos, neque panem gratis ab aliquo manducavimus, sed in labore et fatigatione die et nocte operantes, ne quem vestrum gravaremus (II Thess. in). Qui per infirmitatem corporis operari non possunt, humanius clementiusque tractandi sunt; k nec contra eos murmurandum est ab eis qui vires laborandi bahent, sed magis consulendum est eis quos sciunt corpore infirmos. Ipsi autem qui non possunt, eos qui laborant et possunt meliores sibi felicioresque fateantur. Qui vero languidus est, et laborem operum corporalium sustinere non potest, consulendum est illi, et ejus infirmitas temperanda est. Qui vero sani sunt, et fallunt, procul

Diogenes Laertius lib. 11, et Hesychius Illustris in Mene 'emo.

i Faber serrarius. Controvertitur inter doctores de arte S. Josephi beatæ Virginis sponsi, aliis eum fuis e fabrum ferrarium, aliis fabrum lignarium asserentibus. Haymo Hal erstatensis cap. citato S. Isidori sententiam sequitur, ejusdem verha, ut supra notavimus, proferens. In Evangelio communi et generali vocabi lo dicitur τίπτων, id est, faber. Hesychius: τέπτων πας τεχνίτης, id est, omnis artifex; sive, ut loquitur Suisas, τέκτων κοιοός τεχνίτης, id est, communis artifex. Tamen proprie transtur hoc nomen fabro lignario, ut docet Moschopulus cap. 4 de Schedis: Textwo mas requires. '18 we de rentouse legorται οί ξυλουργεί. Id est, τίκτων, oninis artifex. Proprie vero rixtoves cicuntur fahri lignarii. Idem dorent Glossæ veteres: τίκτων, fuber tignarius, fuber lignarius. Ex quo non immerito communi sententia fertur S. Je sepham foisse fabrum lignarium, cui astipulalatur S. Leinder cap. 14 de Institutione virginum hac in re fratri Isidoro adversatus: « Sed et Joseph. cui f erat desponsata, com esset justus, erat tan en et pauper, ita ut vitam et vestitum artificio quareret, certe faber ligoarius fuisse legitur.

i Ad Deum concertitur. Here verba, ad Deum, redun ant, nec sunt in Regula excusa. Nom qui veniebant ad monachatum, dicebantur simpliciter convei ti.

k Nec contra murmurandum est. Vide S. Basilinm cap. 32 Monas'icarum Institutionum. Sed in Regula excusa hac verba usque ad ista: Qui vero suni sunt et sailunt, non exstant, sed ex hoc codice supplenda sed (quod pejus est) mente ægroti sunt, quique, etsi humanis oculis convinci non possunt, Deum tamen non fallunt. Tales igitur ferendi sunt, si ægritudo latet; aut distringendi, si sanitas patet. Monachi operantes, a meditari aut psallere debent, ut carminis verbique Dei delectatione consolentur ipsum laborem. b Si enim sæculares opifices inter ipsos labores suorum operum amatoria turpiaque cantare non desinunt, atque ita horam suam in cantibus et fabulis implicant, ut ab opere manus non substrahant quanto niagis servus Christi sic manibus operari debet, ut semper laudem Dei in ore habeat, et lingea ejus psalmis atque hymnis inserviat. Laborandum est ergo corpore, animi fixa in Deum intentione; sicavertatur a Deo. Propriis autem temporibus oportet operari monachum, et propriis orationi lectionique incumbere. Horas enim debet habere monachus congruas, et ad singula officia deputatas. Partes autem temporum suis quibusque operibus taliter deputanfur. Æstate enim a mane usque ad horam tertiam laborare oportet; a tertia vero usque ad sextam lectioni vacare; dehine usque ad nonam requiescere; post nonam autem usque ad tempus vespertinum iterum operari. Alio autem tempore, id est, hieme, autumno, sive verno a mane usque ad tertiam legendum; post celebrationem Tertiæ usque ad nonam Liborandum est; post refectionem nonæ ant operart oportet aut legere aut sono vocis aliquid meditari. ullet Quecunque autem operantur monachi manibus suis  ${f C}$ Præposito deferant: Præpositus autem principi mopachorum, nihifque operis apud fratres remaneat, ne sollicitudinis cura mentem ab intentione contemplationis avertat. Hortos olerum, vel apparatus ciborum propriis sibi manibus fratres exerceant. Ædificiorum autem constructio et cultus agrorum ad opus servorum pertinebunt. Nullus monachus amore privati operis illigetur; sed omnes in commune la-

· Meditari et psallere debent. Ut labor sit rerum divinarum meditatione levior, nec mens, dum corpus operatur, maneat otiosa. Quod sane contingit, cum tota operi immergitur, aut aliud agens, vanisque cogitationibus induscens a Deo distracta longius avolat. Idem de antiquis monachis refert ipse Isidorus lib. 11 mibus operantes, et ipsum laborem divino celenmate consolantur. > Locus sumptus est ex D. Augustini libro de Opere Monachorum, cap. 17: « Cantica vero divina cantare etiam manibus operantes facile pos-sunt, et ipsum laborem divino celeumate consolari. » Celeuma est vox nautarum se ipsos ad opus nauticum adbortantium. Idem locus profertur ab Haymone Hab berstateusi lib. 11 de Varietate, cap. 50.

b Si enim sœculares opifices, etc. Locus sumplus ex D. Augustino lib. de Opere Monachorum, cap. 17: An ignoramus opinoes quibus cantibus et plerumque etiam turpitudinibus theatricarum fabularum donent corda et linguas suas, cum manus ab opere non recedant. , Refertur etiam ab Haymone loco

citato.

c Quæcunque autem operantur, etc. Idem Isidorus lib. 11 de Ossic. eccl. cap. 15. Quid simile habet S. Augustinus lib. 11 de Moribus Ecclesiæ.

dubio dolendi atque lugendi sunt : quia non corpore, A borantes Patri sine murmuratione obtemperabunt. Monachi præpositis suis sine ulla murmuratione obtemperare debent, ne sorte ea sententia pereant, una perierunt hi qui in deserto murmuraverunt. Si enim illis parvulis adhuc in lege et rudibus nequaquam indultum est, quanto magis his qui perfectionis legem perceperunt non parcet, si talia gesserint.

#### § XVIII. — Ex REGULA SANCTI FRUCTUOSI EPISCOPI (cap. 6).

d In operando hæc ratio conservetur. c Verno vel æstate, dicta Prima commoneantur decani a priposito suo quale opus debeant exercere: atque illi reliquos fratres. Tum demum dato signo, sump:is ferramentis congregentur in unum, factaque oratione pergent f recitantes ad opus usque ad horam diei que manus in opere implicanda est, ut mens non B tertiam: revertentesque ad ecclesiam, Tertiaque celebrata, residentes suis locis studeant lectioni vei orationi. Verum si opus tale est, quod non intermittatur, in opere ipse Tertia dicatur, et sic 8 recitando revertantur had cellam, et i consummata oratione, i ablutisque manibus k confestim ad ecclesiam conveniant. Et si reficiendum ad sextam est, peracto officio Sextæ, ab oratione pergant ad mensas: refectique congrue, iterum facta oratione, quiescant. Deinde celebrata Nona, si necesse est revertantur ad opus, quousque 1 ad duodecimæ officinm conveniant. m Sin autem, residentes taciti per cellulas suas, hi quorum jam ætas perfecta est, et conscientia pura, meditentur eloquía Domini, vel opus quodlibet intra cellulam injunctum exercentes nusquam prorsus, excepta causa necessitatis, audeant progredi, nisi fuerint a seniore præcepti. Jumores vero coram suis residentes decanis, lectioni, vel recitationi vacent: nec se inconsulto seniore junior a sua auferat sessione, aut ad alterius decani locum audeat pergere: sed tam in sessione quam etiam in operatione semper decani a decania segregata consistant. Juniores quippe suos jugiter decanus ille commoneat, ne in aliquam negligentiam decidant; sed viros spiritales

> d In operando, etc. Hæc reperire est in Reg. ms. S. Fructuosi episcopi cod. Crass., eod. c. 6.
>
> • Verno vel arste te. Particula vel hic sumitur copu-

lative, sicut infra hoc capitulo.

1 Recitantes. Psalmos videlicet in ipso itinere, ut ex infra cictis clarum est: Ad opera cum egressari de Off. Eccl., cap. 15: « Canust autem psalmos ma D sunt, orationem facturi invicem conveniant; qua completa incipiat pra positus psalmum, et sic recitantes pergant ud operationem.

g Recitando. Psalmos.

h Ad cellum. Id est, ad monasterium: quia egrediebantur foras ad opus. Vide superius annota!a.

i Consummata oratione. Id est, absoluto psalmo et collecta ad finem operis.

i Ablutisque munibus. Quæ sordidatæ erant propter k Confestim ud ecclesiam conveniant. Sextam cele-

braturi, quia cum non intermittebatur opus, dicebant Tert am in ipso operis loco; et consummate opere redibant Sextæ cursum acturi.

1 Ad duodecimæ officium. ld est, ad synaxim vespertinam, quæ hora duodecima, cadente sole agebatur antiquitus, ut supra notatum est.

m Sin autem. Nempe nihil superest, quod necesse sit agere.

et sanctos illis semper in exemplo proferat; et illo- A redactam in manipulos segetem igne jubaris flammas rum contemplatione assidua ad meliora proficiant. Autumni vel hiemis tempore usque ad tertiam legant, usque ad nonam operentur, si tamen est quodlibet opus, quod fiat. Post nonam iterum usque ad duodecimam legant; a duodecima meditentura usque ad vesperam. Ad opera cum egressuri sunt orationem facturi invicem conveniant: qua completa, incipiat præpositus psalmum, et sic recitantes pergant ad operationem. Cum operantur, non inter se fabulas vel cachinnos conserant, sive luxurientur; sed operantes intra se recitent taciti, aut psallant aliquid, aut recitent pariter, aut certe sileant.

§ XIX. — Ex Regula sancti Ferreoli (cap. 26).

b Ut usque ad horam diei tertiam omni tempore lectioni monachus tam senior quam extremus vacare B procuret. Et sic demum in reliqua parte diei deputati operis cura succedat præter ægrotos tantum, quibus imponi hoc supra propriam voluntatem vel potius virtutem communis infirmitas non permittit. Nam et bi quibus fructuum colligendorum tempore fuerit ab abbate imperatum, ut matutinis horis aliquid vel laboris exerceant, hac lege non tenebuntur; neque huic definitioni putabuntur exstitisse contrarii, cum imperata sibi utilitatis causa compleverint. Etenim moris est agricolis, ut vix reddito adhuc mane arida frumenta non nisi deciduo madida facta rore succidant, ut lætam minus segetem facilius fervoribus insecutoribus cripiant, dum in exordio diei blandi aeris temperamenta custodiunt. · Sæpe enim ex industria factum scio, ut a dubia adhuc luce prius- C quam, ut dicere possumus, orbe solis ardorem biberit

a Usque ad vesperam. Hoc loco sumitur latius vespera pro ipso noctis initio: cum alias idem sit vespera ac duodecima, ut supra dictis patet.

b Ut usque ad horam diei tertiam, etc. Regula Tetradii, seu Teridii, cap. 4: c Omni tempore usque ad tertiam legant: post tertiam unusquisque si in-

juncta opera faciat. 🕽

Sa pe etenim ex industria, etc. Locus corruptus et ita emendandus : Sape etenim ex industria factum scio, ut dubia adhuc luce, prinsquam, ut dicere possumus, orbis solis ardorem biberit, redacta in manipulos segete igneas jubaris flammas cum fructibus ejus messura evaserit, ubi το orbis, est terra, et το jubaris, solis; non enim jubar hoc loco sumitur pro aurora, sed pro sole.

d Dubia adhuc luce. Dubia lux est diluculum, ita

apud tragicum in Hippolyto, act. 1:

Dum dubia lux est..... Sic dubius dies in OE lipo:

Dum nocte pulsa dubins effulsit dies.

Græce, λυκόςως. Homero Iliade VII: ἀμφιλύκη νύξ. Τό μετέχου σχότους χαί φωτός ἀπό μεταγοράς των τριχών τῶν λύχων, id est, particeps tenebrarum et lucis, translatione sumpta a pilis luporum, inquit auctor veteris Etymologici; quia, ut scribit Demetrius Triclinius in Electram Sophoclis, lux circa initium habet lupi colorem : vel quia intempesta nocte nunquam lupus oculorum usura caret. Hem scribit Ælianus lib. x de animalibus, cap. 20, dicitur et λύκη. Macrobius lib. 1 Saturnal., cap. 17: < Prisci Gracorum primam lucem quæ præcedit primos exortus λύκκυ appellaverunt έπο του λύχου, id est tempore hodieque lycophos nominant: sed locus corruptus, et pro, id

cum fructibus messuram ejus evaserit. Hoc ergo si etiam a monachis, qui operi insistunt, ut superius diximus, fuerit observatum, non erunt pronuntiandi pro o compendio operis Regulæ transgressores.

§ XX. — Item (cap. 28).

Monachum absque certis solemnitatibus, vel manifesta ægritudine diem sine operatione transigentem a convivio decernimus excludendum juhente beato Apostolo: f Qui non laborat, non manducet (II Thess. ni). Secutoras tamen excusationes inutilium prævidemus, et propterea modum ponimus otiosis. Dicturus est enim unus ex talibus: Ego non possum operari, quia amisso robore juventutis sum ad omnia senex invalidus. Alius: Neque ego possum, quia sura infirmitate jam fractos. Dicturus etiam tertius (si potuerit inveniri): Non possum etiam ego, quia laborum me assiduitas contrivit, itinerum longitudo quassavit, fortitudinem mihi abstulit sollicitudo commissa, virtutem meam actio exspoliavit imposita? Sed his quasi contrarius sermo rationis occurrat revincens eos et dicat: Ut quis non valet insistere operi, det promptius operam lectioni: quieunque agram non excolit, Deum dupliciter colat; et inter reliquas etiam hanc quærat artem, ut paginam pingat digito, qui terram non præscribit aratro; quia qui, nt supra diximus, agriculturam exercere non valet, legere, s scribere, quod est præcipuum opus, piscium etiam providere capturam, h retexere, calecamenta fratribus præparare, vel reliqua, quæ similia sont, facere atque implere potest. Quisquis ergo ex his omnibus non elegerit, quo occupetur

est tempore, lege, id temporis hodieque, etc.

· Compendio, id est, utilitate. S. Cyprianus lib. de Zelo et Livore: Ut animam pecunia cap at, ingerit perniciosa compendia. Contrarium est dispendium.

Qui non laborat, non manducet. Ita etiam ci-tatur locus in Regula Pauli et St phani cap. 34, sed potius ex memoria, quam ex co ice : nam in versione communi, quæ textni Graco omnino respondet, ita habetur: Si quis non vu't operari, non man-

8 Scribere, quod est pracipuum opus. Antiquum et usitatissimu:n monachorum opus fuit Ilbros scribere. Monachi Sancti Martini Juniores librorum scriptioni operam dahant, grancioribus contemplationi rerum divinarum incumbentibus, ut refert Severus Sulpitius in ejus Vita. S. Ephræm Parænesi 47 recensens opera monachorum hac ait : c Polchie et eleganter scribis. . S. Hi ronymus in epist. ad Rusticum monachum de vivendi forma ei suadet, ut libros scri-bat : « Scribantur libri, ut et manus operentur cibum, et animus lectione saturetur. . Evagrius libros scribebat, ut refert Palladius in Lausiaca cap. 86. S. Theo oricus abbas S. Martini Sagiensis eamdem operam navabat, ut a nobis notatum fuit in observationibus ad nostrum Martyrologium. Sed id testantur veteres bibliothecæ monasteriorum multis codicibus mss. adhuc refertæ in quibus scribendis monachi desudantes doctrinam posteritati conservaverunt. Sed de his vide Trithenium libr. de Laude Scriptorum Manualium, cap. 5.

1 Reterere. Lege: Rete texere, ut in cod. Vind. quod opus etiam injungit monacho Rustico S. Hieronymus epistola citata : ( Texantur et lina ca-

piendis piscibus. >

### § XXI. — Ex REGULA CASSIANI (cap. 8).

a Illud quoque apud Patres omni observantia custoditum est, ut b in responsione Alleluiæ nullus dicatur psalmus, nisi ille, qui in titulo sub c Alleluiæ inscriptione prænotetur.

## § XXII. — Item ex eadem Regula (cap. 9).

d Cum autem fuerint orationes canonicæ ex more finitæ, unusquisque ad suum recurrens locum, aut solus, e aut cum alio pro societate operis, vel disciplinatus sedere permittitur, f idem iterum orationum officium velut peculiare sacrificium studiosius celebrare non cesset.

## § XXIII. — Item ex eadem Regula (cap. § 10).

Nec ulterius quisquam post purificationem nocturnarum vigiliarum in requiem somni iterum resolvatur, donec superveniente die nocturnæ meditationi operatio diurna succedat : ne forte puritatem nostram psalmis, orationibus acquisitam invidus diabolus quadam somni illusione contaminet. Quia post illam satisfactionem confessionis, quam Deo pro negligentiis, sive ignorationibus nostris, obtulimus, invidus inimicus, si tempus quietis invenerit, maculare festinat, et tunc siduciam nostram præcipue dejicere, atque enervare contendit, cum frequentius et purius nos orare præviderit. Nam

a Illud quoque apud Patres, etc. Hic textus sumptus est ex libr. 11 Cassiani de Nocturn.

b In responsione. Responsio hoc loco cantus est, et respondere est cantare. Gregorius Turon. libr. vi Hist., cap. 4 : « Quia, inquit, Gloriam non recte respondetis: nos dicimus: Gloria Patri per Filium.

· Sub Alleluiæ inscriptione. Psalmi quibus inscriptio est Alleluia, sunt viginti quos solos cum Alleluia monachi Ægyptii canere solebant.

d Cum autem, etc. Hic textus habetur cap. sequenti ejusdem libri.

 Aut cum alio pro societate operis. Leg., Aut cum alio cum quo pro societate operis: nam duo in cella habitabant, ut supra notatum est.

Idem iterum officium. Id est, duodenarium psalmorum numerum, jam antea in vigiliis nocturnis persolutum, ut ex capite Cassiani citato manifestum est.

<sup>8</sup> Ex codem libro, cap. 1.

h Completis autem vigiliis, etc. Hæc sumpta sunt

ex cap. 15 ejusdem libri.

i Üt psalmum. Olim fuit monachis usitatum semper ubique psalmos Davidicos meditari, ahisque viris sanctis; nec immerito: nam, ut ait S. Ephræm in Tractatu, quod ludicris est abstinen ium : Psalmus dæmonas propellit, psalmus telum in nocturnis timoribus, psalmus diurnorum requies laborum, p almos infartibus tritela, psalmus senibus conso-latio, mulieribus ornamentum decentissimum. Hic festa collustrat, hic eum qui secundum Deum est, dolorem procreat. Psalmus siquidem ex I pideo licet corde lacrymas excitat. Psalmus angelorum opus, coelestis vitre ratio et ins itutum, spiritalis est quidam suffitus. Hie mentem illuminat, hie in coelum reducit, hic homines Deo familiares colloquio reddit, animam lætificat, otiosas collocutiones removet, risumque exterminat, de judicio nos admonet, dissi-

opere, famem cum improperio sustinere conten- A multoties quos per totum noctis spatium sauciare non potnit, post completas v gilias sub unius horæ brevissimo tempore quiescentes dehonestare conatur.

#### § XXIV. — . tem ex eadem Regula (cap. 12).

h Completis autem vigiliis, et absoluta congregatione, nullus, vel ad modicum, stare cum al.e.o. aut sermocinari præsumat, nisi forte necessitas alicujus operis opportuni aliquid ante deliberare compellit. Cum vero in opere fuerint fratres, nulla inter eos sermocinatio penitus conferatur; sed sic unusquisque opus exsequatur injunctum, i nt psalmum aut Scripturam quamlibet memoriter recenseat, et non solum conspirationi noxi:e, vel consiliis pravis, B sed nec otiosis quidem fabulis aliquam unius borz partem impertiat; sed in spiritali meditatione et linguæ et cordis sit jugiter occupatus. Summa nanique observantia custodiri debet, ne quis cum alio præcipue vel ad punctum temporis pariter stet, aut alicubi in partes ceaat, vel manus suas invicem teneant.

#### § XXV. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 10).

Omni tempore duabus horis die spiritali i meditationi vacabunt. Æstatis vero tempore k matutinis ex more completis, et prima dicta, omnes opera quæ jubentur assumant. Deinde tertia celebrata, ad

dentes reconciliat. Ubi psa!mus cam compunctione, ibi et cum angelis suis Deus adest. > Hæc ille. Oral. cap. 11. Sed quorsum huc referatur, non C Sed præclare etiam Cassiodorus lib. de Ins tutione Divinarum Scripturarum, cap. 4: « Psalterium est quadam cœlestis sphæra, stellis de sa micantibus, et, ut ita dixerim, qui am pavo pulcherrimus, qui velut oculorum orbibus et colorum mu tiplici et decora varietate depingitur. Paradisus anim rum poma continens innumera, quibas suaviter mens bumana sagi ata pinguescit. Duam formi labilis sit dæmoni psalmus, pra clare docet Marcellus abbas in Scithi, apud Joannem Moschum, cap. 152: Credite mihi, filioli, nihil ita perturbat, et concitat, et irritat, et vulnerat, et perdit, et contristat, et contra nos commovet damones ipsumque perditionis anctorem, sicut perpetua psalmorum reditatio. > Et paulo post. Nam cum psalmos medita nur, partim quidem nobis ipsis. Deum laudando oramus, partim vero male ictis insequimur dæmones, ut cum dicimus : Miserere mei, Dens, etc. Tunc vero persequimur dæmones, cum dicimus : Exsurgat Deus, et dis-D sipentur inimici ejus, et rursus, Vidi impium s.per-exultatum, etc. S. Athanasius in epist. ad Marcellinum psalmorum volumen appellat paradisum, in quo sunt omnia genera lignorum plantata, demonstratque ceteros Scripturæ li iros hoc uno psalmorum volumine contineri. Quam præstans sit et excellens i salmorum materia fuse et larat S. Anastasius Sinarta in oratione de sacra synaxi : 'H 🗣 🕸 🕮 🕶 βιόλος θεοσεδείαν παιδεύει, περί πιστεως τομφίετ ί, σωρροσύνην οιδασκεί, etc., i : est : « Liner Ps linorum pieratem cocct, de fice instituit, temperantiam tradit, ad timorem Dei ducit, de punitione disserit, ce compunctione, de continentia, de pornitentia, de compassione, le charitate Dei, de patientia, de castitute, de longanimitate, de jejunio, de beneficentia. >

i Meditationi. Id est lectioni, ut postea dixit.

k Matutinis. Intelligit laudes matutinas, que dici debent sub auroram.

expedienda quæ suscepta fuerant revertantur. A Nec A operi manuum insistendum est, ut lectionis fructus collocutione quarumcunque fabularum sæcularium occupentur, nisi fortasse hæc proferat sermo relatoris, quod animam ædificet audientis. A sexta quoque hora usque ad nonam vacent quieti vel etiam lectioni. Post horam vero nonam usque ad horam lucernarii b omnes in unum solatium commodabunt. Hiemis vero tempore, matutinis vel prima transactis, omnibus usque ad tertiam vacare conceditur lectioni. Qua consummata, gratanter quod eis injunctum fuerit implere festinent, ut jam dictum est, usque ad horam lucernarii. c Hi vero qui deputati esse videntur culturæ, hac observatione constringi pro operis assiduitate non possunt; sed, ut tempus exegerit, aut labor corum opera injuncta monstraverit, sic consideratione præpositi gubernentur; binis B et ipsi horis lectioni nihilominus vacaturi. Quando messes et vindemiæ colliguntur, bis in die, id est, liora sexta et duodecima, refectionem accipiant. Quarta vero et sexta feria ita moderari opera debet, ut, si sieri potest, statuta jejunia non amittant, sed universa, prout utilitas aut labor exegerit, ita senioris judicio disponantur. Nemo tamen extra monasterium manducet aut bibat; hoc enim Regulæ non recipit disciplina, ut vel poma vilia sumantur. Aquam ipsam ante refectionem legitimam bibere non præsumant.

§ XXVI. — Ex Regula Cujusdam Patris (cap. 12). Operandum namque est omni tempore præter dies festos, ut habeatur vel propriæ necessitatis usus, vel egenis unde detur d suffragium. Sic tamen C mente humili et contrito corde hæc propter timoren.

non omittatur, sed statuto tempore operi detur intentio, ac deinceps lectioni divinæ vacetur. Operatio manuum ab hora secunda sumat exordium, et in horam nonam finem accipiat: ab hora vero nona lectio usitetur. Et si aliquando proprium aliquod opus faciendum aut vestimenti consuendi vel lavandi. aut quodlibet aliud opus, per abbatis, vel præpositi commeatum faciant. Et si forte opus e fortius supervenerit, ut maturius arripiant operari, vel propter ferventem æstum, hoc abbatis arbitrio considerandum est, ut secundum quod tempus exigit, aut fortioris laboris pondus, vel ad sextam, ut juste judicaverit, ab opere sit quiescendum, et post quietem vel refectionem usque ad vesperam sit operandum. Illud inter omnia vel abbas, si præsens suerit, coerceat. aut præpositus, qui ejus vice relinquitur, ut nullus penitus monachus fabulis otiosis præter necessariam interrogationem vacare permittatur, sed in ipso opere manuum operis Dei recordatio teneatur. Id est. ut dum exterius per temporalem opportunitatem manus operibus occupantur, interius mens cum linguæ meditatione psalmorum ac scripturarum recordatione dulcescat. Nam si violator hujus regulæ fabulatione delectetur, silentii pœna castigetur. Focos vero f in schola pænitentes (si fuerint) bini et bini per hebdomadas faciant. Similiter ad caput fratrum lavandum per singula sabbata, h vel balnearum usus per festas solemnitates præparent; i aut si sunt alia extrema, pœnitentes faciant, ut dum

One collocatione quarumcunque fabularum sæcularium occupentur. Idem præcipit S. Pachomius, art. 35 : Operantes nihil loquantur sæculare.

Domnes in unum solalium commodabunt. Id est. simul laborabunt se mutuo adjuvando. Solatium hoć loco est auxilium.

· Hi vero qui deputati esse videntur culturæ. Agrorum. Idem statuit S. Ferreolus, cap. 26 Regulæ suæ.

d Suffragium. Suffragium hoc loco est alimonia, sustentatio. Ita in concilio Toletano 111, cap. 3: e Hæc sancta synodus nulli episcoporum licentiam tribuit res alienare ecclesiæ, quoniam et antiquis canonibus boc prohibetur. Si quid vero quod utilitatem non gravet ecclesiæ pro suffragio monachorum vel ecclesiarum ad suam parochiam pertinentium dederint, firmum maneat.

Fortius. Id est, majus, difficilius.

f In schola. Id est, in dormitorio, ut supra notatum est.

8 Ad caput fratrum lavandum. Olim monachi caput lavabant , quod apparet ex ms. S. Columbani Pœnitentiali : « Pœnitentes fratres , quamvis opera difficilia et sordida efficiant, non lavent capita, nisi in die Dominico, id est, octavo. Sin autem', nisi in quinto decimo die, aut certe propter fluentium capillorum incrementum. >

Vel balnearum usus per festas solemnitates. In ms. Concordiæ legitur per sectas, reposui per sestas, aut sane legendum per certas. Olim monachi et moniales quibusdam solemnitatibus instantibus, maxime Paschæ et natalis Domini, balneis utebantur. Concordia S. Dunstani, cap. 3: Crucis vero veneratione peracta (loquitur de die Parasceves), quibus vacuum fuerit, ministri vel pueri se radant, et balteent, si tanta fuerit cohors societatis, ut sabbati crastini ad

boc non sufficiat dies. . Lantfrancus in Decretis, c. 1, § 2: « Vigilia tamen apostoli (Thomæ) si dies Dominicus non fuerit, radantur fratres, ut duobus diebus ante Dominicam Nativitatis sint omnes halneati. Si necesse sit, ipso apostolicæ festivitatis die balneari possunt. » Postea describitur modus in ipsis balneis tenendus; et § 4, de tempore passionis Dominicæ. Feria tertia radendi sunt fratres in claustro simul ipsa die, et in crastina debent esse balnea præparata. » Rituale ms. monasterii Culturæ Cenomanensis, quod usitatorium vocant : c Balnetia quinta vel quarta die peragantur omnia lucente die. Beda libr. IV Hist. Angl., c. 19, de sancta Edildrida abbatissa: t Raroque in calidis balneis, præter imminentibus solemniis majoribus, verbi gratia, Pas-chæ, Pentecostes, Epiphaniæ, lavari voluerit. S. Wiborada martyr inclusa in monasterio S. Galli ter quotannis, de licentia abbatis sui, balneis utebatur, ut in ejus Actis habetur : forsitan istis diebus Paschæ, Pentecostes et Epiphaniæ instantibus, ut probabile est. Neque hæc Regulæ S. Benedicti adversantur, qui non omnino a sanis balneum removit, sed tardius concedendum edixit. Nec immerito. quia ad pellendum ex animo mœrorem conducit, ut notum est ex S. Augustino lib. 1x Confes., cap. 12: Visum est etiam mihi, ut irem lavatum, quod audieram inde balneis nomen inditum : quia Græci βαλωνείον dixerint, quod anxietatem pellat ex animo. ».

1 Aut si sunt alia extrema facienda, pænitentes faciant. Idem præstabant pœnitentes in monasterio S. Columbani, ut satis liquet ex ejus Ponitentiali : Pœnitentes fratres, quamvis opera difficilia et sordida efficiant, , etc.; extrema hoc loco, id cst, vilia.

Domini faciunt, ab omnipotentis Dei misericordia A dens e operi manuum, sive lectioni intentus, aut in celerius a suis delictis laventur. a Quando ad opera eundum est, istud capitulum psallatur: b Sit splendor Domini Dei nostri super nos, et opera manuum nostrarum dirige. c Quando vero finitur opus, istud dicatur capitulum : Benedicat nos Dominus Deus noster, et benedicat nos Deus, et metuant eum omnes fines terræ.

§ XXVII. — Ex Regula Fructuosi.

- d Cum vacant e ab operatione fratres, f nullus se proprio citra permissionem decani vel præpositi movere audeat loco, neque conferre fabulas, deambulationesque peragere inquietas et otiosas; sed resi-
- Quando ad opera eundum est, etc. Monachis usitata fuit oratio ante opus manuum, ad poscendum Dei auxilium. S. Fructuosus, cap. 6: Ad opera B cum cgressuri sunt, orationem facturi invicem conveniant. . S. Columbanus in Poenitentiali ms. : · Ingredi vel egredi domum, aut opus facere sine oratione et signo crucis, duodecim plagis. > Supple emendetur. Ibid. supra: ( Similiter qui orationem ante opus aut post opus oblitus fuerit, duodecim percussionibus. . Hujusmodi orationis formula hahetur in Memoriali, quomodo in monasterio conversari debemus.
- b Sit splendor, etc. Nota antiquum morem canendi hunc versum pro opere manuum, qui adhuc perseverat, dicta prima.

e Quando vero finitur opus, etc. Sic etiam fiebat

orationis contemplatione defixus, signo universali monitus surgat concitus, communi oratione vel operatione detinendus. Alias neque respicere, neque appellare alium citra permissionem sui senioris est quisquam e fratribus permittendus. In habitu quoque et gressu monachi ita definitum est, ut nulla diversitas esset, sed omnes cultu vestimentorum, non vario, sed uno et sincero manerent.

§ XXVIII.—Ex Regula sancti Augustini (cap. 43) L. Qui instrmi sunt ex pristina consuctudine aliter tractantur in victu, etc.

oratio completo opere. Et patet ex loco citato S. Columbani, et ex Regula S. Fructuosi archiepiscopi, cap. 6: « In ipso opere tertia dicatur, et sic recitando revertantur ad cellam, et consummata oratione ablutisque manibus confestim ad ecclesiam conveniant. > Hujus orationis formula habetur in citato Memoriali.

d Cum vacant, etc. Hæc habentur in Regula ms.

S. Fruc. Brac., cap. 8 cod. Crass.
• Ab operatione. Communi videlicet.

I Nullus se proprio, etc. Idem statuit cap. Re-

8 Operi manuum. Particulari videlicet, quia paulo ante locutus est de communi.

h Vide supra, cap. 45, § 12.

## CAPUT LVI.

#### DE QUADRAGESIMÆ OBSERVATIONE.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Licet omni tempore vita monachi Quadragesimæ debeat observationem habere, tamen, quia paucorum est ista virtus, ideo suademus istis diebus Quadragesimæ omni puritate vitam suam custodire, omnes pariter et negligentias aliorum temporum his diebus diluere. Quod tunc digne sit, si ab omnibus vitiis temperamus, orationi, fletibus, lectioni et compunctioni cordis, atque abstinentiæ operam damus.

- <sup>a</sup> Licet omni tempore vita monachi, etc. Quia monachi vita poenitentia perpetua est. Hanc Quadragesimæ vitam duxerunt prisci illi monachi qui, excepta Dominica et aliquando sabbato, quotidie usque ad vesperam jejunabant, duobus parvis paximatiis et aqua contenti : ad quæ leviuscula quædam olera vel legumina nonnulli adhibebant, ut taceam de his qui tres aut quatuor dies, aliquando hebdomadem D integram, sine cibo et potu transmittebant, ut videre est apud Cassianum passim, maxime lib. iv de Institutis renuntiantium; Severum Sulpitium in Dialogis, Palladium, Joannem Moschum et in Vitis Patrum. b Ergo his diebus augeamus, etc. Idem monet S.
- Ambrosius, lib. m de Virginibus : . Debet esse aliquid, quod quadragesimæ diebus addatur. > Id videre est etiam passim in Vitis Patrum.

Indiciam. Est quod cap. 35 dixit, statutam. Indicere enim aliquando est statuere. Verrina V : « Legem enim sibi indicunt innocentiæ. >

d Propria voluntate. Id est spontanea; quæ, ut postea præcipit, subjicienda est abbatis judicio.

· Cum gaudio sancti Spiritus. id est, cum gaudio vere spiritali, quod procedat a Spiritu sancto, non a spiritu superbiæ et vanæ gloriæ, juxta S. Ambro-

C b Ergo his diebus augeamus nobis aliquid ad solitum pensum servitutis nostræ orationes peculiares. ciborum et potus abstinentiam : unusquisque super mensuram sibi e indictam aliquid d propria voluntate cum gaudio sancti Spiritus offerat Deo. Id est. f subtrahat corpori suo de cibo, de potu, de somno, <sup>8</sup> de loquacitate, de scurrilitate : et h cum spiritalis desiderii gaudio i sanctum Pascha exspectet. Hoc ipsum tamen quod unusquisque offert, abbati suo sium loco supra citato, cum agens de hoc augmento

sed religionis. 1 Subtrahat corpori suo de cibo, de potu. Id statuit juxta morem priscorum monachorum, qui in Quadragesima austerius et districtius vivebant, ut notum est ex Palladio in Macario Alexandrino, et ex Vitis Patrum.

subjungit : « Sed ita ut nibil ostentationis causa fiat,

<sup>8</sup> De loquacitate, de scurrilitate. Non hic ita præ-cipitur aliquid de loquacitate et scurrilitate subtrahere, quasi ejusmodi vitia monachis permittantur, quemadmodum potus et cibus; sed hace addidit S. Benedictus propter infirmos, qui, si non possint loquacitatem et scurrilitatem ex toto amputare,

saltem ex parte minuere conentur.

b Cum spiritalis desiderii gaudio, etc. Ille sanctum Pascha cum spiritalis desiderii gaudio exspectat, qui totam Quadragesimem in pœnitentiæ actibus traducens cum Christo in Paschate spiritaliter resurgere peroptat, in pœnitentiæ præmium hoc sacro

die ejus gratia affatim cumulandus.

i Sanctum Pascha. Vocat sanctum Pascha ob hujus diei reverentiam. Ita huac sacrum diem sexta synodus, can. 66, άγιαν άνοστάσιμεν ήμέραν appellat.

suggerat, et cum ejus siat a oratione et voluptate. A potest communem cibum cum omnibus sumere, b Quia quod sine permissione Patris spiritalis fit, præsumptioni deputabitur, non mercedi. Ergo cum voluntate abbatis omnia agenda sunt.

§ II. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 88).

Interrog. . Si quis supra vires vult abstinere, ita etiam ut in opere mandatorum impediatur per nimiam abstinentiam, si oportet ei concedi? Resp. Interrogatio vestra non mihi videtur competenter adhibita. d Non enim continentiam in cibis solum esse diximus: o nam hæc ab apostolo Paulo etiam culpabilis invenitur, si non cum fide et ratione fiat, f cum dicit : Abstinentes se a cibis quos Deus creavit (Col. 11). Sed illam diximus esse perfectam continentiam, qua se quis a prioribus suis voluptatibus continet. Quantum autem babeat periculi, qui voluntatem propriam fa- B o in secundum, quodeunque fuerit crudum cum pocere vult, et non Domini, certum est ex his quæ Apostolus dicit : Facientes voluntatem camis et cogitalionum, eramus natura filii iræ, sicut et cæteri (Eph. 11).

§ III. - Item (cap. 89).

Interrog. 8 Qui satis jejunat et in refectione non

id est, sanctum resurrectionis diem; et Joan. Moschus, cap. 165, Canon. 61 Ecclesiæ Africanæ, άγιο Harza. Quemadmodum et Constitutio Emmanuelis Compeni imperatoris. Conc. Carthag. v, venerabilem Paschæ diem. Sidonius, lib. 1v, epist. 14, sacrum Pascha. Concilium Matisconense 11, sanctum Pascha. Codicis lex, ut in die, de seriis, sanctum diem Paschæ. Lex, provinciarum præsides, eodem titulo, venerabilem Paschæ diem.

· Oratione. Id est, permissione, ut supra notatum C ciunt.

est, et sequentia indicant.

D Quia quod sine permissione Patris spiritalis fit, etc. Aurea prorsus ac divina sententia, sanctoque Benedicto digna; quam si in animo alte defixam habet monachus, facili negotio poterit diaboli strophas et præstigias eludere, ac superbiæ fastum calcare.

o Si quis supra vires. Exstat apud S. Basilium.

interr. 128, et apud Rufinum, cap. 50.

Non enim continentiam in cibis. Ita apud Rusinum. In textu Græco additur άλόγων, id est ratione carentibus. Sed hoc vocabulum non videtur esse ad mentem S. Basilii. Hic enim agitur tantum de abstinentia a cibis.

· Nam hæc etiam ab apostolo Paulo culpabilis invenitur. Rectius in textu Græco: Συμβαίνει ή ἀπὸ τοῦ ᾿Αποστόλου χατηγορουμίνη ἀρειδία, id est, ex qua contigit immoderata corporis afflictatio, y quæ a divo Paulo damnatur. Respicit enim ad verba Apostoli cap. 11 ad Coloss.: Et non ad parcendum corpori. D In textu Græco, και άφειδία σώματος, id est in affictatione corporis. Αφειδία, αρτίρια, id est, tolerantia, pa-tientia, apud Hesychium, rigor ille quo quis non sibi parcens se nimio labore aut abstinentia et similibus macerat, qualis ille Menedemus apud Terentium, qui filii sugam iniquius ferens, manum a rastris non removebat, cui proinde dicebat amicus Chremes:

..... queso tandem aliquantulum Tibi parce.....

f Cum dicit, abstinentes se a cibis, etc. Ita apud Rusinum. Sed hæc non exstant in textu Græco, et recte quidem.

Qui satis jejunat, etc. Exstat apud S. Basilium interr. seq. et apud Rufinum capite eodem. In textu Græco legitur, πολλά νηστεύων, id est, qui multum je-

h Ex jussu. Ita apud Rusinum. Sed lege, ex usu. Nam in textu Græco est ή χρτία, id est, usus.

quid magis eligere debet, jejunare cum fratribus et cum ipsis reficere, aut propter majora jejunia alios cibos requirere? Resp. Jejunii mensura non debet ex uniuscujusque voluntate pendere, sed h ex jussu et institutione i eorum qui communiter Deo serviunt : i sicut et illorum in omnibus unanimitas et consonantia refertur : quia in Actibus apostolorum (Cap IV) k cor et animam unam 1 habuisse signantur. m Si quis ergo rationabiliter jejunat, etiam virtutem, ut sustinere possit, a Domino consequitur : Fidelis enim est qui repromisit (Hebr. x).

## § IV. - Ex Regula Magistri (cap. 43).

n Unum coctum omnibus pulmentum sufficiat; et mis : panis hordeacei quadræ duæ. Ab ipso die Quadragesimæ p usque in tricesimam propter laborem binas ad diem fratres non amplius accipiant potiones, id est, unum merum, et unum caldum. A tricesima vero usque in vicesimam singulos meros accipiant. A vicesima vero usque ad Pascha vinua

i Eorum qui communiter Deo serviunt. Id est, monachorum qui communiter, id est, simul Deo serviunt. In textu Græco, των είς θεοσέβειαν ήπόντων, id est, eorum qui ad Dei cultum accedunt, , quod perinde est in recentiori versione, e eorum quæ pertinent ad cultum Dei, > non ita recte.

• i Sicut et illorum in omnibus unanimitas et consonantia refertur. Hæc desunt in textu Græco, quæ tamen ab hujus capitis intelligentiam non parum fa-

k Cor et. Ita apud Ruf. Lege, cor unum et. In textu Græco generaliter Actus apostolorum citantur nullo certo loco designato. Sed hujus interrogationis sensus satis manifestat hunc locum citatum ex cap. 1v eorumdem Actuum esse juxta mentem S. Basilii, non vero illum ex cap. xIII eorumdem Actuum : Jejunantes et orantes et imponentes manus Saulo et Barnabæ, etc., ut quidam putant. Non enim agitur hic de jejunio simpliciter, sed de conformitate jejunii inter monachos.

1 Habuisse signantur. In textu Graco sequitur: καί παρά του εκλικτου Δαβίδ μανθάνομεν, id est, e et ex electo David discimus. > Nullo tamen certo loco citato; sed puto S. Basilium respicere ad locum psalmi xLvII: Qui inhabitare facit unius moris in domo. Propter eamdem rationem; non vero ad illum psalmi xxiv : Humiliabam in jejunio animam meam, ut qui-

dam putant.

<sup>11</sup> Si qu's ergo rationabiliter et fideliter jejunat. In textu Græco: Έαν ούν τις κατά λόγον τοιούτον νεστεύη, id est, si quis igitur juxta hanc rationem jejunet.

n Unum coctum omnibus, etc. Exstat in Reg. ms. Magistri cod. Corb., cap. 53.

In secundum. Lege, in secundis, ut in Reg. ms.,

id est, secundo loco.

P Usque in tricesimam. Tricesima est hebdomada secunda Quadragesimæ: ea ratione qua ante Quadragesimam dicuntur Quinquagesima, Sexagesima et Septuagesima. Nam hæ tres hebdomadæ non a numero dierum nomen habent, sed quia a Quadragesima, quam præcedunt, gradatim numerantur, ut recte docet Carolus Magnus in epist. ad Alcuinum; sic hoc loco illa hebdomada, quæ primam Quadragesimæ hebdomadam sequitur, appellatur tricesima; et quæ hanc hebdomadam subsequitur, vicesima, quæ est tertia Quadragesimæ; cujus etiam fit hic mentio.

omnibus subtrahatur, absque infirmis, et infantibus A mini debent in Pascha lætari cum Christo, qui corintra duodecim annos, et senio jam defessis. Sed hoc de infirmis consideret abbas, ne aliquis mentiatur et fingat infirmum. Firmis vero vel suo voto abstinentibus mista salibus a cum cimino vel apii semine calida aqua misceatur. Oleum non in cacabis, sed in ferculis propter abstinentes mittatur. Qui abstinentes in ipsis tamen mensis decadum suarum | b quod in mensa quæ in suo numero fuerunt] ordinatione Majoris juxta jubeantur sedere : ut abstinentes de una mensa in una comedant scutella. Ideo enim diximus inter alios fratres c communiter abstinentes sedere : ut erubescant voraces d in communi natura non posse pariter gulæ desideria refrenare, et in eligendis bonis divinam cum abstinentibus non posse gratiam promereri. Nam ipso die Quadragesimæ cum com- B municant, prime jejunio, antequam communicent, detur licentia ab abbate in oratorio talis. Dicat abbas omnibus fratribus : Qui vult pro anima sua spiritaliter laborare et aliquid abstinere, ad bonum boc opus liberam ei voluntatem concedimus. Qui vero nolucrit, regulæ de hoc'titulo constituta accipiet, et quadragesimæ contentus erit mensura. Jam qui de fratribus voluerint aliquid abstinere, ibi in oratorio vadant, et humilient se ad genua abbatis agentes gratias de boni actus voluntate concessa: et post impensam humilitatem sim<del>u</del>l et ore suo abbati indicent, quis quid voluerit abstinere. Nam ideo in oratorio abstinentes diximus designari, ut ad mensas cum hoc ipsum continent ad escam in Quadragesima corpori perdendam, a tepidis vel gulosis fratribus C non jam hoc ipsum repræsumere, vel secum comedere suadeantur, cum non vult quis videre a se alium meliorem. Sed sint ergo hi tales testimonio oratorii de omnibus apud Deum electi etiam abstinentes designati. Merito enim de resurrectione Do-

 Cum cimino. Lege, cymino, vel cumino. Cuminum herba est, de qua Plinius lib. xix, cap. 5 : « Condimentorum tamen omnium fastidiis cuminum amicissimum, etc., > duplex sativum et agreste. Cuminum sativum ori gratum est, sed multo magis Æthiopicum, quod Hippocrates regium appellavit; secundum locum tenet Ægyptium. Excalfacit, exsiccat, astringit, etc.; colorem bibentium, aut perunctorum mutat in pallorem, ut docet Dioscorides lib. 111, cap. 57. Unde Persius sat. 5

#### . . . . . Pallentis grana cymini.

Græce κύμινον, a quo κυμινοπρίστης, id est, cumin. sector, apud Aristotelem lib. iv Ethic. Sumitur pro avaro et sordido homine, ut notat Scholiastes Aristo-phanis in Vespas. Et Hesychius : Κυμινοπρίσται φειδωλοί όμοιως καρδαμογλύφοι, id est, avari; similiter nasturtii sectores. Cardamus herba est, quæ Latine nasturtium dicitur.

b Quod in mensa quæ in suo numero suerunt. Hæc verba redundare videntur.

c Communiter abstinentes sedere. Lege, abstinentes communiter sedere. Ubi, communiter est simul.

d In communi natura. Id est, quæ similis sit et earumdem virium.

 Ut quod in sexaginta diebus abstinetur. Alibi in hoc cap. legitur, sexaginta. At in cod. ms. Corb. ubique legitur, quadraginta. Recte. Nam cum Ma-gister hoc capite eximat tantum diem Dominicum a

pus suum per abstinentiam cum eo crucifixerunt in Quadragesima, dicente de tristitia Scriptura: Osi seminant in lacrymis, in gaudio metent (Psal. CXXV). Et : In paucis vexati, in multis bene disponentur (Sap. 111). Nam Quadragesima hujus præsentis parvi sæculi obtinet typum, Pascha vero futuræ vitæ æternam lætitiam bonis indicat : in tantum, e ut quod in sexaginta diebus abstinetur, f manducare liceat toto anno. Sic qui in præsenti vita sæculi hujus aliquid desideriis suis vel carni subduxerit, in loco sancto abundanter licet animæ de melioribus divinis deliciis in perpetuo saginari; quia in hoc parvo tempore pro Domino voluit contristari, cum eo metebitur in futuro lætari. 8 Jejunia vero Quadragesimæ protrahentur in vesperam; id est, post lucernaria reficiatur omnibus ipsis sexaginta diebus. h Quia quinta feria jejunatur, absque Dominica. In qua Dominica sero penitus nihil cœnent, ut una sit in ipsis diebus a die refectio. Jejunium vero in Quadragesima propter supervenientes non frangatur a domesticis fratribus. Qui vero voluerint fratres i jejunium superponere, in ipso superposito die, in labore cum fratribus non spectentur, solummodo laborantibus fratribus legant : ut otiosi non sint, et pro pane verbo Dei resiciantur. Ideo enim in spiritu legendo laborent, ut, sicut scriptum est, qui non manducat, non laboret: nisi in illa refectione, in qua sine pane refleitur, hoc est in eloquio Dei, dicente Scriptura: Non in pane solo vivil homo, sed in omni verbo Dei (Luc.iv). In ipsis vero sexaginta diel.us, in monasterio fratribus ab hebdomadariis pedes non lavantur, solummodo discalciantur. Supervenientibus quibusvis laventur, propter illius mulieris testimonium, quæ lavit, et de jalabastro unxit pedes Salvatori cœnanti (Joan. XII). In cœna vero Domini mittant manus pro

jejunio quadragesimali, signum est non observasse Septuagesimam, quæ servabatur ab iis qui præter Dominicam in Quadragesima non jejunabant feria quinta et sabbato : ita ut escis quadragesimalibus sexaginta dies vescerentur, ut clarum est ex epistola citata Caroli Magni ad Alcuinum, et ex ipso Alcuino cap. 8 de Offic. Eccl.

\*\*Manducare liceat toto anno. Hæc dicuntur con-

fuse et generaliter : nam excipienda sunt quædam jejunia, præter quadragesimale, per annum occur-

<sup>5</sup> Jejunia vero quadragesimæ, etc. Ita statuit Sil-

verius papa apud Burchardum lib. x111, cap. 12.

b Quia feria quinta jejunatur. Olim feria quinta non jejunabatur ex institutione Melchiadis papæ, quia pagani hac die jejunabant, ut habetur in Pontificali Damasi; et quia eodem die Christus corporis et sanguinis sui sacramentum instituit, ut docet Alcuinus capite citato: quod etiam a multis in Quadragesima observabatur; ita ut hi qui in Quadragesima non jejunabant Dominica, sabbato, et feria quinta, in supplementum Septuagesimam servarent, ut supra docuimus. Hic tamen Magister, qui supra jejunium feriæ quintæ prohibuit, illud in Quadragesima observari jubet.

1 Jejunium superponere. Id est, aliquot dies sine

cibo ducere.

i De alabastro. Alabastrum est vas condendis unguentis aptum. Hesychius : 'Αλάβαστρον μυροθέκο, id

benedictione ad lavandos pedes abbatis; et postea A ctos ulterius e usque ad missas sabbati non psallent. omnibus præpositis cum selatio fratrum. " Inchoando tamen abbas lavet simul et ostiarits. Ipse major lavet pedes, cum et ipse humilem se in hoc obsequio præbet, digne omnibus in honorem exaltatior judicetur. Deinde Præpositi omnibus in deeada sua lavent pedes et tergant. Sexta vero feria lucescente, quæ est ante sabbatum sanctum, nocturnos solummodo faciant: b quia adhuc Nocturni ante pullorum cantum dicti de quinta adhuc feria sunt; e etiam Matutinos, ve! cæteras horas vel constituta officia Dei usque ad missas Sabbati : ubi tam prolixum psalmorum silentium in ore psallentium resurrectionis Alleluia aperiat. 4 Ergo cum ad nocturnos quintæ feriæ di-

est, checa unguentaria. Moschopulus in schedis: B noctem, et in ipsa nocte matutina luce erumpente Αήχυθος, και ληχύθιον το μιρινόν άγγειον, ο άλαδαστρον λήγεται, και άλάδαστον χωρίς δ' Αττικώς, id est, « lecythus vas unguentarium, quod alabastrum dicitur. Attice alabastum sine r. > Suidas: 'λλάξαστρον άγγις μύρου μη έχον λαβάς λίθειον, ή λίθενος μυροθήκη, id est, alabastrum vas unguenti lapideum non habens ansas vel reconditorium unguenti lapideum : > vel quod præ levitate teneri non possit, inquit Etymol. Vetus ex Methodio. Juxta alios, et rectius, dicitur alabastrum a lapide alabastrite, ex quo fiunt vascula unguentaria. Lapis candidus est, et interstinctus coloribus, et conservandis unguentis aptus, ut docet Plinius lib. xxxvi, cap. 8; et post eum S. Isidorus lib. xvi Orig., cap. 5. Sed et alabastrum est etiam vitreum vas, ut docet S. Epiphanius lib. de Mensuris et Ponderibus: quia cum multi non possent habere ex lapide alabastrite ejusmodi vascula, habebant vitrea, quæ nihilominus ex usu loquendi alabastra appellabant. Idem docet auctor Etymologici Veteris agens de alabastro : Σκεύος τε εξ ύέλου, ἡ μοροθήκη, id C est, « vas quoddam ex vitro, theca unguentaria. » Hinc fit quod mulier quæ unxit pedes Christi, fregerit alabastrum (Marc. xiv).

· Inchvando tamen abbas lavet. Ut præbeat humilitatis exemplum. Idem statuitur 1 Add. Capitul. Lud., tit. 23 : «In Cœna vero Domini pedes fratrum,

si valet abbas, lavet et osculetur. >

D Quia adhuc Nocturni ante pullorum cantus, etc. Lege, qui, ut in Reg. ms. cod. Corb., et to adhuc, redundat, et sensus est : Qui Nocturni ante pullorum cantum dicti, id est, ante mediam noctem, de feria quinta sunt, id est, feria quinta dicuntur post Completorium jam secundum morem Ecclesiæ lucente, id est, exorta feria sexta, et juxta morem sæculi nondum finita feria quinta. Atque ita licet ejusmodi Nocturni incipiant post exortum feriæ sextæ, sunt tamen adhuc de feria quinta, quæ juxta morem sæculi absolvitur tantum media nocte. Et hoc loco pullorum cantus ille est, qui media nocte auditur, non D excommunicati. vero ille de quo supra dictum est.

Etiam matutinos, vel cæteras horas, vel constituta officia. Ita in Reg. ms.; sed videtur deesse aliquid, nempe ista: Non faciant, vel quid simile. Nam ex sequentibus satis manifestum est finitis Nocturnis feriæ sextæ cæteras horas esse prætermit:endas usque

ad missas Sabbati magni.

d Ergo ad Nocturnos. Lege · Ergo a Nocturnis, ut

habetur in Reg. ms.

• Usque ad missas sabbati. Inclusive; quæ dicebantur Sabbato sancto circa mediam noctem, ut docet Theodorus Balsamon in ean. 90 sextæ synodi, ubi ait religiosiores Christianos toto illo sabbato in ecclesia manere solitos et sexta noctis hora, id est, media nocte divinis sacramentis communicare, et hora septima ejusdem noctis psalmodias matutinas audire. Id videtur etiam in antiquo ordine, ubi etiam jubetur non dimittendum populum ante mediam

1 Orationes tamen illas Quadragesimæ puras compleant, et ipso sextæ feriæ die lente sibi loquantur de tristitia Dominicæ passionis; nec se supervenientes salutent. Nam extra insirmos, et infantes et senio pervinctos, g quicunque de sanis reficere voluerit, sine accepta benedictione et non signata refectione refleiat : ut a gula sua, vel a semetipsis h communicati erubescant cum aliis i superponentibus pro Dei speranda mercede unum diem non posse je. junum voluntarie pertransire, cum aliis ab invito interdum triduana transire jejunia indigentiæ imponat necessitas. Et tum qua fronte futura octava Paschæ in Dominicæ resurrectionis victoria desi-

redeundum esse in ecclesiam ad nocturnas vigilius Paschæ celebrandas. Eadem de missa hujus Sabbati sancti docet Alcuinus lib. de Offic. Eccl., cap. 18 et 19. Id etiam patet ex Collecta missæ: Deus, qui hanc sacratissimam noctem, etc.; ex benedictione Gerei Paschalis, quæ fit paulo ante missam sabbati, ubi dicitur: Hæc est nox, quæ hodie per universum mun dum; et infra: O vere beata nox; et in benedictione etiam Cerei Paschalis apud Ennodium: Ut principe loco fores beatæ noctis; et infra: In hujus ergo suscipiendæ noctis officio,

Orationes tamen illas quadragesimæ puras. Intelliguntur orationes illæ, quas ipse Magister instituit in Quadragesima dicendas, ut aliquid monachi adderent supra pensum servitutis suse, quas horis, Primæ, Tertiæ, etc., interserebant, quas et nocte faciebant ante lectos suos post primum accubitum abbate orationem complente, post Nocturnos in ipso gallicinio, atque inter Matutinos et Primam, ut est in Regula ejusdem Magistri, cap. 51 et 52, in quibus hæc oratio etiam pura appellatur, quia sine psalmo-

<sup>8</sup> Quicunque de sanis reficere voluerit, etc. Præcipit hoc loco Parasceven sanctam ob Christi passionem sine ciho et potu traduci. Quod quidem veteres non modo observabant, sed etiam sequentem diem, hoc est sabbatum magnum sine potu et cibo transmittebant : ita ut ante horam Christi resurrectionis ne tantillum quidem gustarent, aliis usque ad mediam noctem, aliis usque ad gallicinium seu tertiam noctis horam circiter jejunium protrahentibus juxta diver-sas opiniones de hora resurrectionis Christi, ut videre est in epistola Dionysii Alexandrini ad Basili-dem, apud Cassianum Collat. 21, cap. 25, qui ejusmodi jejunium sabbati affirmat produci usque ad gallicinium, et S. Dorotheum Doctr. 15 qui protendit hoc sabbati jejunium usque ad mediam nociem.

b Communicati. In Reg. ms., Scommunicati. Lege,

i Superponentibus. Hoc loco superponere est diem integrum sine cibo et potu transmittere. Nam paulo ante præcipit, ut Parasceve sine cibo ducatur; unde recte subjungit, ut hi qui nolunt hanc diem sine cibo transmittere, manducent sine henedictione, et non signata refectione, ut erubescant non potuisse unum diem sine cibo ducere cum superponentibus; et supra hoc capite Magistri, superponere jejunium est aliquot dies transmittere sine cibo, ut satis ex antecedentibus et consequentibus manifestum est. Idem est ύπέρθεσις, id est, superpositio, et ύπερτιθέναι, id est, superponère in ep. Dion. Alexandrini ad Basilidem. Nam ibi agitur de diebus quos olim Christiani in hebdomade sancta sine cibo transmittebant. Itaque superponere, præterquam quod significa. addere, et superadjicere jejunium, ut supra c. 54 notavimus, est etiam aliquando diem integrum vel plures sine cibo ducerc.

passionis una die noluit cum Christo crucifigere carnem. Sacramenta vero altaris in b patena majore vitrea finiantur : ut cum sexta feria Judzei ad passionem Christum quæsierint, sit ipso die mentibus nostris reclusus, ut sabbato nobis per resurrectionem in novo sacramento appareat. Jam qui sexta feria refecturi sunt, sine communione resiciant : ut agnoscatur jamque sexta feria injuste relici sine Christo. CLotio vero rerum, vel apparatus Paschalis ipso die procuretur. In qua sexta feria d altaris velamen, vel universus oratorii subtrahatur ornatus; simul et lucernæ et cicendeli totum intra monasterium negetur aspectus. In nobis tristitia habeatur ipso die, cum mundo verum Domini lumen per passionem abscedit. Et in sequenti lumen lu- B cescente sabbato per totum mundum pro lætitia reponatur, quando per resurrectionem Christi lætitiæ ad nos lumen revertetur. Nam omni tempore sic

In tristitiæ causam. Id est, ob tristitiam.

b In patena. In Reg. ms., in patina. Dixit, finiantur; quia vult illo die omnes hostias sumi a fratribus ob rationem allatam. Et notandus est antiquus ritus communicandi ipso die sanctæ Parasceves. Qui etiam notatur ab Alcuino cap. 18 de Offic. Eccl., cum agens de hac sexta feria scribit: « Tunc communicant omnes cum silentio.

c Lotio vero rerum, etc. Res quæ lavantur sunt altaria, templi parietes, et pavimenta. Ipsa etiam vasa sacra purificantur, juxta Magistrum quidem feria sexta; at juxta veterom Ord. Rom. et Isidorum, in Cœna Domini, l. 1 de Officiis Eccl., cap. 28, cum agit de seria quinta Majoris Hebdomadæ: c Hinc est C communi: Peccatorum, quod eodem die altaria, templique parietes et pavi-

deret epulari, qui in a tristitiæ causam ipsius A ornatum et mundum debet esse monasterium, ut per omnia introitorum loca munda ornata velis videatur ubique quasi una ecclesia : ut ubique ad se invicem occurrentes deceat, libeat, et delectentur

#### § V. — Iten Bedæ.

· Ecce jejunium quadragesimale, Domino auxiliante, jam plurima ex parte complevimus. Testis est unicuique conscientia sua, quia quanto districtius se sanctis his diehus Domino mancipasse meminit, tanto amplius gaudens sanctum Dominicæ resurrectionis tempus exspectet. At si quem forte adhuc conscientia minus perfecte castigata accusat, nulli dubium, quin pavidus et tremens tantæ solemnitatis præstolatur adventum. Nec tamen hic talis de salute diffidat, neque aliqua suorum numerositate vel enormitate scelerum confusus barathrum desperationis incidat, juxta illud Salomonis: Impius cum venerit in profundum ! malorum, contemnit (Prov. xvii).

menta lavantur, vasaque purificantur, quæ sunt Domino consecrata, > et juxta Alcuinum de Offic. Eccl.

cap. 16.

d Altaris velamen, etc. Hæc altaris nudatio fit hodie in Cœna Domini, quemadmodum olim tempore Alcuini, ut ex capite citato constat : « His finitis, nudantur altaria jam circa noctem. 🕨

e Ecce jejunium, etc. Exstat apud Bedam homilia quadragesimali in Dominicam Palmarum; proferturque a nostro auctore ob hæc S. Benedicti verba: Et cum spiritualis desiderii gaunio sanctum Pascha

exspeciet.

Malorum. Ut in textu Græco zazāv. In versione

## CAPUT LVII.

#### DE FRATRIBUS QUI LONGE AB ORATORIO LABORANT, AUT IN VIA SUNT.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

· Fratres, qui omnino longe sunt in labore, et non possunt occurrere hora competenti ad oratorium, et abbas hoc perpendit quia ita est, agant ibidem opus Dei ubi operantur, cum tremore divino b flectentes genua. Similiter qui in itinere directi sunt, nen eos prætereant horæ constitutæ; c sed ut possunt d agant sibi, et servitutis pensum non negligant reddere.

Fratres qui omnino, etc. Non vult omitti opus Dei ab his, qui procul ab oratorio laborant, aut in D via diriguntur. Idem sanxit Regula Orientalis: c Et si in monasterio, vel in agro, aut in itinere, aut in quolibet ministerio fuerit, orandi aut psallendi tempus non prætermittat.

b Flecientes genua. Nempe in orationibus quæ slunt in psalmorum intervallis, de quibus supra; in precatione Litaniæ, oratione Dominica, et collectis: si tamen non sit dies Dominicus, aut præcipua aliqua solemnitas. Nec video rationem cur præciperet totum opus Dei in agro genibus flexis persolvere, cum in oratorio velit illud stando duntaxat fleri : alioqui plus reverentiæ in agro quam in oratorio requireret. Adde quod moris erat apud veteres psallere stando vel sedendo, orare vero genua flectendo, ut supra diximus.

<sup>c</sup> Sed ut possunt. Agens hoc loco S. P. Benedictus de fratribus in via directis nullam facit mentionem genuflexionis; sed dicit: Sed ut possunt. Quia aut Fratres sunt in navi aut in curru, aut si pedes iter agunt, aut si equitant, forte non licet eis per itineris prolixitatem in aliquo loco consistere, de equo desilire, ut possint genua flectere : ac proinde noa astringuntur ejusmodi genuslexionibus, nisi ubi est

opportunum.

d Agant sibi. Variant editiones et codices inss., aliis, sibi, aliis ibi, legentihus. Legendum tamen ibi, id est, in itinere. Nihil autem statuit S. Benedictus de his qui sunt in monasterio et non intersunt choro. Nam juxta præscriptum Regulæ hí qui in aliquo opere occupantur, simul atque signum insonat, debent omnia relinquere, et ad officium convolare nisi forte aliquando cellerarius rationabili causa dispensetur, aut hi qui coquunt, qui vix possuat interesse Sextæ, aut Nonæ, aut Vesperis, quia tune maxime detinentur escis parandis juxta rationem temporis sive prandii, sive jejunii; aut nosocomii ministri, et si qui sint rebus necessariis quæ vix differm possint, intenti : qui sane omnes possunt servare normam eorum qui in agro laborant.

§ IL. - Ex Regula sancti Pachomii (cap. 142). a Et si b in navi suerit, et in monasterio, et in agro, et in itinere, et in quolibet ministerio, c orandi et psallendi tempora non prætermittet.

#### § III. - Ex Regula sancti Basilii (cap. 107).

Interrog. 4 Si quis circa cellarium, vel coquinam, vel alia hujuscemodi opera occupatus est, et non occurrat adesse • ordini psallentium, vel ad orationem, nihil damni patitur in anima? - Resp. Unusquisque in opere suo observare debet propriam regulam. Sicut membrum in corpore et damnum habebit, si neglexerit in eo quod injunctum est ei : et de communi fratrum utilitate negligens amplius periclitabitur. Et mente et devotione complere debet id quod scriptum est : Cantantes, et psallentes in B cordibus vestris Domino (Eph. LI). Si enim corporaliter non occurrerit adesse cum cæteris ad orationis locum, in quocanque loco inventus fuerit, quod devotionis est, expleat. Oportet tamen observare, ne forte quis possit complere in tempore suo, quod complendum est, et occurrere; sed dum loqui vult, occasiones nectit, tanquam in ministerii opere occu-

a Et si in navi suerit, etc. Hoc caput desideratur in Regula S. Pachomii excusa.

b In navi. Hic mentio sit navis : quià S. Pachomii discipuli habitabant in insula Nili; ac proinde sæpe

navigabant, ut supra notatum est.

c Orandi et psullendi. Non solum dixit : Psallendi, sed etiam, Orandi, ob orationes illas quæ psalmorum intervallis interserebantur : de quibus

supra.

d Si quis circa cellarium, etc. Exstat apud S. Basilium interr. 147 Regul. Brev., et apud Rufinum

cap. 56.

· Ordini psallentium. Ita apud Rusinum. Ordo psallentium, seu ordo psalmorum, atque etiam ordo sine adjuncto est officium divinum, opus Dei, horæ canonicæ; de quo vocabulo supra. In textu Græco S. Basilii est, τῷ κανόνι τῆς ψαλαωδίας· ubi versio recentior: Statuto tempore modulandorum psalmorum; non ita recte. Nam zavāv apud Græcos est cursus, officium divinum, opus Dei, horæ canonicæ; Joan. Moschus cap. 27: Μετά γάρ κανόνα νυκτεριών τῆς ἀγίας Κυριακῆς, id est, post canonem, seu officium nocturnum sanctæ Dominicæ; > cap. 147: Lon eig πανόνα μόνον λαλών, έξωθεν δέ του κανόνος σιωπών, id est. cloqueris tantum in officio divino, extra officium divinum mutus eris.) Theodorus Balsamon in can. 52 seriæ synodi: Πρό τος Τυροφάγου ψάλλουσε και άνα-γινώσπουσε τούς κανόνας και τά μαοτύρια των κατά την Ι όλην τεσσαρακοστήν προσδαινουσών έορτών id est, ante hebdomadem Tyrophagi psallunt et legunt officia et martyria festorum, quie tota quadragesima cadunt. > S. Antiochus in epist. ad Eustachium: Έχτελέσας ἐπ' αὐτοῖς τὸν συνήθη κανόνα. id est, « cum persolvisset pro ipsis solitum officium, defunctorum videlicet. Rationem appellationis reddit idem Antiochus, homil. 105: Ψαλμωδία ήμῶν χανών λέγεται. ώσπερ γεωργός, ἐὰν μὴ δοίη πλήρη καὶ καλὸν τὸν κανόνα αύτου είς φυλακήν εμβάλλεται, etc.; id est, « Psalmodia nostra canon appellatur : quemadmodum colonus, nisi dederit plenam et bonam mensuram suam, in vincula conjicitur, et cruciatur : sic monachus, qui negligit suum canonem, seu mensuram, cui astrictus est, Deo quotidie persolvere, a Dei gratia excidit, et traditur inimicis suis, hoc est, diabolis. » κανών ergo proprie est mensura quam colonus domino suo solvere tenetur. Quod vocabulum Latini in eadem

A patus. Quod qui tacit, et offendiculum cæteris præstat, et ipse negligentis crimen incurrit.

§ IV. — Ex Regula Magistri (cap. 56).

Cum fratres spiritales sine laico ambulant juncti ad se, et g cantantes modice de via flectant genua, et post orationem redeant in viam; mox ab omni verbo alieno a Deo tacentes propter reverentiam operis Dei, et sic ambulando petita prius benedictione impositum prorumpant in psalmum; quem cum expleverint, h stent modicum, et inclinato capite modice i orent; qua oratione expleta, mox inchoent viam ambulare cum psalmo; quo expleto, stantes orent qua item expleta oratione, psalmum simul ambulando inchoent; quo expleto, iterato curvati in humilitate orent. Ergo cum omnem ipsius horæ consuetudinem expleverint, modicum i secedentes in partem flexis genibus orent, et k complentes vicibus sibi, tunc demum revertantur ad viam : et sic se 1 communibus fabulis, si voluerint, misceant. Tamen illis horis quibus opus Dei ambulando persiciunt, caveant, ne divino occupati opere in aliud inter se verbum immisceant. Si vero misti cum laicis ambulant, sequestrantes se ab eis in partes stirpium,

significatione usurpant. Cassiodorus lib. v Var.. epist. 39, ubi agitur de his qui agros domus regiæ conducunt: ( Transmarinorum igitur canonem, ubi non parva fraus sieri utilitatibus publicis intimatur, vos atlente jubemus inquirere, atque statutum numerum pro virium qualitate definire. Et per similitudinem officium divinum dicitur canon et mensura : quia monachi et clerici in sacris constituti tanquam Dei coloni hanc ei quotidianam mensuram solvere tenentur. Ita etiam divinum officium appellarunt Latini Patres. Cassianus lib. 11 de Orat. noctur., cap. 6: Ex hinc venerabilis Patrum senatus intelligens angeli magisterio congregationibus fratrum generalem canonem non sine dispensatione Domini constitutum, decrevit hunc numerum tam in vespertinis quam in nocturnis conventiculis custodiri. S. Columbanus cap. 7 Regulæ: « Sed per quaternas in nocte vices hunc canonem reddunt. » Conc. Turonense 11, can. 23: Licet hymnos Ambrosianos habeamus in canone, id est, in ordine seu cursu divini officii. Et hinc horæ canonicæ appellatæ.

1 Cum fratres spiritales, etc. Hæc videre est in

Reg. ms. cod. Corb., eod. cap. 56.

6 Cantantes. Locus corruptus. in Reg. ms. legitur, camsantes, pro campsantes, id est flectentes; nam campsare est flectere. Glossæ Isidori: campsat, flectit; legendum ergo, campsantes. Et sensus est : Ut fratres directi in via, si ambulent sine laicorum comitatu, de via modice flectentes, seu declinantes simul juncti genua flectant, et orent, et post orationes redeant in viam, et ambulando psalmos recitent.

h Stent. Id est, consistant, subsistant.

i Orent. Reg. ms. reorent. Recte, juxta rationem

loquendi Magistri.

i Secedentes in partem. Est, quod Gallice dicimus, se retirant à part, id est, secedentes seorsim ab aliis in locum aliquem; nam pars locum significat. Marculphus formula 96 : Civis Romanus, portis apertis, eam pergat partem, quam voluerit ambulare. Et formula

seq.

Complentes vicibus sibi. Lege, complentes vicibus

ibi, id est, in eodem loco dicentes collectas alterni.

1 Communibus fabulis. Id est, consuetis sermonibus, de sacra Scriptura et rebus piis videlicet. Nam cap. 5 Regulæ Magister tantum de rebus sanctis colloqui fratribus permittit.

buerit b eis, retro se aliquantulum faciant, et flexis genibus trium psalmorum capita dicentes mox una gloria explicent; deinde dicentes versum, et post versum modicam orationem facientes, complentes exsurgant et sequantur viæ collegas. Ideo enim plus ad singula capita trium psalmorum cum una gloria a fratribus non diximus dici, ne perambulante solatio laico, cui de causa Dei cura non fuit, c derelicto forte fratribus spiritalibus trivio, nescientes forte fratres viam in multifariam separentur semitam per errorem, et postea amara in anima tristitia occupentur, et pœniteat forte eos in lucris animæ remerasse. Sed hoc ut sic compleant, exeuntes de monasterio fratrès ab sive in monasterio, sive in via, sive in agro, d horarum transacta perpensatione fratres æstiment, et quævis hora sit, consuetum tamen compleatur officium; et sive ante, sive retro, a certa hora dictum sit, consuetum horæ opus tamen Dei non

a Aut si immundus. Lege, aut si mundus, nempe a stirpibus, ut in Reg. ms. et cod. Vind.

b Eis, retro se aliquantulum faciant. Id est, dent operam, ut aliquantulum ab ejusmodi laicis præce-

· Derelicto forte fratribus spiritalibus trivio. Lege, derelictis forte fratribus spiritalibus in trivio.

d Horarum transacta perpensatione. Id est, perpensatione horarum apud se tractata, æstimeni, id est, judicent, quando videlicet officium divinum persolvi debeat.

Lege: Consuctum horæ tempus tamen opus Dei non

prætereat.

<sup>1</sup> Sed agatur; quia obscuritas nubium cito. Lege: Sed agatur cito, quia est obscuritas nubium. absente

<sup>8</sup> Opus Dei, etc. Exstat in Reg. ms. Pauli et Stephani cod. Flor., cap. 17.

h Obrute. In Reg. mss. cod. Flor., abrupte.
i Ipse enim misit angelum suum, etc. Probat exemplum Davidis Deum esse simplicium exauditorem. Per angelum intelligit Samuelem. Hæc autem verba sumpta sunt ex psalmo cui qui vulgo inter Davidicos non collocatur. Reperitur tamen apud Septuaginta in quibusdam codicibus, complectens versus septem. Illius initium est. Μικρός ήμην έν τοῖς άδελφοῖς μου, etc., id est, parvus eram inter fratres meos. Habetur etiam in Metaphrasi Apollinarii, in fine, sicque incipit:

Αμφί συγγενέτοιστι έμοζε μέλα τυτθός έτύχθης, etc. D videre est, lib. I Reg., cap. xvi.

a aut, si immundus fuerit locus et latebras non præ- A prætereat, sed agatur; quia obscuritas nubium cito absente sole hos religio excusat, quos culpa agentes

## ' § V. - Ex Regula Stephani (cap. 12).

<sup>6</sup> Opus Dei quod per diem in quocunque loco operantes fratres per horas institutas dicent, cum disciplina et timore Dei consona voce dicatur : non prout unusquisque operis excusatione, aut occupatione voluerit h obrute; nec præsumendo junior ante seniorem prosiliat, et immatura festinatione præcedat; et divinum opus, quod cum timore agendum est, per inordinatam audaciam insipienter et non sapienter psallatur. Tali enim consuetudine jam infectæ mentes et fauces aliquorum fratrum ad vero die, cum radios suos sol mundo absconderit, B consonantiam intra oratorium, nisi cum magno commotionis freno non queunt retineri. Ut ergo hoc usurpationis vitium abjiciatis a vobis, charitatis simplicitatem hortamur. Talium enim Deus omnium exauditor est. 1 Ipse enim misit apgelum suum, et tulit me de ovibus Patris mei.

Id est, « inter fratres meos valde parvua eram. » De hoc Psalmo hæc habet S. Athanasius in synopsi sacræ Scripturæ Veteris Instrumenti, lib. κιτι: πρός τὸν Γολιάθ, ὁ ρ'ν'α ἰδιόγραφος σὖτος ὁ ψαλμός τοῦ Δακίδ, καὶ ζέοθεν τοῦ ἀρεθμοῦ, ὅτε ἐμονομάχησε τὸν Γαλιάθ. id est, « Contra Goliath cui psalmus peculiariter David, et extra numerum aliorum inscriptus est, cum singulari certamine Goliath stravisset. > Et supra inter psalmos qui habent inscriptionem, psalmus Davidis, recepset psalmum cui. Idem innuit in parva synopsi, cum ait : Ψαλτήριον Δαβιδικόν έχεν ψαλμούς Consuctum horæ opus tamen Dei non prætereat. C ρ΄ ν΄ ω΄, id est, (psalterium Davidicum habens psalmos exe: Consuctum horæ tempus tamen opus Dei non cli. Locus citatus a Stephano et Paulo ita habetur in dicto psalmo: Οδτος έξαπέστοιλε τον "Αγγελον αυτοῦ, και τρέ με εκ τῶν προδάτων τοῦ πατρός μου. Et in Metaphrasi Apollinarii, hoc modo:

> Δύτὸς ἐπουρανίου στρατιής ταχύν Δγηθλον τέκεν Έκ δέ με πατρώης άγελης έξειλετο μήλων.

Id est. Ipse cœlestis militiæ celerem angelum misit, me vero ex paterno grege assumpsit ovium. Hic videtur Apolinarius intelligere verum angelum; sed sequentia satis indicant per angelum intelligendum esse Samuelem, cum dicitur : και έχρισέ με τῷ ελαίω τῆς χρίσεως αὐτοῦ, id est, et unxit me oleo unctionis suæ; > et apud eumdem Apollinarium ibidem : ·

**Κ**αί μου πιαλέφ δέμας αὐτὸς ἔχρισ**εν έλ**αίψ. Id est, c et meum corpus pingui unxit oles. > Samuel autem unxit David in regem, non angelus, ut =

:

### CAPUT LVIII.

#### DE FRATRIBUS OUI LONGE SATIS PROFICISCUNTUR.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti. Fratres qui a pro quovis responso diriguntur, et eodem die b sperantur reverti ad monasterium,

A Pro quovis responso. Responsum est negotium, quod quis tractat foris. S. Gregorius 11 Dial. cap. 12: Quolies ad responsum egrediebantur fratres. Idem epist. 47, lib. x1: Ad urbem regiam pro faciendis responsis transmittimus. > Inde Responsales dicti, qui mittuntur ad negotia tractanda. Idem Gregorius lib. IV Regesti, cap. 54. (Nisi quia multi apud civitatem fraternitatis vestræ Responsales sæpius fuerunt. > Lib. x1, cap. 47: ( Ante hoc enim temporis Bonifacii Chartularii Responsalis mei, qui in urbe regia demoratur, vehementer me scripta turbarunt. Græce. ἀποκριστάριος est Responsalis, a verbo ἀποκρίγομαι. Id est, respondeo, qui negotia sanctarum Ecclesiarum tractat, ut habetur Novella iv Justiniani. Glossæ Isidori: Apocrisiarius minister B Ecclesiæ Romanæ. Nuntius, sive legatus apostolicus. B Est etiam procurator monasterii apud Joan. Moschum in Prato, cap. 88. ότι 'Αποκριστάριος ποινοδίου τῶν μέρων 'Απαμίας, id est, c quod Apocrisiarius cœnobii partium Apamiæ; et Cod. l. 29, de Episc. et Cler., etc.: (Qui in monasteriis degunt, potestatem inde exeundi non habeant, vel in civitate Antio-chensi, seu in aliis quibuslibet civitatibus conver-sandi, ὑπεξαιρουμένων μόνων τῶν καλουμένων ᾿Αποκρισιαρίων, id est, c exceptis his solis, qui Apocrisiarii

appellantur. 1

Sperantur. In Vulgatis cum mss. S. Ebr. et
S. Far. sperant. Apud S. Dunstanum, se sperant.

Non præsumant foris manducare. Egregia sane

institutio, quæ suit et quorumdam aliorum Patrum, ut Tarnatensium cap. 9: Nemo tamen extra monasterium manducet, aut bibat. Hoc enim Regulæ non recipit disciplina. . S. Augustini, sive alterius cap. 3: ( Nemo extra monasterium sine præcepto manducet, neque bibat. Non enim hoc ad disciplinam C pertinet monasterii. > Hæc est antiqua monachorum disciplina nobis sane imitanda, ut mensas laicorum, præsertim nobilium et divitum, quantum in nobis situm erit, declinemus. Sunt enim illæ monachis perniciosæ admodum, tum propter luxum profusio-rem, tum propter apparatum curiosum nimis et exquisitum, tum propter archimagirorum et dulciariorum condimenta varia, gulae et Veneris languen-tis irritamenta. Noluit Daniel pollui dapibus regiis, nec Tobias gentilium escis. Catillationibus anima polluitur; et qui ejusmodi cupediis monachus delectatur, sine dubio contaminatur. Qui multa sagina suffertus, cibis et vino ingurgitatus, nocte importunis tentationibus undique impugnatur. Hinc carnis titillatio pungit miserum, lancinat infelicem. Hinc puellarum imagines, quibuscum inter hesterna pocula confabulatus est, ejus phantasiæ importunius obversantur, acrius insultant, etiam nullo premente dæmone, quia jam de præda securus ad sobrios oppugnandos alio se confert. Præterea quis potest oppugnandos alio se confert. Præterea quis potest resea devotionis account in caultage. Our confert. esse devotionis sensus in epulone? Quæ cogitatio sana, quæ pia meditatio in nidore crapulæ? Quod cœli lumen in mente ganearum tenebris offuscata? Quod præclare monet Evagrius in proverbiis: Investiganti convivia exstinguitur lumen : anima autem ejus videbit tenebras. Quamobrem prisci illi monachi extra monasterium peregre profecturi secum fere-bant viaticum, panes et quæ in monasterio fas ipsis erat comedere, ne cibos laicorum gustare cogeren-tur, ut manifestum est ex Joannis Moschi Prati spi-

A onon præsumant foris manducare: nisi forte ab abbate suo eis præcipiatur. Quod si aliter fecerint, d excommunicentur.

ritalis, cap. 57, et ex Regula S. Pachomii, art. 32:

Quod si eis cognati vel propinqui præparaverint cibos, nec accipient omnino, nec vescentur, nisi iis quæ in monasterio edere consueverunt. Non gustabunt liquamen, nec vinum bibent, nec aliud quidpiam, quorum edendi non habent consuctudinem. Si tamen officium aut necessitas aliqua monachum cogit divitum interesse conviviis, sibi sobrictate consulere, vilioresque dapes appetere meminerit, imiteturque magnum illum monachum Dionysium Exiguum, qui, ut refert Cassiodorus lib. de divinis Leetionibus, cap. 23: ( Jejunabat sine exprobratione prandentium; et ideo conviviis gratanter intererat, ut inter corporales epulas inquisitus spiritales copias semper exhiberet. Quod si tamen aliquando comederet, parvo quidem cibo, sed tamen escis communibus utebatur. Unde summum genus æstimo pa-tientiæ inter humanas esse delicias, et abstinentiæ custodire mensuram. > Et S. Aidanum Scotorum episcopum, qui, ut ait Beda lib. 14 Hist. Angl., cap. 5: · Si forte evenisset (quod tamen raro evenit) ut ad regis convivium vocaretur, intrabat cum uno clerico aut duobus; et ubi paululum reficiebatur, accelerabat ocius ad legendum cum suis, sive ad orandum egrediens. > Si igitur aliquis est in monacho vitæ regularis sensus, laicorum mensas et convivia, præsertimque magnatum cane pejus et angue, ut aiunt, oderit; citius enim ejusmodi conviviis monachi fervor rémittitur, sæpe violatur regulare jejunium, sensim obrepit lautitiarum cupiditas, et vilium ciborum nausea : durum est enim a rhombis et mullis ad caules redire.

Si pranderet olus patienter, regibus uti Nollet Aristippus,

inquit Horatus (Lib. 1 epist. ad Scævam). Hinc familiaritas cum mulierculis, solitudinis tædium, tandemque vitæ religiosæ fastidium. Sed quam graphice depingat erfonem monachum sæcularium epulas appetentem Petrus Blæsensis (Serm. 50), videamus: Quandoque enim sub obtentu sanitatis egreditur monachus ad propinquos, ad natale solum redit, ut ibi liberum et consuetum aera bibat aliquot dies, vel forte aliquam refectionem referat a fratribus, ab amicis. Quandoque sub obtentu utilitatis fratrum egreditur monachus ad principes terræ, rogatur importunus, quæstum quocunque modo fa-ctum pietatem appellat. Cum redierit, horam ingressus sui diligenter explorat; ne oporteat eum ingredi ad communem fratrum mensam, vel ad orationem communem. Et cum obtentu boni hoc se facere reputans. Appetit enim edere lautius, bibere sapi-dius, loqui licentius, cubare mollius, vigilare par-cius, orare tenuius. > Hæc est vita ardelionum monachorum, qui non monasticam, sed parasiticam vitam ducunt, aliena vivere quadra appetunt, et veluti mures semper alienum rodunt panem : qui quovis hamaxobio instabiliores nil tam oderunt quam cellam; quibus solitudo carcer, oppidum paradisus.

d Excommunicentur. Hæc excommunicatio est

tantum comminatoria : nempe a mensa; nam si major, durum esset

& II. - Ex Regula Patrum (cap. 9 a).

Si quis vero extra conscientiam abbatis, vel Præpositi qualemcunque locum egressus gulæ, vel ebrietati se sociaverit; aut si in proximo transmissus pro sua levitate vel gulæ, non statim expedita necessitate ad cellulam redierit, ut canones docent, aut triginta diebus a communione separetur, aut virgis cæsus emendetur.

§ III. — Ex Regula Magistri (cap. 61).

Exiens frater de monasterio interroget : Quid tu jubes, domine Pater; si pro charitate ab eo ad quem mittor, aut ab alio aliquo retentus fuero ad mensam et cum juramento suasum mihi fuerit ad manducandum, e quid frangendum erit, aut non, sejunium? Respondeat abbas dicens: Si spiritalis frater pro adventus tui lætitia secum tamen ad B manducandum te per charitatem petat, primam quidem ejus petitionem, si quarta, aut sexta feria, aut sabbatum fuerit, nega; secundæ vero iteratæ ejus petitioni pro charitate jam consenti : aliis vero diebus extra istas ferias primæ petitioni spiritalis ad manducandum effectum concede. Si vero sæcularis erit apud se reficiendi petitio, quarta, sexta feria et sabbato non permittimus te jejunium frangere; quantisvis petitionibus nega usque tamen ad juramentum. Nam forte cum per aliqua divina et sancta fueris adjuratus, jam consenti in his tribus feriis : ut agnoscaris Dominum amare, cum per eum conjuratus consentis. Et quod secundæ petitioni spiritali fratri pro charitate volendo concedis, juste laico divino te nomine conjuranti, licet C

• Regula 3 ms. cod. Flor.

b Exiens frater, etc. Hæc reperire est in Reg. ms. Magistri cod. Corb., eodem cap. 61.

e Quid frangendum erit, aut non, jejunium? Ita

reposui ex Reg. ms. cod. Corb.

d Apud te erit persuasio frangendi jejunii. Id est,

suadeat tibi, vel roget te frangere jejunium.

\* Excommunicare. Lege, communicare, ut in Reg. ms. id est, non permittimus communicare, hoc est, participes esse mensæ laicorum fratres. Nam communicare juxta hunc Magistrum est in communi mensa cum aliis reficere, ut cap. 72: Fracto jejunio omnes fratres monasterii cum eis ad Sextam communicent.

f Excommunicationem. Lege, communicationem, ut in Reg. ms., hoc est, mensæ communis participa-

5 Oratorium exspectet revertentes. Ita loquitur, quia D

A nolendo, consentis. Si vero in his tribus feriis sine adjuramento divini nominis d apud te erit persuasio frangendi jejunium, • excommunicare apud laicos non permittimus fratres; sed ad suam f excommunicationem s'exspectet oratorium revertentes. L Si vero prolixitate itineris sero erit frater reversurus, si tamen ab aliquo, ut diximus, laico in his tribus feriis sine juramento suadeatur jejunium frangere, non tamen ei se promittat resicere. Si vero ad hunc sæcularem frater mittitur, i qui in omnibus jam conversum similantem religiosis actibus sola adhuc videatur tonsura dissimilis, hujus suazioni in tribus feriis pro jam conversi forma vel charitate post primam, ut diximus, petitionem refectionis concedatur effectus. Aliis vero feriis si apud suadentem de refectione a transmisso fratre i adhuc tarda fuerit agenda mora, aut sexta, aut nona aut vespera fratri manducare permittatur : ne extra horas refectionum constitutas consuetus modus sancti propositi excedatur. Jam si nulla est mora et via a fratre repedari sub die necesse est, quaqua hora festinantibus fratribus fuerit persuasum, mox consentiat, ne non sumptus monasterii habeat frater k et consuetam refectionis horam 1 longinguæ occurrere viæ, et tarde fratri per lassitudinem revertenti in præparata diversorum refectione mensa monasterii jam explicita levetur, m et utrumque decipiatur adveniens. Et item ideo a festinante fratre extra horam consuetam refectioni consensus conceditur, ut non petentis pro charitate hospitis animus contristetur.

monachi reversi ex itmere debent accipere benedictionem in ecclesia.

h Si vero prolixitate itineris. Lege: Si vero a prolixitate, etc.; id est, si emensis aliquot diebus itineris.

i Qui in omnibus jam conversum similantem, etc. Hæc sunt transposita. Lege: Si vero ad hunc sæcularem frater mittatur jam conversum, in omnibus actibus similantem religiosis, qui sola adhuc videatur tonsura dissimilis.

i Si adhuc tarda fuerit agendi mora. Id est, si noa est eodem die in monasterium reversurus.

Let consuetam refectionis horam. Lege: et ad consuetam refectionis horam.

1 Longinquæ occurrere viæ. Lege : longinquitate viæ occurrere non possil.

Et utrumque. To utrumque videtur redundare.

### CAPUT LIX.

#### DE ORATORIO MONASTERII.

§ I. — Ex REGULA SANCTI BENEDICTI.

· Oratorium hoc sit, quod dicitur: nec ibi quidquam aliud geratur et b contendatur. Expleto opere Dei, omnes cum summo silentio exeant, et habeatur reverentia Deo: ut frater, qui forte sibi peculiariter vult orare, non impediatur alterius improbitate. c Sed et si alter vult sibi forte secretius orare, d simpliciter intret et oret e non in clamosa voce, sed in lacrymis f et intentione cordis. Ergo qui simile opus non facit, non permittatur explicito opere Dei remorari in oratorio 'sicut dictum est) ne alius impedimentum patiatur.

§ II. — Ex Regula sancti Augustini (cap. 8).

In oratorio nemo h aliquid agat, nisi ad quod est

nomocanone, tit. 11, cap. 14, et alios? Ab εὖχομαι, id est, οτο; εὐχτήριος οἴχος, id est, domus oratoria in concilio Laodiceno, can. 6, et Trullensi can. 59. Dicitur et οἶχος θεοῦ in conc. Gangrensi, can. 5, id est domus Dei. κυριακὸν, id est, Dominicum apud S. Athanasium in Vita S. Antonii. Ἐξελθών εὐθύς ἐχ τοῦ πυριαποῦ, id est egressus statim e templo, in conc. Laodiceno, can. 28; Neocæsariensi, can. 14; Ancyrano, can. 15; et sexta synodo, can. 74, et in Regula S. Pachomii, art. 32. Μαρτύριον, id est, memoria martyris, in concilio Chalcedonensi can. 6 et 8, et apud Palladium in Lausiaca, cap. 103. Dicitur et templum, basilica, memoria, et ecclesia. Sunt qui statuunt discrimen inter ecclesiam et oratorium : dicunt enim ecclesiam esse clericorum, oratorium monachorum. Hujus autem capitis prior pars refertur distinct. 42, cap. 6, a Burchardo, lib. 111, cap. 81, et ab Ivone Carnotensi 111 parte, cap. 71, quibus locis, post verbum, condatur, hæc sequuntur: quam quod divinis ministeriis conveniat. Quæ quidem verba, etsi in nullo codice seu excuso seu ms. reperire unquam potui, certum est tamen hanc regulæ sententiam esse mutilam, et hæc citata verba ei restituenda; cum a tantis viris Gratiano, Burchardo, et Ivone ei attribuantur; et ratio manifesta: nam in oratorio aliud geri necessarium est, quam id quod dicitur, id est, orationem, ut parare quæ ad sacrificium et laudes divinas spectant, ornare altaria, et parietes templi tapetibus, verrere pavimentum, etc.

Contendatur. Lege, condatur, ut habetur in aliis omnibus mss. nostris et editis, et etiam apud præ-fatos auctores. Condatur autem hoc loco est: recondatur, reponatur. Id patet ex his verbis concilii Turoneusis cap. 3. « Si enim domus Dei domus oratiomis vocatur, hoc debet esse quod dicitur: nec ibi aliud debet geri, aut recondi. > Quæ quidem ex Re-gula S. Benedicti sumpta sunt. Et recte sane statuitur nihil esse in oratorio reponendum, quod non spectet ad divinum ministerium) ne detur occasio D Regulæ Tarnatensis; et citationem in his auctoribus agendi in eo sæcularia ob res sæculares illic recon-

ditas.

<sup>c</sup> Sed si alter vult sibi secretius orare. Hæc verba intelliguntur de iis qui post laborem manuum aut lectionem, aut si quoquo modo vacat, secretioris orationis gratia se ad oratorium conferunt; non de iis, qui, expleto Dei opere, in oratorio secretius oraturi remanent.

d Simpliciter. Id est, sine fastu et ostentatione. · Non in clamosa voce. Ut fluat nostra oratio, sicut aquæ Siloe, quæ currunt cum silentio; quod A factum, i fiat. i Aut si forte etiam aliqui præter horas constitutas, si eis vacat, k et orare voluerint, non eis sint impedimento, qui ibi aliquid 1 agendum putaverint.

## § III. - Item (cap. 9).

m Psalmis et hymnis cum oratis Deum, hoc versetur in corde, quod n profertur in voce.

§ IV. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 15).

o In oratorio præter orandi et psallendi cultum penitus nihil agatur, ut nomini huic et opera jugiter impensa concordent : ut si aliquis præter constitutas horas Domino supplicaturus ingreditur, votum suum occupatio aliena non tardet. P Nolite

 Oratorium. Grace εὐκτήριον apud Photium in B præclare monet S. Basilius in Admonitionibus: Nen in clamore vocis oraveris Deum, sed clamor cordis tui pulset aures ejus. > Vide superius anno-

> f Et intentione cordis. Id est, servore animi : ita ut cor tanquam arcus intentus fortius ac velocius orationibus veluti jaculis Deum seriat. Vel intentione cordis, id est, directione affectus ad Deum.

> 8 In oratorio. Hæc reperire est in Regula S. Au-

gustini, cap. 8, et in ejusdem epist. 109.

h Aliquid. Apud S. Isidorum, lib. v Orig., cap. 4:

aliud.

i Fiat. Hoc verbum videtur redundare. Nam neque est in ep. citata, neque in Regula excusa, neque apud S. Isidorum, qui hanc eamdem S. Augustini sententiam refert, cum ait: ( Oratorium tantum est orationi consecratum, in quo nemo aliud agere debet, nisi ad quod est factum, unde nomen accepit.

i Aut si. Lege, ut si, ut in epist. Reg. ms. et ex-

cusa, et in Regula Tarnatensi.

k Et orare. Ita in Reg. ms. cod. Corb.; sed particula et, neque in Regula excusa, neque in epistola reperitur.

1 Agendum. Præter opus Dei, vel id, quod ad aliud

pertineat. m Psalmis. Hæc sunt in citata S. Augustini epistola, et in ejusdem Regula eodem capite 9, et in Regula S. Cæsarii Arelatensis cap. 20, hoc modo: Cum vero psalmis et hymnis oratis Deum, etc.

Profertur. In cod. Corb., profitetur, prior lectio

tamen potior videtur.

o In oratorio. Prima hujus capituli pars usque ad hæc verba, ut si aliquis, citatur distinct. 42, c. 7, ex D. Augustini epist. 109; sed nec in hac epistola, neque in toto Augustino habentur. Etsi Smaragdus in hoc caput Regulæ, Burchardus p. 111, cap. 80, et Ivo, etiam parte 111, cap. 72, eadem ex illo referant, nullo certo capite citato; sed ex hac Concordia discimus clare hæc verba non esse S. Augustini, sed fuisse a quibusdam corruptam, qui nescientes quid sit Regula Tarnatensis, videntesque quid simile haberi in Regula sancti Augustini, hæc verba S. Augustino attribuerunt. Sed cum viderent quidam juris canonici expositores non reperiri apud S. Augustinum, dixerunt prolatum fuisse a Gratiano sensum, non verba.

P Nolite cantare, nisi quod legitis esse cantandum.

Ex Regula S. Augustini, cap. 10. His autem verbis videtur arcere a cantu ecclesiastico psalmos et hym-

nos apocryphos, de quibus supra.

jejuniis et vigiliis. Animam vero vestram nitore bonæ conscientiæ abluite.

& V. - Ex Regula Magistri (cap. 68).

e Exeuntes de oratorio fratres mox taceant; nec

\* Legitis. Ita in Reg. ms. S. Augustini cod. Corb. et in ejusdem epist. 109; at in Regula excusa habetur, legistis.

b Carnem restram martificate, per abstinentiam, domate jejuniis. In Regula excusa S. Augustini cap. seq., carnem vestram domate jejuniis et abstinentia

c Exeuntes de oratorio fratres. Hæc habentur in Regula Magistri cod. Corb., eodem cap. 68, spectantque ad illa verba S. Benedicti : Expleto opere B

cantare, nisi quod a legitis esse cantandum. b Car- A etiam psalmos d meditando exeant ; ne quod in temnem vestram mortificate per abstinentiam, domate pore suo cum reverentia dictum est, extra tempus soris per extollentiam decantetur. Ergo exeuntes de oratorio taceant statim: quia psalmorum explicatem est tempus, et taciturnitatis incoeptum est, sicut dicit Scriptura: Omni rei tempus (Eccl. 111).

Dei omnes cum silentio exeant.

d Meditando. Id est,, canendo, meditari enim est canere, ut Ecloga i Virgilii:

Sylvestrem tenui musam meditaris avena.

Et sæpe in sacra Scriptura.

o Omni rei tempus. Ecclesiastæ 1 in Vulgata versione: Omnia tempus habent. In Septua. Tocc xaso ο χρόνος, id est, omnibus rebus tempus.

## CAPUT LX.

## DE HOSPITIBUS SUSCIPIENDIS.

## § I. — Ex hegula sancti Benedicti.

• Omnes supervenientes hospites, b tanquam Christus, suscipiantur. Quia ipse dicturus est: Hospes fui, et c suscepistis me (Matth. xxv). Et omnibus congruus honor exhibeatur, maxime domesticis fidei et peregrinis. Ut nuntiatus fuerit hospes, occurratur ei a Priore d vel a fratribus cum omni officio charitatis; e et primitus orent, et sic sibi socientur in

monachis hospitalitas, docet Petrus Blæsensis

epist. 29.

b Tanquam Christus suscipiantur. Præclara hæc est admonitio S Gregorii papæ hom. 23 in Evangelia : (Pensate, fratres, quanta hospitalitatis virtus sit : Ad mensas vestras Christum suscipite, ut vos ab eo suscipi ad convivia æterna valeatis. Præbete modo peregrino hospitium, ut vos in judicio non quasi peregrinos nesciat, sed ut proprios recipiat in regnum. Ita se olim gerebant circa hospites monachi Legerenses, ut refert S. Eulogius in epist. ad Willesindum Pompelonensem episcopum: « Exercebant alii peregrinorum et hospitum diligentius curam, et quasi declinanti Christo ad hospitia eorum omnibus adventantibus obsecundabant.

Suscepistis me. In versione communi : Collegistis

me, juxta textum Græcum.

d Vel a fratribus. Non addidit, omnibus; quod non omisisset, si ab omnibus fratribus hospiti advenien- D ti occurrendum voluisset; quemadmodum postea declaravit de lotione pedum : Pedes autem hospitibus omnibus tam abbas quam cuncta congregatio la-

e Et primitus orent. Tam susceptor quam hospes. codem vestigio loci et temporis orent ob diabolicas illusiones, ut postea dicit, que in ipsa oratione re-teguntur. Vide Joan. Moschum, cap. 119.

1 Inclinato capite, vel prostrato omni corpore.

Juxta personæ qualitatem.

E Ducantur ad orationem. Nempe ad oratorium. Duplex ergo hic oratio: prima in ipsis foribus monasterii propter illusiones diabolicas; altera cum salutatus hospes et susceptus ducitur ad oratorium gratias acturus Deo de prospero adventu, et erratorum in via veniam deprecaturus. Hujus orationis mentio fit in Actis S. Galli: « Igitur illi recto itinere, cum ad viri Dei cellam pervenissent, nuntiati advenisse ducti sunt ad orationem. Ita et in Actis S.

pace. Quod pacis osculum non prius offeratur, nisi oratione præmissa, propter illusiones diabolicas. In ipsa autem salutatione omnis exhibeatur humilitas. Omnibus venientibus, sive discedentibus hospitibus inclinato capite vel prostrato omni corpore Christus in eis adoretur, qui et suscipitur. Suscepti autem hospites g ducantur ad orationem; et postea sedeat cum eis Prior, h aut cui jusserit ipsc. i Legatur coram hospite lex divina, ut ædificetur; i et post hæc

Deodati Nivernensis episcopi : « Eumque manu apprehensum ducebat ad orationem more antiquorum Patrum, et ut habet institutio beatissimi Benedicti

abhatis.

h Aut cui jusserit ipse. Is frater qui cum hospitibus sedere jubetur, debet esse litteratus, ut sancitur additione 1 Capit. Lud. imp., tit. 63: « Ut docti fratres eligantur, qui cum supervenientibus loquan-

i Legatur coram hospite lex divina. Hæc non sunt ita stricte sumenda pro solo Decalogo, aut Levitico, aut aliis Moysis legibus. Nam hoc vocabulum lex aliquando sumitur pro omnibus Veteris Instrumenti codicibus indifferenter. Unde Christus sumpsit pro Libro Psalmorum: Ut adimpleretur sermo, qui in lege eorum scriptus est: Quia adio habuerunt me gratis (Joan. xv); qui textus habetur Ps. xxxiv : Qui oderunt me gratis. Hic tamen lex divina sumitur præcipue pro utroque Testamento Novo et Vetere. Quod etiam planum est ex cap. 64 Regulæ, cum de abbate dicitur : Oportet eum esse doctum lege divina. Quæ verba non possunt intelligi de solo Decalogo, aut legibus Moysis, vel Instrumento Vetere, sed sane de utroque.

i Et post hæc omnis ei exhibeatur humanitas. 11 est, perhumaniter accipiatur pro ejus conditione, merito et dignitate; atque illi necessaria affatim auppeditentur, omni luxu remoto præsertim circa obsonia. Hospites enim non causa helluationis, sed ædificationis in monasteriis diversani æquum est, et a sobriis monachis sobrietatem discere, ut przeclare monet S. Basilius in Regulis fusius disputatis, interr. 20 : « Alius venit ex sæculari vita, discat operibus quod ei ratio non persuasit; formam et exemplar vitæ frugalioris accipiat; recordetur mensæ Christianorum, et non pudendæ propter Christum paupertatis. > Turpe est monachis, si in eorum mo-nasteriis Apicii et Paxami a laicis inveniantur, quorum cupediis illecti inde ebrii discedant, ubi sobrie

omnis ei exhibeatur humanitas. a Jejunium a Priore A coquinam ad annum ingrediantur duo fratres, qui frangatur propter hospitem: b nisi forte præcipuus sit dies jejunii, qui non possit violari. Fratres autem consuctudinem jejuniorum prosequantur. Aquam in manibus abbas hospitibus det. Pedes hospitibus tam abbas quam cuncta congregatio lavet. Quibus lotis, hunc versum dicant : Suscepimus, Deus, misericordiam tuam o in medio templi tui. Pauperum et peregrinorum maxime d susceptioni cura sollicite exhibeatur. Nam divitum terror ipse sibi exigit honorem. Coquina abbatis et hospitum super se sit : ut incertis horis supervenientes hospites, qui nunquam desunt monasterio, non inquietent fratres. In quam

tatem discere debebant. Timotheus dux Athenieabens splendidos come apparatus vituperavit, quod die sequenti nihil voluptatis afferrent (Elian. Var. Hist. lib. 11, cap. 18). Iniquum est et nullatenus serendum, si in monasteriis hospites ita laute et profuse epulentur, ut vix tota nox ad crapulam exhalandam sufficiat. Quare olim pontificibus, regibus, et cæleris magnatibus pisces, olera, legumina, et similia monachorum edulia in monasterils apponebantur, ut patet ex his versibus Caroli Magni ad Paulum Diaconum (Leo Ostiensis, l. 1, cap. 17):

Alma Deo chari Benedicti terta require: Est nam certa quies fessis venientibus illuc. Hie olus hospitibus, panis, hie piscis abundat.

S. Joannes Gualbertus auctor congregationis Vallis Umbrosæ Leonem papam cum universa curia Romana hospitio excepit, eisque tantum pisces appo-suit, ut in ejus Actis habetur. Parcius S. Bernardus Claravallensis abbas, qui pontifici maximo Innocentio pisciculum apposuit, cum cardinales vix haberent legumina, ut in ejus Actis sertur. Anglorum rex interdum in monasterium Lindisfarnense sub S. Colmanno veniebat et communibus fratrum cibis cum eis in refectorio vescebatur, ut scribit Beda lib. 111 Hist. Angl., cap. 26. Rex Castellæ Fernandus cum veniret ad monasterium S. Facundi cibis fratrum regularibus tantum utebatur, ut refert Rodericus libr. vi de Rebus Hispaniæ, cap. 14. Conradus rex Romanorum in die Innocentum cum duobus episcopis comedit in refectorio monasterii S. Galli una cum monachis, vilibus eorum cibis contentus: sicut et postridie fecit, solo pane et fabis crudis satiatus, ut lautius quam pridie exciperatur, ut habetur in Vita S. Notkeri, cap. 16 (Apud Henr. Canis., t. VI, Ant. Lec.).

· Jejunium a Priore frangatur. A Priore, id est, ab abbate (Prior est abbas, ut supra dictum est). non a Præposito, ut quidam recentior putat. Nam: Mensa abbatis cum hospitibus et peregrinis sit sem- D per, ut est in cap. 56 Regulæ, non Præpositi. Coquina abbatis et hospitum per se sit, ut hic habetur, non vero Præpositi; et infra: Abbas aquam in manibus hospitibus det, non Præpositus. Propter hospites jejunium frangitur, ut charitatis officium impleatur: quemadmodum præclare monet S. Prosper libr. 11 de Vita contemplativa, cap. 24 : « Si enim quoslibet advenientes, jejunio intermisso, reficio, non solvo jejunium, sed Impleo charitatis officium. > Vide

exempla in Vitis Patrum.

h Nisi forte præcipuus dies sit jejunii. Nempe ecclesiastici, quod ex Ecclesiæ præcepto sit inviolabiliter servandum; ita S. Isidorus cap. x Regulæ: · Pro charitate adimplenda interrumpuntur jejunia, si tamen non fuerint generalia. > Eadem ratione Magister cap. 53 Regulæ non vult solvi jejunium Quadragesimæ propter hospitem : « Jejunium vero, inquit, in Quadragesima propter supervenientem ipsum officium bene impleant. Quibus, 5 ut indigent, solatia administrentur; ut absque murmuratione serviant; et iterum, quando occupationem minorem habent, exeant, ubi eis imperatur, in opera. Et non solum ipsis, sed et omnibus h officiis monasterii, sit ista consideratio, ut, quando indigent, solatia accommodentur eis; et iterum, quando vacant, obediant imperanti. Item et cellam hospitum habeat assignatam frater, cujus animam timor Dei possideat: i ubi sint lecti strati sufficienter; i et domus Dei a sapientibus sapienter administretur. k Hospitibus autem, cui non præcipitur, nullatenus societur.

non frangatur a domesticis fratribus, i

c In medio templi tui. In cod. Vict. p. hæc sesis, rei militaris gloria præstantissimus, aliquando c In medio templi tui. In cod. Vict. p. hæc se-a Platone frugali cœna acceptus postridie hene ha- B quuntur : Sequitur orațio : Adesto, Domine, officiis nostræ servitulis, qui pedes tuorum dignatus es luvare discipulorum; ne despicias opera manuum nostrarum, quæ nobis retinenda mandasti; et sicut hic exteriora abluuntur inquinamenta, sic a te omnium nostrum laventur peccata. Hæc autem verba: In medio templi tui, id est, in medio cordis nostri (inquit Smaragdus), quod tuum dicit Apostolus esse templum, suscipimus istius hospitis cum charitatis dulcedine adventum.

> d Susceptioni cura sollicite exhibeatur. Ita in mss. S. Germ. Ebrul., et apud Smaragdum, recte. In vulgatis : Susceptio omni cura sollicite exhibeatur.

> • Nam divitum terror ipse sibi exigit honorem. Hunc locum Regulæ producit Radulphus addens serm. de Dominica 21 post Trinitatem : « Sed quia divites facilius scandalizantur quam pauperes; et ut ait S. Benedictus : Ipse timor potentum sibi ex git honorem. Sed locum citat ex memoria, non ex co-

> In quam coquinam ad annum ingrediantur duo. fratres. Non per singulas hebdomadas, ut supra statuit de hebdomadariis, etc. Nam si singulis septimanis coqui hospitum mutarentur per oruinem, cum multi occurrerent artis culinariæ non adeo periti, non satis honeste et humaniter cum hospitibus age-

> Ut indigent. Id est, quando indigent; ut pro quando. Apud Virgilium: Ut ventum est. Unde paulo post dicitur: Ut auando indigent, solatia accommodentur.

h Officiis. Id est, officialibus.
i Ubi sint lecti strati. Hic loquitur de lectis, non de mensa, scyphis et patinis : quod signum est ejusmodi cellam non ad edendum, sed ad cubandum assignari.

i Ut domus Dei a sapientibus, etc. Est hyperbaton : nam hæc verba referenda sunt ad ista : Cujus animam timor Dei possidet. Sed ob sequelam textus,

sunt postposita his verbis: Ubi sint lecti.

L Hospitibus cui non præcipitur, nullatenus societur. Idem statuitur in Pœnis Brevibus S. Basilii, art. 39 : Είτις συντυχών όμιλήσει των υποστρεφόντων ξίνων, πλήν του δούναι την είρητην, έπτος έντετυπωμέ-νων, γενέσθω ἀπ' εύλογιας ' id est, si quis advenientibus peregrinis colloquatur præter pacis osculum, exceptis his ad hoc deputatis, careat benedictione. Liem instituit S. Eugendus, ut habetur in ejus Actis (Apud Surium Jan. 1): 6 Omni cautela juxta Patrum Regulam servans, ne se conspectui adventantium laicorum, vel propinquorum saltem injussus monachus præsentaret. ) Ita S. Fructuosus archi-episcopus cap. 8 Regulæ suæ : « Ne cum laico loquatur, nec cum monacho non jussus stet, sive fabuletur, nec alium proximum videat, vel extraneum, regulari sententia præfixum est. ) Similite: S. Isidorus cap. 17 Regulæ, et S. Columbanus in Pænitentiali ms. Idque ex monachorum Ægypticsalutaris humiliter, ut diximus, et petita a benedictione, pertranseat dicens, sibi non licere colloqui cum hospite.

#### § II. - Ex Regula Macarii (cap. 8).

b Venientibus eis nullus, nisi unus, cui cura circa hospitale fuerit injuncta, responsum det. c Venientibus orare, vel pacem offerre nulli liceat, nisi prius jubeatur ab eo qui præest Patre : et oratione simul peracta sequatur ordinem suum pacis osculum. Nec licebit alicui fratri cum superveniente sermocinari, nisi soli qui præest, Patri, aut quibus ipse jusserit.

#### III. - Ex Regula Patrum (cap. 4).

d Advenienti peregrino o nihil plus exhibeat f quam pacem: reliquum non sit illi cura unde venerit, pro jungat ad fabulas cum illo.

§ IV.—Ex Regula sancti Pachomii (cap. 51).

5 Quando ad ostium monasterii aliqui venerint, si clerici fuerint, aut monachi, majori honore suscipiantur; lavabuntque pedes eorum h juxta Evangelii præceptum (Joan. xiii); et deducent ad locum xonodochii, præbebuntque omnia, quæ apta sunt usui monachorum. Quod si voluerint orationis tempore atque i collectæ venire ad conventum fratrum et ejusdem fidei fuerint, janitor vel minister xenodochii nuntiabit Patri monasterii; et sic deducentur ad orandum.

### § V. - TEN EX REGULA MACARII. Hospitalitatem sectantes per omnia (Rom. XII), et

rum instituto, ut videre est apud Cassianum libr. iv de Institut. Renunt., cap. 16; nec sine justa ratione: quia forsan infirmus frater cum sæculari sæcularia loqueretur non sine magno animæ suæ detrimento.

· Benedictione. Id est, oratione.

b Venientibus eis. Hospitibus, hoc capitulum habetur in Reg. ms. Macarii, Serapionis et aliorum cod. Flor. et Corb., sed fusius et veluti periphrastice.

c Venientibus orare. Præposui punctum, qui deerat in nostris codicibus. Sed tamen legendum puto: Cum venientibus orare, etc. Et hæc est oratio, quæ sit ad introitum hospitis, de qua supra.

d Advenienti peregrino, etc. Hoc capitulum habetur in Regula 2 cod. Flor., et in vetusto cod. ms.

Corb.

· Nihil plus exhibeat. Privatus monachus vide-

Brevibus S. Basilii, art. 39 : Ildiv τοῦ δοῦναι τὰν tιρήνην, id est, præter pacis exhibitionem. In codicibus Flor. et Corb. legitur: Quam occursum humilem

el pacem. Quando ad ostium monasterii, etc. Exstat in Regula S. Pachomii excusa, art. 28. Apud Smaragdum legitur: Quando ad hospitium monasterii; non ita

b Juxta Evangelii præceptum. Ita apud Smaragılum. İn Regula excusa legitur : Servabunt Evangelii præceptum.

i Collectæ. Collecta hoc loco est synaxis officii di-

vini, ut passim in hac Regula.

i Hospitibus et peregrinis. Hæc habentur in Rege ms. S. Fructuosi archiepiscopi cod. Crass., eodem cap. 10.

Et oleo perungendi. Ad tollendam lassitudinem.

neque colloquatur. Sed si obviaverit, aut viderit, A ne avertas oculum, aut inanem dimittas pauperem : ne forte Dominus in hospite aut paupere advenial, et videat te hæsitantem, et contemneris; sed omuibus te hilarem ostende et fideliter age.

§ VI. — Ex Regula Fructuosi (cap. 10).

i Hospitibus et peregrinis fratribus cum summa reverentia charitatis et ministrationis obsequia sunt præbenda; et ad vesperum lavandi pedes. Et si er itinere sunt confecti, 1 oleo perungendi sunt. 1 Lectuaria, lucerna, et stramina mollia exhibenda: ac proficiscentibus juxta posse cœnobii = viaticum inponendum. Ægroti omni miseratione fovendi sunt, eorumque languores congruo relevandi suut ministerio. Tales tamen sunt es ministri deligendi qui et pulmentaria strenue præparent, et devoto eis miquo venerit, vel quando ambalaturus sit; nec se B nisterio obsecundent; et de his quæ illis residua sunt neque fraudem faciant, neque occulte comestione se illicita polluaut.

### § VII. - Ex Regula sancti Isidori (cap. 23).

Advenientibus hospitibus prompta et alacris susceptio adhibenda est, scientes ob hec novissimam consequi retributionem, sicut Dominus dicit: Qui ros recipit, me recipit; qui me recipit, recipit eum qui me misit. Qui recipit prophetam in nomine propheta, mercedem prophetæ accipiet; et qui potum dederit um ez minimis istis calicem aquæ frigidæ tantum in nomine discipuli, amen dico vobis, non perdet mercedem suum ( Matth. x ). Et licet omnibus hospitalitatis bonum cum gratia oporteat referri, o uberior tamen clericis et monachis deferenda honorificentia hospitali-

Idem faciendum statuit B. Isaias abbas oratione 3: · Si ad te in cella tua commorantem frater peregrinus accesserit, idem illi officium exhibeto, oleo-

que pedes ejus inungito. >

1 Lectuaria. Vel lectualia, quæ lectis insternuntur, stragula. Cæsarius cap. 42 Regulæ: « Lectualia vero simplicia sint: nam satis indecorum est, si in lecto religioso stragula sæcularia, aut etiam tapetia

picta resplendeant.

Viaticum imponendum. Mos fuit olim ut recedenti hospiti daretur viaticum, ut essent hospitium fortasse non invenienti in via suppetiæ. Magister cap. 1 Regulæ: « Mox et ipse recon-ignare bisacias cogitur, quas diversorum hospitum jam panes tosti impleverant,, etc. Palladius cap. 64 Lausiacæ, ubi Protocomes S. Paphnutio sic loquitur: Our Exist πένης η ξένος κεναίς χερσί την έμην αύλην μη πρότερο έροδιασθείς κατά λόγον id est, e non egressus est domo mea pauper vel hospes manibus vacuis, cui Quam pacem. Id est, osculum pacis. In Poenis D non prius congruum viaticum imposuerim. Ita verti clarius ad sensum. Nam toodic sunt mooc view eder ἐπιτήδεια ἀναλώματα, id est, « sumptus ad viam necessarii, ut docent scholiastes Aristophanis ad Plutum, et Suidas. > Unde verbum έφιδίαζειν, id est, viaticum alicui dare. (Deut. xv) xai igodiágue auros, id est, et dabis ei viaticum.

a Advenientibus hospitibus, etc. Habetur in Regula

S. Isidori excusa cap. 22.

· Uberior clericis et monachis deserenda honoriscentia hospitalitatis. Tanquam Dei servis et ministris præcipuis. Idem jubet S. Pachomius art. 28: « Si clerici fuerint aut monachi, majori honore suscipiantur. > Idem clericis faciendum instituit Regula Macarii et aliorum : « Idemque qualiter clerici hospites suscipiendi sunt in monasterio, ut ministri altaris, non licebit nisi ipsis complere: sive ostiarius, sive minister templi Dei. . Ita etiam Magister tatis. Prebeantur eis habitacula, laventur eorum A præpositis fratres peregrinos ex improviso custopedes, ut præceptum Dominicum impleatur. Cougruis etiam sumptibus eisdem humanitatis gratia
præbeatur.

diant, quandiu omnes de eadem decada suis vicibus
explicent septimanas; et cum de alia decada inchoaverint coquere, et in diebus sentimanarum

§ VIII. - Item ejusdem (cap. 24).

Nullus propinquum vel extraneum hospitem vel monachum familiarem, scu parentem, videre absque imperio audeat senioris

§ IX. - Ex Regula Tarnatensi (cap. 7).

Advenientibus quoque nihil præter humilitatis affectum et debitum famulatum junior exhibebit; et curam habere de causa qua venerit, quandoque reversurus sit, non præsumat: quia hoc seniorum sollicitudo, non juniorum præsumptio, debet requirere.

§ X. — Ex Regula Magistri (cap. 72).

 Cum fratres monasterio extranei supervenerint, si quarta, sexta feria, et sabbatum fuerit, voce præsentis abbatis aut cellerarii, si absens fuerit abbas, rogentur ad refectionem remorari ad ponam. Si autem usque ad tertiam admonitionem non usque ad nonam consenserint remorari, sed pro certo se urserint ambulare, propter charitatem adventus eorum, fracto jejunio, omnes fratres monasterii cum eis ad sextam b communicent. Si autem ante sextam se urserint ambulare, quævis bora fuerit festinationis inventa, jam sine domesticis fratribus ipsi soli resiciant, et jejuni de monasterio non permittantur abscedere propter viam, quia e in panis fractione cognita est charitas Christi : sicut d in Actibus apostolorum legitur fracta Eucharistia et sumpta, a se apostolos discessisse Andream et Joannem.

XI. - Item ex eadem (cap. 79).

• Cella autem peregrinorum semote in monasterio constituatur, cum lectis stratis ubi supervenientes fratres maxime ignoti dormiant, f et bisacias suas ponant: in qua res monasterii, aut ferramenta, aut utensilia non sint posita: ne forte cum putantur hospites spiritales, subito in damno fures inveniantur. Nam et propter cautelam custodiendi, duo fratres de quorum decada et alii coquinam exercent, tandiu ex ipsa decada deputati vicibus a suis

cap. 77 Regulæ: « Sacerdotes vero cum monasterio ad refectionem tenti fuerint, ipsi omnes cibos et pocula mista signent, vel primos in mensa sua meros, D et benedictionem petentibus ipsi suo responso tradant. Et paulo post: « Clerici vero si servorum Dei mensis interfuerint, et ipsis detur locus complendi. » Recte: nam benedicere et complere orationem honorificum est.

• Cum fraires, etc. Hæc habentur in Regula ms.

Magistri cod. Corb., eodem cap. 72.

fratribus reficiant, ut loquitur idem Mag. c. 71, ut supra c. 58 observatum est.

In panis fractione cognita est charitas Christi. Cum pavit multitudinem, Joan. vi et Marc. vii, no-

lens dimittere jejunam, ne desiceret in via.

d In Actibus apostolorum, etc. Quæ hic dicuntur de Andrea et Joanne ex Actibus apostolorum, non sunt in Actibus apostolorum a S. Luca conscriptis, sed videntur sumpta ex quodam libro apocrypho, aut ex illis Actibus quæ duodecim apostolorum no-

diant, quandiu omnes de eadem decada suis vicibus explicent septimanas; et cum de alia decada inchoaverint coquere, et in diebus septimanarum suarum si supervenerint peregrini, tandiu et de eadem decada deputati a suis præpositis supervenientes ex improviso custodiant, quandiu et ipsis alia decada succedat. Ergo sic omnes decadæ explicando et 8 recapitulando omnes peregrinos advenientes semper custodiant. Ergo ipsi duo fratres quorum ad custodiam fuerint vices, cum peregrini advenerint, in eadem cella simul sibi faciant lectos, ut, si forte unus de hospitibus ad oratorium nocte voluerit ire, et alius noluerit propter lassitudinem se levare, aut forte voluerint vicibus foras exire, utrique babeant singulos ex improviso custodes : ut et ille qui aut ad oratorium aut egreditur foras per incertos monasterii exitus nocte, et ingressus per occasionem custoditus a domestico fratre ducatur, et cum remanente alter remaneat custos : ut et charitatem solatii videantur hospitibus adimplere, et res monasterii ab incertis ex improviso custodiant. Nam et in die ipsi sibi sollicitudinem faciant eos intra monasterium de h nihil facto oculo custodire. Nam ideo duobus hæc cura committitur, ut et in nocte vicibus sint circa peregrinos solliciti, et in die, si forte ex eis unus defuerit occupatus, alter peregrinum a longe custodiens respiciat. Cella ipsa habeat clusuram talem ab intus, qualem a foris : ut nocte ab eis, inclusis secum hospitibus, ab intus missis clusuris clavis tollatur : quam, ubi norunt, abscon-. dant: ut cum foras forte voluerit hospes exire. ipse sibi custodes excitet, cum clavem requirit, quo præsente incipiat ad ignotum i refrigerium foras exire. Ipsi enim fratres bisacias eorum et virgas suscipiant in cella eadem servaturi i clave forensi fideliter conservandas. Jam si forte tales inventi fuerint hospites qui diu persistendo fideliter et animo laborando indicaverint k se monasterio perfirmare, suggerant eorum custodes abbati, et lecta eis Regula, videant quot dies jam habeant in monasterio, et residui dies de induciis eis ad tractandum

mine vocantur, et Andreæ maxime, quibus utebatur impostor quidam Agapius, ut scribit Photius in Bibliotheca, n. 179, seu Andreæ, Joannis et aliorum apostolorum, de quibus Eusebius I. 111, c. 19, Hist.; aut certe ex Actibus Andreæ et Joannis, quibus utebantur Encratitæ, quorum meminit S. Epiphanius lib. 11, tom. I, hæresi 47.

· Cella peregrinorum, etc. Hæc videre est in Re-

gula ms. Magistri cod. Corb., cap. 79.

f Et bisacias suas. Vide supra, cap. de generibus monachorum

<sup>8</sup> Recapitulando. Alias, Recapitando. Id est, a qapite iterum incipiendo quo vocabulo usus est supra.

h Nihil facto. Id est, male facto.

i Refrigerium. Id est, latrinas; ejusdem Regulæ cap. 14: Refrigeria lavent, et cap. ultimo, machina, refrigerium.

i Clave forensi. Id est, quæ foris ostium claudat.

k Se in monasterio firmare. Id est, stabilitatem in monasterio promittere. Quod dicit S. Benedictus, cap. 61, Stabilitatem suam firmare.

rum induciarum dies, et tunc demum si placent eis probatæ vitæ vel Regulæ disciplinæ, sicut de firmandis monasterio fratribus posteriori titulo constitutum est, se monasterio usque ad mortem perseverando contradant. Quod si non se voluerint firmare, sed sic laborando quotidie cum fratribus monasterio voluerint remorari, si contenti sunt pan-

a Stricare. Id est, consumere, de quo vocabulo supra.

b Firmis. Id est, qui stabilitatem in monasterio

secum cedantur. Et cum exp.eti fuerint constituta- A nos suos vel indumenta in alieno opere a stricare, sola tamen communis mensa vel vitæ mensura eis de monasterio præbeatur, de cæteris necessariis præparatio denegetur. Quia b firmis debeut omnia præparari, talibus vero de cfirmitate dubiis sola monasterii mensa sufficiat : et hoc tantum quod vel laborare cum fratribus volunt remorando, a fratribus illis custoditi duntaxat die noctuque.

promiserunt.

· Firmitate. Id est, stabilitate in monasterio.

## CAPUT LXI.

# SI DEBEAT MONACHUS LITTERAS, EULOGIAS, VEL ALIQUID SUSCIPERE.

§ I. - Ex Regula sancti Benedicti.

Nullatenus liceat monacho neque a parentibus suis, neque a quoquam hominum, nec sibi invicem, b litteras, e eulogias, d vel quælibet munuscula accipere aut dare sine præcepto abbatis. • Quod si

Nullatenus, etc. Prima pars hujus capitis citatur

in concilio Duziacensi II, cap. 2

Litteras. Olim prohibitum fuit monachis litteras accipere, aut transmittere injussu abbatis. Ita cautum est in Pœnis brevibus, quæ vulgo S. Basilio tribuuntur. Art. 49: Εί τις εὐρεθη ἐχτὸς ἀρχιμανδρίτου γράφων τω, α διχόμενος γράμματα, ιστω άφωρισμένος id est, ι Si quis inventus fuerit scribere aut accipere litteras sine archimandritæ scientia, sit excommunicatus. In Regula Teridii, cap. 15: Præci-pue epistolas sine scientia abbatis nec accipiat, nec transmittat. , In Pænitentiali ms. S. Columbani: · Si epistolam cujuscunque susceperit, si tribuere C præsumpserit sine abbate, superpositione. Supple, emendetur. In Regula S. Cæsarii, cap. 23, et in ejus Recapitulatione, cap. 6, in Regula S. Isidori, cap. 17. Idem videre est apud Cassianum lib. 1v de Institutis renuntiantium, c. 16. Nec immerito. Nam ejusmodi litteris sæpe utitur diabolus tanquam proxenetis ad animam perdendam.

· Eulogias. Recta lectio, quæ habetur in cæteris codd. nostris mss., quemadmodum apud Sma-ragdum, Donatum c. 5, Turrecrematam, in edi-tione Coloniensi et in concilio Duziacensi supra citato. At in vulgatis et in editione Colinzi leeulogia, in plurali, male. Nam eulogium non dicitur in neutro, etsi reperiatur in Vita S. Ludgeri, et fortasse alibi, sed corrupte. Eulogia autem est munus ex charitate datum generaliter loquendo, Latine benedictio, loquendi formula ab Hebræis deducta, qui munus benedictionem appellant. I Regum, cap. xxv : Quapropter accipe benedictio- D cui. nem kanc, quam attulit ancilla tua. In textu Hebraico est ברכה beracah, id est benedictio, apud Septua-ginta בייאסאנים. Sumitur etiam eulogia pro pane illo qui ad eucharistiam consecrandam destinatur, ut videre est apud Joannem Moschum, cap. 25. Sunt et munera que ex reliquiis sanctorum mittuntur, apud S. Gregorium, lib. x. Regesti, cap. 47: « Eulogias vero S. Marci a beatissima fraternitate vestra transmissas, cum ea charitate qua transmissæ sunt, secundum notitiam earum suscepimus. . Quas interdum, benedictionem appellare solet, ut in eadem epist.: · Præterea transmisimus crucem parvulam, in qua de catenis amatorum vestrorum inserta est benedictio. > Sed communiter eulogiæ panes sunt qui in ecclesia a sacerdote benedicuntur, olimque distribuebantur iis qui ob quoddam impedimentum die-

B etiam a parentibus suis ei quidquam directum fuerit, non præsumat suscipere illud, nisi prius indicatum fuerit abbati : quod si jusserit suscipi, in abbatis sii potestate, cui illud jubeat, dari. Et non contristetur frater, cui forte directum suerat, ut non

bus festis et Dominicis non sumebant Eucharistiam. ex decreto Pii papæ, apud Burchardum lib. v cap. 27. Et habetur in concilio Nannetensi, can. 9. et in Capitulis Hincmari archiepiscopi Rhemensis, cap. 7. Mittebantur etiam fidelibus in signum benevolentiæ et communicationis in eadem side. Unde in concilio Laodiceno, can. 32, statuitur, "Οτι εὐ δεῖ τῶν αἰρετικῶν εὐλογίας λαμβάνειν, id est, « Quod non oportet hæreticorum eulogias accipere. Aliquando etiam tragemata, bellaria, ut fructus, nuces, aridæ ficus, etc., a presbytere benedicta pro eulogiis dabantur, ut patet ex Palladio in Lausiaca, cap. de Valente. Nec dabantur excommunicatis. Unde S. Arsenius cum non accepisset aliquando eulogiam fra trum, gessit se pro excommunicato, ut habetur in Vitis Patrum interprete Pelagio, lib. xv, n. 8; et qui ab excommunicatione absolvebantur eulogias accipiebant, ut videre est apud Gregorium Turonen-sem, lib. v Hist., cap. 14; et excommunicati epi-scopi eulogias aliis dare prohibebantur, ut videtur apud eumdem Gregorium, lib. viii Hist., cap. 20, de Ursicino Cadurceusi episcopo excommunicato. Et de his culogiis panis intelligendus est hic S. Bene-dicti locus, quas antiqui Patres sine superioris li-centia dare prohibuerunt. S. Cæsarius cap. 23 Re-gulæ: « Si aliqua voluerit transmittere eulogiam panis, Matri suggerat. ) Et Donatus, cap. 53 Regulæ: Si aliquis voluerit transmittere litteras, aut eulogias panis, Patri suggerat. Ita capiendus est locus in Pœnis brevibus S. Basilii, art. 50 : El Tig Tiguten τινί εὐλογίαν, id est, « Si quis miserit eulogiam ali-

d Vel quælibet munuscula. Item statuit S. Pachomius art. 58 : « Nemo ab altero accipiat quidquam. » S. Basilius in Poenis brevibus, art. 38 : El rug Sides έξω τι, ή λαμβάνει, παρά γνώμην τοῦ ἀρχιμασθρίτου, ἀφοριζέσθω; id est « Si quis dederit foras aliquid ant acceperit præter voluntatem abbatis, excommunicetur. ) Et S. Isidorus, cap. 17 Regulæ: « Qui occulte ab aliquo litteras vel aliquod munus acceperit, , etc.

 Quod si etiam a parentibus suis ei quidquam di-rectum fuerit, etc. Id olim servabatur in monasterio S. Eugendi abbatis, ut videre est in ejus Actis: Si quid vero cuicunque fuit a proximis fortassis oblatum, confestim hoc abbati vel œconomo deferens, nihil exinde absque paterno præsumpett imperio. 🕽

detur occasio diabolo. Qui autem aliter præsumpse- A rit, disciplinæ regulari subjaceat.

#### § II. — Ex Doctbina sancti Orsiesii.

 Si quis in domo monasterii sub præposito manens, nulla re indigens quam in monasterio habere permissum est, et habet patrem fratremque et amicum charissimum, nihil ab eis penitus accipiat, non tunicam, non palliolum, non aliam quamlibet rem. Si autem fuerit comprobatum b quod minus habeat de his quæ præcepta sunt, e culpa omnis atque correptio ad præpositum convertetur.

#### § III. - Ex REGULA SANCTI BASILII (cap. 31).

Interrog. d Si quis debet a carnalibus propinquis accipere aliquid? — Resp. Propinguos quidem reddere quæ sua sunt iis qui ad servitium Dei accedunt, necessarium est, et nihil subtrahere, ut non crimen B si aliquis rem sibi collatam celaverit, furti judicio sacrilegii incurrant. Verumtamen hæc • prærogari in conspectu eorum, ad quod visa sunt pertinere, et illis ipsis præstat occasionem elationis et superbiæ, et aliis fratribus ejusdem propositi pauperioribus tristitiam generat, ita ut accidat illud in quo Corinthii increpantur ab Apostolo dicente: Quia confunditis non habentes ( I Cor. x11 ). Et ideo et his qui per loca singula ecclesiis præsunt, si sunt fideles et prudentes dispensatores, offerre debent, secundum imitationem eorum qui in Actibus apostolorum (Cap. 1v) id fecisse præscribuntur, de quibus dicitur: Qui offerentes pretia prædiorum suorum ponebant ante pedes apostolorum. Cæterum, quoniam non est omnium hujusmodi dispensationes explere fideliter, illis offerre convenit qui apud omnes in C hoc officio probati habentur. Verumtamen de his probabit ille qui præest, f per quem debeant dispensari.

- · Si quis, etc. Hæc habentur in libro excuso S. Orsiesii ultra medium.
- b Quod minus habeat. Reposui rd habeat ex lib. edito.
- c Culpa omnis atque correptio ad præpositum convertetur. Is est præpositus domus de qua est ille frater qui tanquam culpæ reus ab abbate corripietur, si non suppeditaverit illi fratri quæcunque ei ex præscripto Regulæ necessaria sunt

d Si debet quis, etc. Apud S. Basilium, interr. 187

Regul. brev., et apud Rusinum, cap. 26.

Prærogari. In textu Græco, αναλίσκισθαι, id est, consumi.

 $^{
m f}$  Per quem debeat dispensari. In textu Græco ad-  ${f D}$ ditur, και το παρά των τοιούτων διδομίνου, id est, « et illud etiam quod ab hujusmodi hominibus datum

6 Quicunque autem, etc. Hæc videre est in Regula excusa S. Augustini eod. cap. 25, et in epist. ejusdem 109. Exstant etiam in Regula S. Cæsarii,

cap. 23, et in Regula Donati, cap. 53.

h Vel quælibet munuscula. Ita in cod. Corb. ms. et in epist. At in Regula excusa, vel quodlibet mu-nus. In Regulis Cæsarii et Donati, Aut quælibet mandata, aut munuscula. Sed Donatus sumpsit ex Cæsario, non ex Augustino, nam fere eadem Cæsarii verba profert.

i Consequens ergo est, etc. Exstat in Regula S. Augustini edita, cap. 28, et in ejusdem epist. 109.

Qui suis, etc. Ita in Regula excusa. Male, quemadmodum et in Corb. ms., ubi τό qui deest. Legêi ergo ut in epist.: « Illud quod suis, vel fillis, vel § IV. — Ex Regula sancti Augustini (cap. 25).

Quicunque autem in tantum progressus fuerit malum, ut occulte ab aliquo litteras, h vel quælibet munuscula accipiat, si hoc ultra confitetur, illi parcatur et oretur pro illo; si autem deprehenditur atque convincitur, secundum arbitrium præpositi vel presbyteri gravius emendetur.

#### § V. — Item (cap. 26).

i Consequens ergo est ut etiam i qui suis filiis, vel aliqua necessitudine ad se pertinentibus in monasteriis constitutis aliquis vel aliqua contulerit vestimenta, sive quodlibet aliud, inter necessaria monasterii k deputandum est. Non accipiatur, sed sit in potestate præpositi, ut in rem communem redactum, cui necessarium suerit, præbeatur. 1 Quod condemnetur.

#### § VI. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 6).

m Si quid a parentibus vel extraneis cuilibet monacho collatum fuerit, non erit sub jure privatæ rei habendum, sed in potestate abbatis in commune redactum, n cum necesse est, præbeatur. Monachus enim quidquid quoquo modo acquirit, non sibi, sed monasterio acquirit. Nullus peculiariter separatam sibi ad habitandum cellulam expetat, in qua privatim a cœtu remotus vivat, præter eum qui fortasse morbo vel ætate defessus, hoc ex consulto Patris monasterii, promeruerit. Cæteri tamen quibus nec languor, nec senectus inest, in sancta societate communem vitam conversationemque retinebunt.

#### § VII. - Item.

 Non est præsumendum sine conscientia abbatis p egenis vel quibuslibet conferre de eo quod regulari dispensatione noscitur monachus possidere:

aliqua necessitudine ad se pertinentibus in mona-sterio constitutis aliquis vel aliqua contulerit, sive vestem, sive quodlibet aliud, > etc. In epistola legitur, filiabus, quia scribitur ad sanctimoniales. Locum contraxit S. Cæsarius, cap. 41 hoc modo: « Ante omnia observandum est, ut si filiæ suæ aliquis vel aliqua necessitudine ad se pertinenti vestimenta, vel aliquid aliud dederit, vel transmiserit, non occulte accipiatur. . Sed lege, ut si aliquis filiæ suæ, vel ali-

qua, etc.

k Deputandum est. Recta lectio, si post ró est scribatur punctum. Nam parens, qui dat filiæ suæ vel alteri, non dat eo nomine ut inter res monasterii deputetur, sed sanctus Augustinus jubet depu-

1 Quod si aliquis, etc. Hæc habentur cap. se-

quenti ejusdem Regulæ.

m Si quid a parentibus, etc. Habentur in Regula excusa, cap. 9, ubi primum membrum hujus capitis ita legitur: Si quod a parentibus vel extraneis munus cuilibet monacho fuerit directum, in conventum fratrum redactum sit, et cui necesse erit, præbestur. 🕽

Cum necesse est. Lege cui, etc.

o Non est præsumendum, etc. Hæc videre est in

Regula S. Isidori excusa, cap. 19.

P Egenis. Non vult dari eleemosynam a monachis inconsulto abbate : si tamen urgeat necessitas, posse dari a monacho eleemosynam docent S. Thomas 2-2, qu. 32, art. 8, et alii. Et dat nomine conventus non suo , docet gloss. 16, qu. 1, cap. 5. a cumi alio quoque fratre quippiana commutare, nisi A abbas vel prespecitus jusserit, multi licobit : nec habehit quidquam, præter illa quæ in communi lege monasterii concessa sunt.

§ VIII. → Item ex eadem Regula (cep. 24 b). Neque sine abhatis jussu quisque accipere epistolam, vel dare cuiquam præsumat.

#### § IX. — Ex Regula sancti Fructuosi episcopi (cap. 8).

· Munus denique quodlibet sive épistolas nemo monachus accipiat, d neque uspiam sine benedictione sui senioris progrediatur; nec cum monacho non jussus stet, sive fabuletur; vel alium proximum videat, vel extraneum, regulari sententia prælixum

### § X. — Ex Regula sancti Aureliani episcopi (cap. 5).

Nihil occulte accipiatis. Sed si quis propinquus aut amicus aliquid in vestimento aut auro, vel aliud quodeunque dederit aut transmiserit, in potestate sit abbatis. Et si cui transmiserit, necesse fuerit, tribuatur; sin vero ille nihil indiget, in commune redactum, cui est necessarium, tribuatur.

a Cam alio quoque fratre quippiam commutare. Quia hoc assidet peculiaritati. Quæ dantur monacho, in suum usum, non in alienum ei dantur. Idem pro-hibuit S. Pachomius, art. 53: « Mutare de his quæ a præposito acceperit nemo audebit. . S. Basilius in Peenis brevibus, art. 14 : Ε΄ τις άλλάσση τι μετά τινος παρά γνώμην του άρχιμενδρίτου, γενέσθω απ ευλογίας, id est, « Si quis permutaverit aliquid cum C aliquo, et dederit præter mentem abbatis, sit sine behedictions.

b In Regula excues, cap. 13.

Munus denique, etc. Hæc habentur in Regula ms. S. Fructuosi archiepiscopi cod. Crass., cap. eo-

· Negue uspiam sine benedictione sui senioris progrediatur. Antiquus et laudabilis in monasteriis mos invaluit, ut nunquam monachus sine benedictione vel oratione sul rectoris foras progrediatur, ut hac veluti circumvallatus mundi pericula et dæmonum tela declinare possit. Id apparet ex Pœnis brevihus toties chalis: Εί τις Εξίθοι τοῦ μουαστηρ ου μὰ λαδών εὐλογίαν, ἡ ἀπολυθείς ὑπὸ ἀρχιμανδρίτου μετά εὐχῆς, ἔστω ἀποινώνντος id est, ε Si quis egressus fuerit monasterio non accepta benedictione, vel non dimissus ab abbate cum oratione, excommunicetur. > Ex sexta synodo, can. 46: « Sed et viri qui persequantur vitam monasticam urgente necessitate xal D αύτοι μετά εύλογίας τοῦ τὸν ἡγεμονίαν ἐμπεπιστευμένου προιτώσαν, id est, et ipsi cum benedictione illius qui præest, procedant. > idem paulo ante eodem can. de sanctimonialibus præcipitur. Ex Actis sancti Co-lumbæ, lib. 111, cap. 8: « Vir sanctus Columbanus, cui emigranti benediximus, nusquam in hoc seculo faciem videbit meam. > Ex S. Gregorio, lib. 1, Dial., cap. 2: « Erat pro utilitate monasterii causa constituta. Expletis igitur hymnis matutinalibus Libertinus ad lectum abbatis venit, orationem sibi humiliter petiit. • Ex Pœnitentiali ms. S. Columbani : • Qui ministrat in die Dominico, aut in alio solemni ad lavacrum, aut quameunque necessitatem una orations ante exitum et introitum eget, interroget tamen. Si non procal exeat, signo crucis indiget, , etc. Cum autem plures essent donus in monasterio S. Co-lumbani ad instar monasterii S. Pachomii, in quibus monachi velati per classes divisi habitabant,

§ XI. -- Item (cap. 6).

Epistolas præcipimus nec dandas, nec accipiendas sine scientia et permissu abbatis.

#### § XII. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 18).

Qui vero litteras vel munuscula enjuscunque accipere præsumpscrit, si non statim a que accepit et quæ accepit publicaverit, districtioni severissimæ subjacebit. Illa vero quæ transmissa sunt, • peregrinis et ignotis deputabuntur, aut certe incendio cremabuntur. 1 Sane si quis suis filiis vel aliqua ad se necessitudine pertinentibus aliquid centulerit, in re communi redactum cui necessarium fuerit, Wibuatur. Si vero cui transmissum est abbas juaccrit dare, tanquam reliqua fidelium munera cum gratia-H rum actione percipiet.

### § XIII. -- En Regula Orientali.

<sup>5</sup> Mutare de his quæ a præposito accepetit cum altero non audebit. Nec a accipiat mellus, et dabit deterius: at contrario datis melloribus et deterius i accipiens. 1 Nemo ab altero accipiat quippiam, k nisi præpositus jusserit.

nulli licebat domo sua egredi sine benedictione et oratione senioris sui seu præpositi, sive ille monasterio egrederetur, sive iu eo remaneret, ut videre est in Vita S. Eustasii abbetis Lexeviensis, ubi hujusmodi benedictionem redarguit in synodo ejusdem monasterii monachus et desertor Agrestinus : « Ait superflua quædam et canoniem institutioni contraria in corum studiis teneri, cochleani scilicet, quam lamberent, crucis signo crebro signari, et in ingressu cujuslibet domus intra comobium tam introcuntem quam egredientem benediellonem postulare. Duit locus mire illustratur ex citato Pœnitentiati. . Qui egrediens domum ad orationem poscendam non se humiliaverit, et post captam benedictionem non se signaverit, crucem non audierit [Leye, adierit], xxx percussionibus emendare statuitur. » Et paulo pest: Et qui egrediens domum, orationem petens non se curvaverit intra domum, xu percussionibus emendetur. . Quod spectat ad alterum crimen ab Agrestino objectum de cochleari signando, hæc habentur in eodem Pænltentiali eirca initium, e et qui nou signaverit cochleare quod lambit, sex percussionibus. Ex quibus doctorum virorum tollitur scrupulus, qui ab Agrestino objecta in Regula S. Columbani hactenus quæsiverunt; non sunt enim in Regula, sed in citato Pænitentiali ms.

e Peregrinis aut ignibus deputabuntur. Nota pri-scorum observantiam, qui ipsas res peculiaritatis vitio possessas nolebant in monasterio remanere, sed eas statim extraneis donabant, aut ignious tra-

i Sane si quis, etc. Hoc membrum sumptum est

ex Regula S. Augustini, cap. 8.

6 Mutare de his, etc. Prima pars hujus capituli sumpta est ex Regula S. Pachomii, art. 55.

Accipiat. Lege acciplet.

1 Accipiens. Lege accipiat, at in Regula S. Pa-

.i Nemo ab altero. Hec secunda pars sumpta est ex art. 58 Regulæ S. Pachomil.

k Nisi præpositus jusserit. Intelligit præpositum domus, non monasterli. Nam in monasterio S. Pachomii præpositus cujusque domus administrabat necessaria monachis qui suæ domus erant, ut clarum est ex multis ejusdem Regulæ locis.

§ XIV. — Ex Regula a Donato collecta (cap: 53). A oretur pro eo. Si autem celans proditur, vel convin- Nullatenus liceat fratri a parentibus suis neque a quoquam hominum, nec sibi invicem litteras, eulogias, vel quælibet munuscula accipere aut dare sine præcepto abbatis. Quod si etiam a parentibus suis ei quidquam directum fuerit, non præsumat illud suscipere, nisi prius indicatum suerit Patri. Ottod si jusserit suscipi, in ipsius sit potestate, aut ei (si necesse est) aut cui illud Jubeat, dare. b Quicunque autem (quod Deus non patiatur) in tantum progressus fuerit, ut occulte litteras ab aliquo aut quælibèt mandata aut munuscula accipiat, si hoc ultro confessus fuerit, indulgentiam mereatur, et

Nullatenus liceat. Hæc usque ad illa, quicunque, etc., sumpta sunt ex cap. 54 Regulæ S. Benedicti.

b Quicunque autem, etc. Hæc sumpta sunt ex Re-B gula S. Cæsarii, cap. 23, exstantque in Regula S. Augustini, cap. 8.

c Simili etium districtioni subjaceat, etc. Hæc etiam exprompta sunt ex Regula S. Cæsarii, cap. eodem.

a Per posticiarios. Posticiarius est qui curam habet recipiendi ca quæ in monasterium deportantur, et transmittendi ea quæ transmittuntur. Et posticiaria in cœnobiis sanctimonialium, quæ idem opus exercet, ut notum est ex Regula S. Cæsarii, cap. 23. Gallice: la tourière, a nomine posticium; de quo

citur, secundum instituta monasterii Regulæ gravius emendetur. c Simili etiam districtioni subjaceat, si vel ipse cuicunque litteras aut munuscula transmittere sacrilego ausu præsumpserit. Pro affectu parentum aut cujuscunque notitia si aliquis transmittere voluerit litteras aut eulogias panis, Patri suggerat. Et si ipse permiserit, d per posticiarios det, et ipsi de nomine ejus transmittant, cui voluerit ipse. Sine præposito aut posticiario per se nullus præsumat nec dare, nec accipere a quoquam. Quod si præsumpserit, superpositionihus pæniteat.

Papias in vocabulario: · Posticium est latens ostium. dictum quod remotum sit a publico. Reperitur in Regula S. Cæsarii, cap. 30: Aut posticio aut lanipendio præponuntur. Alias posticum, apud Horatium lib. 1, epist. 5.

#### Atria servantem postico falle clientem.

Et in Regula S. Isidori, cap. 1: ( Monasterii autem munitio tantum Januam extrinsecus habeat, unuunque posticum, per quod eatur ad hortum. Dicitur et pseudothyrum apud Severum Sulpitium Dial. 111, cap. 16: e Vidi præterea ad pseudothyrum monasterii.

## CAPUT LXII.

## • DE VESTIARIIS ET CALCEARUS FRATRUM.

## 🕯 I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Vestimentà fratribus secundum locorum qualitatom uhi habitant, b vel aerum temperiem dentur :

a De vestiariis et calceariis. Ita legit S. Dunstanus, cum editione Colinai. Vulgo legitur: De vestimentis et calceamentis fratrum.

Vel aerum temperiem. Ita omnes mss. nostri codices, cum Smaragdo et S. Dunstano. Vulgo le-gitur: Vel aeris temperiem.

c Penes abbatem est. Ita legunt codices mss. Victorini, S. Ebrulphi, et Faronis cum Smaragdo, S. unstano, et editione Coloniensi. Vulgo legitur: Penes abbatem sit.

d Mediocribus locis. Id est, temperatis : quia paulo ante dixit: In frigidis regionibus amplius indigetur, in calidis sero minus. Alias mediocria loca dicuntur ea, quæ sunt mediocris census, ut est in concilio Aquisgranensi sub Ludovico Pio, cap. 122.

· Cucullam. Cuculla est quoddam capitis operimentum. Græce χοχούλλον. Sozomenus libr. πι Hist. Eccl., cap. 14 · Σκέπασμα κεφαλής, ο κουκουλλιον καλούσω, id est, « tegumentum capitis, quod cucullam vocant. » Dicitur et cucullio. Julius Capitolinus in Vero: « Objecto capiti cucullione veteri. » Lampridius in Heliogabalo: « Tectus cucullione mulionico. » Etiam cucullus apud Sidonium infra citantum. Hinc bardocucullus apud Martialem libr. 1v, epigr. 128:

#### Gal'la Santonico vestit te bardocucullo , Cercopithecorum penula nuper erat.

Ouos versus quidam vir doctus enarrans dicit esse pallium viaticum; quia, ut ille arbitratur, βάρδος est via Gallorum lingua. Sed tota via aberrat loco Hesychii corrupto deceptus, ubi sic legitur: Bapdot ri odol παρά Γαλάταις, id est, c hardi via apud Gallos. > Sed legendum : Βάρδοι ἀοιδοί παρὰ Γαλάταις,

G quia in frigidis regionibus amplius indigetur; in calidis vero minus. Hæc ergo consideratio 🧸 penes abbatem est. Nos tamen d mediocribus locis sufficere credimus monachis per singulos • cacullant et tu-

id est, c bardi vates apud Gallos. > Nam bardi olim in Gallia vates erant, qui præclara illustrium virorum facinora versu celebrabant, ut clarum est ex Lucano libr. 1 de Bello Civili:

Vos quoque qui fortes animas belloque peremptas Laudibus in longum, vates, dimittitis ævum, Plurima securi ludislis carmina bardi.

Et ex Festo, Strabone libr. IV. Geographiæ, Diedero Siculo libr. v. Bibliothecæ, et aliis. Est ergo bardocucullus genus quoddam cuculli, quo ptebantur bardi illi Gallorum, de quibus hic locus Martialis intelligendus est : quod etiam suadet mentio Gallice et Santonum ; non de hardæis Illyricis militibus. Monachi utuntur cucullis, quod mundus ipsis crucifixus sit, et illi mundo, inquit S. Germanus patriarcha Constantinopolitanus in Theoria mystica, et quod simplicitatem et vite innocentiam puerorum habere debeant : quia olim pueri cucullis utebantur, ut docet Palladius in Lausiaca cap. de Tabennesiotis. Sozomenus supra citatus, Cassianus infra citandus, S. Dorotheus Doctr. 1 : To nounoublier de fort onue con της ἀχαχίας, και της ἐν Χριστῷ νηπιστητος, id est, « cuculla vero signom est innocenția et puerilis simplicitatis in Chrisio; et Eucholegium Græcorum in sequentia magni schematis : Ένδύεται κουχούλλιον τῆς ἀχαχίας, id est, ε induitur cucullam innocentiæ. 🕽 Sauctimoniales etiam cucullis utebantur, maxime in Orientali Ecclesia, ut notum est ex S. Athanasio tractatu de Virginitate, S. Hieronymo in epist. ad Eustochium de Custodia virginitatis, et Palladio in Lausiaca cap. citato. Forma autem cucullæ antíquo-rum monachorum Ægypti ita describitur a Cassiano

nicam: cucullam a in hieme villosam, in æstate A opera. Indumenta pedum o pedules et f caligas. b puram et vetustam; et c scapulare d propter

libr. 1 de Habitu Monachi, cap. 4. « Cucullis namque perparvis usque ad cervicis humerorumque demissis confinia, quibus tantum capita contegant, indesinenter diebus utuntur et noctibus : scilicet ut innocentiam et simplicitatem parvulorum jugiter custodire etiam institutione ipsius velaminis commoneantur. De longitudine cucullæ nihil statuit 8. Benedictus; ac proinde Benedictinis monachis varia fuit olim cucullæ mensura, quibusdam etiam usque ad talos pendentibus, ut habetur in Vita S. Benedicti hujus Concordiæ auctoris. Sed tandem statutum est: « Ut mensura cucullæ duobus consistat cubitis, at habetur 1. Add. Capitul. Lud. imp., tit. 21. Hic Benedictus noster abbas Anianæ, idem instituit vel saltem, ut usque ad genua pertingeret, ut in ejus Vita habetur : « Quamobrem vir Dei cubitis excederet mensura, vel usque ad genua pertingere posset. 1

In hieme villosam. S. Sidonius libr. vii, epist. 16, agens de cuculla quam mittit Chariabaudi abbati : « Quanquam non opportune species villosa mittatur hieme finita. > Cuculla villosa hoc loco est grossioris panni, cujus adhuc villi, id est, filamenta, seu veluti flocci quemadmodum in rudiori panno, non adeo arte fullonis polito, seu coacto, et conci-liato exstant, et prominent. Nam villus non solum dicitur de setis et pilis brutorum animalium, nec villosus de corum pellibus, quæ non sunt adhuc pilis suis spoliatæ, sed etiam de pannorum filis, et de ipsis pannis, qui suis pilis et llocculis nondum nudati sunt ut vildag act anna Mari'lla unit dati sunt, ut videre est apud Martialem libr. xiv,

ep. 147 :

Stragula purpureis lucent villosa tapetis. Et epigr. 136 ejusdem libri.

Tempore brumali non multum levia prosunt, Caifaciuut villi pallia vestra mei.

Quæ etiam vocabula de linteis dicuntur; apud Martialem ejusdem libri epigr. 138:

Nobilius villosa tegunt tibi lintea citrum.

Ubi citrum est mensa citrea, apud Virgilium.

. . . tonsis mantilia villis.

Et Sidonium libr. v, epist. 17, dicitur : c Linteum villis onustum. > Unde villosa dicitur mantile a S. Bonifacio Moguntino epist. 8 : c Et villosam unam ad tergendos pedes. cum laveris, servorum Dei; et epist. 11.

b Puram. Pura est tenuis, levis; opponitur enim villosæ. Glossæ veteres : Purus, παθαρός, ψιλός, id est, purus, tenuis. Eædem Glossæ, Pura : ἀγνὰ, κα-

θαρά, ψωλ, id est, casta, pura, tenuis.
Scapulare propter opera. Scapulare est genus vestis monachalis. Græcis κατανώτιον. Ita apud sanbitror conducere monacho, maxime juniori, non exire ατιρ κατανωτίου. > Hinc castigandus locus Joannis Moschi, cap. 134, ubi male legitur κατανόχιον pro κατανώτων. Dicitur et ἐπώμων apud S. Athanasium tract. de Virginitate. Hesychio ἐπωμάδιον ἐπ' ἄμω, id est, quod super humeros ponitur, ut in Vita S. Arsenii, et apud Macarium Chrysoceph dum infra citandum. Dicitur etiam ఉపడియం. Michael Psellus libr. de Operatione dæmonum : Υπέγραφέ μου καὶ τὸ σχημα, και τον ανάλαβον, id est, e subindicabat et meum habitum et analabum; etsi quidam vir doctus legat avabolin, sed perperam: nam. avabolin est rebrachiatorium, succinctorium quod duobus resticulis constat ad succingendas vestes, ut notum est ex Cassiano lib. 1, cap. 6. At ἀνάλαδος est genus vestis, et verbum ἀναλαμβάνειν, unde ἀνάλαβος deducitur, ad rem vestiariam spectat : nam ποσμίως ἀναλαμβάντοι τψυ ἐσθότα apud Suidam est vestem ornate et decen<sup>6</sup> De quarum rerum omnium colore et grossitudine

ter componere. Analabi mentio sit in auctoribus mox citandis. Epomadium autem, seu scapulare, sive analabus, erat in modum crucis, ut monachus instar Christi crucem humeris gestaret. S. Dorotheus doctrina 1 : 'Ανάλαβος τίθεται σταυροειδώς ἐπέ τοις ώμοις ήμων, τουτ' έστι, του σταυρού σύμξολον ξα-στάζομεν έν τοις ώμοις ήμων, καθώς λέγει ' Αρον τον σταυρόν σου, id est, canalabus ponitur in formam crucis super humeros nostros, hoc est, crucis symbolum gestamus super humeros nostros, juxta id quod dicit : Tolle crucem tuam. > Vita S. Arsenii : Μονώτατος και άσκευος έπωμάδιον του Του Χριστου σταυρου φέρων, id est, « solus sine vasis scapulare crucem Christi ferens. » S. Ephræm in Vita S. Juliani anachoretæ : « Cum eni n deduxisset eum miser et ignavus homo in quemdam subterraneum lomonachis instituit modum, ut non amplius a duobus B cum, ubi multum auri puta atur reconditum ab eis qui sacra sepulcra reparabant, Dæmon conspecto crucis signo, quo puer amictus et consignatus erat, non est ausus ei nocere : nam eum analabo adduxerat eum vir ille. Macarius Chrysocephalus de Exaltatione Crucis: Τον σταυρον ως ἐπωμάδιον έχων ἐπουστίως ὑπέστη δι' ἡμᾶς θάνατον, id est, « crucem tanquam scapulare habens sponte propter nos mortem subiit. > Euchologium Græcorum in sequentia magni schematis : Λαμβάνει τον ἀνάλαβον, e.c., id est, Assumit analabum in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti, assumens crucem suam super humeros, et sequens Dominum Christum. > Hinc capiendus est locus Vitæ S. Guillelmi Gellonensis : 4 Vesto apostolica instar crucis induitur. > Scapulare autem formam crucis refert, cum duobus pannis hinc independentibus, latius exspatiatur per humeros.

d Propter opera. Id videtur in citata Vita S. Guillelmi : « Sicque propriis manibus extra factis carbonibus, et scapulari illæso expositis ci. eribus lares aptat et temperat intromittendis panibus.

• Pedules. Hoc vocabulum reperitur in Regulis S. Isidori, S. Fructuosi, et Magistri hic citatis. Pedules per ellipsin, subintelligitur to fascir, factumque est substantivum, ut vo mortales. Dicuntur et pedulia, de quibus Festus: « Pedulia quæ dicimus, πίδιλα Græcos appellare manifestum est, » παρά περιειλείσθαι τοίς ποσίν, id est, e quod circumvolvantur pedibus, , inquit Etymol. vetus; et Glossæ Benedi-Cli : Πεδούλια ποδών καλύμματα, τινές άρτάρια ήρμένευσαν, id est, c pedulia pedum operimenta, quidain artaria

<sup>1</sup> Caligas. Caliga est calceamentum ex pellibus. quod ad mediam suram surgebat, de quo Horatius libr. 1, sat. 6 :

Nam ut quisque insanus nigris medium impediit crus Pellibus.

ctum Ephræm de colenda Humilitate, cap. 88. ( Ar. D Locus intelligitur de eo qui ex humili loco ad senato-

<sup>8</sup> De quarum rerum omnium colore. Nempe vili: nam statim subjungit : et grossitudine, que non potest esse non vilis. Quamvis nihil de colore vestium S. P. Benedictus expresse et explicite constituerit, tamen ejus Regulæ addicti nigris vestibus usi sunt. Id docet Petrus Blasensis epist. 97: « Inter album et nigrum habitum non distinguit ille, apud quem non est distinctio Judzei et Graci. Attendit Dominus mentem, non vestem; merita, non colorem. In monte Cassino schema monasticum, quo beatus Benedictus est usus, usque hodie, sicut dicitur, perseverat. Quis audeat tanti Patris habitum blasphemare in filis? Ibi autem purgat se, quia videbatur monachos allos Cistercienses et Carthusienses prætulisse monachis nigris. Petrus Casinas in appendice ad Leonem Ostiensem,

a non causentur monachi, sed quales inveniri pos- A sunt in provincia qua habitant, b aut quod vilius

taria interpretati sunt. , Artaria juxta Suidam sunt τῶν ποδῶν πίλοι. Πίλοι vero pedum sunt quædam textilia, quibus pedes involvuntur, inquit Joannes Tzetzes illud Operum et Dierum Hesiodi enarrans:

. . . . . πίλοις έντοσθε πυχάσας, id est, c tegumentis intus condensans. > Auctor Etymologici veteris eumdem locum enarrans: Σημαίνει, inquit, και τα άρτάρια και πανιά. Πανία autem fascias et lacinias ex ve tibus rescisas appellant Græci re-centiores (Vide Joan. Meursium in Lexico Græco-barbaro). Dicitur et pedule. Glossæ veteres : Pcdule,  $\pi \dot{o}$ διον, ita legendum, non pedale. Quid sit πόδιον expli-cat Hesychius: Πόδια ενειλήμματα ποδών, ήγουν, φασxiac, id est, cinvolucra pedum, hoc est, fascias. Quæ quidem correctio satis patet ex Cornelio Frontone : Pedale, inquit, mensura est pedis, pedule vero sub pedibus præstat utilitatem; ) ubi tò sub redundat: nam pedule est singulare του pedulia, supra. B Hinc c fasciæ crurales pedulesque > Ulpiano ff. 1. Argumento sunt, de auro et argento legato, et substantivum pedules, ut supra diximus. Nostram explicationem confirmat mos antiquus involvendi pedes fasciis, qui satis patet ex Apollinari Sidonio libr. viii, epist. 11.

Si vestigia fasceata nudi Per summum digiti regant citatis Firmi ingressibus. . Et carmine 2.

Perpetuo stat planta solo, sed fascia primos Sistitur ad digitos. . .

His utebatur S. Eugendus abbas, ut ex ejus Actis clarum est : ( Habebat namque Eugendus beatissimus calciamenta fortia rusticaque in modum priscorum patrum, constrictus ocreis crura, fasciolisque plantas, , qui locus mirum in modum illustrat explicationem præsentem.

tori Tertullianus in poemate sive quis alius, quod, abjecta caliga, gallica uteretur.

caligaque remota Gallica fit p dibus molli redimita papyro. Caliga multis ligulis seu corrigiis constringebatur, ut ex Juvenali, sat. 5 planum :

babet Trebius quod rumpere somnum Debest, et ligulas dimittere, sollicitus ne

Tota salutatrix jam turba peregerit urbem. Ad quem locum vetus Scholiastes : Calciarii (Lege, calcearii) cum festinant, ansas caligarum prætèreunt nonnullas. Id patet etiam ex S. Gregorio, libr. III Dial., cap. 20, de quodam Stephano Valeriæ provinciæ presbytero. Qui quodam die mancipio suo negligenter loquens præcepit dicens : Veni, diabole, discalcea me. Mox ca perunt se caligarum corrigiæ in summa velocitate dissolvere. > Et paulo post : · Ita ut inventæ sint magna ex parte dissolutæ corrigiæ. Imo jactantiæ gratia multiplicabantur cor-D id est, « Quod si nigrum colorem probasti, quod id rigiæ. Unde S. Ferreolus cap. 22 Regulæ dicit : aliorum, qui ante te sumpscrunt, imitatione feceris, Sed et hoc curandum est, ut pes sit ligamentis temperatius cumulatus, ut con in jactantiæ signum multos astrictus habeat. > Caligæ pedem tegebant; illum enim muniehant a frigore et æstu, ut liquet ex Cassiani libr. 1, cap. 10. Calceamenta vero velut interdicta Dominico præcepto recusantes cum infirmitas corporis, vel matutinus hiemis rigor, seu meridiani æstus fervor exegerit, tantummodo caligis suos muniunt pedes. > Monachos olim usos caligis fuisse præter citatum Cassiaui locum notum est ex S. Gregorio lib. 1. Dial., cap. 2: « Pro amore vero ejus-dem venerabilis Honorati quocunque Libertinus ibat, cius semper caligulam in sinu portare consueverat. Et cap. eiusdem libri, cum agit de S. Equitio abbate: « Tunc ecce vir Dei clavatis calceatus caligis. » Nec dicendum est caligas nihil aliud esse quam sandalia illa, quæ vulgo soleæ appellantur. Nam ex

supra dictis satis constat caligas distingui ab ejusmodi soleis rudioribus et vilioribus, quibus modo quidam monachi calceantur. Et ipse Magister, ut infra videbitur, distinguit caligas ab ejusmodi sandaliis seu soleis. Nec nos moratur illud quod profertur ex cap. 12 Actuum apostolorum : Calceate caligas tuas, ubi in textu Græco habetur, σανδάλια. Cum enim caligæ non sint sandalia, non est dubium quin nomen caligæ hoc loco improprie sumptum fuerit ab interprete, quemadmodum etiam a Papia et Glossis veteribus. Nec ullus potest cogi ita interpretari locum sancti Benedicti. Nam si proprio vocabulo non usus fuisset, reliquisset institutionem obscuram. Imo nec sandalium in textu Græco Actuum citato proprie sumitur. Nam proprie sandalium est concinnum mulierum calceamentum, ut videre est apud Julium Pollucem lib. vii Onomastic., cap. 22, habenis tenuiter sectis, insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociisi insuperque aureis sociis soc concinnatum, qualiter describit Cephisodorus ibidem, qui illud opponit περιδαρίσι ancillarum, quod erat vile calceamentum. Unde cap. x Judith dicitur : και έλαθε σανδάλια είς πόδας αὐτης, id est : Induitque sandulia pedibus suis. Quæ quidem sandalia non erant apostolorum, qui abhorrebant ejusmodi ornatum.

stiensem, c. 115, in disputatione adversus monachum Cistellensem coram imperatore : « Cur nigris vestimentis semper utimini? Quia talibus Benedictus Pater usus est, ut habitu quoque mundo renuntiasse videretur. , Rupertus abbas Tuitiensis exponens cap. vii Zachariæ prophetæ : « Quadriga secunda, in qua erant equi nigri, pœnitentium est, qui ab apostolorum temporibus incipientes, in his, qui sanguinem Christi suderant, vitam nobis cœnobialem sanxerunt, usque hodie per orbem niger tam professione rium ordinem assurgit. Unde exprobrat Isiaco sena-tori Tertullianus in poemate sive quis alius, quod,

quam hatitu perseverat ordo monachorum. > Hinc monachi sub regula S. Benedicti militantes nigri appellati sunt, ut videre est in charta Ethelbaldi regis Merciorum pro fundatione monasterii Croilan-densis, quam refert Ingulphus abbas in historia fundationis cjusdem monasterii : > Trado et concedo omnipotenti Deo, beatæ Mariæ et S. Bartholomeo de dominiis meis ad fundationem nigrorum monachorum sub norma S. Benedicti Deo famulantium totam insulam Croilandiæ. > Vide epist. 17, libr. 1v, Petri Venerabilis. Idque ex consuetudine priscorum monachorum, qui nigro coiore usi suis, σε μεταστικές S. Athanasio, tractatu de Virginitate: Ὁ ἐπενδύτης μέλας, μή βεδαμμίνος ἐν βαφῆ ἀλλ' αὐτοφυής ἰδιόχρους id act a amietus tuus niger nulla tinmonachorum, qui nigro colore usi sunt, ut planum ກໍ ວ່າບາງໄζων, id est, camictus tuus niger nulla ctura infectus, sed nativi coloris, et fuscus. > Synesio epist. 146 ad Joannem, qui institutum monachum arripuerat : « καὶ φαιὸν τριβώνιον ἀμπέχεσθαί σε φησίν, » id est, « et pallium pullum te induisse dicit. > Et paulo post : Εί δι και το μέλαν επήνεσας, etc., laudo quidquid sit Dei causa. > Eodem colore usus est S. Martinus, ut constat ex Severo Sulpitio, Dial. 2: · Sed ubi Martinum in veste hispida, nigro penduloque pallio circumtectum contingua de latere jumenta viderunt. > Vide sextam synodum, can. 42 et 45. Causam reddit Gregorius Pachymeres in cap. 6. Eccl. Hierarchiæ S. Dionysii Areopagitæ: « Monasticus ordo maxime solitarie et unice, non duplici-ter, vel tripliciter, vel multipliciter conversatur. Τοῦτο γὰρ δηλοί τὸ ἀμφιεννύμενον μέλαν, etc., id est Hoc enim ostendit nigra vestis, quæ amicitur; alii enim colores facile in alios transeunt, et omnes in nigrum, niger vero in alium colorem nunquam

Non causentur. Causari est murmurare hoc loco. b Aut quod vilius comparari potest. Subaudi verbum, accipiant.

comparari potest. Abbas autem de mensura provi- A cultæ et tunicæ sint aliquanto a solito quas habeant deat, ut non sint curta ipsa vestimenta a utentibus ca, sed mensurata. Accipientes nova, vetera semper reddant in præsenti reponenda in vestiario propter pauperes. Sufficit enim monacho duas tunicas et duas cucultas habere b propter noctes et propter lavare ipsas res. It quod supra fuerit, superfluum est: amputari debet. Et pedules, et quodcunque est vetustum reddant, dum accipiunt novum. • Femoralia bi qui in via diriguntur, de vestiario accipiant: quæ revertentes lota ibi restituant. Et cu-

"Utentibus ea. Ita in cod. mss. S. Germ. Ebrul. Far. et Vind. nam verbo, utor, veteres accusativum dederunt. Plautus in Sticho,

#### Posticam partem magis utantur adius

b Propter noctes. Ex his verbis manifestum est quod, etsi vestiti dormirent mouachi, tamen positis diurnis vestibus, nocturnas assumebant, cum quibus dormichant, et nocturnas vigilias celebrabant; nam surgentes a lecto eas minime deponebant. Quia S. Benedictus ideo præcipit, ut monachi vestiti dormiant, utsint paratiatque expediti, cum ad nocturnum cursum excitantur; quod fleri non posset, si, exutis nocturnis vestibus, diurnas induere tenerentur, cum ad vigilias properant. Et ita capiendus locus Sidonii libr. vu, epist. 16, cum dat cucultam Chariabaudi albati, qua utatur inter orandum et cubandum : e Per quos nocturnalem cucullum, quo membra confecta jējuniis inter orandum cubandumque dignanter

tegare , transmisi. 🤉

c Femoralia. Quæ et feminalia dicuntur et βραχία, ut apud Hesychium et Suidam; vulgo braccæ, Ita Jescribit S. Hieronymus in epist. ad Fabiolam de veste sacerdotali : « Lineis feminalibus, quæ usque ad C genua et poplites veniunt, verenda celantur, et superior pars sub umbilico vehementer astringitur. . Subscribit S. Isidorus libr. xix Orig., cap. 22. Græcis ἀναξυριδες, apud Suidam, Hesychium citatos et Julium Pollucem libr. vii Onomast., cap. 22; quæ tamen aliquando a summis plantis ad nates pertingebant, quales gerebat Abaris Athenas veniens, ut describit Himerius sopbista ad Urbicium comitem : Αναξυροδες έχ τωρσών άχρων άχρι τῶν γλουτῶν ἀνατείνουσαι, id est, « à summis plantis ad nates extense... Unde auctor veteris Etymologici eas appellat βωθέα υποδίματα, id est, profunda ealceamenta; et Julius Pollux cap. cltato σπολίας, id est, tibialia, seu ti iarutn operlmenta. Porro S. P. Benedictus femoralia viatoribus solum concedit, S. vero Fruct. episcopus cap. 4 Regulæ permittit etiam his qui implicantur ministerio altaris. · Femoralium usus cuiquam est permittendus, maxime his, qui ministerio implicantur altaris. De femoralibus vide Rupertum libr. 111 in Regul. S. Benedicti, cap. 17.

d Modice. Ita omnes me inbranæ nostræ cum S. Dunstano, Smaragdo, Turrecrementa, editione Colo-niensi, et Colinæi, quod in vulgatis non habetur.

· El revertentes restituant. Ita in mss. cod. S. Ger. et S. Faronis cum S. Dunstano, Smaragdo, et eli-tione Coloniensi. Turrecremata legit: Et revertentes ibi restituant; vulgo : Et revertentes ibi lotas restituant.

f Matta. Est stratum durum, mortificationi carals aptum, et mattarii, qui ejusmodi strato uteban-tur, ut clarum est ex S. Augustino l. v contra Faustum Manichæum, cap. 5. c Et quia in mattis dormiunt, mattarii appellantur, a quorum stratis longe dissimiles fuerunt plumæ Fausti, et caprinæ lodices, qua deliciarum affluentia non solum mattarios fastidiebat. » Mattæ fit mentlo apud S. Eulogium lib. 111 Memorialis Sanctorum, cap. 10. Consule Joannem Savaronem in epist. 24, libr. 1v Sidonii, et

d modice meliores: quas exeuntes in via accipians de vestiario, • et revertentes restituant. Stramenta autem lectorum sufficiant, f matta, 6 sagum, b læna et i capitale. i Quæ tamen lecta frequenter ab abbate scrutanda sunt propter opus peculiare, ne inveniatur. Et, si cui inventum fuerit, qued ab abbate non acceperit, gravissimæ disciplinæ subjaceat. Et ut hoc vitium peculiaris radicitus amputetur, dentur ab abbate emnia que sunt necessaria, id est, tunica. cuculia, pedules, caligee, h bracile, cultetium, gra-

Onomasticon Heriberti Rosweidi.

 Sagum. Usitatiori significatione est pallium militare quadrum de que Nonius Marcellus cap. 3. Hoc loco est stragulum. Papias : Sagum, stragulum, B vel coopertorium. Glossæ veteres váyun, lodiz, lege, σάγον, et σάγη apud Hesychium est σπίπασμα, id est, operimentum.

Læne. Varre libr. 17 de Lingua Lat. 1 e Læna

quod de multa lana. > Est pallium erassum, memi-

nit Persius, sat. 1 :

Cui circa humeros hyacinthina læna,

Et Juvenalis, sat, 5;

. . . . plurima sunt quæ Non audent homines pertusa dicere læna

A Græco χλαϊνα per aphæresin litteræ, χ, potius quam a lana ; de quo vocabulo Hesychius : χλαϊνα ; χλαμύς, ή ίματου χειμερινόν από του χλιαίνευ. δ έστε θερμαίνειν, id est, ε chiamys vel hiemale vestimen-tum a χλιαίνειν, id est, calefacore. » idem docent Suidas et auctor veteris Etymologici. Læna boc loco est stragulum seu tegmen crassium in que quis dormit; que quidem significatio satis patet ex S. Gregorio libr. x11, epist. 16, ubi læna interstramenta lectorum connumeratur : « Filio postro Simplicio renuntiante cognovimus lectos vel lectisternia in gerontocomio, quod illic ab Isauro constructum est. deesse, propterea misimus kenas quindecim, racanas triginta, etc. > Et ex Ennodio libr. 1x, epiet. 17: Lænam et racanas, cujus volueritis coloris, rubei. vel fusci, mihi sub celeritate dirigite. > Quid sit racana, infra dicetur. Ita etiam χλαϊνα a Græcis usurpatur. Julius Pollux de lectis agens libr. x, cap. 8, ait: Τα δε στρώματα, επιδλόματα, περιδ**όλαια, εφεστρί**-

δες, γλαϊναι '
Capitale. Est pulvinum, cervical. Qued satis conjicitur ex Glossis veteribus. Polomposnepálmen, Capitale, pilentum; et alibi, pulvinum, προσαεφάe Et modicum capitale de cartica sub caput

ejus. 🕠

i Quæ lecta frequenter ab abbate serutanda sunt. Regula cujusdam Patris: • Omnibus sabbatis post horam orationis nonam tam Senior quam juniores Priepositi lectos omnium fratrum visitent, et faclant propter corum negligentias inquirendas, aut si aliquid inveniatur illicite, et sine commeatu retentum.

k Bracile. Ita passim legitur tam in editis quam in aliis mss. S. Dunstanus, Papias infra citandus et lex Salica thul. 29, § 37, legunt, Brachile. Vict. p. Bracille. Quid sit bracile, docet S. Isidorus libr. xix Orlg., cap. 53: (Redimioulum cet, quod succinctorium, sive bracile nuncupamus, quod dividens per cervicem, et a lateribus colli divisum (Lege, demissum) utrarınıque alarum sinum ambit, atque hine inde succingit, ut constringens latitudinem vesti it corpus, atque conjungendo compenat, Hoc vulgo bracile, quasi brachiale vecant, quamvis runc non brachiorum, sed renum sit eingulum, s Hee fere ex Cassiuno execripta sunt libr. 1 de Veste monachi, cap, 6. Subserbit S. Isidero Papias :

phium, a acus, b mappula, tabulæ, ut omnis aufe- A comparantur, si fuerint nigræ, uti eas debere conratur necessitatis excusatio. A quo tamen abbate semper consideretur illa sententia Actuum apostolorum : Quia dabatur singulis, prout cuique opus erat (Cap. v). Ita ergo abbas consideret infirmitates indigentium, non malam voluntatem invidentium. In omnibus tamen judiciis suis Dei retributionem cogitet.

H. - Ex Regula Patrum (cap. 3 c).

Vestimenta vero fratribus necessaria ita abbas omnibus ordinare debet, quæ monachos deceant, non diversis coloribus tincta, exceptis cucullis, quæ

· Brachile, quod succinctorium, sive redimiculum di cimus, quod nunc non brachiorum, sed renum sit cingulum. • Ubi bracile in secunda significatione dormiunt, vestiti dormient, et cincti, aut cinculis, aut restibus, aut corrigia. Bracili fratrem in nocte nti ideo prohibemus; ne dum se regirat per somnum oppressus, exiens per thecam mucro cultelli carni ejus figatur. In die vero cingantur bracilibus, dicente de sancto Joanne Scriptura: Et circa lumbos erat cinclus sona pellicea. Ex uno Magistri loco satis patet quid S. Benedictus per bracile intelligat; maxime cum nullam zonze mentionem fecerit, quæ tamen necessaria.

a Acus. Praxis videtur in Vita S. Eugendi abbatis : « Piam usque ad acum ipsam, lanasque netas etiam suendi consuendique cuacta præbebantur in

- b Mappula. Mappula sudarium est, seu linteum tergende pituitæ aptum. Alcuinus de Offic. Eccl. cap. 39 : « Mappula, que in sinistra parte gestatur, qua pituitam oculorum et narium deterginus. Me-G minit S. Gregorius lib, n Dial., cap. 19: « Qui sue-rat missus monachus post admonitionem factam a sandimonialibus rogalus mappulas accepit, » ubi in textu Grzeco Zachariæ mappulæ exponuntur έγ-χείρια. Quid sit έγχείριον, explicat San, Germanus archiepiscopus Constantinopolitanus in Mystica Theoria: Τὸ δε εγχείριον το έπε της ζώνης έστι το άπομάζει τος χείρας αυτού λεντίου, id est, « manuale vero est linleum de zona pendens ad ejus manus tergendas. >
  - Exstat in Regula Patrum tertia cod. Flor.
- d Nemo in domo, etc. In Regula B. Pachomii excusa, art. 41, bæc valde mutilata et contracta habentur.
- Id est, armatura. Armatura hoc loco est id omne quod vestitui alicujus necessarium est.

Levitonariis duobus et uno attrito. Eadem tribuit monachis Pachomianis S. Hieronymus in præfatione ad Regulam S. Pachomii : « Et duo lebito- D naria (quod Ægyptiis monachis genus vestimenti est sine manicis), el unum jam attritum ad dormiendum vel operandum. > Levitonarium autem, seu te-bitonarium, apud S. Ephræm de comparanda humi-litate, cap. 88, et apud Palladium in Lausiaca, cap. de Tabennesiotis, leberov, est vestis quædam sine manicis, qua olim utebantur monachi, alias colobium, vel ut ait D. Hieronymus, Ægyptiis monachis genus vestimenti sine manicis, et quia Ægyptii monachi lebitonario utebantur lineo, ita auctores lebitonarium definire solent. Glossæ Isidori: Levitonarium, colobarium lineum sine manicis. Glossæ Arabico-Latinæ, Levitonarium est colobium lineum sine tunicis [ Lege, manicis]. Papias: Levitorium | Lege, levitonarium | colobium lineum sine manicis, qualibus monachi Ægyptii utuntur. Quare castigandus est locus S. Isid., 1. x1x Orig., c. 22: Lebitonari est colobium sine manicis, qualibus mona-

§ III. — Ex Regula sancti Pacmonu (cap. 81).

d Nemo in domo et cella sua habeat præter ea quæ in commune lege monasterij præcepta sunt : non tunicam laneam, non pallium, non pellem intonsis arietum lanis molliorem, non paucos nummos, non pulvillium quidem ad caput, aut aliud variæ supellectilis : exceptis his quæ a Patre monasterii per domorum præpositos dividentur, oid est. armatura sua, f levitonariis duobus, et uno attrito ex usu, <sup>8</sup> sabano longiori, quo collum humerique

chi Egyptii utuntur; legendum est emm: Lebitonarium est colobium lineum, etc. Non dubium est enim quin Papias ex S. Isidoro sumpserit, ut multa alia, est zona, seu menum cingulum. In qua etiam mani- B ususque fuerit exemplari correctiore. Colobia mona-feste sumitur a Magistro cap. 14 Regulae t « Com chorum Egyptiorum fuisse linea etiam testatur Caschorum Ægyptiorum fuisse linea etiam testatur Cassianus loco mox citando. Quare nescio quid sibi volit Suidas cum ait : Λεθιτωνάριου χιτών μουαχικός έπ τριχών συντεθειμένος, id est, « Leditonarium est juca monachica ex pilis contexta: > et, quod magis miror, cum addidit κατά στο έγχώρεω γλώττου Cou-σαίων, id est, ( juxta patriam linguam Prusseen-sium, ( cum hoc vocabulum sil potius Ægyptiacum. Perro celobia seu levitenaria monachorum Ægy-ptiorum ita describit Cassianus lib. 1 de habitu monachi, cap. 5: « Colobiis quoque lineis induti quæ vix ad cubitorum ima perlingunt nudas de reliquo circumferunt manus. > Et recte colobium describitur. Erat enim tunica sine manicis, ut satis liquet ex Servio, cum enarrat illud ix Æneidos:

#### Et tunica manicus, et habent redémiente mitra-

c Tunicæ vestræ habent manicas. Quod etiam Gicero vituperat dicens : Manicatis et talaribus tunicis. Nam colobiis utebantur antiqui. > Et olim probrosum erat apud Romanos habere tunicas χειριδωτούς, id est, manicatas : quippe que solis feminis et effeminatis convenirent, ut docet Agellius lib. xvii, cap. 12. Quare monachi ab iis abstinebant. Colobiis autem monachorum Syrorum assutum erat signum ex purpura instar militum, ut innuerent se Christo militare, ut docet S. Dorotheus doctrina prima : "Exce δέ το χολόδιον ήμων σημείον τίποτε πορφυρούν, etc. Id est, « Habet vero colobium nostrum signum quoddam purpureum, , etc.

<sup>8</sup> Sabano longiori. Sabanum est linteum, ut supra notatum est. Hoc loco est quod dicit S. Hieronyaus præfatione citata amictum lineum. Sed vox longiori mihi suspecta est. Nam Pachomiani monachi breviore pallio amiciebantur, sicut et alii Ægyptil. Quod satis manifestat S. Orsiesius, discipulus S. Pachomii, cum assignat monachis lineum palliolum. Quod satis confirmatur his S. Pachomii verbis : Quo collum humerique circumdantur. Itaque crediderim omissam esse particulam non, et legendum esse sabano non longiori. Hoc palliolum appellatur major-tes, ut videre est apud Cassianum, lib. 1 de Habitu monachi, cap. 7, et mafortium. Glossæ Arabico-Latime Mafortium fascialis, id est, angustum pallium, quo utuntur monachi collum pariter et humeros te-gens. Græci μαφόριον dicunt. S. Athanasius in tra-ctatu de Virginitate, καὶ τὸ μαφόριον ἀκρώσσων, id est, ε et mafortes sine fimbriis. • Mentio fit in Pœnis brevibus S. Basilii, art. 7, et apud S. Dorotheum, doctrina 1, dicitur mavortes et mavorte. Eo etiam mulieres caput tegebant. Glossæ Isidori: Masortes operimentum capitis mulierum. Consule Isidorum, lib. xix, cap. 25. Baronius ad ennum Christi 193, ex Gregorio Turonensi, cap. 16, colligit mafortem fuisse etiam amplam mulierum vestem. Cui favent Glossæ Arabico-Latinæ: Peplum, mavorte. Nam peplum amplum erat, quippe vestimentum muliebre.

cis et cucullis duobus, zona et bacillo. Præter hæc quidquid inveneris, absque contradictione auferes.

§ IV. — Ex REGULA SANCTI BASILII (cap. 11).

Interrog. b Quis est dignus, vel decens habitus Christiani? — Resp. Quoniam sermo in superioribus humilitatem necessariam docuit; ita ut qui vult religiose et pie vivere, in omnibus et simplicitatem et humilitatem requirat, id est, ea quæ parvo sumptu acquiruntur, id observandum puto in corporalibus usibus, per quod occasiones nobis majorum occupationum minime flant. Hoc ergo etiam in observatione indumentorum custodiendum puto. Si enim studium nobis habendum est omnium esse minimos et omnium nos novissimos, certum est quia et indumentis omnium nos novissimos deputare debemus. Nam si hi qui gloriam ex indumentorum splendore conquirunt, e satis agunt quomodo pretiosis et magnificis vestibus videantur induti, ita consequens est eum qui de ultimis et novissimis, id est, per nimiam humilitatem, placere studet, eligere debere hoc in quo omnium et ultimus et novissimus appareat: d sicut ille e contrario, id est, de summis et pretiosis, videri clarior et nobilior vult. Si enim in publica cœna arguuntur Corinthii (I Cor. x1) quod per suam abundantiam confundant eos qui non habent, certum est quia et in hoc communi et simplici indumento, quod ad communem habitum vel usum pertinet, et si alter altero differat habitus, vel pretiosior inveniatur, confundimus non habentes. Sufficienter quoque etiam Apostolus hujuscemodi usibus brevi sermone regulam posuit dicens : Habentes victum et vestitum, his contenti sumus (I Tim. v1). Ostendens indumento solo quo contegamur indigere nos, et non varietate aliqua vestis, et ornamento ejus et decore jactari. Quæ utraque postmodum introducta sunt, humanæ vitæ artificiis et luxuriæ ingenio conquisita. Sed et primus ille indumenti usus hæc eadem indicat, cum dicitur Dominum fecisse primis hominibus pellicias tunicas (Gen. n1). Sufficiebat enim ad confusionem contegendam hujuscemodi indumenti usus. Verum quoniam nobis prospectum est indumentis etiam et calesieri et soveri, necessarium videtur ut ad utrumque usus ipse temperetur, quo et operiri nuditas videatur et vel vis frigoris, vel omne quod extrinsecus lædit, arceri. Sed quoniam in his ipsis alia quidem sunt meliora, alia inseriora, consequens est ea eligere quæ usum exhibeant longiorem: ita tamen ut in nullo lædatur regula voluntariæ paupertatis, id est, ne eadem no-

 Et Bacillo. S. Orsiesius dat monachis caligas. pellem et virgam. Hoc utebantur ad imitationem Patrum Veteris Testamenti, ut notat Cassianus lib. 1 de Habitu monachi, cap. 8: « Et baculus, quem gestat ad imitationem horum qui professionis ejus pro-figuravere lineas in Veteri Testamento.

b Quis est dignus, etc. Exstat apud S. Basilium, interr. 22 et 2, Regul. fusius disputatarum, et apud

Rufinum cap. 12, contractius tamen.

c Satis agunt. Lege, satagunt, ut apud Rusinum. d Sicut ille e contrario, etc. Hæc corrupta sunt, et

circumdantur, pellicula quæ pendet ex latere, galli- A bis sint vestimenta ad procedendum præparata et alia ad usum domesticum, et rursus alia ad aliad tempus, vel in nocte, et alia et in die : sed oportet illud ipsum tale esse indumentum, quod nobis sufficere possit ad omnia: ut et in die honestum videatur indumentum, et in nocte expleat necessitatem. Ex hoc enim siet ut et babitus noster communis et similis atque unius formæ sit omnium, et Christianum etiam visio ipsa designet. Ea enim quæ uno prospectu ac proposito geruntur, similia, imo eadem in omnibus esse debent. Utile autem est etiam ex ipsa proprietate vestis et habitus intelligere unumquemque et professionem suam agnoscere in ea vita, qua secundum Deum vivit, ut sciat sibi etiam actus consimiles esse debere; et ad eos qui nos vident secundum habitum nostrum æquales etiam in actibus apparere debemus. Non enim similiter turpe est in quolibet alio, si inhoneste quid agat, sicut in his qui vitam sobriam etiam in ipso habitu profitentur. Si enim quis videat de trivio aliquem hominem cædentem alium aut vapulantem publice, vel turpiter proclamantem, aut in tabernis aliisque locis vitam cum dedecore ducentem, nec observabit quidem facile hujuscemodi hominem, vel notabit, sciens eum consequenter ad reliquam vitam suam gerere. Si vero eum qui religiosam vitam profitetur, viderit quis vel parum aliquid contra quam decet facere, observant omnes et increpant et ad religionis opprobrium ducunt. Itaque velut pædagogus est infirmioribus habitus iste religiosior, ut etiam invitos eos ab opere inhonesto indecentique custodiat. Denique et Apostolus f ordinatum episcopum designat, quæ res ad habitum magis revocatur. Sed et de mulieribus dicit 6 in habitu ordinato esse debere. h Ordinatus autem esse habitus Christiani dicitur is qui secundum propositum et professionem ejus aptus intelligitur. Sicut enim proprium est aliquid militi in habitu [vestimenti], et alius est habitus senatoris, ex quo præcipue intelligitur, vel iste quod senator est, vel ille quod miles est; ita etiam Christianus habere aliquid proprium etiam ex ordinatione indumenti ipsius debet. Sed et de calceamentis eadem ratio observabitur, ut quod simplicius est, et paratius, et aptum proposito, et usibus sufficiens, id assumatur. Zonæ quoque usum ostendunt necessarium esse etiam qui præcesserunt nos sancti. Nam oannes zona pellicea constringere lumbos suos dicitur (Matth. 111); et Eliæ antea tanquam proprius habitus ipsius designatur, cum dicitur: Vir hirsutus, et zonam pelliceam habens circa lumbos suos

> non exstant in textu Græco: quæ tamen ita leguntur apud Rufinum : Sicut ille qui e contrario est, de summis et pretiosis videri clarius et nobilius gestit.

Si alter altero differat. Apud Rufinum, si alter

alteri præferatur; rectius et clarius.

f Ordinatum. Ita apud Rufinum. In textu Græco, χόσμιον, id est ornatum. Ita legendum, cum sic habeatur apud Apostolum I ad Tim. 111.

<sup>g</sup> In habitu ord nato. Lege, in habitu ornato, ut est in Apostolo I ad Timoth. 11.

b Ordinatus. Lege, ornatus.

ex verbis angeli, quæ ad eum dicta sunt, recognoscimus: Accingere, inquit, et calceare caligas tuas (Act. XII). Sed et beatus Paulus zona usus ostenditur per Agabum prophetam dicentem : Utrum enim, cujus est zona hæc, ita illigabunt in Hierusalem (Act. xx1). Sed et Job audit a Deo : Accinge sicut vir lumbos tuos (Job xxxvIII). Virtutis namque cujusdam et prompti ad opera animi signum videtur esse usus cinguli. Sed et discipulis Demini zonæ usus fuisse videtur, ex more, quibus prohibeatur a ne peceniam haberent in zonis suis. Revera enim necessarium videtur eum ex more, qui manuum opere uti in aliquo deberet, succinctum esse, et in omnibus præparatum: ac sine ullo impedimento inveniri ad omne boni operis ministerium. Unde et cingulo indiget, ut vel colligata circa corpus tunica, ex qua et magis confoveri possit, si undique constrictus sit, vel non impediri ad omnem rem quam agere parat. De numero autem indumentorum nihil possumus dicere, cum manifesta definitione perscriptum sit, in quo dicit : Qui habet duas tunicas, det non habenti unam (Luc. 111). Ex quo sine dubio duas habere illicitum est. Quibus ergo habere duas tunicas non licet, his quomodo aliquid de diversitate indumentorum præcipi potest?

### § V. — Item (cap. 142).

Interrog. b Quid est perperam agere? - Resp. c Quod non propter usus necessarios, sed vel maxime ornatus causa vel decoris alicujus fit, hoc est perpe- C ram agere.

### § VI. — Item (cap. 143 d).

Interrog. Quis est qui ab Apostolo dicitur habitus ordinatus (I Tim. 11)? — Resp. Is qui secundum propositum uniuscujusque honestus est, usus vel secundum locum, vel secundum tempus, vel secundum

 Ne pecuniam haberent in zonis 'suis. Zonæ olim ita erant compositæ, ut in illis pecunia recondi posset, ut clarum est ex illo dicto Alexandri Severi apud Lampridium : « Miles non timet nisi vestitus, armatus, calciatus, et satur, et habens aliquid in zonula. Dratione Gracchi apud Gellium, lib. xv, cap. 12: « Zonas quas plenas argenti extuli, eas ex provincia vacuas retuli. Et ex edicto Pescennii Niri apud Spartianum : « Idem jussit ne in zonis milites ad bellum aureos vel argenteos nummos portarent, sed publice commendarent. > Hinc prover- D bium, zonam perdere, apud Horatium lib. 11, ep. 2.

Ibit eo quo vis, qui zonam perdidit, inquit.

Dicitur de homine omni censu et pecunia exhausto. Unde et decoctores et similes qui non sunt solvendo zonam ponere coguntur.

b Quid est perperam agere, etc. Habetur apud S. Basilium interr. 49 Regul. brev., et apud Rulinum,

cap. 73.

• Quod non propter usus necessarios, etc. Ad hunc

• Quod non propter usus necessarios, etc. Ad hunc locum S. Basilii respexit Suidas cum scripsit: Перπειεία ο μή δια χρείαν, άλλα δια καλλοπισμόν παραλαμ-βάνεται ο και ή βλακεία και προπέτεια. Id est, c id quod non propier necessitatem, sed propter ornatum assumitur. Quod et mollities, et præcipitatio, et temeritas. Et apud eumdem et Hesychium : Ilépπερος ὁ μετὰ βλακείας ἐπηρμενος, κ. τ. λ., id est, 
perperam agens, qui cum mollitie inflatus est, ut

(III Reg. 1). Sed zona usus Petrus ostenditur, sicut A personam. Non idem usus esse hominis potest in tempore hiemis et in tempore æstatis. Non idem habitus est operantis et quiescentis : nec militis idem est et privati, neque viri idem qui mulieris.

### § VII. — Item (cap. 144 °).

Interrog. Si quis pretiosas vestes abjiciat, ipsa autem indumenta viliora quibus utitur, vel calceamenta ita composite utatur, ut studeat decorem inde aliquem capere, si peccat aut vitio aliquo id facere putandus est? — Resp. Qui vult per decorem habitus placere hominibus, manifestum est hujus ipsius vitii ægritudine laborare, id est, hominibus placendi: et certum est mentem ejus a Deo longius evagari; sed et hoc ipsum est vitium perperam agere, cum indumentis vel calceamentis non usus B causa utitur.

## § VIII. — Item (cap. 45 f).

Interrog. Quali affectu oportet accipere vel vestimentum vel calciamentum qualecunque fuerit? -Resp. Siquidem breve aut grande est ad mensuram staturæ suæ, etc.

§ IX. — Ex Regula sancti Augustini (cap. 34).

8 Vestes vestras h in uno habete sub uno custode, vel duobus, vel quot sufficere potuerint ad eas excutiendas, ne a tinea lædantur. Et sicut pascimini ab uno cellario, sic induimini ex uno vestiario. Et, si fleri potest, i non ad vos pertineat i quid vobis induendum pro temporis congruentia proferatur: utrum hoc recipiat unusquisque vestrum quod deposuerat, an aliud quod alter habuerat, dum tamen unicuique quod cuique opus est non negetur. k Si autem hinc inter vos contentiones et murmurationes oriuntur, 1 cum queritur aliquis deterius se accepisse quam prius habuerat, = et indignum se esse n qui ita vestiatur sicut alius frater ejus vestitur, hinc vos probate quantum vobis desit in illo interiore

loquax, præceps, nihil cum ratione agens. » Apud auctorem veteris Etymologici : Πέρπερος, φλύαρος, id est, nugator; et ibidem : "Οθεν καὶ περπερεύεται ἀντὶ του ματαιούται, άτακτιί, κατεπαίρεται μετά βλακείας. Id est, c Inde et perperam agit, pro eo, qui frustra aliquid et petulanter agit, qui cum mollitie extollitur. >

4 Interr. 210, et cap. 73 Rufini.

Interr. 50 Regulæ brev. et Rufini cap. 73.

1 Vide supra cap. 72, § 22. 8 Vestes vestras, etc. Hæc videre est in Regula S. Augustini excusa, cap. 26, et in ejusdem epist. 109.

h In uno habete. Ita in cod. ms. Corb.; in Regula excusa, in unum habeatis. In epistola, in uno loco habete, recte, ut in fine capituli hujus

Non ad vos pertineat. Id est, ne solliciti sitis. i Quid vobis induendum. Ita in cod. Corb. et in epist. Recte. At in Regula excusa, quod vobis indu-

mentum. k Si autem hinc inter vos, etc. Hæc habentur in Regula S. Cæsarii, cap. 26, sed quodammodo immutata.

1 Cum queritur. In epist., et conqueritur.

m Indignum se esse. Id est, vilem et abjectum ha-

a Qui ita vestiatur. Ita in cod. Corb. et Vind. Addenda tamen particula non, ut in Regula excusa et in epistola.

men si sie vestra toleratur infirmitas, ut hoc recipiatis quod posueritis, in uno tamen loce sub b communibus habete quod ponitis.

§ X. — ER REGULA SANCTI ISIDORI (cap. 14).

. Cultus vestium et indumentorum insignes monacho deponendi. Munitus enim debet esse monachus, non delicatus. Sicut autem non oportet in monache esse notabilis habitus, ita nec satis abjectus. Nam pretiosa vestis animam ad lasciviam protrahit, nimis vilis aut dolorem cordis parit, aut morbum vanæ gloriæ contrahit. Vestimenta non erunt æqualiter distribuenda omnibus, sed cum discretione, ut cujusque ætas gradusque expostulat. Ita enim et apostolos fecisse legimus, sicut scriptum est : Erant illis omnia communia, et distribuebatur unicuique, prout opus erat (Act. 14). Uniuscujusque autem fratris d supplementum vel indigentia inspiciatur, ut qui habent contenti sint, et qui non habent accipiant. Porro linteo non oportet monachum indui; orarium, f birros, s planetas non est fas indui, neque illa indumenta vel calceamenta que cettera

a Cordis. In Regula ms. cod Corb. additur, ornatus. Recte, ut sensus sit: Hinc probate quantum vo-bis desit ornatus in illo interiore habitu cordis, etsi hoc vocabulum desideretur in Regula excusa et in epistola.

b Gommunibus. Adde, custodibus, ut in Regula excusa, epist. et cod. Corb. in Regula S. Cæsarii

legitur, súb communi custode.

c Cultus vestium, etc. Exstat in Regula excusa S.

Isidori, cap. 12.

d Supplementum. Id est, abundantia.

· Orarium. Orarium prohibet monachis S. Isidorus, junta decretum concilii Aurelianensis primi, can. 22: 4 Moyachum orarium in monasterio vel tzangas habere non liceat., Orarium duo significat, primo est linteum seu textile oblongum ad mucorem excipiendum, aut su lorem ex f cie tergendum. Glosen Basilicorum: 'Osovapia, ant odovia upaciura έπιμήχη, καί ωράρια παρά τισιν λέγεται, ταύτα δέ οἰ εἰς παλάτιον εἰσιοντες συγχλητικοί ἐπιτερόμενοι, ἐν αὐτοις και κπεμύττοντο και απέπτυον. Id est, e odonaria et odonia textilia oblonga, quæ et oraria a quibusdem dicuntur. Hee in palatium intrantes senatores ferentes in his mungebantur et spuebant. De quo et Suidas, atque auctor veteris Etymologici in voce φώσσων ή προσώπου τι ένμαγείον λέγεται δέ ούτω και ο παρά 'Ρωμαίοις καλείται ώράριου, id est, « vel faciei sudarium seu tersorium. Dicitur autem sio, et quod apu i Romanos appellatur orarium. c Hinc capiendæ Glossæ Isidori : Manuale, orarium. Ad cujus D similitudinem secundo orarium appellatur textile illud oblongum sericum pretiosum quo ex antiquo Ecclesiæ usu utuntur pontifices, presbyteri et diaconi, quod postea stola dictum est, de quo Papias et Alcuinus de Offic. Eccl., cap. 39; concilium Toletanum IV, can. 27; concilium Laudicenum, can. 22: "Ore où det ύπ. ρέτην ωράριον φορείν. Id est, « Quod non oportet subdiaconum orarium serre, » et Liturgia S. Chrysostomi, και το ωράριον ασπασάμενος επιτίθησε τῷ ἀριστε-ာမှိ မိန္နမှ. id est, r et orarium osculatus imponit illud ρῷ ωμφ. ια cs., τ ει υτατιστα σουστατα diacono. Pu-humero sinistro. ) Ibi autem agitur de diacono. Putat Theodorus Balsamon in citatum canonem concilii Laodiceni orarium dici a verbo ம்றல், idest, custodie, quod diaconus observare debeat quando fit pro-latio petitionis catechumenorum. Sed vocabulum Latinum est, ut volunt Suidas et auctor voteris Etymologici, et ab ore tergendo dictum, quia ad hune usum orarium primo inventum est. Locus autem

habita s sordis, qui pro habitu corporis litigatis. Ta- A monasteria abatuntur. Tamis autem tunicis et binis palijis, singulisque encullis h contenti erunt, nihil præter hæc in habitu præsumentes. Pedules autem utentur, quandiu hiemis coegerit violentia, sive dum fratres gradiuntur in itinere, vel proficiscuntur ad urbem. Monachi autem in monasterio palliis semper operiantur, ut et pro honestate tecti semper incedant, et in ministerio operis expediti discurrant. Sane si forte quis pallings nen habet, humeris mappulam superponat. Nuilus monachorum vultus curam gerat, per quod lasciviæ et petulantiæ crimen incurrat. Non est enim mente castus, cujus aut corporis culsus, aut impudieus incessus. Nullus monachorum comam nutrire debet. Nam qui boe imitantur, etsi ipsi hoc ad decipiendos homines per speciera signalationis non faciant, alies tamen scandalizant ponentes offendiculum infirmis, et sanctum propositum usque ad blasphemiam producentes. i Tondere erge debent isti, et omnes, imo simul, ac pariter omnes, Nam reprehensibile est diversum habere cultum, ubi non est diversum propositum.

> Isi lori de orario in secunda significatione intelligendus est.

> f Birros. Birrus plura significat. Primo est color rufus seu flavus. Glossæ veteres : βυβρόν, ζανθόν, και πυρρόν, id est, hyrrum, flavum, et rufum. Festus: Burrum antiqui quod nunc dicimus rufum. Scholiastes vetus Juvenelis in sat. 3: • Quod Græci coccum, Latini teres [Lege, veteres] hirrum appellant. . Glossæ Isidori, Birrus, rufus. 2. vestimentum. Suidas, βιρέον Ιμάτιον Ρωμαικόν, id est, « Birrum vestimentum Romanum, i illudque erat crassum. Papias : c Birrus a Græco fit, vestis, amphiballus villosus, » eoque utebantur Romani instar pœ-nulæ et lacernæ. Aliquando servi usi sunt. Codicis Theodosiani lib. xiv, 1. Sine exceptione, ut. 10, de habitu quo uti oportet intra urbem. s Serves sane omnium (quorum tamen dominos sollicitudine constat militie non teneri) aut birris uti permittimus, aut cucullis. . Hoc autem loco S. Isidori birrus est vestis pretiosa ac proinde monachis prohibitus, Cassianus de habitu monachi lib. 1, cap. 7: c Atque ita planeticarum atque birrorum pretia simul ambitionemque declinant. > Eratque episcoporum. S. Augustinus, serm. 2, de Vita clericorum: Offeratur mihi verbi gratia birrum pretiosum, forte decet episcopum, quamvis non deceat Augustinum, id est, hominem pauperem de pauperilus natum. Palladius, cap. 35, de S. Athanasio fugiente : lubur imτου το στιχάριον, και το βιρρίον, κ. τ. λ. Id est, cum accepisset suam tunicellam et birrum. S. Gregorius Turonensis lib. n Hist. cap. 1, de S. Bricio episcopo: Ille autem ad satisfaciendum adhuc populo prunas ardentes in birrum suum posuit.

> 8 Planetas. Cassianus loco citato appellat planeticas. Planetæ sunt vestes pretiosæ, de quibus S. Isidorus libr. xix. Orig., 24 : « Sic et Græce planetas dictas, quia oris errantibus evagantur. > idem docct

Papias, in Vocabulario.

<sup>h</sup> Contenti erunt. In Regula excusa additur : Serri Christi, quibus adjicietur melotes pellicea, mappula,

manicæ quoque, pedules, et caligæ.

i Tondere ergo debent isti et omnes. Olim monachis totum caput tondebatur, ut videre est in Theoria S. Germani episcopi Constantinopolitani, ubi agit de monachis: Τὸ δέ κείρεσθαι τὰν κέραν όλοτ:facti sunt olerici, in modum coronæ attonsi fuere. Unde S. Fructuesus pontifex Bracarensis, cap. 16

### 8 XI. — Item (cap. 15).

a Speciosam vel variam supellectilem monacho habere non licet : cujus stratus erit historia et stragulum, a pellesque lanatæ, e galnabis quoque geminusque ad caput pulvillus. Per singulas hebdomadas abbas sive præpositus lectulos cunctorum prospiciat, ne quid indigeat frater seu superfluum habeat.

## § XII. - Item (cap. 20).

d Qui vestiaria monasterii suscipit, e quique etlam Ala diversa pro consuendis vestibus fratrum habebit, et quibuscunque, ut necesse est, ministrabit. Ad hunc quoque pertinebit aurum et argentum, cæteraque facta infectaque æris ferrique metalla : ordinatio quoque linteariorum, fullonum, 6 cerariorum, atque sartorum.

### § XIII. — Ex Dogtrina bancti Obsiesii.

h Nolite, obsecro vos, oblivisci semel arrepti propositi, et traditiones i Patris nostri scalas putemus ad coelorum regna tendentes. Ne desiderctis quæ ante calcastis. Sufficit nobis habere quod homini satia, i duo levitonaria, et aliud attritum, et k palliolum lineum, 1 duos cultellos, zonam lineam, m gallicas, pellem, et virgam, Cui ministerium aliquod et

Regulæ: « Coronam capitis quam gestabat amittat. » Postea Græci monachi attonsi sunt in modum crucis, ut liquet ex Græcorum Euchologio, ubi in sequentia Novitii, parvi et magni schematis hæc verba ter hahentur: ά έερεὺς κουρεύει αὐτόν σταυροειδώς, id est, sacerdos tondet eum in formam crucis. > Qui vero inter nos choro deputati sunt, toto capite tondensub Ludovico Pio, cap. 1, ex S. Isidoro libr. 11 de Offic. Eccl., cap. 4, quæ etiam videtur apud S. Gregorium Turoneusem in Vitis Patrum, cap. 57: 1 Nam cum partu fuisset effusus, omne capul ejus, ut est consuetudo nascentium infantium, capillis nudum quidem servabatur, in circuitu vero modicorum pilorum ordo apparuit, ut putares ab eisdem coronam clerici esse signatam. > Pontifices Græci medium duntaxat caput attondebant, ut docet S. Germanus patriarcha Constantinopolitanus in mystica Theoria: Τό δὶ ξ΄ ρισμα τῆς κεφυλὰς τοῦ ἰέρεως, καὶ τὸ γυροειδές αὐτοῦ τμήμα τὸ μέσων τῶν τριχῶν, id est, « tonsura capitis pontificis, et rotunda ipsius sectio media capillorum. » De tonsura vide Bedam, lib. v. Hist. Angl. cap. 22.

Speciosam vel variam supellectilem. Hæc videre est in Regula excusa S. Isidori, cap. 15.

b Pellesque lanatæ duæ. In Regula S. Fructuosi D

archiepiscopi : duabus lanatis pellibus arietum.

• Galnabis. Lege, ut in Concordia ms. Vindocinensi, galbanis. In Regula S. Fructuosi episcopi Concordie Floriacensis legitur calbanemque villatam, c pro g, ut alibi occurrit in codem cod., castrimargia pro g'strimargia. Galnahis ergo seu potius galbanis est læna, stragulum villosum. Ita Smaragdus, apud quem tamen male legitur. galnapem, ut apud Isido-rum libr. xxx. Orig., cap. 26, galnapes. Hinc gal-banatus galbane involutus apud Martialem lib. 111, epigr. 40:

Jacet oscupato galbanatus in lecto. Apud Papiam : « Galbana genera vestium a galbaneo colore, qui est sublucidus et subalbus cum pallore.

Hinc capiendus Juvenalis sat. 2:

Cærules indutus scutulata et galhana rasa, galbus. Glossæ veteres : Galvus χλωρός, pro galbus (nam in ejusmodi glossis sæpe scribitur v pro b),

A dispensatio monasterii creditur, etsi ex ea lucrum faciat, scelus putetur et sacrilegium quidquam ex ea contingere, et in propriam vertere a requiem quasi despiciens eos qui non habent et felici paupertate sunt divites, ut non solum ipse perierit, sed et cæteros provocet ad pereundum. Et illi quidem qui incurvaverunt cervicem suam, et cum omni humilitate et afflictione lugentes, atque plangentes inpræsentiarum placuerunt Deo, cum de corpusculo isto exierint ducentur, et accumbent cum sanctis Patribus

### § XIV. — Ex Regula sancti Ferreoli episcopi (cap. 31).

Ut monachus, quamlibet delicati corporis, linea R ad nuda corporis non utatur, quia incongruum est ut caro, quæ semper vitio naturæ superbit, mollibus foveatur indumențis, et ei quași minus validæ blandiatur, quæ quotidie ad expugnationem animæ novus quidam præliator et fortissimus commovetur. Etenim toties reparat vires contra animam bellatura, quoties aliquid velut rebelle mancipium remissionis acceperit.

ia est, pallidus, non viridis. Nam xlupos est etiam pallidus, ut manifestum est ex Hesychio : χλωρός, ωχρός, id est, pallidus, et paulo ante, χλωρόν δέο; το χλωροποίον, χ. τ. λ., id est, pallidus timer pallidum elliciens: ita sane explicandus bic locus, cum ti-mor viridem hominem non elliciat. Galhana ergo sunt vestimenta subalba cum pallore in citato Juvetur, excepto inferiori capillorum circulo, juxta antiquam formam clericorum, quæ statuitur in concilio C Nec legendum galbina, nec galbanatus in loco Mar-Toletano IV, can. 46, et in concilio Aquisgranensi tialis, sed retinenda utrobique antiqua lectio. Quamvis in vetere scholiaste Juvenalis legatur galbina.

d Qui vestiaria monasterii. Hæc habentur in Regula excusa S. Isidori eodem cap., sed aliter legunlur: Iste a vestiariis monasterii suscipiet acus, etiam et fila diversa pro consuendis vestibus fraternis habebit. Intelligiturque custos sacrarii, ut clarum est ex eadem Regula excusa, quæ tamen ibi videtur cor-

rupta, et ex hoc codice emendanda.

Ouique e'ium fila. Lege, acus etiam et fila. Facta infectaque æris. In Regula excusa, fractaque æris.

<sup>6</sup> Cerariorum. In Regula excusa legitur: calciariorum, rectius.

h Nolite, obsecro vos, etc. Hæc habentur in Regulis S. Orsiesii circa medium, tom. IV Bibliothecæ Patrum editionis Coloniensis.

i Patris nostri. Id est, Pachomii.

i Duo levitonaria, et aliud attritum. S. Pachomius supra hoc capite citatus : Levitonariis duobus et uno attrito ex usu.

\* Palliolum lineum. Quod supra in Regula S. Pa-

chomii dicitur sabanum.

1 Duos cuttellos. Quorsum dno cultelli monachis conceduntur, cum unus sufficiat? sed lege, ut in libro edito Orsiesii : duos cucullos, quos etiam concedit suis monachis S. Pachomius supra hoc ca-

Gallicas, pellem. In libro edito S. Orsiesii male legitur: Gallicam pellem; quid sint Gallicae, supra explicatum est. Pellis est melotes, que olim erat usui monachis Ægypti, ut notat Cassianus lib. i de habitu monachi, cap. 8 : « Ultimus est habitus eorum pellis caprina, quæ melotes et pera appella-

" Requiem. Id est, utilitatem, commoditatem, refociliationem.

## § XV. — Item ejusdem (cap. 14).

A Vestimenta supersufficientia monachus non requirat, quia non amplius quam ad quotidianum usum abbas necessarium viderit, consequatur, dicente Domino ad discipulos: Neque duas tunicas habeatis (Luc. vii), quas duas tunicas intelligere debemus non numero, sed propter hiemes necessarias, b et supra usum, si reservatæ fuerint, computari. Super ergo si quid fuerit, putabitur alienum : dum quid c possessor avarus includit, magis utitur area quam dominus. Quod ut vitetur, maximus nobis beatus Apostolus testis assurgit qui dicit : d Habentes victum et vestitum his contenti sumus. Nam qui volunt divites fieri, incidunt in tentationem et laqueum diaboli, et desideria multa, et inutilia, et nociva, quæ mergunt B hominem in interitum et perditionem. Radix omnium malorum est cupiditas, quam appetentes erraverunt a fide et inseruerunt se doloribus multis. Tu autem, o homo Dei, hæc fuge, sectare vero justitiam, pietatem, fidem, charitatem, patientiam, mansuetudinem. Certa bonum certamen fidei, apprehende vitam æternam, in qua vocatus et confessus bonam confessionem coram multis testibus, præcipio tibi coram Deo, • qui vivificat omnia, et Christo Jesu qui testimonium reddidit sub Pontio Pilato, bonam confessionem, ut serves mandatum sine macula irreprehensibile usque in adventum Domini nostri Jesu Christi (I Tim. vi). Studete ergo, fratres, ut quod ad unum hominem, id est ad Timo-

· Vestimenta, etc. Hunc locum ita contractum pro- C fert Smaragdus: « Vestimenta superflua monachi non requirant. >

b Et supra usum, si reservatæ fuerint, computari.

Ita hunc locum emendavi ex Smaragdo.

e Possessor avarus. Apud Smaragdum, possessor

alienus, non ita recte.

- d Habentes victum et vestitum. In textu Græco, σπασματα, idest, operimenta; et ita legendum contendit Cassianus lib. 1 de Habitu monachi, cap. 3: · Habentes autem alimenta et operimenta. Operimenta, inquit, non vestimenta, ut in quibusdam Latinis exemplaribus non proprie continetur : quæ corpus operiant tantum, non quæ amictus gloria blandiantur.
- e Qui vivificat omnia. Ita in textu Græco, τοῦ ζωοποιούντος τὰ πάντα. In versione communi, qui justificat omnia.

  Temperatius. Id est, elegantius, cultius.

<sup>E</sup> Ut non in jactantiæ signum multos astrictus ha- **D** beat. Diximus supra in caligis multas fuisse ligulas seu corrigias, quod etiam ex hoc loco S. Ferreoli confirmatur: qui tamen hanc corrigiarum multiplicitatem improbat tanquam jactantim signum, quod proprium erat laicorum, qui cultum in calceamentis quærebant, non vero monachorum, qui simplicita-tem quærentes paucas ligulas adhibebant, ita ut laxior caliga follicaret. Quem simplicem cultum suis monachis præcipit S. Ferreolus. At contra damnat S. Hieronymus in epist. ad Eustochium de custodia virgini atis: « Apud quos affectata sunt omnia, laxæ manice, caligæ follicantes, vestis crassior. . Sed ibi arguit quosdam pseudo monachos, qui follicationem, hoc est, laxitatem caligarum, plusquam par erat, affectabant, ut inde aliquam sanctimonia famam sibi conciliarent, et mulierculas affectata cultus simplicitate deciperent. Et ita uterque sanctus conciliatur, cum alter follicationem calceamenti commendat. alter vero reprobat.

A theum, scribitur, ad unam congregationem ser-

#### § XVI. - Item ejusdem (cap. 32)

Vestimentorum fragrantiam vel nimium propter elationem nitorem monachus non studeat habere, sed sequens melius Apostolum dicentem: Bonus odor sumus Christi Jesu (II Cor. 11). Colorem etiam in his album, vel nimis rufum, per quem sæpe species corporis ad perniciem suam videntibus commendatur, vitet ac habere non ambiat : ne et jactantiæ suæ secum testimonium ferat, et (quod absit) dum corpus vestimentis cito consumendis adornare temporaliter elaborat, de animæ suæ, quæ æterna esse poterant, ornamentis non curet. Etenim ista facientes taliter Scriptura castigat: In amictu vestimentorum ne glorieris, et in die gloriæ noli extolli (Eccl. x1). De calceamentis vero reliquorum vos tenere statuimus consuetudinem monachorum. Sed et hoc curandum est, ne pes ita sit ligamentis f temperatius vinculatus, s ut non jactantiæ signum multos astrictus habeat, sed sanctius vinculo laxiori follescat, ut in omnibus simplicitas commendet Deo. quem ejus amore possessum, probatum sæculi viderit contemptorem.

## § XVII. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 4).

- h Vestimenta non multa nec superflua sint. Duabus tantum cucullis, i villata, et i simplici, et uno palliolo, k ternisque tunicis, et 1 staminiis duabus
- h Vestimenta, etc. Hæc habentur in Regula ms. S. Fructuosi Bracarensis archiepiscopi cod. Crass. codem capite.

i Villaia. In hieme, id est, villosa.

i Simplici. In æstate, id est, pura et tenui.

Le Ternisque tunicis. Sumpsit ex Regula S. Isidori

supra.

1 Staminiis. Ex his patet quam sit antiquus stamisiæ seu interulæ laneæ, quibus utebantur monachi pro lineis sibi interdictis, de quibus Magister cap. 80 Regulæ : ( Habere debent fratres in hieme paraturam grossam, staminiam et tunicam aliam nocturnam. . S. Ardo in Vita S. Benedicti abbatis Indensis : « Concessit etiam necessitatis causa, præter quam regula jubet, duas scilicet stamineas et semoralia > Guillelmus Gemmeticensis lib. 111 Hist., cap. 8: ( Verumtamen cucullam et staminiam ab eo extorquens secum asportavit; > et cap. 12 ejusdem libri. Sigebertus in Chron. agens de exordio ordinis Cisterciensis : Rejicientes quidquid Regulæ refragatur, foricas videlicet pelliceas, estamina (*Lege*, et stamineas), caputia quoque et femoralia. Et de his intelligendus est Arnoldus lib. n de S. Emmerano: c Lineis camisiis utebantur seniores, qui habere poterant, cæteri laneis induebantur ob penuriam scili-cet cilicinarum vestium. > Et add. 1 Capitul. Lud., tit. 22 : Alioquin hæc omnino providest et camisias duas, et tunicas duas; > nam locus intelligendus de laneis camisiis, seu staminiis. Camisia autem est interula, in qua dormire solent, a camis, id est, lectis appellata. S. Isidorus libr. xix, cap. 22: « Camisias vocamus, quod in his dormimus in camis, id est, stratis. > Hinc castigandæ Glossæ Basilicorum, Καμίσιον ὁ ἐπὶ καμάτων χιτών, lege, ὁ ἐπὶ καμών, id est, « Camisia tunica est qua in lectis utimur. » Quod cama lectus sit, præter S. Isidorum docent glossæ Arabico-Latinæ: Camis, id est, lectis. Papias ait ease lectum brevem : Cama lectus brevis.

ipsis quoque calciariis hoc videndum est, ut hieme ganda. pedules calcient, qui voluerint a die Kalendarum Novembrium ad Kalendas Maias. Reliquis æstivis mensibus caligarum tantum solatiis muniendi sunt. Femoralium usus cuiquam permittendus est, a maxime his qui ministerio implicantur altaris. b Sed hoc qui studere noluerit, reprehendendus non erit, c cum nunc usque constet pleraque hunc usum monasteria etiam d in his regionibus non habere. In stramentis competens adhibenda est disciplina, nec amplius quidquam ab aliquo requirendum est, quam unum stragulum • calbanemque, villatam f mattulam, et duas lanatas pelles arietum. Quidquid in veste vel cultu est monachorum, non peculiariter apud unumquemque habendum est, sed  $^{\mathfrak g}$  sub manu  ${f B}$ unius fratris spiritalis in una cella recondendum est : quique, cum necessitas poposcerit, petenti cuique congrua staturæ mutatoria tribuet. Unde et studere idem custos debet, ut summam in his vestibus deligendis habeat solertiam, et cuique, ut dictum est, apta distribuat. Nec quisquam hoc murmurare præsumat, cum sibi distributa aliorum conspicit indumenta vestiri. Subulæ sane, acus et fila diversa pro consuendis, h emendandis, sarciendis vestibus ipsi tribuenda sunt ab abbate; et cum necessitas poposcerit, lavandi atque emendandi habeat potestatem. Quidquid in vestimentis, calciamentis vel i lectariis monachorum vetustum fuit, dum nova percipiunt, totum ab abbate detur pauperibus.

## § XVIII. — Item ejusdem (cap. 18).

Lectula singulorum abbas et præpositus bis in hebdomada revolvant et perscrutentur, ut videant ne quis superfluum aliquid illic vel occultum habeat. § XIX. — Ex Regula sancti Aureliani episcopi (cap. 43).

i Si quid vero superfuerit expensis aut usibus fratrum in auro aut vestibus, vel cellario, sanctus abbas per manus k provisoris, aut per quamlibet fidelem personam pauperibus, peregrinis aut captivis faciat dispensari.

## § XX. — Item (cap. 44).

- 1 Vestimenta etiam, cum nova accipiunt, vetera
- · Maxime his qui ministerio implicantur altaris. Juxta id quod præcipitur Exodi xxviii.

hoc qui noluerit observare.

Quæ tunc erant ordinis S. Benedicti in Hispania. d In his regionibus. Hispanicis.

Calbanemque. Lege, galbanemque.

1 Mattulam. 11 est, parvam mattam. <sup>8</sup> Sub manu unius fratris spiritalis. Juxta Regulas SS. Augustini et Cæsarii supra.

h Emendandis. Apud Smaragdum, tantum, dandis, male.

i Lectariis. Apud Smaragdum, electariis, male. Lege, lectuariis.

Si quid vero superfuerit expensis aut usibus. Apud

Smaragdum: Si quid supersuerit ex usibus. Lege: Si quid supersuerit ex impensis aut usibus.

L Provisoris. Sæpius in Regula S. Casarii, unde suam sumpsit S. Aurelianus, mentio fit provisoris.

cujusque necessitatis querimonia sufficienda est. In A abbati refundant, m incipientibus aut pauperibus ero-

### § XXI. - Ex REGULA CASSIAM (cap. 50).

Primum de habitu monachorum donante Deo sumimus exordium. Oportet ergo primum ut talis sit vestis monachi, quæ corpus contegens tantum verecundiam nuditatis repellat, et frigoris retundat injuriam, non quæ occasionem vanitatis nutriat; quæ ita vilis sit, ut nulla coloris vel compositionis novitate inter cæteros fratres spiritales habeatur insignis: et ita ab studiosis superfluisque accurationibus aliena, ut nullus iterum per incuriam collectis aut affectatis sordibus sit desormis. Postremo sic ista vestis ab hojus mundi separetur ornatu, ut in omnium servorum Dei cultum communis sit. Nam quidquid inter famulos Dei non ab omnibus tenetur, sed ab uno vel paucis præsumitur, aut superfluum aut elatum est, et propter hoc noxium judicandum est, quod magis vero non virtutis speciem, sed vanitatis ostendit. Quamobrem o cilicinam quoque vestem vel circumspectam omnibus atque notabilem Patres nostri omnimodis refutaverunt, quia non solum nulla spiritui emolumenta confert, sed etiam elationis concipit vanitatem, et quæ ad necessarii operis exercitium quasi inhabilis pigrum semper impeditumque monachum reddat. Quod si aliquos bac veste aut quibusdam damnosis cultibus usos fuisse aut audivimus aut vidimus, non ideo antiqua Patrum decreta sunt relinquenda, quia generali omnium constitutioni paucorum non debet præponi nec præjudicare sententia. Illas enim regulas indubitanter et indiscusse per omnia servare debemus, quas non paucorum voluntas intulit, sed quas antiquitas, tantorum temporum et numerus sanctorum concordi institutione definivit. Oportet quoque monachum, quasi militem Christi in apparatione pugnæ semper positum cingulum habentem accinctis lumbis die noctuque jugiter permanere, sicut Eliam, Eliseum, Joannem quoque et Paulum legimus zonis semper fuisse accinctos : P quia lumborum accinctio castitatis indicat continentiam, quæ nihil resolutum in se habere permittitur.

Ille erat qui necessaria emebat, inferebat, exporta-

nxta id quod præcipitur Exodi xxviii.

b Sed hoc qui noluerit studere. Id est: Sed et oc qui noluerit observare.

c Gum nunc usque constet pleraque monasteria.

b bat, lites et cætera negotia procurabat.

1 Vestimenta etiam, etc. Hæc sumpta sunt ex Regula S. Cæsarii, cap. 41: « Indumenta vero ipsa, cum nova accipiunt, si vetera necessaria non hacum nova accipiunt, si vetera necessaria non hacum nova accipiunt. buerint, abbatissa refundat pauperibus, aut inci-pientibus vel junioribus dispensanda. > Sed lege: abbalissa refundant.

m Incipientibus. Hæc vox non exstat apud Smaragdum, sed restituenda ex his locis SS. Aureliani et Cæsarii. Incipientes sunt novitii, quos Græci άρχαρίους vocant, id est, incipientes, ab άρχε, id

est, initium. De qua voce infra.

n Primum de habitu, etc. Hæc sumpta sunt ex

libr. 1, cap. 3, de habitu monachi.

Cilicinam quoque vestem, etc. Idem censet S. Epiphanius in Synopsi.

P Quia lumborum accinctio castitatis indicat continentiam. S. Augustinus, serm. 39, de verbis Domini: « Ad continentiam pertinet sint lumbi restri

## § XXII. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 19).

Observandum est etiam ne interioris animæ sordes contrahat vestis mundæ nimius appetitus. Quapropter secundum præpositi sunt ordinationem lavandæ. Quæ tam simplici erunt et nativo colore procurandæ, ne disparilitas vestium nutriat arrogantiæ vitium; et ita sunt indigentibus tribuendæ, ne a per vitium avaritiæ reservatæ, providendi singulis detur audacia. Si quis vero his negligenter b expetenda putaverit, præpositi sit cura, ut e interversor rerum monasterialium corrigatur. Ante omnia procurantes, d ut lites nullas habeatis. Si autem diabolo instigante factæ fuerint, celeri satisfactione sanentur : et inde proferantur remedia, unde facta sunt vulnera: nec occidat sol super iracundiam vestram. Consuetudinem jurandi abjicite. Sit sermo vester, est, est; non, non; quia sicut Dominus ait : Quod his abundantius est, a malo est (Matth. v).

§ XXIII. -- Ex Regula sancti Pachomii (cap. 67). · Levitonarium, et quidquid in veste est, monachorum nemo lavet, [nisi] die Dominica, præter . nautas et h pristinarios

## § XXIV. - Item ejusdem (cap. 68).

i Non vadant ad lavandum, nisi omnibus signum unum insonuerit : sequentarque præpositum suum, et lavabunt taciti eum disciplina.

accincti. Diana virgo dicitur a Pindaro βαθύζωνος, id est, alte cincta. Olim virgines zona clingebantur, quam solvebant in nuptiis virginkatem amissuræ, docet scholiastes Callinachi in hymnum ad Dianam. C Hinc lascivi discincti appellati Persius, sat. 2:

Non pudet in morem discincti vivere Nattæ.

Discinctus Mæcenas a Seneca dicitur epist. 114: · Non oratio ejus æque soluta est, quam ille discinctus. ) Et Cæsar, quod laxiori veste delicate utere-tur, a Sylla per jocum male cinctus appellatus est, apud Dionem, libr. xLIII4

· Per vitium. Adjeci particulam per, quæ deside-

ratur.

b Expetenda. Lege, utendum.

Interversor. Id est, dissipator. d Ut nullas lites habeatis, etc. Hæc sumpta sunt ex Regula S. Augustini, cap. 37; habentur etiam in Regula S. Cæsarii Arelatensis, cap. 31.

Levitonarium, etc. Hic articulus non exstat in

Regula S. Pachomii excusa.

Nisi. Hæc particula videtur redundare.

6 Præter naulas. Nautæ erant in monasterio S. D Pachomii, quia situm erat in Talienna, insula Nill, de quibus vide articulum 65 ejusdem Regulæ.

h Pristinarios. Lege, pistrinarios, a pistrino, de quibus vide art. 65 ejusdem Hegulæ. Permittitur autem nautis et pistrinariis die Dominico lavare vestes, quod aliis diebus non vacaret.

i Non vadant, etc. Hic quoque articulus non exstat in Regula S. Pachomii excusa. In qua tamen sunt constitutiones de privata vestimentorum lau-tione, nempe art. 37 et 77. Hic autem de lautione communi intelligitur, cum fratres exeunt ad lautionem vestimentorum una cum suis præpositis.

i Nemo levet, etc. Neque hic articulus exstat in Regula excusa S. Pachomii.

Commonebit præpositum suum. Hoc est, præpositum domus suæ, cum videlicet postea seorsim ab aliis lavare vestimentum suum cupiet, sicut statuitur art. 37 de eo qui vult lavare vestimentum suum : § XXV. — Item (cap. 69).

i Nemo lavet retractis in altum plusquam statutum est vestibus, cumque laverint, omnes pariter revertentur. Si quis remanserit ed tempore quo ibunt ad lavandum, vel in præsenti non fuerit, k commonebit præpositum suum, et ille mittet cum eo alterum: et sic loto vestimento 1 revertentur do-

§ XXVI. - Item (cap. 95).

Nemo lavare alterum poterit aut ungere, nist ei fderit imperatum.

§ XXVII. — Ex Regula Stephani (cap. 18).

m Vestimenta vel lectuaria nullus lavare audest absque oratione præmissa • prioris.

## & XXVIII. — Ex Regula Magistri (cap. 81).

- P Habere debeni fratres in hieme q paraturam grossam quotidianam stamineam et tunicam aliam nocturnam, quam post nocturnos r puduclent, quia in die diversis occupantur laboribus. \* Habeant enim in hieme et pallium stamineum, braccas lineas. et t fasciolas aut pedules. In æstate vero habeant a paraturam linostimam non satis grossam propter laborem: et habeant pallios linostimos v subtiles non satis propter æstus sudoris, et braccas lineas, et x fasciolas lineas vero uti Dei homines prohibemur, ut aliquid distet a clerico monachus. Et habeant singulas paraturas linostimas subtiliores, quas
- « Si quis voluerit lavare vestimentum suum, commonebit præpositum suum, et ille mittet cum eo alium, et, lota veste, revertentur domum. )

  1 Revertentur domum. Ita loquitur, quia lavabant

extra domos suas, non extra monasterium,

m Vestimenta, etc. Exstat in Regula ms. Pauli et Stephani cod. Flor., cap. 29.

n Absque oratione pramissa. Juxta antiquem morem, de que supra.

o Prioris. Id est, abbatis. Nam sæpe in hac Regula prior usurpatur pro Patre seu principe monasterii; de quo vocabulo supra.

P Habere debent fratres, etc. In Regula Magistri

hoc caput est 81.

q Paraturam. Paratura et vestimentum, ornatus. Sangallensis in Vita Caroli Magni: « Erat antiquorum ornatus vel paratura, » etc. Tertullianus de Pallio, cap. 3: « Tantam igitur paraturam maieriarum ingenia quoque vestilicinæ prosecuta primum tegendo homini, qua necessitas pracessit, dehine et ornando, imo et inflando, qua ambitio successit, indumentorum formas promulgavere.

Puduclent. Ita in Regula ms. cod. Corb.; pu duclo hoc loco videtur idem esse quod exuo.

· Habeant enim. Particula enim hoc loco est rero, quemadmodum particula nam, ut sæpe occurrit in hac Magistri Regula.

1 Fasciolas aut pedules. Particula aut exposititie sumitur, nam hoc loco fasciola et pedules idem sunt. Nec nos moratur quod in add. i Capitul. Ludovici imp., tit. 22, fasciole distinguantur a pedulitus, nam ibi fasciolæ sunt crurales fasciæ, non pedules.

u Paraturam linostimam. S. Isidorus lib. xix Orig., cap. 22 : « Linostima vestis est ex lana linoque contexta : et linostima, quia in stamine linum, in trama lanam habet. 🤉

Subtiles non satis. Ita in Regula ms., sed videtur addendum 👈 grossos, nam paulo ante dixit, non satis grossam.

z Et Fasciolas. To et expungendum, et leg. fa-

sciolas vero lineas.

Et in æstate habeant singula b mannariora linea propter sudores, et singula facitergia per decadam. Quas omnes res per singulas decadas singulæ arcæ contineant, tenentibus ex eis clavem præpositis suis, • quæ positæ sunt : de cujus cellæ custode jam d stipra diximus. Ideo enim diximus in una arca unius decadæ sub clave præpositorum omnes o mutandas consistere, fut cum unusquisque frater in potestate peculiare aliquid abscondat, quem ordinem omnes decada observant. Si quis vere frater s in specie sua sibi visus fuerit h scemari, vel satis gavisci, mox a præpositis suis el tollatur et alio detur, et alterius illi. Hec ideo ut non extollatur propria in fratre voluntas, quia quidquid ejus anima petit ei magis dari

A In processionibus. Id est, quando conveniunt et proceduat in ecclesiam officii divini celebrandi causa. Ita sumitur processio a Sidonio lib. v, epist. 17: Conveneramus ad S. Justi sepulcrum, sed tibi infirmitas impedimento, ne tunc adesses. Processio fuerat antelucana, solemnitas anniversaria. > et S. Gregorio lib. 1 Dial., c. 10: c Processionem vero imperaret verecundia. Nempe ad dedicationem oratorii S. Sebastiani, ut ibi habetur. Sic procedere apud Tertullianum est insirinum visitare, et ecclesiam adire lib. 11 de Cultu seminarum : « Vobis autem milla procedendi causa non tetrica; aut imbecillus aliquis ex fratribus visitatur, aut sacrificium offertur, aut sermo Dei administratur. > Et lib. 11 ad Uxorem : « Si procedendum erit, nunquam magis familiæ occupatio obveniat. > ld est, si conveniondum est in ecclesiam. Idem patet ex S. Gregorio lib. 11 Dial., cap. 10: « Ad dedicationem prædicti oratorii fuerat processura; > et paulo post : « Ad dedicationem oratorii processit. >

b Mannariora. In Reg. ms. cod. Corb., Manna-riola; lege Manuariola. Manuariolum est sudarium,

mappula, alias manuale. Græce, έγχείριον.

Quæ positæ sunt. Hic locus mutilus est, sed ex Regula ms. ita suæ integritati restituendus: Quæ arcæ in vestatio [Lege, vestiario] ponantur, ubi ferramenta monasterii, et omues positæ sint, i nempe arcæ.

d Supra diximus. Cap. 17 ejusdem Regulæ.

· Mutandas. Mutandæ sunt mutatoria S. Fructuoso episcopo: vestimenta et similia, quæ reponuntur ad mutandum.

t Ut cum unusquisque frater, etc. Locus mancus est, et ita ex Regula ins. legendus: Ut cum unusquisque frater in potestate arcam non habuetit, non

habeat ubi peculiars aliquid abscondat.

8 In specie sua. Species sunt vestimenta, ornamenta varia, supell x, ita hoc vocabulum sæpe usurpat S. Gregorius Turonensis in Ilist. Franc.

La Scemari. Ita in Regula ms. scemare est sibi placere, quasi schemate, seu gesticulatione lætitiam præseferre, quod verbum explicare videtur Magister. cum addit, vel gavisci, id est gaudere. Scematio lib. ii legis Longobardorum, tit. 15, l. 16, est corporis deliguratio: « Verumtamen non occidatur, sed ei scematio corporis fiat. > Et infra: ( Non in occisione et scematione corporis.

i Sacci sint tonica. Phrasis Graea, pro, tunica sint ex sacco. Sacci tunicæ, id est, cilicinæ. Saccus, Græce σάκκος, passim apud Septuaginta Interpretes est cilicium. In cod. Vind. legitur : Sat sint

tunicæ. Male.

i Cucullæ segestræ. In cod. Vind., cucullæ segestraiæ, satis recte. In Regula ms. Magistri, cucultæ segestri, lege, ex segestri. Segestre a segete est to-gumentum. Varro lib. rv de Lingua Latina: « Nisi quod Greeci dicunt dexter lectum potius quam lecti-

in diebus festis solum in processionibus utantur. A non debet, quia contra desideria carnis spiritus sentit. Ided spiritalis home Dei est, non carnalis. Hebdomadarlis coquinam intrantibus i sacci sunt tonicæ et : cucultæ segestræ. Quæ tales res, maxime intra monasterium, sine verecundia & omne sordicium injuriamque simul 1 caccavorum, m cucumæ et n hiemarum, nec non et foci calorem vel coquinæ sordes diversas sustineant. Quæ ergo res expleta bebdomada ultimo die sero lotæ hebdomadariis aliis intrantibus consignantur. De calcearils vero oportet fratres caligas habere o ferratas p viclinas non ad lusum, sed ad usum, quas debent tempore hiemis uti. æstatis vero tempore unctas reponi. Et 4 caligas omnes oportet habere r clavatas tam in monasterio quam in via, ut diu repositæ caligæ conserventur.

> cam, quod involvebant, quod fere stramenta erant a segete segestria appellant, ut etiam nunc in castris: nisi a Græcis. Nam σέγαστρον, ubi lectus mortui fertur. > Idem lib. 1 de Vita populi Romani, apud Nonnium cap. 1: Quod frontem lectice struebant, ex ea herba torta torum appellatum, hoc quod injici-tur, etiam toral dicitur. Lecticam quæ involvebant, segestria dicebant. . Meminit Lucilius lib. xv. apud eumdem Nonnium, cap. 14.

wouls, si queris, canterius, servus, segestre. Unlior milii, quam sapiens......

In glossis Isidori, Segestre, teges, Dicitur et Segestrum. Glossæ Benedicti : Segestrum στίγαστρον, fd est pellis, seu operimentum pelliceum. Aliæ Giossee, Segestrum τε κάδερμον, στέγαστρον, id est, pellis. Nam στέγαστρον Græcis pellis est, et tunica pellicea. Vide Julium Pollucem, lib. x, cap. 46. Cucultæ ergo segestratæ vel et segestri sunt lere stramineæ vel pelliceæ.

Lomne sordicium injuriamque. Lege ut in Regula

ms., omnem sord um injuriam.

1 Caccavorum. Pro cacaborum, de quo vocabulo

Cucumæ. Cucuma est vas cogninarium, olla. S. Isidorus, lib. xx Orig., cap. 8: Cacabus et cucuma a sono fervoris cognominantur. Hæc in Græcis et Latinis communia. Sed utrum Latini a Græcis, an Græci a Latinis hæc vocabula sumpserunt. incertum est. > Cucuma Græce χουχούμιον.

" Hiemarum. In Regula ms., gemarum. Videtur

legendum, heminarum.

Ferratas. Propter glaciem. P Viclinas. Ita in Regula ms. In cod. Vind., bi-

clinas.

4 Caligas. In Regula ms. legitur, gallicas, rectius. Nam su jungit, ut diu (nempe toto æstatis tempore) caligæ tepositæ (id est reconditæ) conserventur. Et D Gallica aptior in estate, que fere totam superiorem pedis partem nudam relinquat, ut supra obser-

r Clavatas. Clavis suffixas. S'c S. Equitius abbas utebatur caligis clavatis, ut notum est ex S. Gregorío p.pa, lib. i Dial., cap 4 : « Tunc vir Dei clava-tis calceatus caligis falcem fenariam in collo deferens veniebat. > Idque militum more, qui caligis calceavenicial. S inque minimi inore, qui cangis calculational partial said opera diversa, et no pes in acio titubaret. Leo, constitutione vi, § 26, agens de calceis militaribus: 'Αναγκαῖον δὶ ὁλίγοις μικροῖς ῆλοις καθηλοῦσθαι αὐτὰ, id est, « Necessarium est ipsos paucis parvis clavis suffigi. ) Hinc capiendus Juvonalis sat. 3:

. planta mox undique magna Calcor et in digito clavus mihi militis heret-

Et sat. 16. si modo illius sit : . offendere tot caligator

Millia clavorum.

ne inquinatis pedibus ad suum revertentes stratum lectorum sagos coinquinent. In hieme vero ad nocturnos d pedulibus utantur pelliciis propter frigus pedum. In lectis habeant in hieme singulas mat-

erantque hi clavi præacuti, ut clarum est ex Plinio, lib. ix, cap. 18: « Squamis conspicui crebris et præacutis clavorum, caligarium effigie. >

In caliga. Lege, ut in Regula ins., In gallicla, id

cst, gallicula, juxta præsatam rationem.

b Ligneos cuspus putantur. Lege, ut in Regula
ms., ligneos cuspos utantur. Quid sit cuspus docent glossæ veteres; Cuspus, ξύλινον σανδάλιον, id est, ligneum sandalium.

e Pelliciis. Hoc vocabulum redundat, nec habetur

in Regula ms.

superponantur.

· Sagos. Ita in Regula ms. Recte: nam hoc vocabulum dicitur masculine et neutraliter. Nonnius, cap. 3: ( Sagum generis neutri et plerumque masculini, , etc. Arrianus in Periplo maris Erythræi posuit masculine: σάγοι άρσενοειτικοί γεγραμμίνοι, καί βε-βάμμενοι, id est, sagi ad usum virorum arte fullonis præparati et tincti.

f Rachinis. In Regula ms., rachænis. Rachina, ra-

et pes rratris a in caliga refrigeretur. Ad nocturnos A tas, et a sagos tumentatitios singulos, et Lænas; vero in æstate b ligneos cuspus putantur c pelliciis, in æstate vero pro lænis f rachinis propter æstus utantur? et ante ipsos lectos singulas pelles, ubi tergant a sordibus pedes, et sic in suos lectos ascen-

cana, seu rachana cum aspiratione, et rachanella est stragulum, seu lectorum operimentum. Papias: Ra-china, strata lectorum. Vita S. Joannis Eleemosynarii: c Justum est enim et bene acceptum Dro, ut tegantur centum potius quadraginta quatuor fratres et domini tui, quam tu infelix. Venunciantur enim quatuor rachanellæ numismate uno. > Et in eadem Vita: « Illic enim fieri fecerat, quasi tholos quosdam prolixos ligueis tabulis pavimento strato ad requiescendos eos, et simul cum storeis et racanis per totam hiemem. > Racana tamen seu racanella est d Pedulibus utantur pelliciis. Præter caligas quæ B simplex et tenuis propter hiemem, ut evidenter patet ex hoc loco Magistri, et satis colligitur ex Gregorio papa, lib. xii Regesti, epist. 16, ubi agens de lectis quos mittit ad monasterium montis Sinai, distinguit lænas a racanis: « Misimus lænas quindecim, rachanas triginta, lectos quindecim. > Et ex Ennodio, lib. 1x, epist. 17: « Lænam et racanas, cum volueritis, coloris rubei aut fusci mihi cum celeritate mittite. . Et hic locus sanus est, nec ullo medicamine indiget.

# CAPUT LXIII.

#### DE MENSA ABBATIS.

mentum.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

· Mensa abbatis cum hospitibus et peregrinis sit C semper. b Quoties tamen minus sunt hospites, c quos

a Mensa abbatis cum hospitibus et peregrinis sit semper. Arnolphus lib. 1 de S. Enimerano liunc Regulæ locum tangit, agens de S. Romualdo abbate monasterii S. Emmerani: Mensa illius secundum Regulam sancti Benedicti erat cum hospitibus et peregrinis. > Hospites sunt ejusdem nationis, peregrini alterius; non sunt hi hospites, qui in eadem civitate et oppido in quo situm est monasterium residentes, ultro convivium emendicant, aut ab abbate invitantur: sunt enim potius convivæ quam hospites. Hic autem sola mentio fit mensæ, non cellæ, aut cameræ, aut palatii abbatis in quo seorsum a sua congregatione reficiat cum hospitibus et peregrinis. Ex quo efficitur ipsi abbati reficiendum esse cum peregrinis et hospitibus in ipso conventu fratrum, maxime in refectorio, vel certe alibi, si commodum. Non explicandam. Is fuit usus antiquorum Patrum quibus S. Benedictum in re tanti momenti contrarium fuisse minime credendum est. Id præcipit Regula Patrum ms. : ( Illud quoque statuinus, ut abbates omni tempore cum fratribus reficiant. ) S. Isidori, cap. 9 : Abbas citra languoris necessitatem cibos in conspectu pariter cum fratribus sumat. . S. Aureliani, cap. 49 : (Abbas, nisi inæqualitate faciente, extra congregationem non reficiat. S. Cæsarii, cap. 39 : Abbatissa nisi inæqualitate aut infirmitate aut occupatione impellente extra congregationem penitus non reficiat. Dibi vides solum inæqualitatis, id est, morbi, vel occupationis casum excipi. Id etiam videtur ex S. Cæsario, epist. ad Orariam: Et in quotidiano corporis alimento atque communi cibo par sie his, cum quibus pari in mensa uteris consensu, ut qui ad unam sedetis mensam, unum vos parque reficiat ali-

vult de fratribus vocare in ipsius sit potestate. d Seniores tamen unum aut duos semper cum fratribus dimittendum propter disciplinam.

b Quoties tamen minus sunt hospites. Quam videlicet sufficiat ad explendam abhatis mensam.

c Quos vult de fratribus vocare in ipsius sit potestate. Vocantur fratres ad mensam abbatis, ut ipse abbas humilitatis recordetur: ne vel tanquam princeps, aut monarcha solus in mensa sed at; vel, si habeat aliquot hospites, extollatur, fratresque spernat, quod solus cum hospitibus separatus a grege accumbere possit. Unde S. Engendu. abb s (ut in ejus Actis habetur) nunquam mensam separatani a Iratribus habuit. Nec dicendum est fraires vocari ad mensam abbatis, ut lautius epulentur. Nam si valent, non indigent lautioribus epulis; si infirmi sunt, aut omnino debiles, habent cellam infirmorum, in qua melius accipiantur, et procurentur, et opus est, carnes comedant, quas in refectorio comedere nefas crit refectorium fratrum juxta rationem a nobis D Nec dixit S. Benedictus debiles et infirmos, sed quos vo let. Nec, cum separavit coquinam abbatis et hospitum a coquina fratrum, boc ideo instituit nt abbatis olla ferveret, fratrum vero cacabus algeret, sed, ut incertis horis supervenientes hospites, qui nunquam desunt monasterio, non inquietent fratres (Cup. 55 Regulæ). Et si aliquid addendum est in gratiam hospitum, illud etiam fratribus indulgendum, ut supra notatum est.

d Seniores tamen unum aut duos semper cum fratribus dimittendum. Optima lectio, si verbum sub-stantivum, est, subintelligitur. Nam gerundium aliquando accusativum regit. In Concordia Vindocinensi legitur : Seniores tamen unus, aut duo cum fratribus dimittendi. Vulgo additur to procuret. In cod. p. ms. Victorino additur, mandamus. Sed cum hucusque rite cuncta procedant, in his verbis totius difficultatis cardo versatur. Nam si nous aut quo seniores dimittendi sunt propter disciplinam, acta

🕻 II. — Ex Regula Magistri (cap. 82). Ad mensam abbatis sedeant seniores, extranei supervenientes, b vel vicibus e fratres psalterati,

mentum. > Idem faciebat S. Eugendus abbas, ut habetur in ejus Actis apud Surium : « Ille, inquam, abbas sanctus nec mensulam suam (ut facere quosdam nuper audivi), nec victum unquam exceptavit a fratribus. > His accedat constitutio abbatum in synodo Aquisgranensi sub Ludovico Pio imperatore, tit. 27: « Ut abbas vel quispiam fratrum ad portam monasterii cum hospitibus non reficiatur. În refectorio autem omnem eis humanitatem manducandi et bibendi exhibeat. Ipse tamen ea cibi potusque mensura contentus sit, quam reliqui fratres accipiunt. Neque huic titulo adversatur sexagesimus secundus, in quo statuitur, e ut laicus causa manducandi et bibendi in refectorium non ducatur. Nam hic titulus ad hospites non spectat. Nostræ agit de lectore hebdomadario, statuit quid legendum sit in refectorio, cum superveniunt extranei. Ne autem quis putet hanc novam esse interpretationem, Ruthardus antiquus scriptor hoc caput Regulæ exponens ait quosdam in ea esse opinione : Quæritur, inquit, in hoc loco ubi debet abbas manducare, utrum in refectorio, an foris. Sunt alii, qui dicunt foris, alii vero intus. Quomodo ergo dimittere debet seniores duos, vel tres cum fratribus, si illic in refectorio debet manducare? Qui respondentes dicunt : Propterea dixit S. Benedictus seniores dimittere, quia sunt talia refectoria, in quibus sedent fratres, ut propter multitudinem fratrum ab abbate non possint videri, veluti in sancto Gallo. > Hæc sententia confirmatur ex regula S. Benedicti, cap. 38 : « Nec præsumat ibi aliquis de ipsa lectione, aut aliud quidquam requirere, ne detur occasio maligno: nisi forte Prior voluerit pro ædificatione aliquid C breviter dicere. > Ubi Prior pro abbate usurpatur, ut supra declaratum est. Sed si abbas nunquam reficiat in conventu fratrum, quia cap. 53 dicitur nunquam hospites deesse monasterio, aut saltem raro, si locus sumatur hyperbolice, absurdum esset permittere ipsi abbati aliquid in refectorio de lectione dicere, qui nunquam, aut raro debeat interesse. Præterea si contraria sententia valet, nescio quid deterius monasterio contingere possit, cum ipsi ab-bati fenestram ad omnem licentiam ejusmodi institutio patefaciat : datur enim ei occasio quotidie comessandi cum sæcularibus, decoquendi, obligu-riendi, et dilapidandi bona monasterii, ut quotidiana patet experientia: quod etiam præclare no-tat Petrus Venerabilis lib. 1, epist. 18. Hinc orta est omnis monasticæ vitæ corruptela, divisio illa bonorum monasterii inter abbatem et monachos, cum sibi abbates opimiorem et meliorem partem, quam occasione hujus capituli mensam abbatialem D appellant, seposuerunt. Nec id me movet, quod in constitutionibus, ne in agro Dominico, cum ad mo-nasterium, et in Benedictina flat mentio cameræ abbatis, in qua possit, quos velit ex fratribus me-lius procurare. Non enim interpretantur Regulam summi pontifices, sed id quod dudum introductum fuerat, et ægre avelli poterat, tolerant. Cæteris diffi-cultatibus mox satisfiet. Et hæc sententia vindicat S. Benedictum a multorum injuria, qui dicunt passim ex hoc Regulæ capite ruinam monasteriorum natam esse, cum data sit libertas abbatibus quoti-die epulandi. Sed cum hæc libertas non clare pateat in hoc capite, sed tantum ex quibusdam verbis colligatur, satius est sequi nostram sententiam, quam tantam injuriam S. Benedicto facere.

res est (ut aiunt adversarii); nam inde clarum est abbati non reficiendum esse in eodem cum fratribus loco; sed clarior esset hæc consequentia,

A quos voluerit abbas præter Præpositos, qui in decadis suis ideo ad suas mensas jubentur esse præsentes, ut causam Dei, idest, taciturnitatis et gravitatis

si additum fuisset, in refectorio, vel quid simile. ltaque primo respondemus juxta superiorem re-sponsionem ex Ruthardo allatam. Quæ clara est ex verbis Magistri , qui, cap. 82 ut sæpe alibi , optime S. Benedicti mentem interpretatur , cum ait : · Ad mensam abbatis sedeant seniores, extranei supervenientes, vel vicibus fratres psalterati quos voluerit abbas, præter Præpositos, quin in de-cadis suis ideo ad suas mensas jubentur esse præsentes, ut causam Dei, id est, taciturnitatis et gravitatis in susceptis suis custodiant. > Hæc clara sunt', et nullis ambagibus involuta : maxime cum extranei supervenientes juxta Magistri Regulam debeant in refectório cum fratribus reficere, ut supra notatum est. Respondeo secundo locum esse insententiæ favet Magister, qui, etsi statuat mensam B telligendum de illis diebus in quibus abbas frangit abbatis ut sanctus Benedictus, tamen cap 24, ubi jejunium propter hospites; cum nimirum fratres reficiunt hora nona, et abbas cum hospitibus hora sexta. Tunc enim dimittet unum aut duos ex senioribus, qui hora nona reficiant cum fratribus propter disciplinam : quia tunc abbas jam refectione sumpta cum hospitibus non intererit refectorio. Neque his obstat quod cap. 53 fratres jejuniorum consuetudinem prosequi debeant. Nam hæc ita intelligenda sunt, si non vocentur ad mensam abbatis, cui potestas absoluta hoc capite conceditur quemlibet e fratribus vocandi ad mensam suam sine ullo dierum discrimine. Quidam objiciunt, quod S. Maurus Theodebertum regem convivio excepit in domo hospitum. Verum quidem est, sed non inde concluditur S. Maurum a sua congregatione separatum cum rege epu-latum fuisse. Si vero non duxit regem in refectorium, id contingere potuit, quia locus minime aptus erat ad regem accipiendum cum suo comitatu. Opponunt etiam quod S Columbanus non intromitte-bat hospites seculares in interiora monasterii. Concedo quidem, sed non inde efficies S. Columbanum seorsum a sua congregatione cum ejusmodi hospitibus semper, aut plerumque comedisse. Opponunt etiam id valde incommodum esse fratribus, si sæpius hospites cum eis comedant. Sed contrarium quotidiana patet experientia. Et si quid incommodi inde emergit, illud minus est, quam si abbati nunquam aut rarius cum sua congregatione reficienti detur occasio dilapidandi bona monasterii cum laicis; fratribus vero murmurandi, et remissius in sancto proposito agendi? Quæ facile inter vescen-dum obrepunt, maxime si illi prælatum nunquam aut raro in refectorio videant : cum etiam ejusmodi seniores ob disciplinam relicti nunquam satis auctoritatis ad eos compescendos habituri sint.

- Ad mensam abbatis, etc. Hæc habentur in Reg. ms. Magistri, cod Corb. eodem capite.
  - > Vel vicibus. In cod. Vind. additur, alienis.
- · Fratres psalterati. In cod. Vind. deest, τὸ psalterati. Psalterati sunt ii, qui psalterium memoria tenent, ut satis liquet ex eadem Regula Magistri, cap. 57: « Si vero in viam longiorem dirigatur, codiculum modicum cum aliquibus lectionibus de monasterio secum portet, ut quavis hora in via repausaverit, aliquantulum tamen legat : ita ta-men, si fuerit psalteratus. Si vero non fuerit, tabulas a majore superpositas psalmis (Lege, cum aliquibus psalmis) secum portet, ut ad refectionem prandii aut ad mansionem quando applicuerit, aliquantulum, quantum occurrerit, tamen meditetur, ut quotidie Regulæ reddat quod suum est. > Psalterati ergo sunt, qui psalterium callent; non psatterati vero, qui illud nondum plene didicerunt : qui non admittuntur ad mensam abbatis, quia ut plurimum juniores sunt.

in susceptis suis custodiant. Ideo enim ambos dixi- A care : visi cum eo qui present Britte, ut presit ædimus in mensa decadæ suæ præesse, ut decem fratres sibi commissos a vicaria sollicitudine ab universis vitiis certatim custodiant.

## & III. - Ex Regula Patrum (cap. 8 b).

Venientibus vero fratribus ad horam refectionis, non licebit peregrino fratri cum fratribus mandu-

- a Vicaria sollicitudine. Si forte alter in coquina, aut in aliquo negotio occupatus est, vel morbo detinetur.
- b. In Regula ms. Serapionis, et aliorum cod. Flor. · Cum fratribus, etc. Hæc non habentur in Reg. ms. S. Fructuosi episcopi Bracarensis, sed videntur

ficare. Nulli licebit cum co loqui.

& IV. — Ex Regula sancti Fructuose Episcopi (cap. 10).

· Cum fratribus advenientibus hospitibus et peregrinis in una mensa d communiter o vivant: quia de ipsis Dominus ait : Hospes fui, et collegistis me (Matth. xxv).

esse alterius Fructuosi, capite 10, quod supra citatur capite, qualis debet esse abbas.

d Communiter. Id est, simul, ut toties explicatum est.

· Vivant. Id est, vescantur, nempe abhates, de quibus hoc capite agitur.

## CAPUT LXIV.

#### DE ARTHFICIBUS MONASTERH.

R

#### \$ L.—Ex REGULA SANCTI BENEDICTI.

Artifices si sunt in monasterio, a cum omni humilitate faciant ipsas artes, b si permiserit abbas. · Quod si aliquis ex eis extollitur pro scientia artis suæ, eo quod videatur aliquid conferre monasterio, d hic talis evellatur ab ipsa arte, et denuo per eam non transeat, nisi forte humiliato ei iterum abbas jubeat. Si quid vero ex operibus artificum venundandum est, videant ipsi per quorum manus transigenda sunt, ne aliquam fraudem præsumant inferre. Memorentur semper Ananiæ et Saphiræ: one forte mortem, quam illi in corpore pertulerunt, hanc isti, vel omnes qui aliquam fraudem de rebus monasterii secerint, in anima patiantur. In ipsis autem pretiis non subripiat avaritiæ malum, sed semper aliquantulum vilius detur quam f ab aliis sæculari- C bus a dari potest, ut in omnibus glorificetur Deus.

· Cum omni humilitate. Ita in cod. ma. S. Germ. Vulgo tamen additur, et reverentia.

b Si permiserit abbas. Ita Smaragdus, Turrecremata, et cod. ms. S. Fat., qui addunt particulam

tamen. Vulgo legitur: Si tamen jusserit abbas.
c Quod si aliquis ex eis extolliur, etc. Longe sane a Christi præcepto, quo jubetur ut in omnibus operibus nostris nos servos inutiles reputemus; longe etiam a perfectione monachorum Ægyptiorum, de quibus Cassianus lib. tv de Institutis renuntiantium, cap. 14: c Et cum tantos unusquisque eorum quotidie de opere et sudore proprie redditus conferat monasterio, ut ex eis sustentare non solum suam valeat parcitatem, verum etiam usibus possit exuberare multorum. in nullo tamen instatur, nec sibi de tanto operis sui quæstu ac sudore blanditur : sed præ- D ter duo paxamatia, quæ tribus vix denariis ibidem distrabuntur, nihil sibi amplius unusquisque præ-€amit.

d Hic talis evellatur ab ipsa arte. Hoc sapienter a S. Benedicto institutum est. Nibil enim iniquius ferre potest superbus, quam și videat se ab omnibus tanquam aliis inutilem despici, et monasterium sua industria et labore minime indigere. Quapropter S. Columbauus circa finem sui Pœnitentialis dicit superbum puniendum esse despectu.

Ne mortem quam illi in corpore pertulerunt, etc. Ita S. Gregorius lib. 1, epist. 36, agens de Venantio vitæ monasticæ desertore : « Si ergo mortis periculo dignus fuit, qui eos, quos dederat nummos, Deo abs-

## & IL - Ex Regula Macaru 4.

Illud etiam tenendum fuit ut extra monasterium artificium non faciat ullus, nisi ille cujus fides probata fuerit, qui ad utilitatem et necessitatem monasterii poterit quid facere.

## § III. - Ex REGULA GASSIANI (cap. 34).

i Si quis autem de opere et sudore proprio plus ab allis reditus confert monasterio, in nullo infletur nec sibi de tanto operis sui acquisito blandiatur nec amplius sibi aut delicatius aliquid solita quotidiani vietus parcitate præsumat; sed tanquam peregrinum se hujusce mundi reputans arreptæ i nuditatis virtutem ad finem usque perducat.

#### § IV. — Ex Regula Macistri (cap. 85).

Le Cum unaquæque ars aliquid perfectum superva-

tulit : considera quanto periculo in divino judicio dignaberis, qui non nummos, sed teipsum Deo omnipotenti, cui te sub monachali habitu devoveras, subtraxisti. > Ex quibus colligitur Ananiam et Saphiram juxta mentem sanctorum Benedicti et Gregorii non esse damnatos, sed corum mortem duntaxat fuisse temporalem, non æternam. In qua opinione est etiam Cassianus Coll. vi, cap. 11, qui scribit corum culpam levem fuisse, « qui parum quid clam de substantia sua infidelitatis errore servaverant; > inquit

1 Ab aliis sæcularibus. Ita in cod. S. Germ., Ebr., Far., cum Smaragdo, S. Dunstano, Turrecremata et

editione Coloniensi. In valgatis rè aliis desideratur.

6 Dari potest. Ita apud Smaragdum et Turrecrematam. In editione Coloniensi et quibusdam vulgatis, datur. In codicibus S. Germ. et Victorinis, detur. In cod. S. Ebr., S. Far., editione Colinzi, et apud S. Dunstanum nihil horum habetur, sed verbum subintelligitur.

h In Regula ms. Serapionis, etc., cod. Flor. i Si quis autem, etc. Hæc sumpta sunt ex lib. Iv de

Institutis Renuntiantium, cap. 14.

1 Nuditatis. Id est, paupertatis, quam S. Basilius, et nonnulli Patres Græci ακτημοσύνην appellant, id est, possessionis carentiam. Apud Hesychium extápur πίνης, ένδιης, id est pauper, indigens, ἀκταμοσύνα, 
ένδια, id est, indigentia.

k Cum unaquæque are, etc. Hæc habentur in Reg.

ms. cod. Corb. cap. codem.

caneum usibus monasterii a habuerit, vel mitteu- A darum b Eulogiarum abundaverit, interrogata qualitate pretii quantum a sæcularibus • distrahi potest, tantum infra nummorum minori semper distrahatur pretio: ut agnoscantur in hac parte spiritales a sæcularibus d actorum distantia separari : cum non o negotii causa, quæ est inimica animæ, lucrum supra justitiam quærant i sed etiam ab ipsa justitia minus accipiendi pretii humanitate consentiant: ut non propter cupiditatem et avaritiam artes operari credantur, sed ne otio possit pascenda dignis sumptibus manus vacare, et horas operosi diei gratis transire. Pretium vero acceptum abbati debet ab ipsis artificibus fideliter consignari. Quæ diminutio preții æstimatione abbatis artificibus debet constitui ut sciant item quanta ementibus summa respondeat, et 🖡 accepti pretii fraudem non possint facero de igsa quantitate jam scienti abbati.

a Habuerit. Adieci boe verbum, quod deesse videtur.

b Eulogiarum. Hoc vocabulum hic improprie su-

mitur. Nam turpe esset vendere eulogias

c Distraki. Id est, vendi. Distrahere, vendere. Ulpianus. ff. I, Pracipiant. De ædilitio edicto, cut ecce. plerique solent mancipia, quæ novitia non sunt, quasi novitia distrahere. : Cassianus lib. 1v de Institutis Renuntiantium, cap. 14: « Sed præter duo paxamatia, quæ tribus vix deneriis ibidem distrabuntur, nihil sibi amplius unusquisque præsumit. . S. Leander de Institutione Virginum, cap. 1. «Viris se distrahunt, simulque cum pudicitia libertatem perdunt. > Nonius c. 4 : « Distrahere est vendere. > d Actarum distantia. Ha reposni ex Reg. , ms. cum

in Concordia legeretur, actibus distantiaque.

Negotii. ld est, negotiationis.

1 Sed etiam ab ipsa justilia minus accipiendi pretii, etc. Ita in Reg., ms.; set hec corrupta sunt, et videtur deesse verbum, discedere. Itaque legendum puto: Sed etiam ab ipsa justitia minus accipiendo pretium discedere humanitate consentiant. Quast hic pretium auczaers numunus toncommuta-Magister imperaret discipulis, ut a justitia commuta§ V. — Ex Regula Sancti Hieronymi (cap. 6).

Fratres ejusdem artis in unam domum sub uno Præposito congregentur, verbi gratia, ut qui lina texunt, sint pariter; qui mattas, in unam reputentur familiam; h sarcinatores, carpentarii, i fullones, i galligarii seorsum a suis Præpositis gubernentur. Et per singulas hebdomadas ratiocinia operum suorum ad Patrem monasterii referant.

#### § VI. — Ex Begula bancti Basibii (cap. 192).

Interrog. E Si oportet eos qui noverunt artificia suscipere aliquod opus absque conscientia, vel jussione ejus qui præest et operum sollicitudinem gerit? -Resp. Furti reus erit 1 ejusmodi, vel similis cis qui furibus concurrunt.

### § VII. — Item (cap. 104). m

Quod si per negligentiam percet aliquid ex his, aut per contemptum dissipetur? etc.

tiva discedant minus pretium accipiende humanita-

tis gratia.

Fratres ejusdem artis. Hæc videntur esse ex præ fatione D. Hieronymi ad Regulam S. Pachomii; etsi in codicibus excusis non habeantur. Nam infra cap. 70, quædam proferuntur ex D. Hieronymo, quæ habentur in eadem præfatione. Et quæ hic citantur, institutis S. Pachomii similia sunt, de quibus S. Hieronymus disserit in citata præfatione.

Sarcinatores. Horum mentio fit in Vita S. Pachomii apud Palladium, cap. de Tabennesiotis.

i Fullones. Horum etiam mentio fit in Vita S. Pachomii ibidem.

i Galligarii. Lege, Gallicarii. Sunt Gallicarum

k Si oportet eos, etc. Exstat apud S. Basilium, interr. 142 Regul. Brev.; et apud Rufinum, cap. 54.

1 Ejusmodi. Pro hoc vocabulo in textu Græco

est έ άτερος, id est, uterque; et additur ο τε διδούς, και ὁ δεχόμενος, id est, qui dat, et qui accipit; opus videlicet

™ Vide supra cap. 91, § 6.

# CAPUT LXV.

#### PE DISCIPLINA SUSCIPIENDORUM FRATRUM.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Noviter veniens quis ad conversionem, non ei fasilis tribuatur ingressus, sed, sicut ait Apostolus, p quinque dies visus fuerit patienter portare et per-Probate spiritus, si ex Deo sunt (I Joan. 14). Ergo

Noviter pepiera quis, etc. Id est, poviter venienti ad conversionem non facile tribuatur ingressus.

Hæc phrasis sapit Hebraismum.

b Post quatuor aut quinque dies, etc. Sic S. Antonius monasticæ vitæ princeps Paulum Simplicem quatuor dies ante fores suas perseverantem vix tandem intromisit, ut docet Palladius, cap. de Paulo Simplice.

Et sit in cella hospitum paucis diebus. Quid faciat in cella hospitum noviter veniens, non declarat S. Benedictus; sed hoc ex aliis Patribus discendum est, qui statuunt ut ejusmodi novitius serviat hospitibus. Ita statuit auctor Regulæ Tarnatensis: « Uni de senioribus deputatus tandiu jubeatur advenientibus deservire, quousque devotio ejus fuerit patientia teste monstrata. S. Isidorus cap. 4 Regulæ: ∢ Vitam enim uniuscujusque in hospitalitatis servi-

si veniens perseveraverit pulsans, et illatas sibi injurias et difficultatem ingressus b post quatuor aut sistere petitioni suæ, annuatur ei ingressus; et sit

tio tribus mensibus considerari oportet. . S. Fructuosus archiepiscopus cap. 21 Regulæ agens de vita monasticæ candidato: Hospitibus, sive peregrinis stramina comportabit aquam calefaciens pedibus. > Ita statuitur additione prima Capitularis Lu-dovici imperatoris tit. 34 : « Ut novitio non facilis in monasterium tribuatur ingressus : et ut in cella hospitum probationis causa hospitibus serviat paucis diebus. > Idque juxta institutum Ægyptiorum monachorum; ita tamen ut prius noviter venientes veste monachica induerent, et aliquandiu probarent, quam hospitii ministerium eis imponerent, ut planum est ex Cassiano, lib. Iv de Institutis Renuntian-tium, cap. 7; sed S. Benedictus quædam circa pri-scorum institutionem immutavit, hospitii etiam servitio ad paucos dies redacto; ne a spiritalibus exercitiis novitii retardarentur.

in cella hospitum paucis diebus. A Postea autem A obedientiam, ad opprobria. 8 Prædicentur ei omnia sit in cella b novitiorum, o ubi meditetur et manducet, et dormiat. d Et senior ei talis deputetur, qui aptus sit ad lucrandas animas, qui super eum curiose omnino intendat; et sollicitus, • si revera Deum guærit, f si sollicitus est ad opus Dei, ad

· Postea autem sit in cella novitiorum. Antiqua hujus rei praxis videtur in Vita S. Hermelandi abbatis : « Ubi ex more instituti monastici in cella, ut vocant, novitiorum probatus, etc. > Hujus cellæ mentio fit in Vita S. Guillelmi Gellonensis : « Quamprimum condecens metitur oratorium, metitur etiam lotius claustri ambitum. > Et paulo post : « Atque dormitorium, et cellam novitiorum. > Hæc cella ab aliis monasterii domiciliis erat separata, et in extremis locis illius sita. Id patet ex Beda lib. IV Hist. Angl., cap. 33, ubi agit de monasterio sanctæ Hildæ: e Erat enim hac ipsa hora cum aliis nonnullis Chri- B rum normam, juxta quam uni seniori decem juniosti ancillis in extremis monasterii locis seorsum posita, ubi nuper venientes ad conversionem feminæ solebant probari; donec regulariter institutæ ad societatem congregationis suscipiantur. Et ex S. Fructuoso archiepiscopo, cap. 21 Regulæ: « Neque interna fratrum diversoria accedet, sed delegata in exteriore curte cella perfruetur. > Sed videtur S. Fructuosus singulis novitiis singulas cellulas assi-gnare, quemadmodum et S. Ferreolus cap. 5 Regulæ : « Vicinam tamen monasterio cellulam, dum prænotatum tempus observat, accipiat. ) Novitii autem ab aliis fratribus separabantur; ne ea quæ in monasterio geruntur in corum notitiam venirent, et discedentes ea sæcularibus revelarent. Id etiam eorum tranquillitati maxime congruum erat ut ab omni consortio sejuncti facilius contemplationi et vitiorum exstirpationi studerent.

Novitiorum. Novitius proprie servus novus est, noviter emptus. Glossæ veteres: Novitius νεώνντος, C id est, noviter emptus. Meminit Cicero orat. in Pi-• sonem : De grege novitiorum. Juvenalis sat. 3 :

#### Tetrumque povitius horret Porthmea.

Quo in loco agitur de novitio, qui in balneis serviebat. Novitius opponitur veteratori. Veterator, qui anno servivit; novitius, qui minus, communiter do-cent jurisconsulti. Vide titulum de edicto ædilitio. Recte igitur novitii appellantur a S. Benedicto ii qui noviter accedunt ad servitutem Dei. Sunt enim monachi servi Dei, et ita passim appellantur a sanctis Patribus; monasterium schola est divini servitii, ut loquitur S. Benedictus. Sic a Tertulliano libr. de Pœnitentia cathecumeni appellantur novitioli : «Sic præcipue novitiolis istis, qui cum maxime incipiunt divinis sermonibus aures rigare. > Vitæ monasticæ novitios S. Isidorus Pelusiota libr. 1, epist. 258, appellat νεοπαγείς, id est, neophytos. Græci communiter appellant ἀρχαρίους, id est, incipientes. Palladius D cap. 21 de B. Marco: καὶ παρακαθίζομαι τῆ θύρα τῆς κίλης αὐτοῦ, ὡς ἄτι ἐγὼ ὁ ἀρχάριος ὡν νομιζων αὐτὸν ὑπὲρ ἀνθρωπον, id est, « et assideo foribus cellæ illius, quem ego ut pote qui essem adhuc incipiens et novitius, supra hominem existimabam. > Quod vocabulum ita reddit interpres Heraclidis : Tyro novusque monachus. Anonymus quidam tractatu de Silentio: και σωτήριον και ώφελικον τοῖς ἀρχαρίοις, και μέσοις, και τελείοις, id est, « res salubris est et utilis incipientibus seu novitiis, mediis seu proficientibus et perfectis. > Et Euchologium Græcorum : 'Αχολουθία sic άρχάριον ρασοφορούντα, id est, sequentia seu ordo instituendi novitii ferentis rasum. > Sic quidam Patres Latini appellant novitios incipientes S. Cæsarius cap. 41, et S. Aurelianus cap. 44, supra cap. 62. S. Basilius interr. 13 Regularum fusius disputatarum appellat εἰσαγομένους, id est, qui introducuntur. S. Isidorus cap. 4 Regulæ, et S. Fructuosus ar-

dura et aspera, per quæ itur ad Deum. Et, si promiserit de stabilitatis suse perseverantia, post duorum mensium circulum h legatur ei hæc Regula per ordinem. Et dicatur el : Ecce lex sub qua militare vis, i si potes observare, ingredere; si ven

chiepiscopus cap. 21 Regulæ et 22; conversos.
.. Ubi meditetur. Meditetur, id est, legat.

d Et senior ei talis deputetur. Ita S. Fructuosus cap. 21 Regulæ: «Sicque anno illo uni spiritali traditus seniori non statim commiscendus erit congregationi. . S. Cæsarius Arelatensis cap. 3 Regulz: « Sed uni ex senioribus tradita annum integrum in habitu quo venit, perseveret. An autem singulis novitiis singuli seniores dandi sint, non exprimiur; nec puto hanc esse mentem S. Benedicti et S. Frictuosi, qui fere sequentur Ægyptiorum monachores dantur instituendi, ut constat ex Cassiano, libr. 1v de institutis cap. 7.

· Si revera. Erat tantum scriptum, si vera; sel ex mss. nostris, Smaragdo, S. Dunstano et Turrecremata reposui, si revera. In vulgatis si vere.

1 Si sollicitus est ad opus Dei. Sumitur opus Dei pro officio divino, missa, et horis canonicis, ut passim alibi. Nec est minima virtus monachi, si sollicitus est ad opus Dei, sine qua vix monachi nome et personam sustinere potest; quæ si a rectore mo-nasterii abest, non video quomodo monasterii disciplina possit integra et salva consistere. Quatuor autem inspicienda seniori circa novitium przcipiuntur: primum, si revera Deum quærit, id est, si ven et pura intentione Deo in monasterio servire capit; secundum, si omni sollicitudine horis canonicis et sacris liturgicis interesse cupit; tertium, si nini charius, nihil antiquius obedientia ducit; quartum, si opprobria et injurias sibi factas æquo animo et summa alacritate sustinet; quæ si præstiterit, vere monachatu dignus est.

8 Prædicentur et omnia dura atque aspera, per quæ itur ad Deum. Hunc S. Benedicti locum citat sanctus Gregorius papa in I Reg., cap. 4, cum ait: « Qui arctissimam conversationis viam imperant, noviter venientibus facile habitum non impendunt. Quare ejusdem arctissimæ vitæ magister optimus, veritatis discipulus eruditus præcipit dicens: Probate spiritus, si ex Deo sunt. Et iterum nuntienur eis dura et aspera, per quæ itur ad Deum, ut scial,

ad quid intrat. >

h Legatur ei hæc Regula. Idem statuit S. Casarius cap. 8 suæ Regulæ: c Quæcunque ad conversionem venerit, in salutatorio ei frequentius Regula relegatur; » et Regula Tarnatensis: « Deinceps omnis Regulæ constitutio relegatur.

i Si potes observare, ingredere. Non est temere subeundum onus, quod viribus nostris impar sil. Tentandæ vires, cum arduum aliquid aggredimur.

#### Versate diu quid ferre recusent, Quid valeant humeri .

inquit Horatius, in Arte. Quod si in aliis rebus faciendum est, id maxime cum de vita monastica amplectenda agitur, præstandum est, quod præclaro de cet S. Gregorius cap. citato: « Cum infirmi fortia promittunt, non est expertum robur, sed confasio discretionis quos omnes sub unius denotatione sapiens admonet, qui dicit : Supra te onus ne levant ris. Qui ergo in regularis vitæ forti proposito alis præsunt, tanto discretius debent ad eamdem viam conversos recipere, quanto et utilius prenoscendum est, accedentium petitio ex virtute sit animi, an ex præcipitatione voluntatis. Nam qui in suis actibus faciles sunt, solent tam instanter vice spiritalis asperitatem appetere, ut videantur magna animi virtule quod expetunt desiderare. Notanda doctrina his

non potes, liber discede. Si adhuc steterit, tunc du- A sibi in perata servare; b tunc recipiatur in congrecatur in supra dictam cellam novitiorum, et iterum probetur in omni patientia. Et post sex mensium circulum relegatur ei Regula, ut sciat ad quid ingreditur. Et si adhuc stat, post quatuor menses iterum ei legatur a eadem Regula; et si habita secum deliberatione promiserit se omnia custodire, et cuncta

quorum est spiritus appetentium vitam monasticam

a Eadem Regula. Ita apud Smaragdum et S. Dunstanum, vulgo tõ eadem desideratur.

b Tunc recipiatur in congregatione. Anno videlicet evoluto, qui unicus datur a S. Benedicto ad probationem, ut ex hoc capite notum est, cujus institutionis a S. Benedicto factæ mentio fit in rescripto Alexandri II papæ ad Udonem Trevirensem, et Theodoricum Verdanensem episcopos apud Ivonem p. vi, cap. 428, et causa 17, qu. 2, cap. 1. Idem præscripsere spatium S. Cæsarius cap. 5 supra citato; S. Ferreolus cap. 5 suæ Regulæ, S. Fructuosus archiep. cap. 21, Fructuosus alter c. 18; Magister cap. 90; ct Regula Tarnatensis : «Et nisi expleto anno nullus mutare habitum permittatur. > Idem statuitur in conc. Aurelian. v, cap. 19, de puellis vel quæ pro-pria voluntate monasterium expetunt, vel a parentibus offeruntur. S. Isidorus, cap. 4 Regulæ, probationem contraxit ad trimestre spatium. Alias, maxime in Oriente, tres anni concedebantur antequam ascriberetur novitius in numerum monachorum, ut habetur C. L. Servis, § verum. De Episcopis et Clericis, etc. « Verum et si legitimo probatus experimento monachus efficiatur, evadet jugum servitutis. Debent enim per triennium antequam monachi efficiantur in monasterio permanere; postea vero si monachi facti fuerint, liberi erunt. Idem statuitur Novella 5 Justiniani imperatoris, cap. 2: « Sancimus ergo sacras sequentes regulas eis qui singula- C rem conversationem profitentur non prompte mox a reverendissimis præsulibus venerabilium monasteriorum habitum percipere monachalem; sed per triennium totum, sive liberi sint, sive servi, tolerare nondum habitum monasticum promerentes. > Et paulo post : «Et dum triennio toto permanserint optimos semetipsos et tolerabiles aliis monachis demonstrantes hos monasticam promereri vestem atque tonsuram. > Idem statuit synodus Constantinopolitana prima, et secunda can. 5: Ωρισιν ούν διά τούτο ή αγία σύνοδος μηδένα τοῦ μοναχικοῦ καταξιοῦσθαι σχή-ματος, πρὶν ἄν τὰς τρικτίας χρόνος εἰς πεῖραν αὐτοῖς αφιθεὶς δολίμους αὐτοὺς καὶ ἀξίους τῆς τηλικαύτης βιοτῆς καταστήση. Id est, « propterea igitur decrevit san-cla synodus, ut nemo monachi habitu dignus putetur, priusquam triennii tempus eis ad experientiam relictum cos probatos et dignos esse tali vita osten-derit. > De eadem re agit Photius in Nomocanone, tit 11, cap. 3. In conc. Aurelianensi v, can. 19, san- D ctimonialibus, quæ non perpetuo tenentur inclusæ, probationis triennium ante habitus sumptionem decernitur. Idem triennale spatium præscriptum fuit S. Pachomio ab angelo, ut videre est apud Palladium, cap. 58 : Τον μέντοι είσελθόντα είς απαξ συμμείναι αυτοίς, επέ τριετίαν είς άγωνα άδυτων ου δέξη, άλλα έργοτικώτερα έργα ποιήσας ούτως είς το στάδιον έμδαινέτω μετά τὴν τριετίαν. Id est, « eum qui ingressus est ad semel manendum cum illis, usque ad triennium non suscipies ad certamen rerum secretiorum; sed cum difficiliora opera fecerit, sic post triennium accedat ad stadium. Quod spectat ad alios Ægypti monachos ratio alia fuit circa probationis spatium. Non enim candidati prius apud eos admittchantur in monasterium quam decem dies vel amplius excubassent pro foribus monasterii omnium fratrum ludibrio expositi, qui eos dedita opera conviciis proscindebant; quæ si æquo animo pertulis-

gatione, e sciens se lege Regulæ constitutum, quod ex illa die non liceat egredi de monasterio, nec collum excutere de sub jugo Regulæ, quam sub tam morosa deliberatione licuit ei d excusare, aut suscipere. • Suscipiendus autem in oratorio coram omnibus f promittat de stabilitate sua s et conversione

sent, ac suis rebus persecte renuntiassent, propriis exuti vestibus habitu monachico ab abbate coram fratribus induebantur. Si vero processu temporis eos in sancto proposito non posse perstare animadvertissent ex quadam murmurationis vel parvæ inobedientiæ culpa, eos rebus monasticis exutos et suis indutos ejiciebant; si vero nihil ejusmodi in eis deprehendissent, admittebant, corumque vestes se-culares pauperibus erogabant. Nec tamen illis fratrum congregationi commisceri permittebant, sed eos seniori, qui non procul a monasterii vestibulo cellam habebat, et curam hospitum gerebat, trade-bant, ut anno integro cum omni humilitate et patientia servirent hospitibus: quo revoluto, si quæ suarum partium erant in hospitio strenue egissent, uni ex decanis disciplinis spiritalibus imbuendi committebantur, ut suse narrat Cassianus libr. Iv de Institutis Renuntiantium, capitibus 3, 4 et seq

c Sciens se lege Regulæ constitutum. Varie hoc membrum legitur. In vulgatis non est rò se, in multis aliis habetur, ex quo faciendum est verbum, esse, et legendum: Sciens esse lege Regulæ constitutum.

d Excusare. Optima lectio. Ita omnes codices no-stri mss. cum Kerone in expositione Alamanica vocabulorum Regulæ S. Benedicti. Smaragdo, S. Dunstano et Turrecremata; et excusare hoc loco idem est, quod recusare: Glossæ veteres: παραιτούμαι, excuso, recuso. Pontius Diaconus in Vita S. Cypriani: Magis enim dignus efficitur, qui quod meretur, excusat, id est, recusat. S. Gregorius Turonensis in Vitis Patrum, cap. 5 : « Quod ille diversis modis excusans asserebat hoc non posse sieri. > Rusinus cap. 42 Institut. Monast : « Si autem ratio est aliqua, qua sibi recte excusare videatur opus illud quod excusat. > Ergo in vulgatis male legitur, recusare.

• Suscipiendus in oratorio. Recte in oratorio

emittuntur vota : quia locus sacer est ; et qui solemnem emittit professionem Deo se consecrat. Idem statuit S. Fructuosus archiepiscopus cap. 21 Regulæ suæ: «Expleto anno probatus moribus et lahoribus elimatus, percepta in ecclesia benedictione, fratrum societate donetur.

1 Promittat de stabilitate sua. Stabilitas illa est in congregatione, ut alibi S. Benedictus loquitur, hoc est, in coenobio fratrum in communitate viventium; per quam excluditur status eremiticus, qui quidem monasticus est, non tamen coenobialis; ad quem ta-men monachus in congregatione vivens traduci potest. Nec solvit prius votum: quia licet a statu minus perfecto ad perfectiorem migrare; et qui vovet, non ita se astringit, ut per ejusmodi votum impediatur, quominus ad statum perfectiorem Deo inspirante aliquando gradum faciat; alioqui votum in-eptum esset. Præterea status cænobialis ordinatur ad eremiticum, estque via ad illum, ut notum est ex capite primo Regulæ: et sic in cœnobio debent vivere monachi, ut aliquando vitæ eremiticæ digni evadant. Præterea cum Regula ejusmodi statum cœnobitis permittat et proponat, is non violat votum sta-bilitatis in congregatione, qui de licentia prælati a statu cœnobitico ad eremiticum traducitur. Dixi, de licentia prælati. Nam prælati est judicare, an coenobita sit eremiticæ vitæ idoneus, et ad illam a Deo votus: ne specie pietatis et umbra a dæmone decipia-tur, ut de multis legitur.

<sup>5</sup> Et conversione morum suorum. Quid sit conver-

sio morum præclare docet S. Anselmus eleganti illo

morum, et obedientia à coram Domino et sanctis A nescit litteras, alter ab eo rogatus scribat; f et ille ejus; dut si aliquando aliter fecerit, ca Deo se damnandum šciat quem irridet. De qua promissione sua faciat a petitionem and nomen sanctorum quorum reliquiæ ibi sunt, et abbatis præsentis. Quain petitionem manu sua scribat, aut certe, si

carmine de contemptu mundi et vita monachorum:

Vovistis Domino vestros convertere mores : Jam non peccetts, sit modus et vitils. Nune humilis vivat, qui vixerat ante superbus : Sit castus, quisquis luxurlosus erat. Quærebat census aliquis, captabat honores : Hinc jam vilescant census honorque sibi. Gaudebat dapibus, gaudebat divite mensa : Nunc tenuem victum sobria mensa dabit. Ipse suis lætus successibus esse solebat : Nune lacrymis culpas diluat ipse suas. Ostro conspicuus, gemmis insignis et auro : Veste modo vili squalida membra tegat. Verbosus taceat, mitescat fervidus ira, Invid**os** invidía dira vecena vomat. Cnique prius ciedes placuit, placuere rapine, Nunc pius et mitis pacis amator erit. Quisquis adulantum ventosa laudet tumebat Nunc hominum laudes æstimet esset nibil Et qui sponte malus, gratisque nocere solebat Nunc etiam le tus utilis esse velit. Ad lites fuit hic facilis, ad jurgia præceps :
Fortiter alterius nunc maledicta ferat. Non hunc contemptus, non hunc injuria frangat, Omnia robusto corde melesta-ferat. Pax animæque quies inter convicia duret : Nam fortem rerum nulla procella movet. Hac veniam fratres conversio vera meretur : Hæc valet offensum flectere vita Deum.

Conversio morum est qualis decet monachum, non modo a gravioribus noxis se abstinere, sed etiam a levioribus culpis; oblectamenta mundi etiam licita et honesta fugere; vitam duram et austeram am-plecti; se a sæculi actibus alienum facere; crucem C ferre; et perfectioni evangelicæ impensius studere. Quod autem hæc tria vota stabilitatis, conversionis morum et obedientiæ maxime conveniant statui monastico, sic declaratur. Quia mens humana in-constans est, et mutationi obnoxia, convenienter admodum institutum est votum stabilitatis, per quod promittit monachus se perseveraturum in statu cœnobitico, ut supra exposuimus. Quia vero non sufficit permanere in coenobio, sed convenienter statui coenobitico vivendum est, accedit secundum votum, conversio videlicet morum, juxta rationem a S. Anselmo, et a nobis explicatam. Quia tandem in congregatione multæ possunt oriri difficultates, diversæ opinationes et studia, ex quibus non leves procellæ et tempestates surgere et excitari possunt în cœnobio, et quia etiam circa perfectam vivendi rationem multæ possunt singulis monachis illusiones obvenire, votum obedientiæ convenientissime adjunctum est; ut singuli et omnes monachi uni rectori p qualuor Evangelia docelur, ita per qualuor oralio subditi summa cum securitate et tranquillitate, et sine ulla dæmonum infestatione in ejusmodi statu coenobitico vivere possint.

a Coram Domino. Vulgo: Coram Deo.

b Quod si aliquando, etc. Circa hanc doctrinam hæc verba S. Gregorii papæ cap. citato notanda veniunt: Loqui ergo ea in auribus Domini debemus, nt ipse sponsionis verba suscipiat; qui dum verba audit, corda discutit, et ex textu professionis usuras exquirit robusti operis, hæc namque novitiorum mentes audiant, et expavescant.

A Deo. Ita S. Dunstanus, vulgo legitur : Ab eo. d Petitionem. Id est, scripturam obligatoriam. Petitio enim est syngrapha, chirographum, charta donationis, ut clarum est ex Cassiodoro, libr. 1 Var., epist. 18: « Si Romani prædium, ex quo, Deo pro-pitio, fontis fluenta transmisimus; ubi primum Italiæ nos suscepit imperium, sine delegatoris cujusquam novitius signum faciat, et manu sua e eam super altare ponat. Quam dum posuerit, h incipiat ipse novitius mox hunc versum : Suscipe me, Domine, secundum eloquium tuum, et vivam : et non confundas me ab exspectatione mea. q Quem versum om-

petitione præsumptor barbarus occupavit, id priori domino semota dilatione restituat. > Et recta lecțio; nec legendum, Pictatio, ut quibusdam placet.

e Ad nomen sanctorum, et præsentis abbatis. Tan-

duam testium.

f Et novitius signum faciat. Sive per se petitionem scribat, sive per alium. Antiqua olim fuit consuetudo in ejusmodi petitione imprimere signum crucis; guæ hodie perseverat, ut videre est ep. 13 Arnulphi Lexoviensis episcopi : (Nosse si quidem debes in B eo, qui religionem professus est, inobedientiam crimen esse, ipsumque ad exactissimam diligentiam teneri, qui obedientiam prælato suo viva voce, el scripto juramento etiam corporaliter interveniente, adhibita salutiferæ crucis impressione signavit.

8 Eam super altare ponat. Tanquam Deo offerens ad majorem confirmationem; qua de re hot cap. ad

Regul. Tarnatensem.

h Incipiat ipse novitius hunc versum, etc. Iden præcipitur in veteri Ordine Romano, in ordine monachi: Et indutus ipsum melotem corpore prostratus ante altare dicat hune versum : Soscipe me, Domine, secundum eloquium tuum, et vivam.

i Quem versum omnis congregatio respondeal. la in cod. Vind.; videtur tamen deesse to tertio, id est, ter, quod babetur tam in editis quam in cæleris codicibus nostris mss. Quod ex veteri Ordine Romano confirmatur loco citato : « Per tres vices onnibus eumdem versum respondentibus. > Respondent, id est, dicat : Novitius igitur semel versum dicit, chorus vero ter repetit, adjungens : Gloria Patri : cui Magister cap. 90 Regulæ hæc subjungenda præcipit: Confirma hoc, Deus, quod operatus es in nobis. Post quem versum dictum, mox data ab omnibus pace, compleat abbas. Smaragdus vero ait post gioriam, dicendam esse orationem Dominicam sub silentio, et subsequentem collectam ab abbate: Suscipe, quæsumus, Domine, hunc famulum tunn ad te de procella sæculi hujus, laqueisque diaboli fugientem : ut a te susceptus, et instanti sa culo salvetum, et in suturo se gaudeat a te feliciter remuneretum. Per Christum. Vetus Ordo Romanus multas addit orationes. Quædam etiam alia, quæ olim ob servabatur, notanda veniunt. Ex Ruperto fibr. vill de Spiritu sancto, cap. 8: Episcopus, ait B. Gregorius, debet missam celebrare in ordinatione presbyteri, et abbas in consecratione monachi, et quatuor orationes super caput ejus dicere; et sicut per nes consecretur; et ita usque ad diem tertium velatum habeat caput cum silentio summo et debita reverentia figuram gestans Dominice Passionis. Die autem tertia tollat abbas capitium de capite cius: ut deposità tristitia veteris peccati revelata facie gloriam Dei speculetur. Secundo ergo haptizates est, et emundatus ab omnibus peccatis. Et subinde tribus diebus sunt sub silentio juxta apostolos, qui ob mattern l'adant sub silentio juxta apostolos, qui ob metum Judæorum in conclavi residebant, usquedum die tertio resurgens Christus dicit : Paz vobis sic abbas det pacem monacho, et capitium de copite ejus auferat. ) Hæc capitis velatio triduada constituitur longe ante Ruperti ætalem, addit. Prima Capitul. Lud. imperatoris, tit. 35: (Ut monachus professione facta tribus diebus coopertum habest caput. ) Sed ut rem ab ipsa origine repetamis, breviler perstringendum est qualitér de prima illa temporibus apostolorum Ecclesia (Circles, Prima)

nis congregatio respondeat, adjungentes, Gloria Pa- A tri. Tunc ipse frater novitius prosternatur singulorum pedibus, ut orent pro eo. Et jam ex illa die in congregatione reputetur. Res si quas habet, aut eroget prius paupėribus, aut facta solemni donatione conferat monasterio, nihil sibi reservans ex emnihus : quippe qui ex illo die nec proprii corporis potestatem se habiturum sciat. • Mox ergo in oratorio exuatur rebus propriis, et industur rebus monasterii. Illa statem vestimenta quibus exutus est reponantur in vestiario conservanda, ut si aliquando suadente diabolo b consenserit, ut egrodiatur de monasterio (quod absit) tunc e exutus rebus monasterii projiciatur. Illam tamen d petitionem, quam desuper altari abbas tulit, non recipiat, sed in monasterio servetur.

ut tradit S. Dionysius Areopagita cap. 6 Eccl. Hierarchiæ, sacerdos stans ante altare orationem quæ monachum attingit, recitat, pone astante consecrando, seu initiando; qua perfecta ad initiandum conversus sacerdos eum interrogat, num abjuret non modo dividuas distinctasque vitas, id est, ut exponit vetus ejus scholiastes, quæ ad mundum pertinent, et in multas partes divisæ sunt, ut sunt mercatura et contractus, sed etiam an renuntiet visis, id est, ut explicat idem scholiastes, mentis cupiditatibus, perturbationibus, motuumque imaginibus, deinde perfectissimam ei vitam exponit. Quæ ubi omnia is qui initiatur, se facturum professus est, sacerdos eum signo crucis consignatum tundet appellans tres personas divinæ beatitudinis, omnique veste detracta illum alia induit, et cum aliis sanctis viris, qui adsunt. Ubi eum salutavit, divinorum mysteriorum facit participem. In his notan- C dum est unicum illius temperis votum monachorum, quod non est aliud quam morum conversionis promissio, cum initiandus seu consecrandus interroganti sacerdoti promittit se ea quæ mundi sunt, atque etiam mentis cupiditates, perturbationes, motuumque imagines abjurare, seque posthac perfectissimam vitam ducturum.

Mox ergo in oratorio exuatur rebus propriis, etc. Ex his et sequentibus verbis : Illa autem vestimenta, quibus exulus est, reponantur in vestiario conserranda, etc., discendum est novitios olim toto tirocinii seu probationis tempore sacularibus vestibus fuisse indutos, nec nisi illo expleto monachi vestem induere solitos. Id clarum est ex synodo Constantinopolitana, et Codicis lege supra citatis. Ita statuit Cæsarius Árelatensis cap. 3 Regulæ : « Sed uni ex senioribus tradita anno integro in eo quo venit, habitu, perseveret. > Conc. Aurel. v, can. 19: Quæappetunt, seu a parentibus offeruntur, annum in ipsa qua intrant veste permaneant. In his vero monasteriis ubi non perpetuo tenentur inclusæ, triennium în îpsa qua intraverint veste permaneant; et postmodum secundum statuta monasterii ipsius in quo elegerint permanere, vestimenta re-ligionis accipiant. , Sanctus Fructuosus abbas ligionis accipiant. Sanctus Fructuosus abbas cap. 18: «Et anno integro a cunctis fratribus ex industria conviciis comprobetur et postquam probatus in cunctis obedientiis fuerit; , et paulo post: Postmodum exuatur sæcularibus vestibus, et induatur monasteriis religiosis simplicibus. > Regula Tarnatensis: Et nisi expleto anno nullus habitum mutare permittatur., Ita etiam Magister cap. 90. Additio i Capitul. Lud. imp., tlt. 34: Expleio autem probationis suæ anno, secundum qued Regula præcipit, inde faciet : ipse vero nec tondeatur, nec vestimenta pristina immutet, priusquam obedien§ H. -Ex Regula Patrum (cap. 1).

e Quod si quis de sæculo in monasterio converti voluerit, Regula el introcunti legatur, et omnes actus monasterii illi patefaciant. Quod si omnia apte sussceperit, sic digne a fratribus i in cellula suscipiatur. s Nam si aliquam b in cella voluerit inferre subtantiam, i in mensa ponatur coram omnibus fratribus, velut Regula continet. Quod si susceptum fuerit, non solum de substantia quam intulit, sed nec de se ipso ab illa judicabit hora.

## § III. — ITEM EX ALIORUM PATRUM REGULA (cap. 4).

i Qualiter vero examinatio erga eos qui de sæculo convertuntur teneri debeat, ostendamus. Amputandæ sunt primo ab kujusmodi divitiæ sæculi,

tiam promittat. In Justiniani Novella 5, cap. 2, videmus eos usos aliquando tonsura et veste eorum, qui tunc laici in monasteriis appellabantur. Postea novitii apud Græcos induti sunt raso, seu rasa veste, et hinc appellati ράσογόροι, id est, rasum ferentes, ut videre est apud Theodorum Balsamonem in can. 5 synodi Constantinopolitanæ supra citatæ, et ράσοφορεῖν, id est rasum ferre apud eumdem Balsamonem in can. 19 epist. S. Basilii ad Amphilochium: κὰν γὰρ μὰ ἀποκαρῆ τις, ἀλλὰ ράσοφορεῖνη, id est, si quis non tonsus fuerit, sed rasum ferat, id etiam patet ex Euchologio Græcorum: Ακολουθία εἰς ἀρχάριον ράσοφορεῦντα, id est, ordo instituendi novitii rasum ferentis. :

b Consenserit ut egrediatur, etc. Cap. 48 S. P. Be nedicti incorrigibilem monachum ejiciendum esse decernit; hoc vero cap. statuit projiciendum essé eum qui vult exire: quod ita intelligendum est, si tentationi succumbens, sapius rogatus ut maneat, nolit omnino Regulae et abbati morem gerere: quia dum invitus retineretur, totum conventum turbaret, multosque ex fratribus subverteret. Quod quidem clarius fiet ex verbis Magistri, c. 90 Regulae: «Ne forte (quod non in conversis contingat) cum ad suos vomitus redire voluerit, et saculi elegerit iterato repedare itinera, et nullis scripturarum, vel monitionis potuerit vinculis retineri, reddat Christo quod suum est, id est, exutus sanctis vestibus, et suis, quibus venerat, vestitus, resimilans sæculo ad suasoren diabolum revertatur.)

c Exutus rebus monasterii. Projiciendus monasticis vestibus exultur: quia non decet aliquem veste monachica indutum cum secularibus habitare,

aut forte vagari, ob scandalum.

senioribus tradita anno întegro in eo quo venit, habitu, perseveret. > Conc. Aurel. v, can. 19: Quæcunque puellæ seu propria voluntate monasterium D monasterium redeat, ait Smaragdus: quia etiam appetunt, seu a parentibus offeruntur, annum in ipsa qua intrant veste permaneant. In his vero monasteriis ubi non perpetuo tenentur inclusæ, triennem ejus, etc. Non est petitio reddenda projecto: quia potest illum abbas cogere, ut ad monasterium redeat, ait Smaragdus: quia etiam forsitan in militiam ascribi, aut uxorem ducere vellet, et recepta illa petitione se esse monachum negaret.

• Quod si quis, etc., Habetur in Regula tertia cod. Flor., ubi pro his verbis scribitur: Placuit fide.

In cellula. Id est, in monasterio.

8 Nam. Id est, verum.

h In cella. Id est, in monasterio.

i In mensa ponalur. Mensa hoc loco est communis monasterii substantia, seu possessio. Ita apud S. Gregorium Turonensem, lib. x1, cap. 3, dicitur: Mensa canonicorum. Acta S. Cæsarii Arel. Hist. l. 1: (Donec omnes ab ipso essent redempti co argento quod venerabilis Eonius antecessor ejus ecclesiæ mensæ reliquerat.)

i Qualiter vero, etc. Hoc caput invenire est in Regula ms. Macarli, Serapionis et aliorum cod.

Flor

morum, et obedientia à coram Domino et sanctis A nescit litteras, alter ab eo rogatus scribat; f et ille ejus; but si aliquando aliter fecerit, ca Deo se damnandum sciat quem irridet. De qua promissione sua faciat d petitionem e ad nomen sanctorum quorum reliquiæ ibi sunt, et abbatis præsentis. Quam petitionem manu sua scribat, aut certe, si

carmine de contemptu mundi et vita monachorum :

Vovistis Domino vestros convertere mores: Jam non peccetts, sit nodus et vitis.
Nunc humilis vivat, qui vixerat ante superbus :
Sit castus, quisquis inxuriosus erat. Quærebat census aliquis, captabat honores : Hinc fam vilescant census honorque sibi. Gaudebat dapibus, gaudebat divite mensa : Nunc tenuem victum sobria mensa dabit. Ipse suis lætus successibus esse solebat : Nunc lacrymis culpas diluat ipse suas. Ostro conspicuus, gemmis insignis et suro : Veste modo vili squalida membra tegat. Verbosus taceat, micescal fervidus ira, Invidus invidia dira venena vomat. Cuique prius cædes placuit, placuere rapinæ, Nunc pius et mitis pacis amator erit. Quisquis adulantum ventosa laudet tumebat Nanc hominum laudes æstimet esset nibil. Et qui sponte malus, gratisque nocere solebat Nunc etiam letus utilis esse velit. Ad lites fait hic facilis, ad jurgia præceps : Fortiter alterius nunc maledicta ferat. Non hunc contemptus , non hunc injuria frangat , Omnia robusto corde melesta ferat. Pax animæque quies inter coavicia duret: Nam fortem rerum nulla procella movet. Hisc veniam fratres conversio vera meretur : Hæc valet offensum flectere vita Deum.

Conversio morum est qualis decet monachum, non modo a gravioribus noxis se abstinere, sed etiam a levioribus culpis; oblectamenta mundi etiam licita et honesta fugere; vitam duram et austeram amplecti; se a sæculi actibus alienum facere; crucem C ferre; et perfectioni evangelicæ impensius studere. Quod autem hæc tria vota stabilitatis, conversionis morum et obedientiæ maxime conveniant statui monastico, sic declaratur. Quia mens humana inconstans est, et mutationi obnoxia, convenienter admodum institutum est votum stabilitatis, per quod promittit monachus se perseveraturum in statu cœnobitico, ut supra exposuimus. Quia vero non sufficit permanere in coenobio, sed convenienter statui cœnobitico vivendum est, accedit secundum votum, conversio videlicet morum, juxta rationem a S. Anselmo, et a nobis explicatam. Quia tandem in congregatione multæ possunt oriri difficultates, diversæ opinationes et studia, ex quibus non leves procellæ et tempestates surgere et excitari possunt in cœnobio, et quia etiam circa perfectam vivendi rationem multæ possunt singulis monachis illusiones obvenire, votum obedientiæ convenientissime adjunctum est; ut singuli et omnes monachi uni rectori p qualuor Evangelia docetur, ita per quatuor oralies subditi summa cum securitate et tranquillitate, et sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla demonachi sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla sine ulla si sine ulla dæmonum infestatione in ejusmodi statu cœnobitico vivere possint.

Coram Domino. Vulgo : Coram Deo.

b Quod si aliguando, etc. Circa hanc doctrinam hæc verba S. Gregorii papæ cap. citato notanda veniunt: « Loqui ergo ea in aurilius Domini debemus, ut ipse sponsionis verba suscipiat; qui dum verba audit, corda discutit, et ex textu professionis usuras exquirit robusti operis, heec namque novitiorum mentes audiant, et expavescant.

· A Deo. Ita S. Dunstanus, vulgo legitur : Ab eo. d Petitionem. Id est, scripturam obligatoriam. Petitio enim est syngrapha, chirographum, charta donationis, ut clarum est ex Cassiodoro, libr. 1 Var., epist. 18: «Si Romani prædium, ex quo, Deo pro-pitio, fontis finenta transmisimus; ubi primum Italiæ nos suscepit imperium, sine delegatoris cujusquam

novitius signum faciat, et manu sua 8 eam super altare ponat. Quam dum posuerit, h incipiat ipse nevitius mox hunc versum : Suscipe me, Domine, secundum eloquium tuum, et vivam : et non confusdas me ab exspectatione mea. q Quem versum om-

petitione præsumptor barbarus occupavit, id priori domino semota dilatione restituat. Et recta lectio; nec legendum, Pictatio, ut quibusdam placet.

e Ad nomen sanctorum, et præsentis abbatis. Tan-

quam testium.

f Et novitius signum faciat. Sive per se petitionem scribat, sive per alium. Antiqua olim fuit consuetudo in ejusmodi petitione imprimere signum crucis; guæ hodie perseverat, ut videre est ep. 15 Amulphi Lexoviensis episcopi : (Nosse si quidem debes in B eo, qui religionem professus est, inohedientiam crimen esse, ipsumque ad exactissimam diligentiam teneri, qui obedientiam prælato suo vira voce, el scripto juramento etiam corporaliter interveniente, adhibita salutiferæ crucis impressione signavit.

8 Eam super altare ponat. Tanquam Deo offerens ad majorem confirmationem; qua de re hoc cap. ad

Regul. Tarnatensem.

h Incipiat ipse novitius hunc versum, etc. Idem præcipitur in veteri Ordine Romano, in ordine monachi: Et indutus ipsum melotem corpore prostratus ante altare dicat hune versum : Buscipe me, Domine, secundum eloquium tuum, et vivam.

i Quem versum omnis congregatio respondeal. Its in cod. Vind.; videtur tamen deesse to tertio, id est, ter, quod habetur tam in editis quam in cæleris codicibus nostris mss. Quod ex veteri Ordine Romano confirmatur loco citato : Per tres vices omnibus eumdem versum respondentibus. > Respondeal, id est, dicat: Novitius igitur semel versum dicit, chorus vero ter repetit, adjungens: Gloria Patri: cal Magister cap. 90 Regulæ hæc subjungenda præcipit; Confirma hoc, Deus, quod operatus es in nobis. Post quem versum dictum, mox data ab omnibus pace, compleat abbas. Smaragdus vero ait post gloriam, dicendam esse orationem Dominicam sub silentio, et subsequentem collectam ab abbate: Suscipe, quæsumus, Domine, hunc samulum tuun ad te de procella sæculi hujus, laqueisque diaboli sugientem : ut a te susceptus, et instanti saculo salvatum, et in suturo se gaudeat a se feliciter remunera-tum. Per Christum. Vetus Ordo Romanus mulas addit orationes. Quædam etiam alia, que olim observabatur, notanda veniunt. Ex Ruperto libr. vut de Spiritu sancto, cap. 8: Episcopus, ait B. Gregorius, debet missam celebrare in ordinatione presbyteri, et abbas in consecratione monachi, et quatuor orationes super caput ejus dicere; et sicut per tum habeat caput cum silentio summo et debita reverentia figuram gestans Dominica Passionis. Die autem tertia tollat abbas capitium de capite cius: ut deposità tristitia veteris peccati revelata facie gloriam Dei speculetur. Secundo ergo haptizates est, et emundatus ab omnibus peccatis. Et subinde tribus diebus sunt sub silentio juxta apostolos, qui ob metum Judæorum in conclavi residebant, usquedum die tertio resurgens Christus dicit : Pas volit sic abbas det pacem monacho, et capitium de capite ejus auferat. Hæc capitis velatio triduant constituitur longe ante Ruperti ætatem, addit. Print Capitul. Lud. imperatoris, tit. 55: «Ut monachus professione facta tribus diebus coopertum habest caput.) Sed ut rem ab ipsa origine repetants, breviter perstringendum est qualiter as prima illa breviter perstringendum est qualiter as prima illa breviter perstringendum est qualiter as prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa prima illa temporibus apostolorum Ecclesis gerebei. Print

nis congregatio respondeat, adjungentes, Gloria Pa- A tri. Tunc ipse frater novitius prosternatur singulorum pedibus, ut orent pro eo. Et jam ex illa die in congregatione reputetur. Res si quas habet, aut eroget prius paupėribus, aut facta solemni donatione conferat monasterio, nilifl sibi reservans ex omnihus: quippe qui ex illo die nec proprii corporis potestatem se habiturum sciat. • Mox ergo in oratorio exuatur rebus propriis, et industur rebus monasterii. Illa autem vestimenta quibus exutus est reponantur in vestiario conservanda, ut si aliquando suadente diabolo b consenserit, ut egrediatur de monasterio (quod absit) tunc e exutus rebus monasterii projiciatur. Illam tamen d petitionem, quam desuper altari abbas tulit, non recipiat, sed in monasterio servetur.

ut tradit S. Dionysius Arcopagita cap. 6 Eccl. Hierarchiæ, sacerdos stans ante altare orationem quæ monachum attingit, recitat, pone astante conse-crando, seu initiando; qua perfecta ad initiandum conversus sacerdos eum interrogat, num abjuret non modo dividuas distinctasque vitas, id est, ut exponit vetus ejus scholiastes, quæ ad mundum pertinent, et in multas partes divisæ sunt, ut sunt mercaturæ et contractus, sed etiam an renuntiet visis, id est, ut explicat idem scholiastes, mentis cupiditatibus, perturbationibus, motuumque imaginibus, deinde perfectissimam ei vitam exponit. Quæ ubi omnia is qui initiatur, se facturum professus est, sacerdos eum signo crucis consignatum tundet appellans tres personas divinæ beatitudinis, omnique veste detracta illum alia induit, et cum aliis sanctis viris, qui adsunt. Ubi eum salutavit, divinorum mysteriorum facit participem. In his notan- C dum est unicum illius temperis votum monachorum, quod non est aliud quam morum conversionis promissio, cum initiandus seu consecrandus interroganti sacerdoti promittit se ea quæ mundi sunt, atque etiam mentis cupiditates, perturbationes, motuumque imagines abjurare, seque posthac perfectissimam vitam ducturum.

a Mox ergo in oratorio exuatur rebus propriis, etc. Ex his et sequentibus verbis : Illa autem vestimenta. quibus exutus est, reponantur in vestiario conservanda, etc., discendum est novitios olim toto tirocinii seu probationis tempore sacularibus vestibus fuisse indutos, nec nisi illo expleto monachi vestem induere solitos. Id clarum est ex synodo Constantinopolitana, et Codicis lege supra citatis. Ita statuit Cæsarius Arelatensis cap. 3 Regulæ : « Sed uni ex senioribus tradita anno integro in eo quo venit, appelunt, seu a parentibus offeruntur, annum in ipsa qua intrant veste permaneant. In his vero monasteriis ubi non perpetuo tenentur inclusæ, triennium in ipsa qua intraverint veste permaneant; et postmodum secundum statuta monasterii ipsins in quo elegerint permanere, vestimenta religionis accipiant. Sanctus Fructuosus abbas cap. 18: «Et anno integro a cunctis fratribus ex industria conviciis comprobetur et postquam probatus in cunctis obedientiis fuerit; et paulo post: Postmodum exuatur sæcularibus vestībus, et induatur monasteriis religiosis simplicibus. > Regula Tarnatensis: «Et nisi expleto anno nullus habitum mutare permittatur.) Ita etiam Magister cap. 90. Additio I Capitul. Lud. imp., tit. 34 : «Expleio autem probationis suæ anno, secundum qued Regula præcipit, inde faciet : ipse vero nec tondeatur, nec vestimenta pristina immutet, priusquam obedien§ II. -Ex Regula Patrum (cap. 1).

· Quod si quis de sæculo in monasterio converti voluerit, Regula ei introcunti legatur, et omnes actus monasterii illi patefaciant. Quod si omnia apte sussceperit, sic digne a fratribus i in cellula suscipiatur. 8 Nam si aliquam b in cella voluerit inferre subtantiam, i in mensa ponatur coram omnibus fratribus, velut Regula continet. Quod si susceptum fuerit, non solum de substantia quam intulit, sed nec de se ipso ab illa judicabit hora.

### § MI. — Item ex alioròù Patrum Regula (cap. 4).

i Qualiter vero examinatio erga eos qui de sæculo convertuntur teneri debeat, ostendamus. Amputandæ sunt primo ab hojusmodi divitiæ sæculi,

tiam promittat. In Justiniani Novella 5, cap. 2, videmus eos usos aliquando tonsura et veste eorum, qui tunc laici in monasteriis appellabantur. Postea novitii apud Græcos induti sunt raso, seu rasa veste, et hinc appellati ἡασοφόροι, id est, rasum ferentes, ut videre est apud Theodorum Balsamonem in can. 5 synodi Constantinopolitanæ supra citatæ, et ρασοφορεί», id est rasum ferre apud eumdem Balsa-monem in can. 19 epist. S. Basilii ad Amphilochium: κάν γάρ μη ἀποχαρή τις, άλλα ρασοφορήση, id est, si quis non tonsus fuerit, sed rasum feral, id etiam patet ex Euchologio Grzecorum: Άκολουθία εἰς ἀρχάριον ράσοφοροῦντα, id est, ordo instituendi novitii rasum ferentis. )

b Consenserit ut egrediatur, etc. Cap. 48 S. P. Be nedicti incorrigibilem monachum ejiciendum esse decernit; hoc vero cap. statuit projiciendum essé eum qui vult exire : quod ita intelligendum est, si tentationi succumbens, sæpius rogatus ut maneat, nolit omnino Regulæ et abbati morem gerere : quia dum invitus retineretur, totum conventum turbaret, multosque ex fratribus subverteret. Quod quidem clarius fiet ex verbis Magistri, c. 90 Regulæ: « Ne forte (quod non in conversis contingat) cum ad suos vomitus redire voluerit, et sæculi elegerit iterato repedare itinera, et nullis scripturarum, vel monitionis potuerit vinculis retineri, reddat Christo quod suum est, id est, exutus sanctis vestibus, et suis, quibus venerat, vestitus, resimilans sæculo ad suasorem diabolum revertatur.

c Exutus rebus monasterii. Projiciendus monasticis vestibus exuitur : quia non decet aliquem veste monachica indutum cum sæcularibus habitare.

aut forte vagari, ob scandalum.

d Petitionem ejus, etc. Non est pelitio reddenda habitu, perseveret. ) Conc. Aurel. v, can. 19: Qua-cunque puellæ seu propria voluntate monasterium D monasterium redeat, ait Smaragdus: quia etiam forsitan in militiam ascribi, aut uxorem ducere vellet, et recepta illa petitione se esse monachum negaret.

Quod si quis, etc., Habetur in Regula tertia cod. Flor., ubi pro his verbis scribitur: Placuit fide.

f In cellula. Id est, in monasterio.

8 Nam. ld est, verum.

b In cella. Id est, in monasterio.

i In mensa ponatur. Mensa hoc loco est communis monasterii substantia, seu possessio. Ita apud S. Gregorium Turonensem, lib. x1, cap. 3, dicitur: Mensa canonicorum. Acta S. Caesarii Arel. Hist. l. 1: c Donec omnes ab ipso essent redempti eo argento quod venerabilis Eonius antecessor eius ecclesiæ mensæ reliquerat. >

i Qualiter vero, etc. Hoc caput invenire est in Regula ms. Macarii, Serapionis et aliorum cod.

beat, quas Spiritus sanctus ostendit b per Salomonem dicens: Odit anima mea pauperem superbum, et divitem mendacem (Eccli. xxv); et alio loco dicit: Sicut vulneratum, superbum (Psal. LXXXVIII). Debet ergo is qui præest Pater magno studio hanc regulam tenere, ut si pauper convertitur, primo e exponat sarcinam superbiæ: d [et] quia ille debet ante omnia humiliter imbui quod magnum et Deo sacrificium acceptum est. Nam suam voluntatem non faciat unusquisque vestrum, fratres, sed ad omne opus bonum parati estote, vel quidquid acciderit, aut justum faerit, memores esse debetis, in tribulatione patientes (Rom. xII), in operibus honesti. Nolite vos invicem ad iracundiam provocare; sed semper bona sectamini. Hi qui tales sunt, cum B de sæculi latebris liberari voluerint, appropiantes monasterio, hebdomada pro foribus jungantur, e et durus sermo et laboriosus eis proponatur: si vero perseveraverint pulsantes, eis non negetur ingressus; sed is qui præest Pater hujuscemodi homines introire permittat, et qualiter vitam fratrum vel Regulam tenere possint, ostendat. Quod si dives est, babens multas divitias, et converti voluerit, debet primo Dei voluntatem implere, et consequi præceptum illius, præcipue quod adolescenti diviti dicitur: ! Vende omnia tua, et da pauperibus; et tolle crucem tuam, et sequere me (Matth. xix). Deinde instruendus est ab eo, qui præest, Patre, ut nihil sibi relinquat nisi crucem Christi, quam teneat, et sequatur Dominum. Crucis vero fastigia <sup>6</sup> quæ tenenda sunt, h primo omni obedientia non suam vo-

• Quod si habet ipse. Ita in cod. Flor.;' tamen τὸ quod videtur redundare.

Per Salomonem. Hic textus non est Salomonis, sed Jesu silii Sirach, Ecclesiastici cap. xxv.

e Exponat. Ita cod. Flor, id est, deponat. Nonnius Marcellus, cap. 4, exponere, deponere, Virg. lib. x1:

#### ... socios de puppihus altis Pontibus exponunt.....

Et exponere veterem hominem apud Tertullianum lib. de Resurrectione carnis, id est, deponere. Et expositio, id est, depositio, apud eumdem lib. de Præscript. Hæret., Expositionem peccatorum de lavacro repromittit.

d Et quia ille. Ita in ms. Regula. Sed copula re- D

dundat.

· Et sermo durus et laboriosus eis proponatur. Ita apparet correctum in nostra Concordia. Sed lege, ut in Concordia Vindocinensi, Et semper dura et laboriosa eis proponantur, juxta illud S. P. Benedicti: Prædicentur ei dura et aspera, per quæ itur ad Deum.

1 Vende omnia tua, etc. Matth. xix, Marc. x, Luc. xix; in quibus tamen locis non sunt hæc verba, et tolle crucem tuam, sed addita ab hujus Regulæ auctoribus, quod facerent ad propositum

8 Quæ tenenda sunt. Supple ostendat.

Primo omni obedientia non suam facere voluntatem, sed alterius. Ita in Regula ms. cod. Flor., sed videntur quædam deesse.

i Partem. Bonorum suorum videlicet.

i Noverit jam non eum servum habere, etc. Ita B. Joannes de Monte Mirabili servum quem secum

a [quod] si habet ipse divitias, quas amputare de- A luntatem facere, sed alterius. Qued si voluerit in monasterio i partem conferre, i noverit quo ordine sive ipse, sive ejus oblatio suscipiatur. Et. si vo. luerit de suis servis secum in monasterio conducere, noverit jam non eum servum habere, sed fratrem, ut in omnibus perfectus inveniator homo

#### 🕯 IV. Ex Regula sancti Macarii

Ergo si quis voluerit'ad monasterium converti, Regula ei introcunti legatur, et omnes actus monasterii illi patefiant. Quod si omnia apte sustinuerit, sic digne a fratribus suscipiatur in monasterio. Nam si aliquam in cellulam voluerit inferre substantiam, in mensa ponatur coram omnibus fratribus, velut Regula continet. Quod si 1 susceptus suerit, non solum de substantia quam intulit, sed etiam nec de seipso ab illa judicabit hora. Nam si aliquid prius intulit fratribus, ipsi tamen non est licentia ut aliquid habeat in sua potestate. m Et, si ex qualibet causa scaudali post tertium diem exire voluerit, nihil penitus accipiat nisi in veste qua venit. Quod si casu a transierit, nullus hæredom ejus • adire debeat. Quod P si impulsare voluerit, q Regula ei legatur, et confundatur turpiter, et discedat confusus, quia et illi, a quo repetit, fuerit recitata.

### § V. — Ex Regula sancti Pachomii (cav. 49).

· Si quis accesserit ad ostium monasterii volens sæculo renuntiare, et fratrum aggregari numero, non habebit intrandi libertatem, sed prius nuntiabitur Patri monasterii, et paucis diebus manebil soris ante januam, ac docebitur orationem Dominicam

duxerat in monasterium, non solum habebat ut fra-

trem, sed etiam ei serviebat.

k Ergo si quis, etc. Eorum quæ hic citantur sub nomine S. Macarii, media pars supra hoc capite ex regula Patrum producta est. Quædam vero habentur in R. Ms. tertia cod. Flor. cujus initium est: Cum in nomine Domini una cum fratribus nostris convevissemus.

1 Susceptus. Lege, suscepta.

m Et, si ex qualibet causa scandali. Hæc usque ad sinem hujus capituli non exstant in citata Regula cod. Flor.

n Transierit. Id est, mortuus fuerit.

· Adire debeat. Nempe hæreditatem ejus de bonis quæ monasterio intulerat.

P Impulsare. Usurpatur pro pulsare, quod est aliquem in jus vocare, agere in aliquem, citare aliquem. Conc. Aurelian. v, can. 7: « Ejusmodi quoque libertas si a quoquam pulsata fuerit, cum justitia ab ecclesiis defendatur. > Cassiodorus, lib. Var., epist. 8: « Si nihil est quod rationabiliter a pulsato possit opponi, postulatas res tutori facias sine dilatione restitui. Lib. 11 legis Longobardorum, tit. 13: Si intra quinque annos creditor pulsaveni, el debitor non habuerit unde solvat, , etc. Glossæ vele-

res, pulsat, αἰτιᾶται, id est, accusat.

4 Regula ei legatur. Ut cognoscat pulsator seu actor non esse repetenda ea quæ a monacho collata sunt monasterio, et quod banc legem monachus mon

ignoraverit.

\* Si quis accesserit, etc. Hæc habentur in Regula edita S. Pachamii, art. 26.

· Aggregari. In Regula excusa, congregari. Male.

sui experimentum dabit, b ne forte mali quippiam fecerit et turbatus ad horam timore discesserit, aut 4 sub aliqua potestate sit. Et utrum possit renuntiare parentibus suis, et propriam contemnere facultatem. Si enim viderint aptum ad omnia, docebitur et reliquas monasterii disciplinas, quas facere debeat, quibusque servire sive in collecta omnium fratrum, sive • in domo cui tradendus est, sive f in vescendi ordine, ut instructus atque perfectus in omni opere bono fratribus copuletur. Tunc nudabunt eum vestimentis sæcularibus, et induent habitu monachorum, tradentque ostiario, ut orationis tempore adducat eum in conspectu omnium; sedebitque in loco ubi ei præceptum fuerit. Vestimenta autem quæ secum detulerat accipient qui huic ei rei B præpositi sunt, et referent in 5 repositorium, eruntque in potestate principis h monasteriorum.

#### § VI. — Item (cap. 1).

i Qui i rudis k in collectam sanctorum ingreditur, et quem per ordinem janitor ab ostio monasterii introduxerit et sedere secerit 1 in conventu fratrum, non licebit ei sedendi locum vel ordinem mutare, m donec eum transferat.

§ VII. — Ex Regula sancti Basilii. (cap. 5). Interrog. " Si oportet eum qui servis Dei sociari vult, relinquere indifferenter propinquis suis portionem facultatum suarum, o Domino dicente: Vende omnia tua, et da pauperibus, et habebis thesaurum in cælis, et veni, et sequere me (Matth. xix). Et iterum : Vendite omnia qua habetis, et date eleemosynam (Luc. XII) ? Resp. Arbitror quidem quod is qui accedit ad Dei servitium non debeat contemnere et ut libet relinquere ea quæ sibi competunt, P sed tempet omnia, si fieri potest, cum summa diligentia assumpta, tanquam ea quæ jam a Domino consecrata sunt, quantum fieri potest, rationabiliter dispensare, sciens quia non est absque periculo in opere Dei agere negligenter. Si vero propinqui ejus vel parentes contra sidem veniant, debet rursus meminisse Domini dicentis: Quia non est qui reliquerit domum aut fratres, aut patrem, aut matrem, aut uxorem, aut filios, aut agros propter me, et propter Evangelium, qui non

a Quantos, Id est, quot; ut, tantos, tot, de quibus

b Ne forte mali quippiam fecerit. In Regula edita non est τὸ mali, sed restituendum est.

e Et turbatus ad horam timore, etc. Lege, et turbatus timore ad horam, etc.

d Sub aliqua potestate. Id est, servus.

In domo cui tradendus est. Id est, in domo in qua manere debeat : quia S. Pachomii monasterium suo continebat ambitu plures domos, in quibus habitabant fratres sub singulis domorum præpositis, ut toties dictum est.

f In vescendi ordine. Id est, in refectorio, ut artic. 2 ejusdem Regulæ: Et in vescendi ordine corripie-

tur.

<sup>8</sup> Repositorium. Est vestiarium hoc loco.

h Monasteriorum. Lege, Monasterii

i Qui rudis, etc. Hoc capitulum non exstat in Regula S. Pachomii edita.

i Rudis. Id est, novitius.

ac psalmos, a quantos poterit ediscere, et diligenter A accipiet centuplum in præsenti tempore, et in suturo sæculo vitam æternam (Marc. x). 9 Verumtamen non oportet eum his qui sibi quæ sua sunt denegant, resistere, sed sidem facere, protestari, et denuntiare, quia sacrilegii crimen incurrunt, secundum mandatum Domini dicentis: Quia si peccat in te frater tuus, vade et argue eum (Matth. xviii). Et reliqua. Judicio vero experiri de his apud judices sæculi abnuit religionis auctoritas per id quod dixit Apostolus: Audet aliquis vestrum negotium habens adversus alium judicari apud injustos, et non apud sanctos (I Cor. v1). Et rursum: P Quia jam quidem omnino delictum est in vobis, quia judicia habetis inter vos (Ibid.).

§ VIII. — Ex eadem Regula (cap. 6 s).

Interrog. Si oportet omnes qui veniunt ad nos suscipere, aut cum probatione, aut qualis ista debet esse probatio, cum Dei clementia omnes vocet, et per illam prædicationem qua dicitur: Venite ad me, omnes, qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos (Matth. x1)? - Resp. Non est absque discrimine abjicere quempiam venientem ad nos. Verumtamen neque immundis (ut aiunt) pedibus indulgendum est introire quempiam in sanctam doctrinam; sed sicut Dominus noster Jesus Christus juvenem illum qui ad se venerat, interrogavit de priore vita sua : et cum audisset quia recta ei transacta esset, quod deerat ei præcepit adimplere : et ita domum jussit eum sequi se. Ita etiam nos oportet inquirere de præterita vita et conversatione, ne forte simulata quis mente et fallaci animo accedat ad nos. Quod ita demum dignoscitur, si facile omnem laborem corporis, qui injungitur, ferat, et ad castitatem vitæ pronus inclinatur : vel si etiam delictum aliquod suum, cum interrogatus fuerit, nequaquam pronuntiare confunditur, et medelam delicti, quæ adhibita fuerit, graviter assumit : et, si ad omnem humilitatem absque ulla iracundia inclinatur, ac vilioribus et abjectioribus artificiis (si ita ratio poposcerit) tradi se non aspernatur. Cum ergo ex his singulis documentis fuerit comprobatus, quia firma mente, et stabili consilio, ac prompto animo sit, tunc suscipi eum decet. Et priusquam corpori

k In collectam sanctorum. Id est, in ecclesiam.

1 In conventu fratrum. Sive in ecclesia, sive in refectorio.

m Donec eum transserat. Janitor, ad alium locum videlicet.

n Si oportet eum, etc. Hæc habentur apud S. Basilium, interr. 9 Regul. fusius disputatarum, sed valde hic contracta.

o Domino dicente, etc. responsione in textu Græco. etc. Hæc testimonia sunt in

P Sed temnet. Lege, sed contendet. Nam in textu Græco est, αλλά πειρασθαι, id est, sed contendere; alioqui nullus est sensus.

a Verumtamen non oportet, etc. Hæc ita emendavi, quia valde corrupta erant in Concordia codice.

r Quia jam quidem omnino, etc. Hic locus non exstat in textu Græco

Interrog. 6 Reg. fusius disp.

fraternitatis inseratur, oportet ei injungi quædam A prius foris positus ejus numifitas sive patientia comlaboriosa opera, et quæ videantur opprobria haberi a sæcularibus; et observari oportet si libenter hæc et libere et fiducialiter expleat, nec confusionem eorum graviter ferat; vel etiam, si in labore impiger inveniatur ac promptus.

§ IX. — Item interrogatio . (cap. 18).

Queniam scriptum est : Redemptio animæ viri propriæ divitiæ ejus (Prov. x), nobis, quibus non accidit dispergere pro animæ redemptione divitias, quid faciemus? Si quidem voluimus, et non potuimus, memores simus responsionis Domini ad Petrum : cum de hac re sollicitus esset ac diceret: Ecce nos dimisimus omnia et secuti sumus te, quid ergo erit nobis? (Matth. xix.) Respondit ei dicens: Omnis qui reliquerit domum, aut fratres, aut sorores, B aut pairem, aut mairem, aut uxorem, centuplum accipiet, et vitam æternam consequetur (Ibid.). Quod si per negligentiam accidit cuiquam amisisse divitias, vel nunc adhibeat propensius studium, ut ex opere manuum largiens neglectum resarciat censum. Quod si non nunc quidem vel tempus nobis superest vel virtus ad hujuscemodi ministerium, consolatur nos Apostolus dicens: Non quæro quæ vestra, sed vos (II Cor. XII).

& X. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 5).

b Qui vero renuntians sæculo ad monasterium venerit, non statim in cœtum delegandus est monaehorum. Vitam enim uniuscujusque in hospitalis servitio tribus mensibus considerari oportet, quibus peractis ad coetum sanctæ congregationis accedere. B Hæc abbati primum cum satisfecerit responsio, sofi-Neque enim suscipi intus quemquam convenit, nisi

 Interr. 89 Reg. brev.
 Qui vero, etc. Hæc habentur in Regula excusa S. Isidori, cap. 4.

o Ibi scriptis sue professionis, etc. In Regula edita

Apse scripto se spoponderit permansurum.

d Sicut enim hi qui ad sæcularem promoventur militiam, etc. Tirones olim Romæ expleto tirocinit sui tempore, in quo multa probatione adhibita ex-perimentum sui dabant an militize essent idonei, eorum nomine in matriculis scripto, dato sacramento, in legiones conscribebantur, tit docet Isldorus lib. vii Orig., cap. 5, et Vegettus lib. u de Re militari, cap. 5 : Lectis junioribus, animis corporibusque priestantibus, additis etiam exercitiis quotidianis quatur vel eo amplius mensium, jussu auspiciisque invictissimi principis legio formatur. Nam puncturis D in cute punctis milites scripti, et matriculis inserti jurare solent per Deum, et per Christum, et per Spiritum, et per majestatem imperatoris, quæ secundem Down generi humano diligenda est et co-lenda; et lib. 1, cap. 8: « Sed non statim punctis signorum inscribendus est tiro, verum ante exercitio prætentandus, ut utrum vere tanto operi aptus sit

possit diguosci. )
• Cestetti militia sunt signandi. Metaphora ducta, a militibus, qui expleto tirocimo quibusdam puncturis in cute signabantur, ut clarum est ex citatis Ve-

getti locis.

f Nisi enim sobrius. Locus corruptus, et legendum ut in allero exemplari : Nisi elapso prius, etc., ut sensus sit, Nullum in fratrum contubernium esse admittendum, nisi post unios anni, aut saltem sex mensium curriculum.

6 Gerte si abbati visum fuerit aliquantulum tempe-

probetur. Qui relicto sæculo ad militiam Christinia et salubri humilitate convertuntur, omnia sua primum aut indigentibus dividant, aut monasterio meferant. Tunc enim servi Christi liberum animum di vinæ militiæ offerunt, quando a se spei sæcularis vincula cuncta præscidunt. Qui non rigida intentione convertitur, cito aut superbiæ morbo, aut vitio lunriæ subditur. Nequaquam ergo debet a tempore inchoare, qui mundo renuntiat, ne per ipsum teporen rursus in amorem sæculi cadat. Omnis conversus un est recipiendus in monasterio, nisi se prius e ibi sciptis suz professionis spoponderit permansum. d Sicut enim hi qui sæcularem promoventur ad militiam, in legionem non transcunt nisi antea in tabuk conserantur, ita hi qui in spiritalibus castis cœlesti militia sunt signandi, nisi prius professione verbi aut scripti teneantur, in numerum societatenque servorum Christi transire non possint.

§ XI. — Ex Regula Ferreoli (cap. 5).

Si quis veniat religionem expetens monasterina intraturus, f nisi enim sobrius anni circulo f aut certe si abbati visum fuerit aliquantulum temperare, antequam sex menses dierum numero compleanur, monachorum contubernio non jungatur : ut in tanto spatio ignorantibus, qualis sit futurus, ostendat, et diurna observatione carere possit, si quid secun crudelitatis attulerit. At vero quando prius ad monasterium venit, et recipi se in numero postulai monachorum, interrogetur ab eo utrum liber sil. ciat si nulla præter devotionis causam compulsos

rare, etc. Diximus supra probationis tempus olim ant trium annorum, ant unius anni spatio, ul plurimum, terminari solitum. Si tamen persona monasterium appetens religiose in mundo vixisset, aut in ea tempore probationis singularis quidam devotionis fervor eluxisset; ante præfinitum tempus ad habi-tum, seu professionem admittebatur. Ita staluit s/ nodus Constantinopolitana prima et secunda, can. 5: "Η εί μήπω τις είη ἀνήρ εύλαδης, και τὸν μονεχαι βίου δυ τῷ ποσμικῷ διανύων σχύματι: ἐπὶ γερ τοικίτου ανδρός εἰς ἀπόπειραν παντελή και ὁ ἐξαμηναίος ἀρχίσιι xpovos. Id est, evel si quis nondum sitreligiosus et 13men vitam monachicam in habitu sæculari peragens. Tali enim viro ad experientiam omnimodam semestre spatium sufficiet. > S. Fructuosus archiepuso-pus, cap. 20 Regulæ: « Quod si quilibet conversus bonis ac puris moribus enitens, abbatis et aliorum fratrum spiritalium fuerit judicio comprobatus, pro merito et purificatione suæ conscientiæ celerius poterit fratrum consortiis misceri. ) Regula Taratensis : « Et nisi expleto sinno nullus mutare habium permittatur. Sed si poenitentis fuerit tanta compunctio ut hoc sibi supplicatione assidua exigat, non nego tur. » Sanctus Cresarius Arelatensis, cap. 3 Regula: ( Sed uni ex senioribus tradita, annum integrum in eo quo venit habitu perseveret. De ipso tamen la-bitu mutando, vel lecto in schola habendo, sil in potestate prioris : et quomodo personam vel conpunctionem viderit, ita vel celerius vel tardiis sur deat temperare. > Ubi neta posse differi professo-nem, etiam compteto probationis anso. Sed sacrum Tridentischam Tridentinum concilium, sets. 25, cap. 15, decrevit ne quis ante expletum probations somme ad vitas regularia reofessiones ni**tistů**s. vitæ regularis professionen se

IJ-

c

÷

:1

×

•26

. 4.

Ì

3

z

7

sterii Regula abbatis ei jussu legatur, ut in posterum nihil novum vel inusitatum, aut si discessurus, prætereat; aut si permansurus, agnoscat. Vicinam tamen monasterio cellulam, dum prænotatum tempus observat, accipiat. Victumque quotidianum a monasterio, si a inter reliquos operetur, exspectet, lectioni ante omnia et orationi dans operam, ut dignetur eum ille Omnipotens scrutator animi, cognitorque secreti, familiæ suæ meritis sanctæ conversationis adnumerare: et fiat, sicut scriptum est, unus grex, unus pastor.

§ XII. Ex REGULA SANCTI FRUCTUOSI (cap. 21).

b Conversum de sæculo Patrum decreta docent non suscipiendum in monasterio, nisi experimentum sui in opere e et penuriam opprobriis dederit et B conviciis: d quique decem diebus persistens ad januam cœnobii orationibus et jejuniis, patientiæ et humilitati operam dederit. Sicque anno illo uni spiritali traditus seniori non statim commiscendus erit congregationi, neque o interna fratrum diversoria accedet, sed delegata in exteriore corte cellula perfruetur, ubi omnem sinceriter exerceat obedientiam: hospitibus sive peregrinis stramina comportabit, aquam calefaciens pedibus, et omnia humiliter

a Inter reliquos operetur. Manibus suis; alioqui so suis sumptibus alat.

b Conversum de sæculo, etc. Hæc habentur in Regula ms. S. Fructuosi archiepiscopi cod. Crass.

c Et penuriam opprobriis. In Regula ms. et Cod. Vind., Et penuriam, et opprobriiz; in alio codice, Penuria et opprobriis. Lege, in opere et penuria, in opprobriis dederit et conviciis. Et penuria hoc loco est afflictio, maceratio, ut paulo post: Atque ita in omni penuria et vilitate subactus. Et cap. 17 ejusdem Regulæ: Amplior et districtior animadversio, flagellorumque penuria irrogabitur.

d Quique decem diebus. Totidem dies ambientes monachatum in monasteriis Ægypti pro foribus excubabant, teste Cassiano lib. rv de Inst., cap. 3.

e Interna. Ita correxi ex Regula ms., cum in no-

stra Concordia legeretur integra.

1 Percepta in ecclesia benedictione. Antiquus mos est benedicendi monaches professionem emittentes. Acta S. Guittelmi Gettonensis: « Die natalis apostolorum Petri et Pauli Guillelmus comes auro textis depositis vestibus per Dei gratiam solemniter be-nedicitur. ) Causa 20, qu. 3, cap. præsens, ubi agi-tur de quodam monacho exeucullando auctoritate summi pontificis: c Salomon episcopus cum qui-busdam aliis absque Patris oblatione, vel abbatis D percepta et benedictione eumdem Lambertum monasticum habitum induere fecit. ) Ægidius Aureze Vallis monachus tom. Il de Episcopis Leodiensibus, cap. 2, c Abbas Theodorieus quesdam ex Malmundariensibus Malmundarii henedixit, et profiteri fecit. s

<sup>8</sup> Ob timorem consuerit. Lege, optimorum cen-≀uerit.

h Omnis conversus, etc. Exstat in Regula ms. S. Fructuosi archiep. Bracar. codem cap. 22, quod est

de susceptione conversi.

i An servus. Quia nefas est admittere servum ad habitum monachicum invito domino. Unde S. Ferreolus supra : « Interrogetur ab eo, utrum liber sit. » Et Fructuosus abbas, cap 4 Regulæ: « Qued si servi sunt, non recipiantur, nisi libertatem a proprio domino præ manibus attulerint præsentandana. » Ita sancitur can. 4 concilii Chalcedonensis, μηδένα προσ-

monasterium duxerit expetendum. Post hoc mona- A ministeria exercebit, fascemque lignorum suo quotidie dorso ferens hebdomadariis tribuet. Atque ita in omni penuria et vilitate subactus, expleto anno. probatus moribus et laboribus elimatus, f percepta in ecclesia henedictione, fratrum societate donetur: unique decano delegetur cunctis bonorum operum exercitiis edocendus. Quod si quilibet conversus, bonis ac puris moribus enitens, abbatis vel aliorum fratrum spiritalium fuerit judicio comprobatus, pro merito et puritate suæ conscientiæ celerius poterit fratrum consortiis misceri secundum quod abbatis vel fratrum 6 ob timorem consuerit deliberatio fa-

## § XIII. - Item ipse (cap. 22). Omnis conversus ut ad cœnobium venerit, seque

suscipi postulaverit, confestim in conspectu totius congregationis adductus sciscitabitur ab abbate utrum liber i an servus sit; utrum bona et spontanea voluntate, an fortasse qualibet compulsus necessitate converti voluerit. Cumque ejus spontaneam ad conversionem præviderit existere voluntatem, neque quolibet eum i conditionis nexu k afflictum esse perspexerit, accipiet pactum ejus omnem suæ professionis continens originem, 1 in quo item ita se isdem convertens alligabit, ut omnia se instituta δέχεσθαι δούλον έπί το μονάσαι παρά γνώμην του ίδίου δεσπότου, id est, nullum servum suscipere ad vitam monachicam præter voluntatem domini sui. Ika statuitur Cod. L. Servis, de Episc. et Clericis, etc.; novella 12 Valentiniani imperatoris, et novella 11 Leonis imperatoris, in qua statuitur, ut servi ad monasterium confugientes quacunque de causa sive intra triennium, sive post triennium repetiti, inde avellantur, ut dominis restituantur. S. Basil., inter

11 Regul. sus. disp., prohibet præter dominorum suorum voluntatem recipi servos in monachos, si modo non cogantur a dominis suis Dei legem violare, alioqui recipiendos censet, etiam invitis dominis. Servorum conditioni indulgentior fuit Justinianus imperator, eorum saluti simul et vitæ monasticæ dignitati consulere cupiens novella 5, cap. 2, qua statuit, ut si servi ob mores flagitiosos, simulatione, non veritate sanctimoniæ, ex dominorum suorum ædibus ad monasterium fugerint, et furto aliquid forsitan sustulerint, si ita res est, intra triennium a dominis repetiti reddantur; sin autem secus sit, et compertum sit eos honeste apud dominos vixisse, sintque in monasterio mites et disciplinati, etsi nondum forte completum sit triennii tempus, in monasterio remanere debeant trahentium asperitate liberati. Si vero triennio expleto schema sumpserint monachale, ut pote digni judicati, ut non possint inde avelli a dominis suis decernit, etsi ob furtum aliquod et profligatos mores ad monasterium confugerint, furto tamen ablatis domino restitutis. Nam, ut ibidem ait imperator : « Si multis casibus etiam ex lege hoc sit et talis quædam libertas datur, quomodo non prævalebit divina gratia talibus eos absolvere vinculis? > Ideni constituit novella 123, cap. 35. At libro v Capitularium Caroli et Ludovici imper., tit. 227, statuitur ut servi ad monasterium convolantes, si ante triennium repetantur, dominis restituantur, si post triennium, non inde trahantur. Vide Photium in Nomocanone, tit. 1, cap. 36, et tit. 2, cap. 3, et Theodorum Balsamonem ibidem, et in citatum canonem concilii Chalcedonensis.

Conditionis. Id est, servitutis. Afflictum. Lege, astrictum.

1 In quo item se convertens alligabit. Expleto vide-

ullo unquam tempore violare, neque a districtione cœnobii, quam expetiit, polliceatur ullatenus evagari. Cumque hac se professione astrinxerit, subjiciatur regulis supra scriptis, per bonorum operum industriam quandoque Domino, placiturus.

## § XIV. — Item Fructuosi (cap. 4).

 Monachi qui ob religionis obtentum monasterium ingredi petunt, primum ante fores tribus diebus et noctibus excubent, et ex industria jugiter ab hebdomadariis exprobrentur. Quibus diebus peractis, primum interrogentur utrum liberi sint an servi. Quod si servi sunt, non recipiantur, nisi libertatem b a proprio domino præ manibus attulerint præsentandam. Cæteri vero, sive liberi, sive servi, sive divites an pauperes, conjugati an virgines, stulti an sapientes, inscii an artifices, infantes an senes, si quispiam horum fuerit, acrius percontentur utrum recte abrenuntiaverint an non; si omnia fecerint quæ in Evangelio per vocem Veritatis audierunt : Qui non renuntiaverit omnibus quæ possidet, non potest meus esse discipulus (Luc. xiv); c et illud quod dives quondam adolescens, qui omnia quæ in lege præcepta sunt se implesse jactabat, ad quem Dominus ait : Si vis perfectus esse, vade, vende quæ habes, et da pauperibus : et vent, sequere me, habebis thesaurum in cœlo (Matth. xix).dlterum [ad eum] Dominus loquitur : Qui vult esse perfectus • [qui] cum apostolis patrem et matrem, reteque et naviculam dimittit. Et qui omnia dixit, nihil de propria facultate reservari mandavit: et non cuilibet, sed cuncta Christus pauperibus eroganda præcepit. Non enim dixit patri, non matri, non fratri, non propinquo, non consanguineo, non silio adoptivo. non uxori, f non liberis, non g Ecclesiæ, non principi terræ, non servis, exceptis libertatibus confirmandis. Cum hæc, quæ diximus, fuerit sciscitatus,

licet probationis anno, juxta ea quæ statuuntur capite

superiori, alioqui secum pugnaret S. Fructuosus.

a Monachi qui ob religionis obtentum, etc. Hæc
non exstant in Regula ms. S. Fructuosi arch., sed videntur esse alterius Fructuosi.

A proprio domino. Supple obtentam.

c Et illud quod dives quondam adolescens. Supple audivit.

d Iterum ad eum Dominus loquitur. To ad eum redundat: num post hanc responsionem non ultra D locutus est contristato adolescenti, sed apostolis. Hæc autem verba: Qui vult persectus esse, etc., sunt prolata ex memoria, non ex codice.

Qui cum apostolis. Tò qui redundat.

- 1 Non liberis. Seclusa tamen legitima, quam eis tenetur dare. Id docet Photius in Nomocanone, tit. 21, cap. 1, et habetur Cod. L., Si qua mulier. Idem de filio adoptivo dicendum est.
- <sup>8</sup> Non ecclesiæ. Nisi forte sit ei curta supellex, et res familiaris angusta.
- h In ultimo gradu recipiatur. Ad probationem videlicet.
- i Quod si horum quos supra diximus. Adjeci pro-nomen, quos, quod desiderabatur.
- i Sequacem. Id est, sectatorem. Paulus diaconus, lib. 1 Hist. Longobard., cap. 28, hymn. de S. Benedicto:

cœnobii mente devota profiteatur implere : nec ea A postmodum h in ultimo gradu recipiatur. i Ouod si horum quos supra diximus more pietatis vel unum nummum alicui male abrenuntians reliquit, statism eum foras pelli mandamus, quia non eum in apostolorum numero, sed Ananiæ et Saphiræ i sequacem esse videmus. Sciatis enim eum non posse in monasterio ad mensuram venire monachi, neque ad paupertatem descendere Christi, neque humilitatem acquirere, neque obediens esse, neque ibidem perpetuo perdurare, sed cum aliqua occasio pro aliquo a sui abbate monasterii distringendi aut emendandi accesserit, continuo in superbiam surget, et acediæ Spiritu inflatus monasterium fugiens derelinquet.

§ XV. — Item ipse (cap. 18).

L' Comperimus per minus cauta monasteria, qui cum facultatibus suis prius ingressi sunt, postea tepefactos, cum grandi exprobratione 1 repetere et sæculum, quod reliquerant, ut canes ad voznitum revocare; et cum suis propinquis, quod monasterio contulerant, hoc extorquere, et judices sæculares requirere, et m cum sajonibus monasteria dissipare, et per unum negligentem multos simplices deturbatos videmus esse. Proinde solerter providendum est, et omni intentione discernendum, ut tales non recipiantur, quia non pro amore Christi isti veniunt, = sed vicina morte perterriti, et infirmitatis angustia compulsi, non ob amorem cœlestem incitati, sed solummodo pœnam formidantes inferni, de quibus apostolus ait : Oui timet non est perfectus in charitate, quoniam timor pænam habet, sed persecta charitas foras mittit timorem (I Joan. 1). Non sunt isti discipuli Christi, et non in Ecclesia sunt requirendi, sed in membris Antichristi inveniendi sunt : non sunt accolæ terræ repromissionis, nec veri Israelitæ, sed de longinquo advenæ et proselyti : sed neque fratribus fideles neque in pugna inventi sunt fortes. Tales enim P in Levitico Dominum cognoscimus detestasse,

> Hæc inter instar nectaris Mirando plectro claruit : Nam pinxit apte lineas Vitæ sacræ sequacibus

Significat etiam obedientem. Sidonius lib. vii, epist. 17, Cujus disciplinæ si qui rebelles, ipse castiga;

si qui sequaces, ipse collauda. >

k Comperimus per minus cauta monasteria, etc. Hæc non sunt S. Fructuosi archiepiscopi, sed alterius Fructuosi. His autem simile est illud Cassiani lib. IV de Institutis renuntiantium, cap. 4: « Nam per alia minus cauta monasteria simpliciter quidam suscepti eorum quæ intulerant, quæque in Dei opere fuerant dispensata, cum ingenti post blasphemia redhibitionem poscere tentaverunt.

1 Repetere et sæculum. Copula et transposita est. Sed lege: Repetere seculum; et quod reliquerant,

seu canes ad vomitum, revocare.

m Cum sajonibus. Sajones sunt lictores, de quo vocabulo supra.

n Sed vicina morte perterriti, etc. Eorum qui gravi infirmitate oppressi cucullam induerunt, plenæ sunt

· Qui timet non est perfectus in charitate. Joan. epist. I, cap. Iv, ubi hæc sententia est aliis hujus loci posterior

P In Levitico. Non citavit ex codice, nam locus habetur Deut., cap. xx.

inquit, in corde pavidus est, non egrediatur ab bellum, vadat, et revertatur in domum suam : ne pavere faciat corda fratrum suorum, sicut et ipse timore perterritus est. De talibus in Evangelio Veritas ait: Quam difficile est, qui pecunias habent, intrare in regnum cælorum! (Matth. xix.) Nihil enim de pristinis facultatibus suis • in eumdem locum ubi ingredi se petit monasterium vel unus nummus recipiatur, sed ipse manu sua cuncta pauperibus eroget; et postmodum b quod probatus monasterio sub Regula introducatur : et anno integro a cunctis fratribus ex industria conviciis comprobetur. Et postquam probatus in cunctis obediens fuerit, et non e in plumbi lamina mollitus, sed acer perduraverit ut ferrum, tur monasterii religiosis simplicibus, et adnotetur d in pacto, cum fratribus, et vivat inter monachos probatus et ipse monachus.

### § XVI. - Item ipse (cap. 19).

· Qui gravioribus culpis se deliquisse cognoscunt, primum eos optamus Regulæ colla submittere sub probatissimo abbate, in monasterio desudare, et cuncta retroacta peccata tanquam ægrotos medico spiritali seniori manifestare, et sicut publice peccaverunt, publice pœnitere, et pænitenda ultro non committere: timorem de supplicio, amorem de regno, spem de misericordia habere, et nunquam desperare, f quia in ultimo est extrema vitæ justificare aut condemnare. Scriptum est enim: Ipse judicabit

a In eumdem locum, ubi ingredi se petit monasterium. Lege, In eodem, ubi ingredi se petit, mona-

b Quod probatus. Vocabulum quod redundat.

· În plumbi lamina, etc. Ex Regula S. Benedicti,

cap. 1.

d In pacto. Videtur legendum, in pittacio. Pittacium, seu pictacium, est brevis, tabella, matricula. Glossæ veteres: πιττάκιον, pittacium, brevis. Glossæ Isidori: Pittacium, epistola brevis et modica.

 Qui gravioribus culpis, etc. Non modo quales-cunque peccatores, sed etiam ii qui graviorum scelerum conscientia stimulantur, in monasterium admittendi sunt, si non simulata erratorum pœnitentia ducuntur. Christus clamat: Venite ad me, omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam vos. Laborantes sunt ii qui mediocribus vitiis affecti sunt; onerati, qui scelerum pondere premuntur, et incurvati D sub fasce gemunt. Non obserandum est claustrum ei cui Deus aperit cœlum. Christus ipse publicanos et conclamatos peccatores ad se vocavit. In Historiis ecclesiasticis et Vitis Patrum legimus profligatos et perditos homines, immanes parricidas et latrones, et proscriptæ libidinis lupas, ad Christum tandem conversos pœnitentiæ beneficio in sanctissimos evasisse. Hi sunt thesauri bonitatis, patientiæ et longanimitatis Dei, qui dives in omnes qui invocant illum, cujus manus non est abbreviata, cujus opus misericordia, cujus sane non est numerus : nam miserationes ejus super omnia opera ejus. Præstantissimi est medici deploratos curare morbos, humanissimi Salvatoris ex sentina et pollubro vitiorum peccatores extrahere; magnificentissimi regis est suscitare de terra inopem, et de stercore erigere pauperem, ut collocet eum cum principibus populi sui. « Quare non est desperandum de malis. Sed pro ipsis, ut boni

١

et in bello ne pergerent, prohibuisse : Si quis, A justificat aut condemnat, et universorum finem ipse considerat; ut nec peccator, si fortiter ingemiscit, desperet veniam, nec justus de propria sanctitate confidat. Nihil prodest, si aliquis de regno hodie subtractus, a regni potentia exclusus, ferro constrictus hodie carceri est mancipatus: ita nihil obstat, si hodie a carcere quis rapitur, et in regali honore constituitur: nullus ei sordes carceris imputat; sed hoc solum laudat quod in eo miratur. Sic nihil prodest justo bene vivere, et male vitam finire: ita magnum bonum est peccatori ad pœnitentiam redire ; olim male vivere, et postmodum bene finire, a nullo retroacta peceata imputata habere. Credimus judicem, qualem in fine invenerit, talem coronare, aut certe damnare. Et quamvis sint gravia delicta, non postmodum exuatur sæcularibus vestibus, et indua- B est tamen illico de Dei misericordia desperandum. Liquido ergo cognoscimus publicanos et peccatores nullo præcedente merito, qui futuri per justitiam erant damnandi, gratuita miseratione per brevem pænitentiam esse redemptos. Sed non est in eis tam consideranda mensura temporis quam doloris. Agat ergo unusquisque dignam pœnitentiam secondum qualitates culparum, ut quis 5 in quo delicto se esse cognoscit reum, de eo delicto necesse est observare primum secundum instituta canonum, h In lege habetur ut quis cui quantum intulerit damnum, aut fecerit cædem, aut commoverit ultionem, judicis dirimatur judicio, et de numerositate solidorum ad suum reducatur arbitrium : ne fortasse persona dam net oppressum, et qui legali censura centenarium extrema terræ. Unumquemque Dominus in fine aut C habebat incurrere damnum, tertiam reddat : i quod

> fiant, studiosius supplicandum, quia numerus sanctorum de numero semper est auctus impiorum, sinquit S. Prosper sent. 184. Ne vero propudiosi peccatorum mores religiosam vitam vel leviter labefactare valeant, circa eorum studia qui religiosam vitam appetunt, bæc statuit S. Basilius observanda interr. 10 Regul. fusius disputatarum : Hi qui in sæculo vitam sanctam egerunt, sunt religioni ma-xime idonei. Hi vero qui in vitiorum situ et pædore immersi erant, et ii qui mediam quasi vitam inter bonum et malum tenebant, sunt quidem sus-cipiendi; sed explorandi eorum morum et ingenia, an levitate quadam animi facile in contraria studia et consilia mutentur. Non sunt tamen ab ipso limine desperandi, quia nulla est tam inveterata peccandi consuetudo quæ Dei gratia et timore atque laboris assiduitate non pervincatur. Periculum est faciendum eos exercendo durioribus laboribus. Si quid inesse in eis constantiæ animadvertimus, admittendi sunt; sin minus, repudiandi: ne cæteri fratres eorum contagione et porrigine coinquinati contabescant.

1 Quia in ultimo est. Lege, quia in altissimo est. 8 Ut quis in quo delicto, etc. Id est, in reorum emendatione secundum delicti qualitatem observandum est quid statuant canones.

h In lege habetur, etc. Sensus est: Si quis ob cadem seu percussionem centum solidos componere et solvere debeat, clementia tamen judicis tertiam duntaxat partem solvere cogetur : sicut cum multa Deo debeamus, ipse tamen singulari sua humanitate parva satisfactione pro tot et tantis delictis contentus est.

i Quod de liberis continetur. Id est, quod in lege do liberis continetur.

de liberis continetur. Certe nos cum essemus servi A tatem ununquemque venire cognoscamus ad veram peccati, Deo miserante et nullo nostro merito præcedente, liberi facti sumus justitiæ, et de innumerositate peccaminum in misericordissimi judicis pendet arbitrio nostri peccati debitum: et pro centesimo pondere peccatorum iniquitatis a cognoscimus apponere villicum, qui de centum cadis olei octingenta, de centum coris tritici quinquaginta decurtatum quæsivit debitum, statim se cognovit a proprio Domino esse laudatum (Luc. xvi). Ita plerique sunt in monasteria ingressi, qui ob immanitatem scelerum b excesserunt numerum quo sancti canones c foras ecclesiæ agere pænitentiam censuerunt, d et nisi in fine vitæ communionem percipere negaverunt. Nos tamen misericordia Domini cooperta pusillanimes sudesperati, de multitudine annorum ad brevem recurrimus numerum, et cito reconciliamus, quam cito eum cognoverimus in patientia et humilitate fundatum. Quia et tunc medicus ab incisione suspendet ægrotum, cum eum per medicamina cognovit esse sanandum. Cibos vero tales eis præscribere mandamus, qui nec lasciviam nutriant, nec nimis corpus affligant. Carnes tamen, siceram vel vinum eis auferre mandamus. Quod si per infirmitatem, aut nimiam senectutem, aut certe aliquam necessitatem ex his imbecillitas patuerit, in arbitrio et potestate majorum ponimus. Yestimentum vero cilicinum præbere jubemus qualiter per id compuncti e per hædos a sinistris sugrum semper reminiscantur peccaminum. Lectum tamen sternere mandamus, corio aut spaintho, quod Latine h historia nuncupatur, aut certe paleis tenuibus, si ibi horum nihil habetur: exceptis infirmis et nimia senectute depressis : et ipsi arbitrio foveantur abbatis. i Per hanc quam supra notavimus, pænitentiam dignam, et non fictam humili-

· Cognoscimus. Videtur deesse To minus.

b Excesserunt numerum, etc. Annorum videlicet. Nam olim poenitentes plurimis annis pro delictorum gravitate ante fores ecclesiæ stabant, ut supra adno-

o Foras ecclesia. Lege, ad fores ecclesia. Nam olim poenitentes ad fores ecclesiæ stabant. Vide

a Ut nisi in fine vitæ, etc. Ea fuit antiquorum canonum districtio, ut atrocioris criminis rei in morte tantum reciperent communionem, ut habetur in conc. Ancyrano, can. 27; Arelatensi 1, can. 14, et nonnullis aliis.

· Per hados a sinistris. Id est, qualiter hoc vestimento cilicino, ex pilis hircinis confecto, sibi in animum inducant se tanquam hædos ad sinistram Dei stare ob peccata judicandos.

Corio. Juxta morem antiquum. Virgilius yn Æn.:

Pellibus incubuit stratis, somnosque petivit.

<sup>6</sup> Psiatha. Id est, matta. Yide supra.

h Historia. Pro storea, est culcita : e quod sit terra strata, > inquit S. Isidorus lib. xx Orig., cap. 11.

i Per hane quam supra. Ita emendavi, cum lego-

retur, kæc quam supra.

Magnæ dispositionis. Lege, magna dispositione. k Super altare instituat. Id est, super altare ponat. Qlim sprum quæ Deo offerebantur chartæ super altare ponebantur, ut offerens magis astringeretur: Unde, ut hic additur, reposci aliquid sacrilegium judisanitatem.

§ XVII. Ex Recula Tabnateusi (cap. 5).

Si quis sidei ardore succensus repuntians seculo monasterium i magnæ dispositionis elegerit expetendum, non confestim licentia tribuatur intrandi. sed primum studiosius indagetur utrum voluntarie. an necessitate aliqua coactus advenerit, aut si mulla servitutis conditione obnoxius teneatur. Quod cum ad abbatis notitiam præposito nuntiante pervenerit, uni de senioribus deputatus tandiu jubeatur advenientibus deservire, quousque devotio ejus fuerit patientia teste monstrata. Atque ut informetur regularibus disciplinis, et que facere deheat, quibusque eum conveniat service, cognoscat; deincens omnis mus consolati, ne gravi tristitia coarctati percant B regulæ constitutio relegatur, et ad comprobandam obediențiam ejus dura ei et aspera præcenta mandentur, nihil in potestate de his que secum attulit habiturus. Sed si ejus votum tale est ut quæ monasterii usibus conferre desideret, oblationem ejus ad integrum devotio sincera commendet: et k super altare instituat, unde reposci aliquid sacrilegium judicatur. Si pecora cujuslibet generis ad monasterium quo migraturus adduxerit, ab abbate pretium consequatur, cui de eodem pretio faciendo quod voluerit non negetur. Quæ si abbas noluerit comparare, cui voluerit vendere permittatur, aut quod melius est. 1 præposita venundanda committat. Pretium vero ipsum, ut jam dictum est, m ab eo cui res fuerant, dummodo in ejus nihil potestate resideat. Nesas est enim ut qui decipulam hujus saculi intendit evadere. reservet unde eum infestatio diabolica valeat inretire. Clientem vero et famulum aut " parentem secum exhibens, si postulet in consortium religionis admitti, simili examinatione probatum fratribus venit aggregari. Et qui ei fuerat ante in • servitute subje-

> catur. Id patet ex cap. 88 Regulæ 8. Benedicti : c Et manu sua cam (petitionem) super altare ponat; ) ex charta Fulconis Junioris comitis Andegavensium (in Breviculo fundationis S. Nicolai Andegavensis) : 1 Ipsisque videntibus et concedentibus super altare S. Nicolai eam chartam porto; ) et chartam Berlæii (Ibidem): Et Berlæius cum uxore sua, donum quod fecerat, iterum abbati cum ipso missali concessit, et super altare posuit; ) ex Magistro cap. 89 Regula: . Tunc ille brevis vel donatio rerum suarum Deo vel monasterio facta ipsius donatoris manu super altare po-

Proposita. Lege, proposite.

M. Ab eo cui res sucrant. Videtur deesse verbum

accipiatur.

a Parentem. Id est, propinquam, cognatum, af-finem. S. Hieronymus, lib. ri contra Rufinum: « Forte parentes militari vulgarique nomine cognatos et af-fines nominat. S. Cæsarius Arelatensis, cap. 38 Regulæ: . Si quis vero germanam suam, aut filiam, aut quamlibet parentem videre voluerit. , S. Greg. Turon., lib. ni Hist., cap. 14 : « Munderius igitur, qui se parentem regum asserebat, clatus superbia, etc. Lex Burgundionum, tit. 35, § 3: Quod si parentes puelle parentem suam pubire nolucrint, puella libenter careat.

O Servitute subjectus, etc. Ita in Regula Macarii, Serapionis, et aliorum supra hoc capite: « Noverit jam non eum servum habere, sed fratrem, ut in

omnibus perfectus inveniatur homo ille. 1

dus, quia apud Deum, ut Apostolus docet, nulla est acceptio personarum. Ille tamèn qui ex humili conditione est in germanitatis æqualitate susceptus, non aliquo elationis tumore superbiat; sed per humilitatem in eo, quae bona sunt, convalescant: et non solum ei cui æqualis effectus est, sed omni fraternitati, ut verus famulus Christi, cum pietate et humilitate deserviat. Quia sicut is qui esse major videbatur in sæculo, per humilitatis affectum frater vocatur ex domino, ita ille sui memor conditionem suam non altiora petendo, despiciat; sed testimonio humilitatis exaltet, ut apud Deum inveniat gratiam. Et nisi expleto anno nullus mutare habitum permittatur. Sed si pænitentis fuerit tanta compunctio, ut hoc sibi supplicatione assidua exigat, non negetur. Quod 🎩 uni fideliter poscenti conceditur, non quasi licitum habeatur. Vestimenta queque secum delata, quæ primi anni usus non valet expendere, redacta in pretium, cui abbas præceperit, tribuuntur : quia cum alia meruerit indumenta, priores a exubiæ in sua Lon erupt potestate, ut exterioris hominis immutatio cam interioris perfecta plena ratione conveniat. Nihil de his quæ perceperit ei sit licitum commutare, nec pro abjectione viliora, nec pro commodo meliora; sed qualiacunque fuerint attributa, cum gratiarum actione suo tantum usui vindicabit.

& XVIII. - Ex Regula Gassiani (cap. 19).

b Si quis monachus disciplinam intrare desiderat, non ante monasterium permittatur ingredi quam diebus decem seu amplius ante januas permanendo U duraverit, ut indicium perseverintize ac desiderii șui, humilitatis etiam vel patientize se habere demonstret. Qui transcuntium fratrum genibus provolutus ab universis de industria e refutetur atque despiciatur, tapquam cui non propter religionem. sed propter aliquam necessitatem opertet monasterium introire. Insuper etiam injuriis et exprobrationibus eum afficiant, ut experimentum constantiæ, vel qualem tolerantiam in tentationibus injuriarum sit habiturus, ostendat.

#### § XIX. — Item ipse (cap. 20).

Cumque fuerit in monasterio exploratæ mentis ardore susceptus, summa diligentia perquiritur, ne de pristinis facultatibus suis vel unum nummum re- n servaverit sibi. Nam si in conscientia ejus quantula-

a Exubiæ. Pro, exuniæ, id est, vestimenta relicta: Virgilius IV Æn.:

Dnices exuviæ, dum fata Deusque sinebant.

b Si quis monachus, etc. Ex lib. 1y de Institutis renuntiantium, cap. 5.

Resulter. Id est, respuatur, recusetur. S. Columbanus, ep. ad Sethum:

Spernit avaritiam vanosque refutat honores.

S. Gregor. Tur. in Vitis Patrum: c Cumque ille refutaret, tandem abbatis precibus super oculos domini

sui signum crucis imposuit. )

d Si quis ex divitibus, etc. Hoc capitulum non exstat apud Cassianum; sed puto esse ex Regula cujusdam Patris, quam dixi aliam esse a Regula Servi Dei ; quæ etiam in hac Concordia suppresso auctoris

cius, feater est in Domini positus servitio computan- A cunque facultas pecuvim historetit, nullo modo sub monasterii disciplina diuturnus poterit permanere; nec hamilitatis aut obedientiæ institutum apprehendere valebit, nec in monasterii paupertate aut districtione poterit esse contentus; sed mox ut orta fuerit qualibet commotionis occasio, stipis illius quam sibi reservavit fiducia animatus, continuo de monasterio fugiturus egredietur.

#### § XX. — Itom ipse (cap. 21).

Si quid vero ab codem pecuniæ vel quarumcunque rerum offeratur, nullo modo, qui præsunt, suscipere ea in monasterii usibus acquieseant, ne confidentia hujus oblationis dedignetur peuperibus se fratribus corquare. Aut certe si susceperint, cautius per multum tempus prudenti debent servare consilio. Nam multis experimentis frequenter perhibitum quosdam per monasteria minus cauta susceptos ea quæ secum detulerant, et quæ jam in Dei opere fuerant dispensata, tepefactos postea non sine injuria monașterii sacrilego spiritu ingenți post blasphemia repetisse.

## § XXI. — Item ipse (cap. 23).

d Si quis autem ex divitibus buic mundo et facultatibus ejus renuntiat, ita necesse est eum congregationis d<del>is</del>ciplinam expetere, ut in nullo sibi ex his quæ reliquit aut intulerit monasterio, blandiatur. Qui si forsitan fortiori fuerit ætate provectus, sic • præparet se omnibus obedire, ut secundum sententiam Domini f ad simplicitatem pristinæ infantiæ humilitatis gratia revertatur ; et nihil sibi de consideratione ætatis, vel annorum numerositate præsumat, quam in seculo noviter consumptam perdimsse se putet; sed novitate conversationis, quam in Christi militia gerere cupit, subdere se etiam junioribus non moretur.

## § XXH. — Item ipse (cap. 24).

5 Cum vero receptus quis in monasterio fuerit. ita fideliter omni pristina facultate nudetur, ut ne ipsum vestimentum quo a sæculo venit indutus, habere amphus permittatur; sed in medio productus exuatur propriis, et per manus abbatis induatur monasterii vestimentis: ut per hoc non solum universis rebus suis antiquis se noverit exspoliatum, yerum etiam omni superbia mundiali deposita, ad Christi paupertatem et inopiam descendisse; et nihil jam de craștino cogitans pauperibus se h aqua-

nomine dicitur cujusdam Patris.

Præparet se. Addidi to se, quod desiderabatur.
Ad simplicitatem pristinæ infantiæ. Hæc simplicitas, quam Christus commendat in Evangelio, summum est in religione bonum. Nam simplex neminem judicat, omnibus cedit, nulli injuriam facit nec reddit, curiositatem fugit, nihil innovat, curas super-fluas a se amolitur. Sententiam guam aliis postponit: quia de se vilia, de aliis excelsa judicat. Semper verax nibil simulat, aut dissimulat, ac proinde cum Deo semper, qui est summa veritas et simplicitas. conversatur.

6 Cum vero receptus, etc. Hoc capitulum sumptum est ex Cassiano, cap. 5 libri citati.

h Equare. Id est, se similem et parem judicare.

ut supra dixit, coæquare.

re, quious a cognominari Christus, et quorum se A referens omnia, sicut superius acriptum est, a anfratrem non erubuit nuncupare: sed potius domesticis ejus glorietur factum se esse consortem.

§ XXIII. — Item ipse (cap. 25).

b Illa vero quæ deposuit vestimenta e Præposito tradantur: quæ tandiu ab eo serventur, donec profectus conversationis ejus diversis tentationibus evidentius cognoscatur. Et si d transactis multis temporibus, in ipso fervore quo ingressus est perstiterit, ipsa vestimenta quibus ingressus est pauperibus erogentur.

# § XXIV. — Item ipse (cap. 26).

· Si vero aliqua murmuratio, aut inobedientia in eo fuerit deprehensa, exuatur monasterii vestibus quibus indatus fuerat, et revestitus suis antiquis, quæ a Præposito conservantur, f [et] foris expellatur: quia non est fas cum vestimentis monasterii quæ accepit abscedere. Nulli autem qui de monasterio exire vult, in palam discedere conceditur nisi forte sicut servus captans densissimas tenebras nocte defugiat, aut certe, sicut superius diximus, cum confusione exuatur coram omnibus fratribus, 5 et deposita monasterii veste pellatur.

## § XXV. — Ex Regula Orientali.

h Si quis accesserit ad ostium monasterii volens sæculo renuntiare, et fratrum aggregari numero, non habeat intrandi libertatem, sed prius nuntietur Patri monasterii; et manebit paucis diebus foris ante januam, ac docebitur orationem Dominicam, et psalmos, quantos poterit discere. Et diligenter C sui experimentum dabit : ne forte mali quidpiam fecerit, et turbatus ad horam timore discesserit, aut sub aliqua potestate sit; et utrum possit renuntiare parentibus, et propriam contemnere facultatem. Si eum viderint aptum ad omnia, tunc docebitur et reliquas monasterii disciplinas, quas facere debeat, quibusve servire, i sive in vescendi ordine, ut instructus atque perfectus in omni opere bono fratribus copuletur. i Hæc observabit custos januæ,

a Cognominari. Id est, idem nomen sortiri. Apud Cassianum legitur : Connumerari.

b Illa vero vestimenta, etc. Hoc capitulum sumptum

est ex cap. 6 ejusdem libr. 1v.

Præposito. Apud Cassianum habetur: Œconomo. d Transactis multis temporibus. Apud Cassianum : n est in Reg. ms. Mag. cod. Corb., cap. 87. Tempore procedente.

Si aliqua murmuratio. Ex cap. 6 ejusdem lib. IV

de Institutis Renuntiantium.

f Et soris. Copula et redundat.

Et deposita monasterii veste pellatur. Hæc ejectio est eorum tantum qui probantur, cum eorum vestimenta sæcularia nondum fuere pauperibus erogata; ac proinde male a nonnullis eadem esse existimatur cum illa, de qua S. P. Benedictus loquitur cap. 26, 29 et 54. Altera habetur expulsio apud Cassianum libr. 1v de Instit., cap. 16; sed erat solum ad tempus : cum quis confusionis gratia cogebatur manere tres aut quatuor dies extra fores monasterii, ut supra observatum est.

h Si quis accesserit. Major pars hujus capitis est ex Regula S. Pachomii, art. 26.

i Sire in vescendi ordine. Quædam desunt, quæ ex excitato Pachomii articulo hic restituenda: Sive in collecta omnium fratrum, sive in domo nutriendus nuntians senioribus.

§ XXVI. — Ex Regula Magistri (cep. 87).

1 Ingredienti in monasterium novo fratri, = sive jam converso, sive adhuc laico, et hoc petenti debere in monasterium suscipi, respondeat ei hoc primo abbas non forte eum posse constituta Regulz conservare. Cum vero ille dixerit posse se ad omnia obedire, tunc hæc monasterii Regula ei legatur. Qua Regula in lectione expleta, n et omnia abbatis verbis prædicta cum se responderit novus frater ad omnia factis se esse paratum, tunc abbas subsequatur et dicat : Ouid de tuis rebus, quas proprio arbitrio uteris? Non enim tibi expedit te hic pro causa Dei posito res tuas alibi remanere, sed sicut dicit Scriptura, Ubi et thesaurus tuus, ibi erit et cor tuum (Matth. vi). Nam ideo non expedit, ne forte titillatione diaboli a rebus tuis foris positis per desiderium earum de monasterio P provoceris, et relicto servitio sanctæ scholæ proprio redeas militaturus arbitrio, et sicut canis delectatus redeas ad vomitum tuum et salivas a te projectas in terram denuo cum sordibus resorbeas. 4 Sed qui perseverantiam diligit, occasionem migrandi cupit nescire. Ideoque constituimus salubre consilium, ut audias vocem Domini tibi dicentis: Vade, vende omnia, et da pauperibus; et veni, sequere me (Matth. x1x). Quam ergo si sequi vis vocem, vende quæ habes, et omne pretium huc ante me deser, ut te præsente a me pauperibus erogetur, ut nullum sæculo pignus tuum remaneat ad illud iterum revertendi. Ideo enim cum nondum • firmalam ingressionèm tuam in monasterio habes, tibi de rebus tuis libera adhuc voluntas conceditur. Quie post firmatam ingressionem discipulo sive in mona sterio, sive foris peculiare aliquid habere a regula denegatur, ut non sit ubi propria ejus voluntas extollatur. Quod [enim] si totum t distrahere tila grave videtur, et sunt tales res quæ una tecum possunt monasterio deservire, nec eæ pro pignore revertendi u sæculo v dimittuntur, omnia fideliter tecum

est, sive in vescendi ordine. i Hæc observabit, etc. Hujus capitis clausula non exstat in Regula S. Pachomii.

k Annuntians. Lege, Et nuntians.

1 Ingrediendi in monasterium, etc. Hæc reperire

m Sive jam converso. Conversus est, qui jam monachus est.

<sup>a</sup> Et omnia abbatis verbis prædicta. Ita in Reg. ms. Lege: Et omnibus abbatis verbis prædictis, id est, prædicatis.

Ouid de rebus tuis. Subaudi, sacies.

P. Provoceris. Ita in Reg. ms. Supp. exire de monasterio.

9 Sed qui perseverantiam diligit, etc. In Reg. nes. : Quia perseverantia occasionem migrandi cupit nescire.

- r Vade, rende. Ita apud Fructuosum abhatem, juxta textum Græcum: Υπαγε, πώλησον, quod idem sonat. In versione communi additur copula: Vade, et vende.
  - Firmatam ingressionem. Id est, stabilitatem. Distrahere. Id est, vendere, de quo supra.

a Sæculo. Pro, ad sæculum.

v Dimittuntur. Supp. monasterio.

in monasterium defer, nihil subcelando Deo, cujus A nasterio generans exigere desideret, i cavens manum te cum omnibus rebus tuis subdis servitio; qui ubique omnia respicit, et nihil est ei occultum qui revelat absconsa. Memor esto fraudis Ananiæ et Sapphiræ, qui de rebus suis Deo oblatis exinde subcelare volentes mortem perpetuam irruerunt a pro side. Mox ut hæc audierit novus frater, si b priori divina sententia omnibus distractis, et per manus abbatis erogatis, e [si] hoc pro certo habuerit votum omnia distrahere, et monasterio non aliquid reservare, non cogatur, nisi ex sua voluntate voluerit. Ergo cum omnibus per manus abbatis erogatis, d se firmare monasterio voluerit, • charta ab eo perseverantize non petatur, quia pignus fidei ejus apud Deum omnium rerum suarum per erogatam eleemosynam fuit. Nam per omnium rerum suarum erogationem expen- B illius regionis ubi mansit; et si inventum fuerit quod sam cognoscitur apud Deum posse fideliter permanere, qui rebus suis pro eo cupit non parcere. Solummodo hanc det fidem sibi penitus foris nihil remansisse celatum. Hanc ideo f voluntatem abbas ingredientibus tribuit, ut non ab introeuntibus s judicetur potius res hominum desiderare quam animas. Qui vero frater hoc elegerit cum rebus suis h monasterio tradere, et distrahendi voluntatem non habuerit, ne aliquando mutatus a diabolo vel armatus propter res suas exigendas aliquas molestias mo-

· Pro fide. Id est, ut majorem fidem Christiani adhiberent apostolis.

b Priori divina sententia. Quæ paulo ante prolata

est ex Matth. xix.

© Si koc. Particula si redundat, nec habetur in C Reg. ms.

d Se firmare monasterio. Id est, stabilitatem in

monasterio promittere. · Charta perseverantiæ. Id est, petitio, seu pro-

fessio scriptis mandata. 1 Voluntatem. Dispensandi de bonis suis.

<sup>8</sup> Judicetur potius res hominum desiderare quam animas. Hæc notanda Magistri sententia hoc miserando sæculo, in quo multi coguntur religionem Græca mercari fide, hoc est, præsenti pocunia et prænumeratis nummis, quæ est sane turpis licitatio et nundinatio, Simonis magi opus, si fiat ex pacto pretio, antiquis conciliis prohibita, synodi vii, can. 19, conc. Francolurd. sub Carolo Magno, 17; conc. Later. an. 1163, apud Guill. Neubrigensem lib. 11 de Gestis Angl. cap. 15; et altero concilio Lateranensi apud eumdem lib. 111, cap. 20: ( Monachi non pretio recipiantur in monasterio. Si tamen non sunt sufficientes redditus, potest dari aliquid in alimoniam.

h Monasterio tradere. Lege, ut in Reg. ms. : Se

monasterio tradere.

i Cavens manum suam, etc. Locus mutilus, sic ex Reg. ms. restituendus : Cavens manu sua prius de stabilitate simul rerum suarum brebe (Leg., brevi) adjuncto una cum anima sua Deo et oratorio monasterii offerat. Cavens manu sua est cautionem seu chirographum manu sua faciens securitatis causa. Glossæ veteres : Cavisti, παφαλίσω έχειρογράφησας. Id est, tutum fecisti, chirographum fecisti. Ulpianus ff. l. r, tit. Usufructuarius quomodo caveat. « Si cujus rei ususfructus legatus sit, æquissimum præteri visum est legatarium cavere. >

i In ipsa cautione. Cautio est chirographum, charta, litteræ, quæ dantur securitatis, seu recordationis causa. Papias: Cautio a cavendo dicta breve, vel charta recordationis. Glossæ veteres : Cautio, ἀσφάλεια, id est, securitas. Cautiones, àcoalsus. Legis Longosuam Deo et oratorio monasterii per donationem offerat, totum subscribentibus religiosis testibus episcopo, presbytero et diacono, vel ipsius territorii clero; et i in ipsa cautione taxans hoc k quod si aliquando monasterio vel sine indulgentia peccatorum a Deo non discedat. Jam de ipsis rebus abbas in potestate sua 1 mutatis m quidquid necessariæ utilitati monasterii abundare viderit, pro anima fratris ipsius propter præceptum supra dictum sequendi Dominum per eleemosynam distracta illa re supervacua pretium ejus pauperibus tribuat : ut quod ille imperitus frate: non meruit facere, pro illo iste quasi doctus magister valeat adimplere. n Qui vero frater ex toto indicaverit se nihil habere, prius exquiratur a vicinis certe sit ex toto ejus paupertas, tunc dato perseverantiæ fidejussore o sub cautione pænæ interposita. Si tamen jam notus fuerit. P sic debet in monasterio suscipi, ne forte aliquibus rebus suis ad tempus foris q commendatis, mentita in monasterio paupertate, non solum nihil Deo per eleemosynam, vel monasterio per donationem conferat, sed etiam ab \* spectantibus eum foris rebus suis provocatus; • et cum quid venerit, exeat causæ. Nam cum dederit

bardorum tit. 21, 1. 13 : « Si quis mutuaverit cuiquam tiomini solidos per cautionem, > etc. Luc. xvi : Accipe cautionem tuam, in textu Græco, γράμμα, id est, litteras. Dicitur et cautum. Corippus lib. 11 de Laudibus Justini minoris.

Debita persolvit genitoris, cauta recepit.

Glossæ veteres : Cautum, ἀραλές, χειρόγραφου, id est, securum, chirographum.

Locus mutilus, sed ita ex

Reg. ms. restituendus : Quod si aliquando discedere voluerit, sine rebus suis de monasterio : vel sine indulgentia peccatorum a Deo descendat; lege, discedat.

1 Mutatis. Id est, derelictis. Nonius Marcellus, cap.

4 : Mutare, derelinquere. Lucilius lib. xxvi : « Mihi quidem non persuadetur, publice ut mutem meos. >

Quidquid necessariæ utilitati monasterii abundare viderit, etc. Notanda hominis integritas, sinceritas, simul et charitas. Quam longe abest a quorumdam avaritia, aut curiositate, qui aut bona novitiorum in arca recondunt, aut ea insanis substructionum molibus erigendis, similibusque vanitatibus impendunt, Christo in suis membris algente et esuriente.

n Qui vero frater. Ita in Reg. ms. Legendum tamen

D videtur: Si vero frater; ita sensus postulat, et tota

hujus capitis constructio.

o Sub cautione pænæ interposita. Ita in Reg. ms. Videtur tamen deesse verbum, suscipiatur, vel quid simile. Hæc autem pæna est pecuniæ aut rerum æquivalentium, si forte monachus desertor furtum intulerit monasterio, ut ex sequentibus colligere est.

P Sic debet in monasterio sussipi. Dato nimirum

fidei jussore.

a Commendatis. Id est, in depositum datis, commendare enim est in depositum dare. Spartianus in Pescennio Nigro: « Idem jussit, ne in zonis milites ad bellum aureos, vel argenteos nummos portarent, sed publice commendarent, recepturi post prælia quod dederant. >

Spectantibus. Pro, exspectantibus.

· Et cum quid venerit, exeat causæ. Hæc transposita sunt. Lego: Et cum quid causæ venerit, exeat.

· cautos sidejussores cum pœna, jam tunc demum ei A b pro actibus monasterii sine suspicione secure res monasterii aut pretia emendorum vel o vecturarum slimonia contradantur. Si vero talis monasterio advenerit frater quem d ipsa patria ignoraverit, vel omnibus habuerit vultum ignotum, et se ad monasterii societatem \* firmare voluerit, cum notitia abbatis rel omnium exeat; et cum jam exire voluerit, prius juret se de rebus monasterii culla furti commissione. aut foris f antecessus commendasse, aut absconsa secum nortasse, nisi forte ei pro misericordia voluerit aliquid donare abbas, ut si perjuraverit, ferat in anima quod in corpore non potuit adimplere. Res tamen quibus indutus fuerat monasterii, vel calceamenta reconsignet abbati; et remanenti in perseveet res monasterii ille habeat qui in monasterio habitat ; et juste illi retollatur, qui injuste animos suos a perseverantia monasterii separat; nec illi dare placeant, cui ipsarum rerum 8 displicuit disciplina. Si vero ita juraverit, et non se sirmet, sed ad tempus remoretur, hoc solum testetur, ut sine notitia vel vale abbatis, vel cum furto non exeat. Etiam ex improviso custodiatur et in potestate nihil habeat; et ad laborem cum fratribus communiter impellatur, ut laborando vivat. Si tamen nudus fuerit, et induero eum abbas voluerit, ad tempus utatur; ut sciat se qued habet omne reconsignaturum, cum exire voluerit; et velut ignotus nullam b eatenam fidei abbati de securitate intulerit : sive si nulla sacramenti fide teneatur; cum forte incertus de sirmitate frater missus fuerit cum vehiculis animalium, et emendarum pretio rerum, mox ducatu diaboli inventis per occasionem sumptibus vel vehiculis in alienas terras de rebus monasterii incipiat magis ordinatus migrare, securus de se per deceptionem quotidie exspectandus et prolongando aut tarde, aut nunquam seauendus.

\* Cautos. Id est, qui sunt solvendo, si forte îpse transfuga aliquid de rebus monasterii furto sustulerit.

b Pro actibus. Id est, pro negotiis.

e Vecturarum. Vecturæ hoc loco sunt jumenta, caballi, asini et similia.

d Ipea patria. Id est, regio in qua situm est mopasterium.

· Firmare voluerit. Post hæc verha, quædam de- D sent ex Regula ms. restituenda : Sola sacramenti fides ab eo exposcatur, ut si aliquando de monasterio ecire voluerit, cum notilia abbatis, etc

Antecessus. Glossæ veteres : Antecessus, έμπροσ-Or βαδίζων, id est, ante vadens. Hic est ergo antecessus, qui prius aliquo iverit, ut nimirum res monasterii absconderet, aut in depositum daret ante fugam seu exitum a monasterio.

Displicuit disciplina. Est paronomasia. Eleganter Alcuinus epist. 79: « Disciplina Domini non de-

bet esse cuiquam disciplina.

Latenami fidei. Lege: Chartam, fidejussoris, ut cap. seq.

Cum de omnibus supra dictis, etc. Hæc babentur in Reg. us. Magistri Cod. Corb., codem cap. 20.

i Conventus novus frater. Ita correxi ex Reg. ms.; sed adde to fuerit.

k Regulæ. In Reg. ms. legitur, a regula, recte.

§ XXVII. — Item (cap. 88).

i Cum de omnibus supra dictis i conventus novus frater k Regulæ per abbatem de stabilitate firmanda. aut per 1 rerum eleemosynam, aut per donationem monasterio, aut per chartam fidejussoris pœnalem, aut si ignotus per juramenti sidem, duorum tamen mensium spatium in inducias ad tractandum accipiat. Laborando tamen cum fratribus m contentus annonæ communi mensura, n vel regulæ disciplina et excommunicationum, ut et mores monasterii probet, et a monasterio ipse probetur; et secum tractet, si deheat se o ad Deum firmare, aut ad diabolum expeditius remeare. In quibus duobus mensibus sub cura illorum fratrum, qui peregrinos custodiunt, et ipse similiter ex improviso custodiatur, rantia fratri proficiant quæ migrantibus auferuntur; 🏿 et in cella peregrinorum dormiat, et ingressus illius vel exitus in monasterio custodum præsentia videatur. Et omni hora si alicubi a conventu fratrum secesserit, sollicite a custodibus requiratur, ne forte anticipet ambulare sine vale cum furto. Quod si explicitis duobus mensibus non placabili disciplina, et idem monasterio placuerit ambulare, cum notitia abbatis, vel omnium post datam fidem nullius furti commissi, vel reconsignatis rebus monasterii, quas ad tempus forte acceperat, mox data universis pace. et accepta virga P et annona riatica, post factan orationem, vel dictum versum, vel redditam ei pacem, si tamen vult, ut hospes abscellat; et resuscipiat a picem suom diabolus, quem molens bospitem susceperat Christus.

## § XXVIII. — Item (cap. 89).

r Cum expletæ duorum mensium ad tractandum induciæ fuerint, et placabili disciplina ab eo magis stabilitas eligatur, et perseverantiam repromissam lectæ Regulæ firmitate ei placeat adimplere, interrogatus ab abbate novus frater, quid secum in concesso induciarum spatio definisset: si cum responso ejus implenda in omnibus promittatur

1 Rerum. Adde, suarum, ut habetur in Reg. ms. m Contentus annous communi mensura. Ita emendavi ex Reg. ms.

n Vel regulæ disciplina et excommunicationum. Clarius: Vel regulæ et excommunicationum disciplina,

ut in Reg. ms.

o Ad Deum firmare. Id est, stabilitatem in monasterio Deo promittere. P Et annona viatica. Quia olim egredientibus ho-

spitibus annona ad viam peragendam dahatur.

q Vicem suam. Lege: Cirem suum, ut in Reg. ms. r Cum expletæ duorum mensium, etc. Hæc videre est in Reg. ms. Magistri cod. Corb., eodem cap. 89, in quo, quemadmodum in duo us superioribus agit permixtim tam de jam conversis quam de laicis, seu de his qui ex sæculo ad monasterium acce unt. Sed ista a nobis distiguentur, ut initium hijus capitis in quo dantur tantum duorum mensimo induciæ ad probationem in ipso hospitie, intelligatur de jam conversis, qui olim non tenehantur migrando ad alterum monasterium anni integri tyrocinium iterare; sed perspectis in hospitio corum moribus, admittebantur in societatem, juxta prescriptum S. Benedicti cap. 16 Regulæ.

<sup>8</sup> Si cum responso ejus, etc. Ita hunc locum cor-

reximus.

ć

ı

obedientia, respondent abbas : Deo gratias. Alia A hoc : d Suscipe me, Domine, secundum verbum tuum. die a post Primam dictam missas explicitas exeunti limen oratorii cum congregatione abbati flectet ad genua ejus novus frater cervicem, rogans eum vel omnem congregationem eum debere modicum in oratorio remorari, et orare pro se. A quibus mox diutissime pro eo oretur. Et completis omnibus abbas volens egredi, humiliter apprehenso ejus vestimento, novi retineatur manu discipuli, qui bæc rogando insinuet: Est quod suggeram primo Deo. et oratorio isti sancto, vel tibi et congregationi. Cum responderit abbas dicens: Et hoc placet tibi? subsequatur futurus discipulus : Hoc primo Deo, sic et mihi. Tunc dicat abbas : Vide, frater, nihil mihi promittis, sed Deo, et huic oratorio vel altari sancto. Si ad omnia obaudieris divinis præceptis, vel B meis monitis, in die judicii tu coronam accipies bonorum actuum, et ego de peccatis meis indulgentiæ aliquid promerebor; qui ut diabolum cum sæculo vinceres, iucitavi. Si autem nolueris mihi in aliquo obaudire, ecce ego Dominum contestor. [quia] et hæc congregatio testimonium mihi est in die judicii præbitura, quia, ut supra dixi, cum non mihi, vel congregationi in aliquo obaudieris, in judicio Dei ego solutus, tu vero pro tua anima, vel tentatione rationem restitues. Post hæc verba, b si cum rebus suis introierit, tunc ille brevis, vel donatio rerum suarum Deo vel monasterio facta, ipsius donatoris manu super altare ponatur, dicente ipso fratre: Ecce, Domine, cum anima mea et paupertate mea quidquid mihi donasti, tibi reconsigno et C offero; et ihi volo, ut sint meze res, ubi suerit cor meum et anima mea, sub potestate tamen monasterii et abbatis, quem mihi, Domine, in vice tua timendum proponis cum eis dicis: Qui vos audit, me audit, et qui vos spernit, me spernit. Unde quia per eum nobis tu omnia necessaria cogitas, ideo nihil oportet peculiare habere: quia tu nobis de omnibus es idoneus, et in omnibus sufficis solus, ut jam nobis vivere et spes Christus sit, et mori lucrum. Post hæc dicta dicat ipse novus frater responsorium

· Post primam dictam missas explicitas. Lege: Et post primæ dictæ missas explicitas. Quid sint missæ, supr : diximus.

b Si cum rebus suis, etc. Hæc sunt intelligenda

de laicis, non de conversis.

Cum eis dicis. Nempe Ecclesiæ pastoribus. d Suscipe me, Domine, secundum verbum tuum.

Ita in Reg. ms in versione communi: Secundum elo-

quium tuum, et Magister adjecit vò Domine.

Data omnibus pace. Id est, dato osculo pacis, seu salutatione. Nam novitius admissus ad societatem fratrum debet eos osculari, aut salutare, sive ut statuit S. Benedictus, eorum pedibus provolvi. Cap. 6 Eccl. Hierar. S. Dionysii Areopagitæ, in benedictione monachi hujus salutationis fit mentio, quemadmodum et in Euchologio Gracorum, in ordine parvi schematis, και γίνεται ἀσπασμός, id est, et fit salutatio.

t Præpositis. Ita correxi, cum legeretur Præposito; quia hic Magister in unaquaque decade, sen decania instituit duos præpositos instar decanorum, ut ex superioribus notum est. Et hanc lectionem

suadet pronomen, eorum.

et vivam; et non consundas me ab exspectatione mea (Psal. cxvIII). Post hoc responsorium dicat abbas hunc versum: Confirma hoc, Deus, quod operatus es in nobis. Post quem dictum, e data ei ab omnibus pace, compleat abbas; et tollens brevem de super altare mox ab eo novus discipulus sub ! præpositis ordinetur; et in manu eorum consignatus cum aliis fratribus <sup>8</sup> exeat disciplinæ. Eadem namque die pro humilitatis indicio aquam manibus fratrum ad communionem intrantibus, ipse ministret, et cum dat, osculetur omnium manus, et petat singulos pro se debere orare. Breves vero donationum factos a fratribus tempore mortis suæ abbas h in quod usibus monasterii expensis restituerit, i testamento suo inserat, etiam nomina eorum quorum noscuntur collata : ut nullus post mortem ejus forte de monasterio exiens repetendi rerum suarum fiduciam habeat; et stabilitatem monasterio, et sidem frangat defuncti, vel dicat sine donatione aliquid suum in monașterio contineri.

### § XXIX. — Item (cap. 90).

1 Cum aliquis novellus ad servitium Dei in monasterium confugerit et indicaverit se velle converti, non ei credatur tam facile. Nam licte ab abbate solo verbo, non facto, habitatio ei monasterii denegetur. Ad probationem gravia proponantur, ad obedientiam ejus inveniendam prædicentur contraria et voluntati ejus amara, quotidiana jejunia ei promittantur. Nam et hoc ex lectione Regulæ, et dicto abbatis agnoscat, quia in monasterio nulli licet dicere: Hoc volo, et hoc nolo; hoc amo, et hoc odio: ut nec propria eligatur voluntas; et sciat quia qui in monasterio conversus fuerit, quidquid ex voluntate sua voluerit, hoc magis non permittetur. Quare? Quia sunt viæ, quæ videntur hominibus rectæ, quarum finis usque ad profundum inferni demergit. Et quod noluerit, hoc cogitur; ut voluntas in eo propria amputetur, quæ inimica est Deo. Qui ergo cupit perfecte converti, k quidquid amaverit et desiderio habuerit, ei denegetur; et quidquid oderit, ei appona-

<sup>6</sup> Exeat disciplinæ. Supp., gratia, id est cum reliquis fratribus eat ad omnia exercitia disciplinæ. Est eclipsis, phrasis Græca: ut oratione in Pisonem: Quæ sit hominum querela frontis tuæ. Supp. causa.

h In quod usibus monasterii expensis restituerit. In Reg. 128. legitur: Restiterit, recte, lege autem, et quod usibus monasterri expensis restiterit. Id est, et quod, omnibus expensis in usus monachorum factis erit residui ex pecuniis et aliis rebus cum chartis donationum illud in suo testamento scribendum curet abbas moriturus.

i Testamento suo inserat. Non est hoc loco testamentum suprema testatoris voluntas; sed charta, instrumentum, breviculus seu inventarium, in que abbas omnem cœnobii substantiam et expenses scribehat, de quo vocabulo supra.

i Cum aliquis novellus, etc. Hæc reperire est in R. g. ms. cod. Corb., codem cap. 90; agitur autem hic specialiter de laicis, qui in monasterio converti cupiunt.

Quidquid amaverit, etc. Hee compendiosa ad persectionem via, juxta traditionem priscorum illorum Ægypti monacharum; qui ea discipulis suis abneget semetipsum sibi, et sequatur me (Matth. xvi); hoc est non suam, sed Dei faciat voluntatem. Omnia enim debet pro Domino sustinere, qui in ejus cupit militare schola. Aut quid enim digne possumus pro Domino sustinere? dicente Apostolo: Non sunt condiquæ passiones nujus sæculi a ad superventuram gloriam (Rom. viii). Ut si ignem persecutor servo Christi inferat, ut temporalis calor finito non sentiatur dolore, non tamen talis est, qualis est ignis inexstinguibilis; aut sic incendit, quomodo æterna pæna gehennæ peccatrici animæ immortaliter reservatur. Si ungulæ vel equulei, vel verberum pænas ingerat, in ipsa parvi doloris tolerantia æternæ lætitiæ b coronatus succedit; si carcer nos pro Deo tenebrosus mis ornata nos Hierusalem exspectat. Si obscuritas clausuræ nos pro Deo obcæcet, in momento nos poterit obscurare; sed pro hac illa nos lux in æterna vita suscipiet, quæ non solis candore vel lunæ, non stellarum cœli, sed ipsius Dei perpetua majestate lucebit. Si terra ista, quam in hac vita calcamus, moriendo pro Deo meruerimus abscedere, mox super illam terram ambulare perpetuo deputamur, quæ septies argento lucidior. Si vero quæ putantur hujus sæculi esse deliciæ, quæ inquinant potius o interanea nostra quam reficiunt, pro Deo ea contempserimus, ad illa statim flumina in æternum currentia perpetuo deputamur, quæ sunt mellis, et lactis, vini et olei abundantia plena; simul et illarum fructus arborum varios et diversos duodecies in annum C nascentes non cultura hominis, sed abundantia Deitatis; qui non fame delectant ad vescendum, vel esurie appetuntur ad manducandum; sed postquam oculi sanctorum ipso visu fuerint saginati, insuper **hoc unicuique s**apit in ore quod fuerit delectatus. Ergo digne ad parvum tempus jejuniis et abstinentia pro Domino cruciamur, ut in eis quæ præparavit bonis in perpetuum satiemur : obscuramur pro Deo a persecutore in carcere, ut in illa perpetua luce fulgeamus, tanquam scintillæ in arundineto discurrentes : mortem momentaneam pro Deo libenter appetimus, ut in æternum a gehennæ morte perpetua liberemur. Postremo et sine persecutione in ipsa christianitatis pace in schola monasterii ideo proba-

imperabant, quæ eorum voluntati adversari videbant, ut notat Cassianus lib. 1v de Institutis renuntiantium, cap. 8. Cujus hæc erit sollicitudo et eruditio principalis, per quam junior introductus ascen-dere consequenter etiam culmina perfectionis summa pravaleat : ut doceat eum penitus vincere voluntates, quem studiose in his diligenter exercens hæc illi imperare de industria curabit, quæ senserit animo ejus esse contraria.

Ad superventuram gloriam. In versione communi, ad futuram gloriam.

b Coronatus. Id est, coronatio; in Reg. ms.: Co-Tona.

o Interanea nostra. Ita in Reg. ms. Magistri, id est, interna, quæ ad animam spectant, metaphorice: nam proprie interanea sunt exta , intestina. Glossæ veteres: Interanea, έγκατα, id est, exta. Item. Inte-

tur, dicente Domino: Qui vult meus esse discipulus, A tionibus vel amaricationibus voluntatum sub abbatis imperio militemus, ut post peregrinationem vitæ sæculi hujus, cum Dominus noster in judicio nos accersierit suo, digna ei nostra opera consignemus, offerentes ei patientiam nostram, per quam dura omnia et diversa nobis ab abbate imperata, quæ pro nomine ejus gratanter portavimus, vel amaricationes voluntatum nostrarum diversas, quas pro nomine Dei vel salute animæ libenter magis sustinuimus, dicentes Domino : Propter te mortificamur tota die, æstimati sumus sicut oves occisionis. Et cum hæc omnia venerint super nos, obliti non sumus te, et per observationem obedientiæ inique non egimus in testamento tuo; et a perseverantia bonorum actuum vel desiderio spei futuræ non recessit retro cor noreclaudat, ædificata ex margaritis et auro vel gem- B strum : quia non declinaverunt semitæ nostræ a viis tuis, in quibus viis probasti nos, Deus, sicut examinatur argentum. Induxisti nos probationis in laqueum, posuisti amaricationum tribulationes in dorso humilitatis nostræ: ut nostram non permitteremur, sed tuam cogeremur facere voluntatem. Unde imposuisti homines super capita nostra: quia ostendisti nos sub abbate doctore vel præposito disciplinæ debere esse probandos. Ergo hi tales d subsequentes, Domino dicant: In illo jam sæculo transivimus per ignem et aquam, et induxisti nos in refrigerium; hoc est, transivimus per amaricationes voluntatum nostrarum et servitium sanctæ obedientiæ: ecce pervenimus ad tuæ refrigerium pietatis. Et item dicimus ei : Delectati sumus pro diebus, quibus non humiliasti, annis in quibus vidimus mala: ut nihil habeat in nobis gehennæ ignis sibi quod vindicet, quando nihil suum in nobis incendendum ibi diabolus egit. Ergo omnia debet pro Domino sustinere qui ejus cupit militare scholæ; et tanquam aurum lima, et malleis, et igne fornacis probetur ad diadema Dei, et coronam Dominicam profuturus. Quia cum propriam non secerit voluntatem aliquis. cogitur facere, cui quotidie dicimus in oratione: Fiat voluntas tua, sicut in cœlo, et in terra. • Terra enim est corpus nostrum, cui dicit Dominus: Terra es, et in terram ibis (Gen. 111). Quia omnis propria voluntas carnalis est, et a corpore descendit, ideo nos cogit f illecebra et injusta committere f quæ ad tempus parvum vitæ hujus carni per desideria esse

> stina, interanea, exta, έγκατα. Lex Salica dicit: Intrania, tit. 19, § 5: « Si vero intra costas nullus intraverit, et usque ad intrania pervenerit. . Gallice. entrailles.

d Subsequentes. Id est, persequentes.

o Terra enim est corpus. Ita idem Magister in expositione orationis Dominicæ, quam posuit post regulæ suæ prologum : « Ita et in terra, dixit, hoc est, corporis nostri machina de limo terræ formata, cui per seutentiam Dei dictum est: Terra es, et in terram ibis.

Illecebra. Ita in Reg. ms. Lege: Illecebrosa. <sup>8</sup> Quæ ad parvum tempus vitæ hujus carni, etc. Locus corruptus. In Reg. ms. additur verbum ridentur, recte. Sed ita lege: Quæ ad tempus parrum vila hujus per carnis desideria videntur esse dulcia, amariora felle futura.

num. Ideoque enim cogitur lingua nostra juste quotidie clamare ad Dominum: Fiat voluntas tua in terra corporis nostri. Quæ voluntas cum fuerit nobis in schola monasterii a majoribus tradita, et per obedientiam a nobis fuerit adimpleta quotidie, juste nobis credamus in futuro Dominum parcere, et confidamus insuper gratia ejus posse nos coronari, quia semper ejus fecimus voluntatem, non nostram, et nunquam nos desideria carnis prætulimus amori ejus; et propter eum etiam parati sumus perdere animas nostras in præsenti tempore, ut mereamur eas in futuro invenire cum ipso. Ergo accedens ad timorem Dei aliquis in monasterio cupiens converti, vel volens esse discipulus, hoc ei pro Domino futurus magister proponat, ut supra diximus. Quia quid- B quid aliquando pro desiderio voluntatis suæ appetierat, sciat sibi posse negari; quidquid noluerit, audiat sibi posse imponi. Antecessus ei peculiaria denegentur; Regula ei tota legatur, et factis implenda promittatur. Domum parentum de cætero sciat sibi esse extraneam, inaccessibile limen ejus ulterius habere jam credat. Quia, nisi quis reliquerit patrem, aut matrem, aut fratres, aut domum, non potest esse Christi discipulus. Citra jussionem majoris a monasterio fortasse non exire sciat. Cum hæc omnia ab abbate prædicta promiserit se ad omnia obaudire. et ejus, vel Regulæ monitionibus ad omnia factis esse paratum, tunc suscipiatur in monasterium. Nec tamen tam facile b sancti propositi habitus imponatur : ne ad horam promittens fallat in posterum, et C sub nomine ovis lupus ingrediatur. c Quia cum sæ-

 Antecessus ei peculiaria denegentur. Id est, non præcedat alios.

b Sancti propositi habitus imponatur. Ita correxi, cum deesset to sancti, et to præpositi legeretur; ex sequentibus: Quandiu sancti propositi habitum habere mereatur.

e Quia cum sæcularis erat, etc. Notanda doctrina, ne quis incipiens se acrius a dæmone impugnari animadvertens, animo cadat. Nec solum diabolus, sed etiam ipsa caro initio conversionis vehementius insurgit, pungit, ac lancinat; et ipsa vitia, inveterata etiam peccandi consuetudo noviter conversos instantius urgent, et quæ prius amica, flunt inimica. Quod præclare docet Isidorus libr. de Conversis, cap. 3: Quisque conversus si mox carnales stimulos calcare cupiat, et summa virtutum subire contendat, si D forte adhuc aliqua adversa de carnis molestiis tolerat, non frangatur: quia dispensator bonorum novit adversitatis reprimere vitium successione virtutum. Tunc magis gravari se quisque impulsu vitiorum agnoscit, dum ad cognitionem Dei accesserit. Sicut populus Israel graviore onere ab Ægyptiis premitur, dum per Moysen divina illa cognitio aperitur. Vitia enim ante conversionem quasi pacem in homine habent : quando autem expelluntur, acriore virtute consurgunt. Fiunt autem inimica converso, quæ peccatori prospere blandiebantur, atque item flunt blanda converso, quæ peccatori adversa exstiterunt. Multos habet conflictus Dei servus ex recordatione operum præteritorum, multique post conversionem etiam nolentes motum libidinis sustinent : quod tamen ad damnationem non tolerant, sed ad probationem, scilicet ut semper habeant pro excutienda

dulcis amarior felle futura in posterum et in æter- A cularis erat, eum diabolus non tentabat, cujus aperte semper voluntatem perfecit, cum ejus operarius fuit; sed ex quo se a diaboli suasionibus vel militia sæculari ad timorem Dei in servitium Christi tradidit, certissime ab ea die diabolum sibi inimicum sciat effectum, quem cum sæculo suo propter timorem Domini dereliquit. Ergo tam facile ingredienti non debet credi, nisi videatur si quod promittit verbis, factis adimplet, dicente Scriptura: Nolite omni spiritui credere, d sed prius probate (I Joan. 1v). Et iterum: Quia multi ad vos veniunt in vestitu ovium, intus autem lupi rapaces (Matth. vii). Vide ergo quia causam Dei caute nos jubet agere Scriptura, ut non mittatur sanctum canibus, nec margaritæ pretiosæ ante porcos; sed monens eum quotidie abbas dicat: Fili, interim • istæ res, quibus uteris in monasterio, nihil tibi præjudicant apud nos; sed prius in divinis interanea cordis tui de sæcularibus factis cum mundaveris, jam tunc demum mutabis vestes, ut merito jam ab omnibus hoc videaris in corpore, quod a Deo possideris in mente; et juste post pectoris cæsam malitiam tondebis et caput. Et cum hæc omnia quæ in regula monasterii continentur, in tuis adhuc vestibus perfecte impleveris, et nostrum cum susceperis habitum, sanctior permanebis. Cum ergo ex illa die omnia cum cæteris fratribus inculpabiliter in monasterio per integrum annum impleverit, tunc demum sine ulla dubitatione tondeatur, et ei [ sancti propositi] vestes mutentur. Tondeatur enim sic. Stet ipse frater in medio oratorio curvatis genibus: f tondente eum abbate, psallentibus in circuitu cunctis. In quo probationis anno psalmum, antiphonam,

> inertia hostem, cui resistant, dummodo non consentiant.

> d Sed prius probate. In versione communi: Sed probate Spiritus, etc. I Joan. 1v.

Res istæ. Id est, vestes sæculares.
Sancti propositi vestes mutentur. Ita in Reg. ms., sed hæc vocabula : Sancti propositi, redundant.

5 Tondente eum abbate. Olim cum monachus habitu monachico induebatur, ante altare ipse ab abbate, seu a sacerdote tondebatur. Id patet ex Actis S. Mauri, ubi Florus ante altare habitum suscipiens a S. Mauro tondetur prius, deinde a Theodeberto rege et aliis ejus optimatibus, rogante S. Mauro; ex Actis S. Galli episcopi Arvernensis apud S. Gregorium Turonensem, cap. 6 de Vitis Patrum : « Ille assumpto secum uno puerulo monasterium Cremonense expetiit sexto situm ab Arverna urbe milliario suppliciter abbatem exorans, ut sibi comam capitis tondere dignaretur. Joanne Moscho, cap. 143: Ταῦτα ἀκούσας ὁ ἀβδας ἐδέξατο αὐτὸν ἔνδον τοῦ μοναστηρίου και άποκείρας αὐτον δίδωκε αὐτῷ το άγιον σχήμα, id est, chis auditis abbas suscepit eum in monasterium, et cum totondisset, dedit ei sanctum habitum. , Euchologio Græcorum , ubi describitur ratio vestiendi monachi: 'Ο ίερεὺς χουρεύει κὐτὸν σταυροειδώς, id est, «sacerdos tondet eum in modum crucis. » Id videtur etiam apud Theodorum Balsamonem in can. 6 synodi Carthaginensis, ubi ait tonsuras monachorum posse fieri a sacerdote monasterii præfecto, ab alio vero sacerdote monacho minim**e** nisi de licentia episcopi. Antiquus sane ritus, et ab apostolicis temporibus derivatus, ut constat ex cap. 6 llierarchiæ Ecclesiasticæ supra citato : Τῷ σταυροειδει τύπω σφραγισάμενον αύτον ο ίερευς αποχείρει, id

dia sancti propositi habitum habero mercatur, nec sum abbate ausus sit manducare. Vestes vero sæculares. quas, dum mutat, exutus fuerit, diligentia reposite conserventur: ne forte (quod non in conversis contingat) eum ad suos denuo vomitus redire voluerit, et sæculi elegerit iterato repedare itinera. et nullis scripturarum vel monitionis potuerit vineulis retineri, reddat Christo quod suum est: id est, exutus sanctis vestibus, vel habitu sacro, suis quibus venerat vestitus vestibus a resimilans sæculo ad suasorem diabolum revertatur, et non Christi prædatus habitus polluatur in sæculo a fugaci. Recipiat talem qualem miserat sæculum : quia retulit quod suum est, indigno quod dederat Christus cum invenire in eo Dominus non potuit quod quærebat. 💆 Duidquid enim in monasterio acquisivit, vel laboravit, aut contulit, abscedenti ei penitus non reddatur : quia omni rei ingressæ ad Dominum in monasterio perseverantia opus est; ideo exitus licentia denegatur; solum ab invito ea res quæ liberum habet arbitrium non detinetur, id est, anima ipsa et corpus, quæ in voluntatibus et desideriis suis, ut a diabolo captivetur, libero se dicit esse constitutam arbitrio, et putat sibi licere quod malum est. Res apostatarum vel collata ideo a Patribus non jubentur a monasterio reddi, quia licet eregatæ vel consumpte in usus senctorum, removeri et restitui non

est, cforma crucis signatum ipsum (monachum) sacerdos tondet. Hanc orationem, quæ dic batur, antequam monachus tonderetur, refert Smaragdus: Præsta, quæsumus, omnipotens Deus, ut sicut hic famulus tuus comam amittit capitis, vitia similiter amittat corporis et cordis: ut corpore pariter innovatus et mente, tecum feliciter valeat in æternum regnare. Per Christum. Sed hic ritus abiit in desuetudinem.

 Resimilans sœculo. Ita in Reg. ms. Id est, iterum similis sœculo factus.

b Quidquid enim in monasterio acquisivit, vel laboravit. Particula enim, hoc loco sumitur pro, vero,

autem, ut passim occurrit in hoc auctore.

\*Abscedenti penitus non reddatur. Olim prohibitum fuit abscedentibus monachis bona quæ monasterio contulerant reddere. Idem videtur in Regula Magistri, supra cap. 89, et statuitur in Regula Macarii seu Pairum supra hoc cap. : « Et si ex qualibet causa scandali post tertium diem exire voluerit, nihil penitus accipiat, nisi in veste qua venit. » Quemadmodum Novella 5 Justiniani, cap. 5: « Si quis Dautem forte semel dedicatus, schemateque potitus, deinde a monasterlo discedere voluerit, et postmodum fortasse eligere aliam vitam, ipse quidem sciat, quam pro hoc Deo dabit satisfactionem : res autem quascunque habuerat, dum in monasterium intrabat, eas esse monasterii. » Et C. L. 54, de Episcopts et Clericis, etc. « Quod si illi monasteria, aut ecclesias relinquant, et mundani fiant, omne ipsorum jus ad monasterium aut ecclesium pertinet. »

d Revocari. Id est, restitui, de quo supra.

Et si capit, abscedat. In Reg. ms.: Etsi capit, abscedit; lege, etsi capit, qui abscedit; nam dixit: Dicessus restituit monasterio res.

Ad conversationem. Lege, Ad conversionem, ut

in cod. Vind.

Regula ei in salutatorio legatur. Ita statuit S. Casarius in Recapitulatione, cap. 8: ( uacunque ad conversationem venerit, in salutatorio ei fre-

aut responsorium, vel versum non imponat, quandia sancti propositi habitum habere mereatur, nec ut vel occasione rerum suarum ad Dei disciplinam ut vel occasione rerum suarum ad Dei disciplinam in monasterie permenentes retineantur disciplinaliares, quan, dam mutat, exutus fuerit, diligentia reposite conserventar: ne forte (quod non in conversis contingat) eum ad suos denuo vomitus redire voluerit, et sæculi elegerit iterato repedare itinera, et nullis scripturarum vel monitionis potuerit vincu-

# § XXX. — Ex Regula sancti Aureliani episcopi (cap. 1).

Hoc subente Deo in primis statuimus tenendum, ut si quis ' ad conversationem venerit, ' Regula ei in salutatorio ' legatur, et si professus suerit se omnia impleturum, ' tunc excipiatur. ' Exceptus vero usque ad mortem suam nec præsumat, nec permittatur de monasterio egredi propter illud propheticum: Unam petii a Domino, hanc requiram, ut inhabitem in domo Domini omfibus diebus vite meæ (Psal. xxv1). ' Vestimenta vero religiosa non accipiat, nisi de omni facultate sua, sive grandi, sive parva chartas donationis, aut renditionis, cui voluerit, saciat, propter Domini mandatum, ubi dicit: Si vis persectus esse, vende omnia quæ habes (Matth. xix). Et: si quis non relinquit omnia quæ possidet, non potest meus esse discipulus (Luc. xiv).

#### § XXXI. — Item ( cap. 4 ).

Si quis laicus tonsurandus est, 1 de capillis illius min confessione mittatur, ut ei in testimonium sit.

quentius Regula legatur. > De salutatorio supra di-

h Legatur. Videtur legendum: Frequentius legatur, quemadmodum S. Cæsarius, quem sequitur S. Aurelianus.

i Tunc excipiatur. Anno scil. probationis evoluto.

I Exceptus vero usque ad mortem suam, etc. Ita statuit S. Cæsarius cap. 1 Regulæ suæ: « Si qua relictis parenti us suis sæeulo renuntiare et sanctum ovile voluerit introire, ut spiritualium luporum fauces Deo juvante possit evadere, usque ad mortem suam de monasterio non egrediatur. Teridius seu Tetradius, cap. 1 Regulæ: « In primis si quis ad conversionem venerit, ea conditione excipiatur, ut usque ad mortem suam ibi permaneat. »

Vestimenta vero religiosa non accipiat, etc. I.lem statuit S. Cæsarius cap. 4 Regulæ suæ: « Quæ autem vi luæ aut maritis relictis, aut mutatis vestibus ad monasterium veniunt, non recipiantur, nisi antea de omni facultatula sua, cui voluerint chartas aut donationes aut venditiones faciant, » etc. Lege, aut donationis, aut venditionis. Per vicluas quæ mutatis vestibus veniunt ad monasterium, intelligit cas quæ mutatis vestibus veniunt ad monasterium, intelligit cas quæ mutatis vestibus in domibus convertuntur sive sanctimoniales flunt, de qui lus conc. Aurelian. v, can. 19. Idem etiam decernit Tetradius, cap. 1 Regulæ: « Vestimenta vero laica non ei mutentur, nisi antea de facultate sua chartas venditionis esse sicut Dominus præcipit dicens, » etc. Sed hic locus etiam corruptus est aque etiam ita castigandus: Chartas donationis et venditionis faciat, sicut Dominus præcipit, etc.

1 De capillis illius in confessione mittatur. In pro-

1 De capillis illius in consessione mittatur. In professionis monastice testimonium. In Actis S. Guillelmi Gellonensis videmus barbam et comam depositam Deo consecrari: « Guillelmus comes auro textis depositis vestibus per Dei gratiam benedicitur, totus ille in eo sacer ordo perficitur; coma nobili, barba venerabili deposita, et Deo consecrata. »

m In confessione. Confessio est capsa seu tabernaculum ex auro, vel argento, et seu alia quavis rit, non excipiatur, nisi, ut superius diximus, chartas de eo quod proprium in sæculo habuerat, faciat,

pretiosa materia in honorem alicujus sancti fabricatum. Anastasius Bibliothecarius in Hilario papa: · Confessionem sancti Joannis Baptistæ fecit ex argento, quæ pensat libras centum. > Et paulo post : In oratorio sanctæ Crucis fecit confessionem, ubi lignum Dominicum posuit cum cruce aurea cum gemmis, quæ pensabat pondus librarum viginti. In Symmacho papa: « Fecit autem oratoria duo, S. Joannis Baptistæ, et sancti Joannis Evangelistæ, in quorum confessione arcus argenteos posuit pensantes libras triginta. In Sixto terrio: « Item fecit Sixtus episcopus confessionem beati Laurentii martyris cum columnis porphyreticis, et ornavit transennam et altire, et confessionem sancti Laurentii martyris de argento purissimo; » et innumeris prope ejusdem auctoris locis.

Qued si tonsuratus, a aut in habitu religioso vene- A ut nihil sibi reservet qued non a se alienet. Et id quod secum exhibuerit, totum b in potestatem abbatis tinnens exemplum Ananiæ et Saphiræ.

> Aut in habitu religioso. Si nempe monachatum ageret in ædibus suis, aut corte habitum puenitentis suscepisset. Nam hæc verba non intelliguntur de cœnobitis, qui chartas donationum facere non poterant migrando de uno monasterio ad alterum. Quod autem nonaulli vitam monachicam in suis domibus agerent, patet ex epist. 24 Sidonii, lib. iv : « Cum surgeremus percontor astantes quod genus vitæ de tribus arripuisset ordinibus, monachum ageret, an clericum, pœnitentemne ? (Ibi agitur de Maximo pa-latino, qui conversus vitam sanctam in suis ædibus agebat; et frustra an monachum ageret, interrosset, nisi etiam aliqui in suis ædibus vitam tunc ducerent monachicam.

b In potes: atem abbatis. Deest verbum consignet,

B vel quid simile.

### CAPUT LXVI.

### DE FILIIS NOBILIUM ET PAUPERUM QUI OFFERUNTUR.

#### § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

- Si quis forte de nobilibus offert filium suum Deo in monasterio, si ipse puer minore ætate est, b parentes ejus faciant petitionem, quam supra diximus,
- · Si quis sorte de nobilibus offert filium suum. Hujus oblationis mentio fit in Chron. Novalegiensi, in petitione Widilonis suum filium offerentis tempore Caroli Magni: « Dum legaliter sancitum antiquitus teneatur et cautum cum oblationibus Domino parentes suos tradere filios in templo feliciter servi-

b Parentes. Id est, pater et mater, et non alil.

Vide Petrum Blæsensem, ep. 54.

- Et cum oblatione ipsam petitionem et manum pueri, etc. Id videtur in eadem petitione Widilonis: · Ideirco ego Widilo hune filium nostrum Ambluffum çum oblatione in manu altaris palla manu mea involutis ad nomen S. Petri et S. Andreæ cæterorumque sanctorum, quorum reliquiæ bic continentur, et tibi Warnari præsenti decano ad vicem domni Witgari episcopi, seu et Richarii præpositi trado coram testibus regulariter permansurum. > — Cum oblatione. Hac oblatio erat hostia cum vino in calice, ut habe-tur in Constitutionibus Lantfranci, cap. 18: « Offerendus puer facta prius corona manibus portans ho tiam et calicem cum vino, sicut mos est, ) etc. Sed hic mos non ubique viguit; nam in monasterio Eremi S. Mariæ in Helvetiis puer ferebat hostiam in mappula, et vinum in ampulla, ut scribit Ru- D tharms ejusdem cœnobii monachus, in hoc caput: Debet ponere in dextra manu filii sui oblatam cum mappula, in sinistra autem ampullam vini. > Et videtur Ruthardus bæc dicere juxta consuetudinem monasteriorum Germaniæ. Odlata est oblatio seu bostia, panis qui offertur in missa. Antiqua syuodus, quæ videtur celebrata sub S. Udalrico episcopo Augustano, constitutione 19, « Calic-m et oblatam recta eruce signate. > Gracis προσφορά. Sed locus synodi intelligitur de hostia tam consecrata quam nondum consecrata, locus S. Benedicti, ut et Lantfranci
- et Ruthardi, de hostia non consecrata.

  d Palla altaris. Soteris papæ decreto (Dist. 25, c. 26) prohibetur sacratis Deo feminis et monachabus sacratas pallas tangere, ac proinde minus lici-tum laicis, seu viris, seu mulieribus, et synodi Antissiodorensis, can. 37: (Non licet mulieri manum suam ad pallas Deminicas mittere. , Itaque cum S.

- e et cum oblatione ipsam petitionem et manum pueri involvant in d palla altaris, et sic eum offerant. • De rebus autem suis, aut in præsenti petitione promittant sub jurejurando, quia nunquam per se, nunquam
- P. Benedictus permittat pnero et ejus parentibus tangere pallam altaris, videtur palla altaris esse quid distinctum a sacratis seu Dominicis pallis, quæ, ut arbitror, sunt linteum illud sacratum quod corporale vulgo dictum supponitur corpori Dominico; sed palla altaris est illud velamen quo velatur altare, sive sit lineum, sive sericum; que quidem palla altaris distinguuntur a corporali, ut videre est in concilio Meldensi, apud Burchardum lib. 1v, cap. 13: « Similiter ad corporale lavandum, et ad pallas al-taris propria vasa habeantur, in quibus nibil aliud flat; ) et in synodo Arvernensi, can. 7, ubi opertorium Dominici corporis, quod est corporale, distin-guitur a palla altaris: « De opertorio Dominici corporis, seu palla altaris nunquam sacerdotis corpus, dum ad tumulum evebitur, obtegatur. > Et recté corporale dici potest opertorium Dominici corporis, quia olim sacrosanctum Domini corpus illo operiebatur in altari. Rupert., lib. 11 de divinis Officiis, eap. 23, · Sacrosanctum Domini corpus lineo corporali superpositum obtegitur. > Eadem differentia videtur in concilio Rhemensi apud Burchardum lib. 111, cap. 97. Observandum est ut mensa Christi. id est, altare, ubi corpus Dominicum consecratur... cum omni veneratione honoretur, et mundissimis linteis et pallis diligentissime, conperiatur. > Et apud eumdem, cap. seq., in codem concilio: « Corporale super quod sacra oblatio immolatur, ex muncissimo et purissimo linteo sit. > Huic nostræ explicationi favet Lantfrancus constitutione supra citata: Involvant prædicti parentes manus (lege manum) pueri in palla, qua altare coopertum est, et cujus pars anterius pendet. . Sed discrepat Ruthardus, qui scribit pallam altaris dici mappulam cum qua puer offert eblationem. Sed id probandum esset. Hujus tamen ritus rationem affert, quia pannus altaris sacratus erat; sed hoc peculiare erat huic monasterio et nonnullis aliis.
- · De rebus autem suis aut in præsenti petitions promittant, etc. Ita in citata petitione Widilonis: « Et ut hæc nostra traditio inconvulsa permaneat, promitto cum jurcjurando coram Deo et angelis ejus, quis nunquam per me, nunquam per suspectam

quando dent aut tribuant occasionem habendi : vel certe si hoc facere noluerint, et aliquid offerre voluerint in eleemosyna monasterio pro mercede sua, fa-

personam, nec quolibet modo per rerum mearum facultates aliquando egrediendi de monasterio tribuam occasionem. >

a Per suffectam personam. Recta lectio et habetur in codicibus mss. SS. Germani Far. et Vict., cum editione Coloniensi, S. Dunstano et Smaragdo, tam in textu quam in formula petitionis, quam profert, hancque vocem explicat : « Suffecta persona dicitur supposita, vel subrogata; suffectus dicitur in loco alterius suppositus. Favet Lantsrancus constitutione citata , cum ait : « Quo facto, præfati parentes coram Deo et sanctis ejus statim promittant, quod per se, aut a se suppositam personam susceptum ordinem puer nunquam relinquet : neque se ei scienter aliquid daturos, unde puer (quod absit) perire possit. Dbi B το suffectam explicavit per το suppositam. Turrecremata, Chron. Novalegiense, et vulgatæ editiones legunt, suspectam, sed hæc mihi valde suspecta lectio: quasi vero nihil possit dari puero, quam per suspectam personam? Suffecta ergo persona est vicaria supposita, subrogata. Novella 38 Theodosii: · Si propriæ non compleverit onera civitatis universa, per suffectum reddere compellatur. >

b Usufructuario. Smaragdus legit, usu fructuum,

et ita explicat: Usu fructuum dicit quod non dicimus usum fructuarium. Editio Colinzei legit, usufructu. Vulgo tamen legitur, usufructuario, id est usufructu. Ita loquitur S. Gregorius papa lib. 11, epist. 9: c Retento sibi usufructuario diebus vitæ suæ. > Quidam legunt divisim, usu fructuario, alii conjunctim uno vocabulo, ut nomen sit neutrius generis; ita Ruthardus: « Ut dum ego vixero, ejus portionis usufructuarium habeam; » ab adjectivo, usufructuarius, factum substantivum : quo adjectivo utitur Marcul- C phus, form. 25, Pater facultatum filii integram

usufructuario jure vindicet portionem. >

Suspicio. Facultatum, quas in sæculo esset ha-

d Per quam deceptus perire possit. Ex his verbis satis constat pueros seu infantes oblatos a parentibus astringi perpetuo monachatui, nec posse hunc statum repudiare sive ante pubertatis annos, sive post. Et hæc antiqua fuit praxis Ecclesiæ et monasteriorum. Id patet ex formula petitionis apud Sma-ragdum : « Idcirco hunc filium nostrum N. cum oblatione in manu, atque petitione, altaris palla omnibus involutis, ad nomen sanctorum quorum hic reliquiæ continentur, et abbatis, trado coram testibus regulariter permansurum, ita ut ab hac die jam non liceat illi collum de sub jugo regulæ excu-tere, , etc. Idem habetur in petitione Widilonis supra citata. Quæ quidem verba nugatoria essent, si ex formula petitionis quam profert Ruthardus in hoc Regulæ caput, « Promitto ego ille coram Deo et sanctis ejus pro filio meo de stabilitate sua, et conversione morum, atque obedientia. > Ibi vovetur sine restrictione et conditione, quæ tamen in re tam necessaria et tanti ponderis exprimenda esset: præsertim cum in voto solemni conceptis verbis exprimendo nihil sit in animo retinendum quod ore non proferatur. Præterea votum stabilitatis non est ad paucos annos, sed ad vitam, ut supra explicatum est. His dictis ex eodem Ruthardo postea dicebat pater : c Promitto per viventem in sæcula quia nunquam do illi hæreditatem suam, aut aliquid quidquam; sed exhæredo illum ab omni mea hæreditate, ut exhæres sit in perpetuum : ita ut per nullum ingenium possit quærere hæreditatem meam. , Quæ quidem verba omnem explodunt explicationem;

• per suffectam personam, nec quolibet modo, ei ali- A ciant ex rebus quas dare voluerint, monasterio denationem, reservato sibi (si ita voluerint) b usufructuario. Atque ita omnia observantur, ut'nulla e suspicio remaneat puero, d per quam deceptus perire possit

nisi dicamus patrem offerendo filium, Deo et sanctis ejus in testimonium adhibitis, coram sacro al-tari nugari velle, imo pejerare. Id cautum est concilii Toletani ıv can. 48: « Monachum aut paterna devotio, aut propria professio facit : quidquid horum fuerit alligatum, tenebit; proinde his ad mundum revertendi intercludimus aditum, et omnes ad sæculum interdicimus regressus. > Vulgo respon-detur loqui concilium de pueris qui sunt adhuc impuberes, quod tunc non liceat eis excutere jugum sibi a parentibus impositum, non vero de puberibus, qui postea possunt hoc jugum deponere. Sed hæc solutio nulla est. Nam qui proprio arbitratu profite-tur religionem, nunquam debet in mundum regredi, ergo, nec is qui paterna devotione offertur. Probatur. Ideo qui proprio arbitrio profitetur, nunquam potest in mundum regredi, quia ex præfato conci-lio monachus est; sed qui paterna devotione offertur, ex eodem concilio monachus est: Monachus aut paterna devotio aut propria professio facit. Ergo ei qui offertur a parentibus per hoc concilii decretum nunquam licebit a monasterio recedere, et jugum sibi a parentibus impositum excutere. Ita etiam statuit S. Isidorus hic citatus a nostro auctore et a Smaragdo, et relatus 20, qu. 1, c. Quicunque: Quicunque a parentibus propriis monasterio fuerit delegatus, noverit se ibi perpetuo permansurum. > Eadem causa, qu. 3, cap. 4, agitur de quodam Lamberto, qui invitus inter octavum et decimum annum cuculla a patre indutus fuerat, nec multo post habitum monachicum acceperat ab episcopo, etiam invitus : qui cum vellet reclamantibus fratri-bus adire hæreditatem, papam convenit, ab eoque dispensari petiit, quod facile obtinuit, patre, qui jam nuntium mundo remiserat, sub jurejurando ob-testante quod eum invitum cuculla induisset, nec manum ejus palla altaris involvisset, nulla ab abbate benedictione percepta. Hæc tota dispensationis causa, non minor ætas. Si igitur hic Lambertus, nullum ponens obicem, fuisset solemni ritu a patre oblatus, manu ejus pallæ altaris involuta et abbatis benedictione percepta, non fuisset dispensatus; ac proinde post pubertatis annos non potuisset legitimam dispensationem postulare. Id etiam clare constat ex conc. Tolet. 11, cap. 6: « Ideoque si in qualibet minori ætate, vel religionis tonsuram, vel religioni debitam vestem in utroque sexu filiis, aut unus, aut ambo parentes dederint : certe vel nolentibus, aut nescientibus esse susceptam, et non mox visam in filiis abdicaverint, sed vel coram se, vel coram Ecclesia palamque in conventu eosdem filios talia habere permiserint, ad sæcularem reverti habitum pueri oblati tenerentur remanere in monasterio D quandoque penitus non licebit, > etc.; ubi hæc tantum usque ad annos pubertatis. Et clarius patet posteriora verha satis indicant non licere ejusmodi pueris post pubertatem ad sæculum redire, et satis explicant mentem concilii Toletani iv supra citati. Et cap. q. 1 ejusdem causæ : Quem progenitores ad monasterium tradiderunt, et in ecclesia corpit canere et legere, nec uxorem ducere, nec monasterium deserere poterit; sed si discesserit, reducatur; si tonsuram dimiserit, rursus tondeatur; uxorem si usurpaverit, dimittere compellatur. Duæ profecto de his qui pubertatis annos excesserunt intelligenda sunt, cum sit inusitatum pueros ante pubertatem relicto monasterio ducere uxores. Sed esto quod ejusmodi matrimonium sit ante pubertatis annos ab ejusmodi pueris contractum, tamen ex citato canone sequitur ejusmodi pueros esse religioni per-petuæ astrictos, cum ejusmodi canon jubeat boc matrimonium dirimi ; quod non posset fieri, si pueri a parentibus oblati perpetuze religioni non esĒ

(quod absit), quod experientia didicimus. Similiter A autem et pauperiores faciant. Qui vero ex toto nihil habent, similiter petitionem faciant, et cum oblatione offerant filium suum a coram testibus.

sent obnoxii. Probatur, quia ejusmodi oblatio minus obligaret pueros oblatos quam votum simplex religionis et castitatis; sed hæc vota etsi impediunt matrimonium contrahendum, non tamen dirimunt contractum; igitur ejusmodi oblatio, quæ juxta adversarios non astringit perpetuæ religioni, non posset dirimere contractum matrimonium, licet impediret coutrahendum. Probatur major, quia prædicta vota perpetuo obligant, sed ejusmodi oblatio, juxta adversarios, non perpetuo obligat, ergo minus quam ejusmodi vota. Sed nostra assertio maxime probatur ex cap. 2, qu. 1, ejusdem causæ, ubi Gregorius III papa S. Bonifacio sciscitanti an pueri ejusmodi possint post annos pubertatis egredi mo- B nasterio, et uxorem ducere, sic respondet : « Addidisti adhuc quod si pater vel mater filium vel filiam intra septa monasterii in infantiæ annis sub regulari tradiderit disciplina, utrum liceat eis postquam pubertatis impleverint annos egredi et matrimonio copulari : hoc omnino evitamus, quia nefas est ut oblatis a parentibus Deo filiis voluptatis frena laxentur. > Ubi vides hanc solam et unicam rationem cur non debeant ejusmodi pueri ad mundum redire post pubertatis annos, quia Deo oblati sunt a parentihus, non vero, quod manendo in monasterio usque ad annum decimum quartum sine ulla ejusmodi status reclamatione pueri oblati censeantur tacite ratam habere ejusmodi oblationem de se a parentibus factam, ut nonnulli respondent. Quod non multum favet ipsis pueris oblatis: nam aut sorte, ut primum ad hunc annum pervenerunt, ætatem suam nesciunt, aut non cogitant de ratificanda ipsa oblatione. Et sane dandum esset eis aliquod deliberandi spatium unius anni, aut aliquot mensium. Et C durius cum illis agitur, si pridie quam attigerint decimum quartum annum nullo modo obligati per-petuo manere, postera die obligentur. Quid, si uno aut altero mense, si quindecim vel octo diebus duntaxat oblati fuerint a parentibus ante annum ætatis decimum quartum, quomodo ratam habebunt ejusmodi oblationem, cui tam brevi spatio temporis ad deliberandum concesso obstringi necesse erit, cum adultis annus integer concedatur?

Huic nostræ opinioni vulgo opponitur decretum Marcelli papæ, quod habetur 20, qu. 1, cap. 10, ubi permittitur pueris anno ætatis decimo quinto hujuscemodi parentum oblationem aut confirmare, aut rescindere. Sed hoc decretum non adeo certum est, cui palea præfigitur, ut etiam ipse glossæ auctor testatur; et merito quidem : quia cum tunc rari essent monachi, atque illi in solitudinibus vitam durissimam agerent, non est credibile tempore hujus Marcelli papæ puerorum oblationem in usu fuisse; D maxime cum nihil de ea ante tempora S. Benedicti, aut saltem S. Leonis primi, qui agit de puellis obla-

tis a parentibus, legatur.

Objicitur etiam non esse probabile tale jus suisse parentum in liberos, et hoc adversari sacræ Scripturæ. Sed dico hoc jus esse a naturali potestate quam habent parentes in liberos, qui possunt etiam eos vendere necessitatis causa, ergo etiam devotionis causa Deo offerre in perpetuum ejus obsequium, tam pro salute sua quam liberorum, modo id fiat pura intentione et devotione. Et hæc oblatio summæ est virtutis, quæ vincit amorem naturalem parentum in liberos, et etiam desiderium naturale pro-pagandæ familiæ suæ, maxime cum uno oblato cæteri superstites possint sine liberis mortem obire : et etiam solatii, quod parentes possent ex ejusmodi oblatis percipere, quo tamen privantur illos Deo sponte offerendo. Quapropter non est dublum quin § II. — Ex Regula' sancti Basilii.

Interrog. b Ex qua ætate oportet nosmetipsos offerre Deo, vel c virginitatis professionem quando oportet firmam vel stabilem judicari? - Resp. Dicente

hæc oblatio sit Deo gratissima et acceptissima, cujus gratia tum parentes, tum liheros summis beueficiis cumulat Deus et ditat; maxime liberos, ut possint onera æquo animo ferre vitæ monasticæ, quæ leviora sunt jugo servitutis, quod tamen possunt liberis suis parentes imponere, ut in confesso est apud omnes: Jugum enim Christi suave est et onus leve, maxime ipsis pueris, qui nullis vitiis conspurcati sunt, nulla prava consuetudine corrupti, ab ineunte pueritia bonis monachorum exemplis imbuti, piis institutionibus et præceptis informati, sæculi et vanitatum ejus, ac deliciarum penitus ignari; præsertim antiquis illis temporibus, cum rara essent in urbibus monasteria, raro sæculares ad monasteria accederent, et rarius monachi suis asceteriis egrederentur. Neque his adversatur sacra Scriptura, et, si quæ testimonia proferri possunt, ea sunt de adultis, et juxta communem usum hominum intelligenda. Neque etiam obstat id quod objicitur de sponsalibus, quæ facta a parentibus nomine filii, ab eo possunt rescindi. Nam aliud est filium alicui puellæ despondere, aliud est eum Deo offerre: et status matrimonii, licet de bonis sit, non est tamen de optimis et perfectis, ut loquuntur : at status religionis est de optimis et perfectis. Deinde onus matrimonii gravius est jugo religionis: id experimento norunt qui cum mala muliere con-juncti sunt. Nec etiam cap. Firma nostræ sententiæ adversatur. Nam ibi agitur de his qui proprio voluntatis arbitrio vovent, non vero de his qui a parenti-bus offeruntur, ut ubi recte explicat Gratianus. Sed postea ejusmodi oblationes abrogatæ sunt cap. Cum simus, de regularibus.

· Coram testibus. In petitione nobilium et pauperum nulla fit mentio testium, sed tantum in petitione eorum qui nihil habent omnino. Tamen in antiquis petitionum formulis, quæ generaliter tam de nobilibus, quam de his qui nihil habent omnino sunt, testes adhiberi videmus, ut apud Smaragdum hoc loco: « Et ut hæc petitio firma permaneat, manu nostra eam firmamus, et testibus roborandam tradidimus. Id videtur etiam in petitione Widilonis nobilis viri: Trado coram testibus regulariter permansurum. > Et statuitur Add. 1 Capitul. Lud. imp., tit. 36: ( Ut puerum pater et mater tempore oblationis offerant altari, et petitionem pro co coram laicis testibus faciant, > et hoc decretum generale est. Id etiam constat ex Ruthardo, cum agit de ritu puerorum offerendorum indifferenter, sive illi sint nobiles, sive pauperes, aut nihil omnino habeant : . Ille debet respondere dicens : Volo tradere filium meum Deo omnipotenti ad serviendum sibi in hoc monasterio. > Et paulo post : « Deinde debet dicere abbas testibus: Auditis, fratres, et videtis, quid iste dicat; illi debent dicere: Audimus et videmus. > Itaque hæc verba, coram testibus, referun-tur etiam ad nobiles et ad pauperes. Adhibentur au tem testes, ne forte parentes liberos repetant aut

pueri reclament.

b Ex qua ætate, etc. Habetur apud S. Basilium, interr. 15 Regul. fusius disput., et apud Rufinum,

cap. 8, sed contractum.

• Virginitatis professionem. Erat hoc unicum olim apud Græcos vitæ monasticæ votum παρθενίας, id est, virginitatis, ut vocat S. Basilius hac interrogatione, in junioribus quidem; ἀγαμίας, id est, cœlibatus, in his qui thorum olim experti sunt, apud eumdem in epist. 2, ad Amphilochium, can 19: Virorum autem professionem non novimus præter eos qui seipsos monachorum ordini addixerunt, οί κατά το σιωπώμενον δοκούσι παραδεδέχθαι τίν

et apostolo Paulo collaudante eum qui ab infantia sacras litteras didicisset (II Tim. 111); et rursum præcipiente educari fflios in doctrina et correctione Domini (Eph. v1). A Firma tamen tunc erit professio virginitatis, ex quo adulta jam ætas esse cœperit, et ea quæ solet nuptiis apta deputari ac perfecta. Oportet tamen infantes voluntate et consensu parentum, imo ab ipsis parentibus oblatos sub testimonio plurimorum suscipi, ut omnis occasio maledicti gratia excludatur hominum pessimorum. Adhiberi autem eis oportet summam diligentiam, quo possint ad omne virtutis exercitium probabiliter institui, tam in verbo quam intellectu et opere. Quidquid in tenero et parvo quis inseruerit, firmius et tenacius in posterum conservabit. Injungenda est B ergo infantium cura his qui ante omnia in virtute patientiæ documenta sui probabiliter præbuerint, qui possint pro merito delicti et ætatis singulis quibusque etiam correptionis adhibere mensuram, et qui servent eos primo omnium a sermonibus otiosis, et ab iracundia, atque ab incitamentis gulæ, et a cunctis indecentibus et inordinatis motibus. Si vero cum ætatis augmento nullus in eis deprehenditur profectus industrius, sed vaga mens et animus cassus, etiam post instituta probabilia, infructuosus permanserit, hujuscemodi abjici oportet, et maxime

Ayaulav. x. τ. λ., id est, Qui tacite videntur celibatum admisisse, etc. Et in Admonitionibus idem Basisius mentionem facit voti virginitatis: c Si ad feminarum domus accesserit clericus aut monachus, C et virgo patiatur hujuscemodi introire ad se, statim immutant pristinam dignitatem, et quod Deo polieiti sunt, sua voluntate amittunt. Nee enim poterunt hujusmodi mansionem in se Deo præparare, sed dissolvuntur ut lignum aridum. Nunquid virgimitatem Dominus ah aliquo extorquet invite?

a Firma tamen erit professio virginitatis, etc. Hic textus profertur a Gratiano, 20, qu. 1, cap. 2, ex nona synodo; sed ibi non reperitur. S. Basilius hoc loco professionem adulta ætate faciendam e-se præeipit; epist. 2, ad Amphilochium, can. 7, ætatem professioni isoneam determinat, docetque votum virginitatis emittendum esse supra annum decimum sextum aut decimum septimum. Verum concilium Trollense, can. 40, permisit professionem fieri an: o metatis decimo, non antea: "Εστω τοινυν ὁ μέλλων μοναχικόν υπέρχεσθοι ζυγόν, ούχ ήττων ή δεκαετής, id est, Qui ergo monachicum sunt jugum, non sit minor decem annis. > Agit concilium de monachica D professione, aitque votum non esse differendum ad ætatem a S. Basilio præscriptam, imo accelerandum, quia Ecclesia Dei firmior est et robustior. Sed utramque æratem amplectitur novella sexta Leonis imperatoris : « Itaque que magnus iste et admirandus decrevit Basilius, ut videlicet qui monachicum habitum ambiunt decimo sexto primem ae decimo septimo ætatis anno digni illi habeantur, quæque sancia sexta mandat synodus anno decimo, qui ejusmodi vitam capesserent, suscipiendos esse, neveris. Hee cum sanctissime patriarcha Deique amantissimis metropolitanis diligenter expendentes, neutram sacrarum legum duximus esse contemnendam. Sed contra ad utramcunque tempus religioso habitu, qui illam vitam sumere enpiunt, dignos haberi jubemus. Videndus Theodorus Balsamon in canonem citatum. Hae ideo instituta sunt quia bonum est viro portare jugum ab adolescentia sua.

Domino: Statte infantes venure ad me (Math. xix), A cum juvenilis fervor rudem lacessit etatem. Eorum et apostolo Paulo collaudante eum qui ab infantia sacras litteras didicisset (II Tim. 111); et rursum precipiente educarl fflios in doctrina et correctione Domini (Eph. v1). A Firma tamen tunc erit professio virginitatis, ex quo adulta jam etas esse coeperit, et ea que solet nuptiis apta deputari ac perfecta. Oportet tamen infantes voluntate et consensu parentum, imo ab ipsis parentibus oblatos sub restimonio plurimorum suscipi, ut omnis occasio maledicti gratia excludatur hominum pessimorum. Adhiberi autem eis oportet summam diligentiam, quo possint ad omne virtutis exercitium probabiliter

#### § III. — Ex Regula sancti stdori.

<sup>e</sup> Quicunque a parentibus propriis in monasterio fuerit delegatus, noverit se ibi perpetuo permansurum. Nam Anna Samuel puerum natum et ablactatum Deo <sup>d</sup> pietate, qua voverat, obtulit; quique in ministerio templi, quo a matre fuerat <sup>e</sup> functus, permansit, et ubi constitutus est, deservivit (*I Reg.* 1).

# § IV. — Ex Regula sancti Aureliani Episcopi (cap. 46).

f Qui vero minoris ætatis sunt, aut vivis parentibus in monasterio ingrediuntur, <sup>8</sup> chartas tunc facere compellantur, <sup>h</sup> quando ætate probati fue-

Flos ætatis Deo consecratus odorem spirat seavierem. Postea statutum est ut nemo ante annum decimum quartum vitæ religiosæ professione solemni astri: geretor, ut habetur cap. Ad nostram, de Regularibus, etc. Sed tandem propter abusum multorum, qui avaritia ducti liberos suos monasteriis obtrudunt invitos, qui a fratrum consortio, ut verbis Majoriani imperatoris utar (Nov. 8), parricidali quodammodo arte subtrahuntur, ne patris matrisque congrua largitione, aut eorum æqua cum reliquis fitiis successione potiantur, sacrum concilium Tridentinum sanxit (Sess. 25, cap. 15) ne quis ante decimum sextum ætatis annum expletum ad professionem religiosam admittatur.

b Quod est confessionis suæ pactum cum professi sunt. Locus corruptus. Lege, ut apud Rufinum : Et

prosessionis sua pactum transgressi sunt.

c Quicunque a parentibus, etc. Hac non reperiuntur in Regula S. Isidori excusa. Referentur 20, qu. 1, cap. Quicunque, sine ulla libri aut capitis citatione. Referentur etiana a Smaragdo, sed ex nostro auctore sumpsit.

d Pietate, qua voverat, obtulit. In causa citata, et apud Smaragdum legitur tantum, cum pietate ab-

tulit.

e Functus. Ita apud Smaragdum; sed in causa

citata legitur, deputatus, rectius.

f Qui vero, etc. Hoe capitulum desideratur in cod. Vind., quod quidem sumptum est ex Regula S. Cæsarii, cap. 4: « Illæ vero quæ adhue vivis parentibus substantiam suam in potestate hubere non possunt, aut adhue minoris ætalis sunt, chartas tunc facere non compellantur; quando res parentum in potestate habuerint, aut ad legitimam ætatem pe venerint. » Ubi lege, sed quando, etc. Idem præcipit Tetradius, sen Teridius cap. 1 Regulæ: « Si vero pater aut mater ejus vivat, et non habet potestatem faciendi (chartas), si migraverint, cogantur facere. »

6 Chartas. Donationum.

Luando atale probati sucrint. Id est, quando

rint, a aut res parentum in potestate habuerint. A sequi Christum non potest, dum non potest duolus

#### § V. — Item (cap. 47).

b Minori ætate non excipiantur in monasterio, nisi ab annis decem, aut duodecim; qui et nutriri non egeant, et cavere noverint culpas.

### & VI. - Ex Regula Magistri. · Cum alicujus nobilis filius propter Dei servitium

in monasterium voluerit convolare, non priva suscipiatur, nisi, ut diximus, omnem a se obedientiam promisent implendam. Deinde d conveniant ejus parentes, ut et eorum quale sit votum agnoscatur de eo. Quod si contrarii exstiterint interim usque ad vim pro eo Domino inferendam ad claustra monasterii, viudicetur, quem potest Dominus defendere gendum quam diaboli iniquitas ad lædendum. Quod si magis fuerint consentientes ejus voto parentes, convocatis eis ab abbate in monasterium, votum filii convertentis exquiratur ab eis, ut ab ipsis potius videatur devoveri vel offerri qui eum gennerunt. Cum ergo magis responderint parentes gratanter se velle adimplere quæ cupit, tunc dicat eis abbas: Equidem omnibus nobis unus ad omnia sufficit Deus; esed quia accedentibus ad divinum servitium, vel intrantibus in monasterium sæculi prius amputeter spes, f excarricato de se suarum onere facultatum, nullis ulterius sœculi laqueis irretitus, securus pergat, et solus ad Dominum : quia neme serviens Deo implicat se negotiis sæcularibus, ut ei placeat cui se probavit (II Tim. H, 4). Quia homo enustus auro C ztate competenti fuerint. Hzc constitutio non recedit a novella Leonis imperatoris sexta, qua prohibetur ne puer decimum ætatis annom agens monachus factus condat testamentum ante ætatem legitimam. Hæc autem ætas erat annus decimus quartus completus. Ulpianus, ff. leg. qua ætate, tit. Qui testa-menta condere possunt. Quod quidem de masculis intelligendum est, nam feminis olim concessum est condere testamentum anno duodecimo ætatis suæ completo. Ulp. it idem. Porro ex hoc S. Aureliani decreto planum est olim monachos defunctis parentibus non fuisse legitima sua exclusos. Id clarum est ex locis Cæsarii, Teridii, et novellæ paulo aute ci-talis, et 20, qu. 1, cap. Non liceat, ex novella. • Non liceat parentibus liberos, vel liberis parentes ab hæreditate sna repellere monachos factos, quamvis, dum laici suerant, in causam ingratitudinis in- la ms. Excarricare est onus ciderunt. Et Cod. l. 54, de Episcopis et Clericis, D onerare, ut supra notatum est. etc., statuitur ut parentes testamentum condentes necesse habeant liberis seu clericis seu monachis quadrantem relinquere; quod si non fecerint, locum esse ab intestato. Et Cod. Theod., lib. v, tit. 3, 1. Si quis episcopus, sancitur ut, si monachus aut monacha nullo condito testamento decesserit, bona quæ ad eum pertinent, monasterio cui fuerat destinatus omnifariam socientur, si nec ei parentes, vel liberi, vel agnati, vel cognati aut uxor exstiterint. Il etiam constat ex S. Salviano Massiliensi, qui lib. Iv ad Ecclesiam catholicam, fuse probat eos qui in monasteriis convertuntur, non esse a parentibus legi-tima sua spoliandos. Nec tamen poterant monachi pro arbitrio uti ejusmodi bonis, sed tenebantur ea factis chartis dare monasterio, aut pauperibus, aut ecclesiis. Quæ si monasterio dabant, vendebantur: et inde pecania facta pauperibus erogabatur, paucis nummis in subsidium fratrum sepositis. Non enim

dominis servire. Ipse vero bene servit Deo, qui voluerit illum in cœlis cum eo thesaurum possidere, quem non tinea comedit, neque fures effodiunt et furantur, dicente Domino in Evangelio: Nisi qui renuntiaverit omnibus quæ possidet, s non palest sequi me, el meus esse discipulus (Luc. xiv, 33. Quia, ut diximus, L homo onustus auro se jui Christum non potest, i in tantum ut admoneat Dominus in Evangelio quemdam sua sequentem vestigia dicens ei : Si vis persectus esse vade et vende omnia quæ habes; et veni, sequere me (Matth. xix). Unde contristatus ille propter multas divitias meruit hanc Dominica vocis audire sententiam: Facilius potest camelus per foramen acus transire, quam intrare posse propter se : quia fortior est dextera ejus ad prote- B divitem in regnum coelorum (Marc. x; Luc. xviii). Quos et sua sententia damnat Apostolus dicens: Namqui volunt divites fieri, incidunt in tentationem i et laqueos et desideria multa, que mergunt komines in interitum et perditionem. Radix omnium malorum est avaritia, quam quidam appetentes a fide exciderunt, et inseruerunt se doloribus multis (I Tim. v1). Videtis ergo, quia nec sequi Deum potest qui in secono quæ possidet bona sua non vult relinquere, necamare poterit Deum qui divitias suas voluerit non odire. k Quia non tanta, vel talia, qualia pro Doo contemnuntur, nevit Deus retribuere his qui pauperes se faciunt propter eum, insuper ad fruendum in æternum ipsam vitam eis tribuit sempiternam. Non ideo Deus quærit rebus vestris vos exui, ut aliquid exinde ipse juvetur, aut vestra paupertate gauaccumulandis possessionibus animum appellabant,

> fere universum orbem sibi-comparassent. a Aut res, etc. Particula aut sumitur copulative. b Minori etate non excipiantur nisi ab annis decem. Juxta concilium et novellam præsata. Tamen S. Cæsarins Arelatensis, cap. 5 Regulæ infantulas parvulas ab annis sex aut septem recipi permittit.

> alioqui ejusmodi testamentis seu chartis donationum

· Cum alicujus nobilis filius, etc. Hæc habentur in

Reg. ms. cod. Corb., cap. 91.

d Conveniant. In Reg. ms., conveniantur, rectius.
Sed quia accedentibus. Ita in Reg. ms. Verum particula sed videtur redundare, et to quia referendum a ! superiora, hoc modo : Equidem quia omnibus nobis unus ad omnia sufficit Deus, accedentibus, etc.

f Excurricato. Lege: Et excarricato, ut in Regula ms. Excarricare est onus deponere; carricare

8 Non potes: sequi me. Ita in Reg. ms., quæ tamen non repériuatur in textu evangelico; sed addita sunt potius ex Christi sensu quam ex Evangelii tex.u

h Homo onustus auro Christum sequi non potest. S. Hieronymus in epist. ad Hellodorum: ( Vociferatur ille sape: Si quis vult post me venire abneget semetipsum, et tollat crucem suam, et sequatur me; et ego onustus auro arbitror me Christum sequi.

i In tantum ut. Id est, ita ut.

i Et laqueos. I ad Tim. vi. Ita in Reg. ms. In com-muni versione: Et in laqueum diaboli. In textu Græco, και παγίδα, tantum, id est, et laqueum.

k Quia non tanta vel talia, etc. Sensus est: Non talia reddit Christus, qualia pro eo contemnuntur. id est, non eadem vel æqualia reddit iis quæ pro co spernuntur; sed longe majora et præstautur; insuper et vitam æternam.

deat, vestraque indigentia gratuletur; a sed ut eun- A impedimento ejus quam de anima cogitate. Itaque tibus vobis ad eum ejus divitias sempiternas desiderantes momentanea sæculi [b per] impedimenta, cum sibi vestros occupant cogitatus de anima vestra nunquam vos faciant cogitare, vel de morte, o ut possitis esse solliciti, det post dies vestros in extremo vitæ termino per negligentiam definitos, relictis omnibus sæculi de quibus cogitabatis, ultima mortis ratio in judicio vobis cum solis peccatis occurrat, nihil aliud nisi pœnas perpetuas habituri, et tunc vos in æternum incipiat pœnitere; cum ipsius pœnitentiæ non poteritis merito invenire remedium. Unde nobis clamat merito Scriptura: • Currite, dum licentiæ ad providendum vobis lumen habetis, ne ad discutiendam negligentiam tenebræ vobis mortis occurrant (Joan. xII). Quid ergo si aliquis ita accedat ad Dominum, B nibus pauperibus vel indigentibus erogetur; alian ut a divitiarum suarum avaritia non recedat, hos tales superius dixit Apostolus non posse in hoc quod Deo cupiebant permanere, et tota facultate a fide posse discedere, quibus de sæculo remanet quod amatur. Ita enim nos considerantes, o parentes, juste vobis secundum Deum pro vestro filio suademus, 5 ut si filium vestrum digne Deo capitis offerre, a sæculo eum prius exuite. Quod si aliquid apud vos ei a sæculo remanserit conservandum, habebit aliquando titillationem diabolici desiderii, sicut canis h delectatur ad suum redire vomitum; i et posita manu super aratrum respiciens retro non sit aptus regno cœlorum, i relicto quandoque monasterio securus de portione sua ei servata a vobis, cupiens in sæcularem domum vestram reverti, fra- C tribus suis volens esse rohæres [k in] suarum redire incipiat sponsus et dominus facultatum, et pristinis restitutus deliciis et pompis non aliud desideraturus quam nuptias. Ergo, sicut superius diximus, si digne eum vultis Deo offerre, de auferendo prius

a Sed ut euntibus vobis. Particula ut, hoc est rò quod.

 Per impedimenta. Particula per redundat.
 Ut possitis esse solliciti. De vestra salute videlicet. Addidi particulam ut, quæ deesse videtur.

d Et post dies vestros. Adject præpositionem post, quæ desiderabatur.

e Currite dum licentiæ ad providendum, etc. Ita in Reg. ms.; sed legendum: Currite dum licentiam, etc. Locus habetur Joan. xII: Ambulate, dum lucem habetis, ut non vos tenebræ comprehendant. Sed Magister potius hic paraphrasim posuit, quam textum. D

' Quod Deo cupiebant. Lege: Quod de Deo cu-

piebant.

8 Ut si. Pro quod si, ut supra.

h Delectatur. Lege: Qui delectatur.

Et posita. Lege: Ut posita. Relicto. Lege : Et relicto.

k In suarum. Particula in redundat.

1 Promissione. Lege : Permissione, ut in Reg. ms. m Vos tangit de ea. Id est, vestra res est de ea disponere.

n Immanitatem. Lege: Inanitatem, id est, quia forte timetis, ne vestræ divitiæ minuantur, si inte-

gram portionem filio vestro conceditis.

 Exagiliario munus titulo derelinquat. Ita in Reg. nis. et cod. Vind. Apud Smaragdum, exagilario. Legendum tamen videtur exagellario, ab exagella, quæ est quoddam munus, seu legatum quod morituri amicis seu servis relinquunt. Id apparet ex hoc

audite vocem illius Domini, quam filius vester dicit se sequi, ipso dicente : Vende omnia que habes, e da pauperibus, et veni, sequere me, et habebis thesesrum in cœlo (Matth. x1x). Sed quia portio ejus adhee in vestra est potestate, et consensu vestro, rd 1 promissione magis videtur Deo offerri, m yos tangit de ea secundum Dominicam vocem, quam si vultis audire, pro filio vestro apud vos nihil remaneat in sæculo, nisi Deus. Quod si forte proper n immanitatem divitiarum vel amorem nutritz domi familiæ gravis vobis et minus dulcis hæc divias prz. ceptio convenit, audite Regulæ nostræ a Patribus salubre statutum consilium. De portione ejustres fiant æqualiter partes : una distributa abbatis mvobis vel fratribus suis pergens ille ad comutatum sanctorum o exagiliario munus titulo derelinquat; tertiam vero partem viatici sui utilitatem defent secum monasterii sanctorum usibus profutura. Quia quomodo filius vester omnibus in monsterio fratribus ad solatium vitæ portionem suam? onferat, dicente Apostolo de erogatione : Maximu d domesticos fidei (Gal. vi). Ita et universi monastri fratres suis singulis vicibus, prout quis habe, 🖼 hanc, ingredientes monasterium, deferunt forman filio vestro communiter cum omnibus profuturan. r Quod si utræque vobis graves sunt, ut nec Deum audiatis pauperibus erogando, et filii animam refimendo nec nostrum consilium a partibus dividendo, et auserendo ab eo sæcularem substantiam, vel nedum ac solum filium Deo t largite, ita ut jurejurasdo per sacrosancta Evangelia promittatis ei ukerius eum de vestra patrimonii substantia u nihil habere: ut firmiter jam perseverans in Domino, sciens se & sæculo nihil sperare cum se a vobis et ab eo vident

loco Ennodii in Vita S. Epiphanii Ticinensis: (Ravennam egressus est, et per omnes Æmiliæ civilates celer venit, tanquam ad sepulcri receptaculum properans: omnibus sacerdotibus in itinere polius munificus, communis, et affabilis, quasi etagellan relinquens, se ipso præstantior. Munus ergo etagellanis gellario titulo est quod datur nomine exagellæ, sen legati. Itaque hic puer monasterium ingressurus, mundo moriturus dividere debuisset fratribus suls partem suæ hæreditatis titulo exagellario, seu tanquam exagellam, quemadmodum S. Epiphanius sacerdotibus munificus morte impendente tanquam exagellam reliquit. Exagella videtur deduci a nomine exagium, Græce ξάγιον, ponderis quoddan genus, quod olim centesimam libræ partem complectebatur, postea septuagesimam secundam, ut doce Theodorus Balsamon in Canonem 17 synodi Nicenz.

P Conferat. Lege: Confert.

4 Ad hanc. Est hyberbaton, referendum ad to for-

Paud si utræque vobis graves sunt. Supp., condi-

tiones propositæ.

Partibus dividendo. Ita in Reg. ms., id est, in partes dividendo.

Largite. Id est, largimini; a largio, pro largio: de quo supra.

u Nihil habere. Id est, nihil habiturum, presens pro futuro; est enallage. Sæpe occurrit in hac Regula, quemadmodum interdura in Regula S. Benedicti. alienum, solummodo superna desideret. Quia hoc A contempsit, cum Dominum sibi fecit, quem nudus expedit animæ illius, ut a aut ordinatus a vobis vadat ad Dominum, aut pro eo exhæredatus a vobis solutus magis pergat ad Deum, clamans Deo, quem sequitur nudus : Tu, Domine, restitues mihi hæreditatem meam (Psat. xv). b Tantum est ut nihil habeat de sæculo qued, vivis vobis, mortuus de vestris facultatibus jam speret. Quia o cum semel crucifixus est mundus, denuo ad eo redelectari non debet. Nam si ex toto nihil de eo ordinare volueritis, causam ejus puto vobis divino reservari judicio: eum vero certissime sciatis plura a Domino d recipere quam

- · Ordinatus a vobis. Nempe data ei sua legitima, aut certe aliqua ejus parte.
  - Tantum est ut. Id est, modo, dummodo.
- c Cum semel. Lege: Cui semel, ut in Reg. ms. et B apud Smaragdum.

d Recipere. Pro recepturum.

- secutus est, debitorem. Recipiet enim in cœlis filius vester sine dubio, multa promittente ei Domino, dicens: Oui reliquerit aurum, argentum, aut possessiones, aut domos propter me, centuplum accipiet, et regnum Dei, insuper et vitam æternam (Matth. 'xix). Hæc audiens filius vester paratus est (si vultis) relinquere vobis totum ut apud Deum centuplum invenire valeat, quia de omnibus Dominus noster est nobis f idoneus. 8 Nam illi sufficit, cui ipse Dominus
- · Qui reliquerit aurum. Hæc omnia vocabula non sunt in Evangelio, sed proferuntur exposite et paraphrastice.

I doneus. 1a est, sufficiens.

5 Nam illi sufficit, etc. Lege, ut in Reg. ms. : Nam quid illi sufficit.

### CAPUT LXVII.

### DE SACERDOTIBUS QUI FORTE VOLUERINTIN MONASTERIO HABITARE.

#### § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

- Si quis de ordine sacerdotum in monasterio se suscipi rogaverit, non quidem citius ei assentiatur. b Tamen si omnino perstiterit in hac supplicatione, sciat se omnem Regulæ disciplinam servaturum. e Nec aliquid ei relaxabitur, ut sit sicut scriptum
- cerdotium longe præcellat monachatui, sacerdotibus tamen perfectioris vitæ aut pœnitentiæ cupidis pa-tuere semper claustra monachorum, ut præclare disputat Lupus abbas Ferrariensis, qui hunc Regulæ locum profert epist. 129 : « Verum ne nos magni facere videamur, B. Gregorius, cujus tanta in Ecclesia resplendet auctoritas, Patrem nostrum Benedictum commendat : Scripsit monachorum Regulam discretione præcipuam, sermone luculentam. Sanctus autem Benedictus sacerdotes suscipi in monasterium et posse, debere, ostendit, cum (quanquam non facilem) tamen eis promittit ingressum, et retinendi officii ex jussione abbatis præbet auctoritatem. Quod nullo modo faceret, si soli admittendi essent criminosi. Nam et eos interdum, sed difficillime, et vehementer compunctos recipimus. Venit enim homines querere et salvare quod perierat. Cum autem B. Gregorius Regulam S. Benedicti approbat, eadem autem Regula sacerdotes cum officio suscipiendos docet, nisi qui contentioso spiritu laboret, et susceptos jam inde ab initio nostri ordinis et esse integræ vitæ sacerdotes in monasterio minime dubitat. Id eis etiam per sacras synodos mox citandas licitum fuit. Rupertus libr. 111 in Regulam S. Benedicti hunc locum de episcopis interpretatur; potest etiam intelligi de presbyteris, imo et præcipue de illis.

b Tamen si omnino perstiterit, etc. Hic nulla mentio est annui tyrocinii seu novitiatus; quemadmodum ctiam nec paulo post, cum agitur de clericis : quia olim eo non indigebant, quippe qui viri maturi et gravitate morum conspicui essent. Et eorum ingenia et mores hospitalitatis tempore, aut duorum, vel sex ad summum mensium spatio satis explorari poterant. Vide superius annotata.

c Nec aliquid ci relaxabitur. Nempe de regulæ districtione, non de novitiatu. Il satis indicant præcedentia: Ét sciat se omnem Regulæ disciplinam servaturum. Unde bene sequitur: Nec aliquid ei relaxabiest: Amice, ad quid venisti (Matth. xx1)? Concedatur tamen ei d post abbatem stare, et benedicere, et o missas tenere, si tamen jusserit abbas : sin alias, nullatenus <sup>f</sup> aliqua præsumat, sciens se disciplinæ regulari subditum, et magis humilitatis exempla omnibus det. <sup>5</sup> Et, si forte ordinationis, aut alicujus

Si quis de ordine sacerdotum, etc. Quamvis sa- c tur; nempe de Regulæ disciplina, quoad vixerit in monasterio, non vero in novitiatu. Quia insulsum esset aliquem astringere Regulæ disciplinæ tantum pro eo tempore.

d Post abbatem stare. Ac proinde ante Præpositum et decanos, si non sint sacerdotes.

- · Missas tenere. Ita in omnibus codicibus inss. et apud Rupertum loco supra citato, Ruthardum, et Smaragdum, qui hanc lectionem servat etiam in Commentario. Huic rite conceditur et post abbatem stare, et benedicere, et missas tenere. Missas tenere est facere, celebrare, vulgo canere. Concilium Agathense can. 21: Clerici vero, si qui in festivitatibus quas supra diximus, in oratoriis, nisi jubente aut permittente episcopo, missas facere aut tenere vo-luerint, a communione pellantur. Dixit concilium τὸ clerici, quia complectitur unico decreto tam sacerdotes quam ministros. Unde in Arvernensi, can. 14, dicuntur presbyteri et diaconi divina celebrare inysteria: « Si quis ex presbyteris, aut diaconis, qui neque in civitate, neque in parochiis canonicus esse dignoscitur : sed in villulis habitans, in oratorio deserviens celebret divina mysteria. Presbyter offerendo, diaconus ministrando. Missas tenere est etiam eis interesse, eas audire, ut clarum est ex eodem conc. Agathensi can. 47 : « Missas die Dominico sæcularibus totas tenere speciali ordine præcipimus. > Et conc. Braccarensi primo, can. 16: Si quis feria quinta Paschali, quæ vocatur Cœna Domini, hora legitima post nonam jejunus in ecclesia missas non tenet, etc. > Sit ergo hæc indubitata lectio; quamvis, apud S. Dunstanum Turrecrematam et in vulgatis editionibus legatur : Missas canere: quod vix usitatum ante et circa tempora S. Benedicti repereris.
- f Aliqua præsumat. Supp., facere, quæ videlicet ad munus sacerdotale spectant.
- <sup>8</sup> Et, si forte ordinationis, aut alicujus rei causa fuerit in monasterio. Subaudi, exaltatus.

rei causa fuerit in monasterio, illum locum atten- A obtentu honoris de ratiociniis, vel dominatione, si dat, a quando ingressus est monasterium; non illum qui pro reverentia sacerdotti concessus est. b Clericorum autom si quis codem desiderio menasterio voluerit sociari, loco madiocri callocetur; et ipse tamen si promittat de observatione Regulæ, vel pro-

### § H. — Ex Regula Magistri (cap. 85).

· Peregrinorum loco habeantur sacerdotes, maxime quorum primatus et honor in Ecclesia continetur et militat. Qui si elegerint ut pro amore Dei vel propter disciplinam et mensuram sanctæ vitæ monasteriis habitent, in d solo [enim] nomine patres monașterii nuncupentur; et nihil aliud în monașteriis liceat, nisi orationes colligere et e signare. Aliud vero nihil aut præsumant, aut eis liceat; vel eliquid B ligiosorum testimonia i conventi ab abbate i n ordinationis, aut dominationis, aut dispensationis vindicent; sed omnem formam licentiæ, vel ordinandæ dominationis monasterii abbas, qui super gregem universum est ordinatus, cum Regula vindicet, vel defendat. Nam solo honoris nomine ideo statuimus eos patres monasterii appellare propter sacrationem sacordotti aut ordinationem. Et ne ipso

Quando ingressus est. Aprid Ruthardum legitur: Quem habuerat, quando ingressus est, recle. Quæ priora verba, quem habuerit, si non sunt ex S. Be-

nedicti textu, saltem subsudienda sant.

b Clericorum autem si quis, etc. Posse clericos in monachos recipi clarum est ex concilio Toletano IV. can. 49 : « Clericis qui monachorum propositum appetant, quia incliorem vitam sequi cupiunt, liberos ab episcopo in monasterio largiri oportet ingressus, C etc. . Ubi concilium intelligit tam presbyteros quam cateres elericos; at S. Benedictus intelligit eos qui sunt imerioris gradus a presbyteris. Liem statuitur in concilio Augustano celebrato anno 952, can. 7, ubi mentio st decreti concilii Toletani.

e Peregrinorum loco, etc. Hæc habentur in Reg. ms. Magistri cod. Corb., codem cap. 83. ilic autem Magister statuit, ut sacerdotes, qui voluerint in monasterio habitare, habeantur peregrinorum loco, nec

vevenet stabilitatem.

4 Solo enim. To enim redundat.

· Lignare. Id est, benedicere. Ita correxi ex Reg. ms. et cod. Vind., oum legeretur, saginare.

! Nam et propter cautélam. Hæc non exstant in Reg. res. et certe redundant, quæ si deleantur sensus clarus erit.

5 Non gratis panem vestrum manducavimus. In versione communi: Neque gratis panem manducavi-

mus ab miquo.

h Laboravimus manibus nostris. Citat ex memoria, non ex seed., nam in Apostolo legitur : Nocte et die operantes, ne quem vestrum gravaremus.

i Consenti. Apud Smaragdum legitur, convicti.

pote laici, abbates excludant. Nam si ipsi sacerdotes victum aut vestitum monasterii uti magis eligan. et operari communiter secundum præceptum andstolicum fratribus debent, non imperative satis condi ab abhate, sed cum reverentia admoniti. Nam si spirita<del>le</del>s sunt, <del>ipsi s</del>ibi imperent, [fnam et propte cautelam] quod poterant ab aliis cogi; memores senper Apostoli Pauli formam ostendentis de se et dicentis: 8 Non gratis panem vestrum manducarina (II Thess. 411). Et item dicit : h Laborarimus manbus nostris, ne quem ves'rum gravaremus. Et item ipa dicit: Qui non laborat, non manducet. Ergo quod si diutissime otiosi labore manuum suarum quam victum noluerint, cum reverentia per multorum 💤 clesiis revertantur. Si vero, quod absit, non pacific, sed magis per k scandalupa exire voluerint, teni d exuti rehus monasterii duntaxat sine gravi injeria, clausa 1 regia excludantur. Quia magis ipsi amplius agere debent, quod aliis prædicant generaliter a Der esse præceptum otiosis debere laborantium panes negari.

i Ecclesiis revertantur. Lege, at apad Smaraghm, ecclesiis reddantur.

k Scandalum. Id est, rixa, jurgium, contentio, et hic recte opponuntur to non pacifice, et to per un-

dalum. Vide superius annotata.

1 Regia. Id est, jaoua. Idem Magister cap. 4 Regulæ : « In sola regia oris nostri, id est, janu; cap. 30 : « Mox clausis ab ostiariis regiis; » cap 9: · Duobus fratribus ætate decrepitis cella intra regiss monasterii construatur. Et paulo post: ( Omna vero necessaria intus intra regias esse oportet; ) d sæpius in eodem capite. S. Ennodius in lemmate epigrammatis 17: « Super regiam triclinii in domo. 1 S. Gregorius Turonensis lihr. 1v Hist., cap. 15: Ad regias ædis sacræ, quæ tune reseratæ sueral, appropinquant. Acta S. Mariæ Ægyptiacæ: (Masi atrii regiam pulsavit; > infra: Hisque peracis monasterii aperiebantur regiæ. > Joann. Monachas libr. u Vite S. Odonis abbatis Cluniacensis: (1) ingrediendi aditus a quovis concederetur, pradictas regias diutius pulsavit. . Anastasius Bi. liothecarius in Honorio est castigandus. . Investivit regias janua in ingressu ecclesiæ majores, quæ appellanur me dianæ, ex argento. . Nam to januas redundat, esque glossema quod irrepsit ex margine in textum. Antiquus Or o Romanus : « His ita compositis, invitante ad regiam secretarii præfato diacono scholam, etc. > Chronicon coenobii Novaliciensis in valle Segusiana. Et veniret ad ecclesiam S. Michaelis, vel S. Syri seu cæteras alias, aperiebantur status regiæ divinitus ante suum conspectum.

### CAPUT LXVIII.

### DE MONACHIS PEREGRINIS, QUALITER SUSCIPIANTUR.

§1. — Ex Regula sancti Benedicti. Si quis monachus peregrinus de longinquis pre-

· Consuetudine. Id est, victus mensura et qualitate solitis. Id enim sonat nonnunquam hoc vocabulum. Tertullianus de Jejunio adversus Psychicos: Plane vestrum est in carcere popioas exhibere

vinciis supervenerit, si pro hospite voluerit habitre in monasterio, et contentus suerit e consuctudine

martyribus incertis, ne consuetudinem querant, no tædeat vitæ; ne nova abstinentiæ disciplina scanta lizentur. . S. Fructuosus Bracarensis cap. 20 Regulae sure : « Exquisites epulas mense lautions, bat monasterium; sed simpliciter a contentus est quod invenerit, suscipiatur, quanto tempore cupit.

consuetudinemque contemnat. . Regula Pauli et Steph. c. 17: Supra statutum consuctudinem sive in polu, etc. >

Contentus est quod invenerit. Id est, contentus est eo quod invenerit: phrasis Græca. Interdum enim Graci pronomina antecedentia, immo avito, supprimunt per ellipsin.

h Ne forte pro hoc ipsum. Ita apud Ruthardum, et in ms. p. S. Germ. Aliæ editiones variant.

c Si forte voluerit stabilitatem suam firmare. Quastio est an expediat menacho in aliud monasterium migrare, ut ihi firmet stabilitatem de consensu prinis, mutationem tanquam levis animi notam suspectam habent sancti Patres, omninoque improbant; et si vitæ durioris et cum Deo conjunctioris prætendat rationem. Quia ejusmodi voluntas sæpe ex dæmonis impulsu nascitur, qui vitæ religiosæ odium in mo-nacho parere non valens, tamen vitæ, in qua dudum militat, tædium generare conatur; et quamvis enm de vita monachica ejuranda minime sollicitet, imo quodammodo ut in ea perseveret assentiri videatur, nihilominus, quia in tali pakestra decertare cœpit sub hoc abbate, cum his fratribus, tali exercitatione, non cessat diabolus inquietare et perturbare parum cauti minimeque prudentis monachi mentem; cum ejus motu et suasione ipsi non sapit bonum, quod in ipso Deus singulari sua misericordia incœpit. Hinc fit ut mis r ille aut nullo modo, aut parum in virtute procedat: aut quod acquisierat, aniitat, aut sine fructu in claustro maneat; et dum mentem alio migrandi cogitatione pascit, in virtutis studio proficere minus curat. Hæc et similia docet vir diu multumque in C claustrali pal:estra exercitatus S. Anselnius, cum epist. 29, libr. 1, Lansonem monachum ab ejusmodi voluntate deducere conatur. In eadem sententia est S.Bernardus, summum illud vitæ menachicæ lumen, libr. de Præcepto et Dispensatione, cap. 20, idqué tribus potisaimum causis. Prima, quia eos a quibus discedimus pudore suffundimus tanquam nestra conversatione indignos ob corum vitia. Secunda, quia dum certa tenemus, incerta venari minime tutum est: cum fortassis unam vitæ rationem sectari facile erit, aliam non item; quam postmodum a nostris moribus et ingenio discrepare sentienus. Tertia, quia deplorandæ levitatis est, per quam olim inexsperta desideramus, quæ vix apprehensa fastidiamus; uno momento eadem volumus et nolumus; probamus et reprobamus non minori inconstantia quam socordia. His accedit quod facilior ad progressum munitur via in ea qua incœpimus religione quam in aliena, Majora et perfectiora appetere facile est, assequi perdifficile. Austerior quidem vita plerumque desideratur ; sed qua a sit amara experimento discitur. Dulce bellum inexpertis. Dicet aliquis : In hoc ordine vel monasterio, vita spiritalis non ducitur, disciplina regularis remissior est, devotio tepet. Atque, inquit S. Anselmus epist. citata, eliorum mores, aut loci consuctudines si contra præcepta divina non sunt, etiamsi inutiliter videantur, dijudicare refogiat. Quod si sibi videtur majora quæ am et utiliora spiritali fervore appetere quani illi prioris monasterii institutionibus licent; æstimet aut falli se sive præferendo paria paribus, vel minora majoribus, sive præsumendo se posse, quod non possit; aut credat se non meruisse quod desiderat : Sed quod atten-tius considerandum est, in nobis sæpe, non in loco vitium est. Æger animus omnia fastidit et frustra lo-

loci quam invenerit, et non supersuitate sua pertur- A Si quæ sane rationabiliter et cum humilitate reprehendit, aut ostendit, tractet abbas prudenter, > ne forte pro hoc ipsum Dominus direxerit. C Si vero

> com mutat, alios fogit, qui nec se, nec morbum effugit.

> la causa est animps, qui se non effugit unquam, inquit Horatius. Et praclare Seneca lib. de Tranquillitate vite: « Inde peregrinationes suscipiuntur vagæ, et littora percurrentur; et modo mari se, modo terra experitur, semper presentibus infesta le-vitas. > Et paulo post. « Et ut ait Lucretius :

Hoc se quisque mode semper fugit

Sed quid prodest, si non effugit : sequitur seipse, et urget gravissimus comes. Laque scire debenius stini abbatis, si nulli congregationi, ordini, aut societati sit obnoxium; vel an ei conveniat de suo ordine in alium traduci. Sed illam monasterii, seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii, seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. Sed illam monasterii seu ordine in alium traduci. mus, id est, non locus, sed mores. Et præclare S. Gregorius lib. 1, hom. 9 in Ezechielem : « Sæpe vero cum de vita proximorum querimur, mutare locum conamur, secretum vitæ remotioris eligere, videlicet ignorantes, quia, si desit spiritus, non adjuvat locus.) Job in terra. Hus, in terra paganorum justus inventus est; Adam in lpso paradisi voluptatis meditullio peccavit; Loth Sodomæ flammas effugit vini ac libidinis extra Sodomam arsurus incendio. Quis novit præterea quas in loco, vel ordine, quem appetimus, insidias nobis moliturus est veterator ille ac versipellis cacodemon? Scit enim ille peccandi occasiones sibi ad nos tentandum opportunas; quas in hoc, vel tali loco nacturi sumus, quæ in quo residemus loco, non suppetunt : qui proplerea nos im-portunius de migratione sollicitat specie majoris boni decepturus. His et similibus rationibus, quæ proferri possent, inducti sancti Patres ejusmodi mutationem ordinis, seu monasterii minime probarunt; nisi gravi et urgente necessitate, ut monet S. Anselmus epist. citata, ut si quis in suo monasterio mole agere cogeretur. ( Quapropter, inquit, quicunque coenobitarum forte propositum aggrediuir, expedit ei in quocunque monaster o professus fuerit... nisi tale fuerit, ut ibi malum invitus facere cogatur, tota mentis intentione ameris radicibus ibi radicare. > Astipulatur S. Bernardus cap. citato : ( Nam si hæc (conversio morum et obedientia) pro improbitate nimirum atque irreligiositate cohabitantium obtineri nequiverint, duce spiritu libertatis indubitanter sundeo transire ad alium locum, ubi non im-pediatur homo reddere vota sua, quæ distinxerunt labia sua. > Et epist. 7 ad Adam monachum : « Hac ratione illos suscipimus: quoniam non putamus esse malum, si vota labiorum suorum, quæ in locis suis potuerunt quidem promittere, sed nequaquam persolvere Deo, qui ubique est, ubicunque reddant. His accedit auctoritas Lanfranci, quam producit S. quam hacteaus ignoramus, cujus statutis summa D Anselmus in file corminis de contemptu mundi. c Si cum difficultate vix unquam assuescere poterimus.

ego Lanfrancus manu propria me de aliquo monaego Lanfrancus manu propria me de aliquo mona-sterio non recessurum jurassem, et viderem in hoc, quod animam meam salvare non possem, exirem, nec perjurii crimen incurrerem. Qui enim Deo propter Deum alligatur, non ab ipso, nisi contra eum solvitur. Porro ab ipso contra ipsum non solvitur, qui propter amorem ejus, ut ei bene placeat, a filis superbise et diffi entise, a filis discordise et, ut apertius dicam, a filiis diaboli migravit ad filios pacis, spei, et humilitatis, imo flios Dei. Qui enim sie transit, nonne fugit a sede diaboli ad sedem Dei?) Tria autem statuit S. Anselmus epist. citata, ob quæ potest quis locum mutare : « Tria, inquit, capitula, quibus mutare liceat loca in quibus se stabiles esse promiserunt religiosi. Primum, nimia naupertas: secundum, persecutio nimia; tertium, irrelig ositas. Nam stabilitas in loco non promittitur, nisi propeer regulam servandam. . His addam doctorem Angepostea voluerit stabilitatem suam sirmare, non re- A supra dictis gradibus sacerdotum e vel clericorum. nuatur ei talis voluntas; et maxime, quia tempore hospitalitatis potuit ejus vita dignosci. Quod si superfluus inventus suerit tempore hospitalitatis, non solum non debet sociari corpori monasterii, verum etiam dicatur ei honeste ut discedat, ne ejus a miseria etiam alii vitientur. Quod si non fuerit talis qui mereatur projici, non solum, si petierit, suscipiatur congregationi sociandus, verum etiam suadeatur, ut b stet : ut ejus exemplo alii erudiantur, o et quia in omni loco uni Domino servitur, uni regi militatur. d Quem si etiam talem esse perspexerit abbas, liceat eum in superiore aliquantulum constituere loco: non solum autem monachum, sed etiam de

licum, qui docet ejusmodi migrationem, nisi summæ B ntilitatis, aut necessitatis causa non esse permittendam. Quod spectat ad necessitatem, clara est; quod vero ad utilitatem, quorumdam sanctorum habemus exempla, S. Hugonis episcopi Lincolniensis, qui a Canonicis Regularibus ad Carthusianos monachos transiit; S. Antonii Pataviensis, qui etiam a Canonicis Regularibus ad Franciscanos traductus est; S. Lutgardis, quæ a Nigris sanctimonialibus ad Cistertienses migravit; quorum justam fuisse migrationem patefecit eventus. Hæc autem utilitas serio pensitanda est, ne forte fucata in ruinam animarum cedat. Quamobrem etsi B. Benedictus peregrinos monachos suscipi permittat, si petierint, vel, si non petierint, rogari, ut maneant, tamen non prius quam probe notos et spectatos.

 Miseria. Id est, vitio, perversitate. b Stet. Id est, stabilitatem suam firmet.

· Et quia in omni loco uni Domino servitur. Duas rationes proponit, unam pro monacho qui admittitur; qui fortassis opponeret se non periode in illo ac in C suo monasterio Deo serviturum. Ac proinde additur

copula, ut posterior ratio jungatur priori.

Quem si etiam talem perspexerit abbas. Nempe ut mereatur promoveri ad altiorem locum. Ex his patet monachum peregrinum in ultimo loco esse statuendum, non in eo quem habuerat in pristino suo monasterio. Id etiam patet ex sequentibus: Non solum autem monachum, sed etiam ex supra dictis gradibus sacerdotum et clericorum stabilire potest abbas in majore quam ingreditur loco. Atque inde hujus monachi probatur humilitas.

Et Clericorum. Supp. aliquem.

f Ingreditur. Optima lectio. Quia supplenda est vox, aliquem, post τὸ clericorum, ut diximus. Quare in editione Coloniensi et vulgatis male legitur, in-

grediuntur.

5 Caveat autem abbas, etc. Antiqua concilia vetant suscipi monachum alienum sine abbatis sui consensu; Agathense can. 27; Augustodunense sub S. Leodega- D rio can. 10. Synodus vii can. 21 : Προσλαμδάνεσθαι άνευ γνώμας του ήγουμένου αυτού ου προσάκει, id est, recipi sine abbatis sui voluntate non convenit. Id etiam prohibet S. Gregorius papa l. 1 Regesti, ep. 40 et Fructuosus alter c. 20 Regulæ suæ. Quæ tamen videntur capienda juxta mentem S. Benedicti, si videlicet isti monachi non sint de ignotis monasteriis. Solebant enim monachi antiquitus devotionis causa ad loca sancta peregrinari, ita ut ad propria non remearent; sed in alieno monasterio, cujus districtionem tempore hospitalitatis perspectam habuerant, se suscipi rogabant. Hanc enim libertatem habebant sancti illi viri,

#### Magnanimi heroes nati melioribus annis,

qui non levi quadam animi inductione, sed pura intentione monasteria mutabant ; ut de S. Saba in ejus Vita legitur, et de multis aliis in Vitis Patrum ; stabilire potest abbas in majore quam f ingreditur loco, si ejus talem perspexerit vitam esse. 5 Caveat autem abbas, ne aliquando de alio noto monasterio monachum ad habitandum suscipiat sine consensu abbatis ejus, h aut litteris commendatitiis : quia scriptum est: i Quod tibi non vis, alteri ne feceris.

§ II. — Ex Regula Patrum (cap. 13).

i Non licebit de alio monasterio sine voluntate Patris fratres recipere: non solum recipere, sed nec videre oportet, dicente Apostolo: Quia qui k primam fidem irritam fecit, etc. (I Tim. v). Quod si precatus fuerit ab eo qui præest Patre, ut in alio monasterio ingrediatur, commendetur ab eo ei qui præest, ubi esse de-

maxime quia tunc stabilitatem non vovebant. Praterea loci citati intelliguntur de monachis vagis et fugitivis, de quibus non agit S. P. Benedictus cum ejusmodi hominum mores facile sit tempore hospitalitatis internoscere. Cur autem quis de ignoto sea remoto veniens monasterio possit recipi sine litteris commendatitiis, aut sine abbatis licentia, hanc dat rationem S. Bernardus, lib. de Præcepto et Dispensatione, cap. 20: Porro de vicino prohibet, quod jubet de peregrino; ne vicinitas inter monasteria somes scandali et rixæ materia sit, si alterutrum recipere monachos acquieverint absque mutuo duntaxat assensu. > Si autem inter abbates duorum menasteriorum quædam aut per litteras, aut quoquo modo consuetudo interesset, aut familiaritas, non esset aliquis ex his monasteriis sine abbatis licentia recipiendus: quia ejusmodi monasteria pro notis habenda sunt. Nec propterea violatur stabilitatis votum a monacho in alienum coenobium migrante: siquidem hoc fit secundum Regulam quæ ejusmodi in aliena monasteria migrationem permittit, servatis tamen his quæ supra dicta sunt.

- h Aut litteris commendatitiis. Litteræ commendatitiæ Græcis συστατικαί, a verbo συνίστημι, id est, commendo dicuntur et απολυτικαί, id est, dimissoriæ, quæ ostendunt clericum a suo episcopo in aliam ecclesiam dimitti, ut docet Theodorus Balsamon in can. 13 concilii Chalcedonensis
- i Quod tibi non vis, alii ne feceris. Post verbum, vis, omittitur ro fieri, ut etiam a S. Ferreolo citato infra hoc capite: habetur tamen, cap. De instrumentis bonorum operum: « Et quod sibi quis fieri non vult. » Locus exstat Tobiæ iv: Quod ab alio oderis fieri tibi, vide ne tu aliquando alteri facias. Sed citatur locus ex memoria, et profertur potius sensus quam verba. Hanc sententiam his versibus exprimit S. Columbanus in monasticis:

Quod tibi vis fleri, hoc alii præstare memento : Quod tibi non optes, alii non feceris ulli.

Vide annotata in cap. 7. Hæc autem a S. P. Benedicto sententia prolata confirmat nostram superiorem opinionem de suscipiendis monachis ignoti et remoti monasterii sine litteris commendatitiis. Nam si hoc passim licitum non fuisset ex more, in hanc sententiam, quæ est commune charitatis vinculum, peccaret, qui de ignoto monasterio sine abbatis consensu reciperet, et extra rem hæc sententia a S. Benedicto citaretur.

- i Non licebit, etc. Hoc caput reperitur in Regula ms. Macarii, Serapionis et aliorum cod. Flor.
- k Primam fidem irritam fecit. I ad Tim. v : Fidem negavit, et est infideli deterior; et paulo post: Quia primam fidem irritam fecerunt; sed citatur locus ex memoria, non ex codice; et ex duobus locis unus conflatur.

Z

è

:

71

٠t.

Ü

1.

::

1

l.

1

;

qui præesse videtur in monasterio, nullatenus recipiatur frater. Quod si b præsumpserit talia facere, noverit se in synodo episcoporum, aut in conventu fratrum suorum in audientiam venire. c Et tunc recedat tanquam junior suus, donec ab eo cui injuriam fecit veniam petat, ut non per ipsius vitium alii despiciantur d Patres. e Ille vero monachus f quantos fratres in alio invenerit, 8 tautos h se noverit habere priores. Sed nec attendendum est quod fuit antea; sed probandus est qualis esse cœperit. Susceptus vero si habere videtur aliquid sive in rebus, sive in codicibus, ultra ei possidere non licebit : ut possit esse perfectus, i quia alibi non potuit esse senex. Residentibus vero fratribus, si fuerit aliqua de Scripturis collatio, et fuerit 1 ex his talis scitus, B non licebit ei aliquid dicere, nisi præceptum sueri a Patre.

#### § III. — Ex Regula Patrum (cap. 14).

k Monachum nisi abbatis sui 1 aut permissu, aut voluntate, m ad alterum monasterium commigrantem nullus abbas " aut suscipere, aut retinere præsumat. Quod si ad districtiorem Regulam non pro actus sui levitate tendentem abbas suus ipsum ad alterum monasterium transire permiserit, ut inde postea sub aliqua occasione egredi præsumat, nulla ratione permittimus.

§ IV. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 87).

Interrog. O Si dicat quis : Volo apud vos parum aliquid temporis facere, ut proficiam ex vohis : si oportet eum suscipi? — Resp. Domino pronuntiante: C Quia venientem ad me non ejiciam foras (Joan. 1x); et Apostolo nihilominus dicente : Propter subintrodu. ctos, aut falsos fratres, qui subintroierunt explorare li-

- a Voluntate ejus, Addidi to ejus, quod deerat.
- b Præsumpserit. Abbas alterius monasterii.
- e Et tunc recedat tanquam junior suus. Hic locus non exstat in duobus codicious bibliothecæ Corbeiensis, estque corruptissimus.

d Patres. Monasteriorum videlicet, id est, abba-

· Ille vero monachus. Qui transit ad illud monasterium.

Quantos. Id est, quot, Luc. xv: Quanti merce-

narii in domo Putris mei, id est, quot.

E Tantos. Id est, tot. Joan. ult. Et cum tanti essent,

sive paraveredos tantos, etc., id est, tot.

h Se noverit habers priores. Hec constitutio confirmat nostram sententiam, quod videlicet ii, qui in aliud migrant monasterium, stabilitatem suam ibi firmaturi, debeant ultimum tenere locum, nisi altius ab abbate promoveantur.

Quia alibi. Lege: Qui, etc.

i Ex his. Scripturis : et tò scitus, est doctus. Quæ omnia satis clara sunt ex alia lectione codicis Corbeiensis: Et si forsitan is, qui susceptus est, ha-

bet scientiam Scripturarum.

k Monachum nisi, etc. Hoc capitulum reperire est in regula tertia ms. cod. Flor. quæ incipit: Cum in nomine Domini. Ejus etiam prior pars usque ad illa verba Quod si ad districtiorem, exstat in concilio Agathensi, can. 27.

Aut permissu. Particula, aut, non est in citato

coucilio.

siderat ; et sic suscipiatur. Nam sine a voluntate ejus 🛦 bertatem nostram , quam habuimus in Christo Jesu : quibus nec ad horam cessimus subjectioni, ut veritas Evangelii permaneat apud vos (Gal. 11). Concedere quidem ei convenit ingressum propter incertos exitus rerum. Interea enim potest sieri, ut per tempus proficiat, et delectetur sanctitate vitæ, et permaneat cœptis sicut et frequenter factum scimus. Sed ut manifestetur veritas P institutionum nostrarum, q de quibus fortassis homines aliter opinantur: oportet tamen circa eum cautius agi, et diligentius, rut sive in veritate permaneat, vel proficiat, sive institutionum nostrarum veritas explorabitur, probabilis inveniatur et pura. Ita namque et nos Deo placebimus, et ille aut proficiet, aut, si simulator est, erubescet.

§ V. — Ex Regula Ferreoli (cap. 11).

<sup>t</sup> Monachum omnino, sive <sup>u</sup> clericum alterius [v loci] monasterii recipi sub qualibet causa nolumus, interdicimus, prohibemus, prospicientes talia studio charitatis, ne novum aliquod forte x scandalum y surgentes inducant. Dicit enim Scriptura: Quidquid tibi non vis, alio ne feceris (Tob. 1v). Hinc enim plerumque non tantum inter abbates, sed etiam inter monasteria lites insanabiles oriuntur: dum unus nititur desendere quem recipit, alter revocare quem perdidit. Et ad extremum nisi reddatur isti petitori petitus, et istius restauratio recepti placaverit injuriam acceptam; fit ut non secundum Apostolum vincant in bono malum (Rom. x11), sed utrique mali vincantur uno malo. Attamen nec illud prætereundum censuimus, ut si forte alterius loci, ut supra dixi, monachus, sive clericus scripta abbatis z vel episcopi deserat, in quibus manifeste probetur non propter vitia curanda, sed propter chari-

m Ad alterum. Reposui præpositionem, ad, ex dicto coucilio, et R. ms.

" Aut suscipere. Similiter particula, aut, non habe-

tur in præfato concilio.

o Si dicat quis, etc. Exstat apud S. Basimum interr. 97 Regulæ Brevium, et apud Rufinum cap. 49. P Institutionum nostrarum. În textu Græco: Tis

iν ήμεν ακριδείας, id est, « exactæ observantiæ nostræ.» 4 De quibus fortassis homines aliter opinantur. In textu Græco: Αλλωστέρας Ισως περί ήμων ύποψίας έχοντι, id est, ε qui fortasse aliter de nobis suspicatur.

άδιαφορίας άναιρεθή, id est, i ut et veritas illustretur, et suspicio negligentiæ omnis tollatur.

5 Erubescet. In textu Græco, έλεχθήσεται, id est,

convincetur.

1 Monachum omnino. Hoc capitulum in cod. Vind. falso ascribitur S. Basilio.

u Clericum. Qui sit monachus.

v Loci. Redundat.

x Scandalum inducant. Inter abbates, vel monasteria, vel episcopos. Scandalum est rixa, lis, jurgium, ut ex sequentibus patet, et supra toties notatum est.

y Surgentes. Lege: Fugientes.

Vel episcopi. Quia clerici qui monachi erant

olim peculiari quodam modo ad episcopum spectabant, ut capite sequenti tractabitur, et ideo non sine litteris sui episcopi hac constitutione eis permittitur migrare in aliud monasterium. Quod tames ita intelligendum est, si monasterium illud ad quod

nis obtineat. Si tamen credi ullo modo potest bono

migrare vellent esset alterius diœcesis, ut canones statuunt de aliis clericis, adhibitis etiam ábbalis sui litteris commendatitiis; si autem monasterium ad

tatem missus, ipse tantulli socius fieri congregatio- A suo quemquam vellė exspoliari, et alium sua nudiuk vestiri.

> quod migrandum est sit ejusdem dicecesis, sufficient solæ abbatis commendatiliæ, quia lühc nulla fil injuria episcopo.

### GAPUT LXIX.

#### DE SACERDOTIBUS MONASTERII.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

Si quis abbas sibi presbyterum, b vel diaconum ordinari petierit, de suis eligat qui dignus sit sacerdotio fungi. Ordinatus autem o caveat elationem. d aut superbiam : • nec quidquam præsumat, nisi B pro vitæ merito eum promovere voluerint. Qui u quod ei ab abbate suo f præcipiatur; sciens se multo magis disciplinæ regulari subditum. Nec occasione sacerdotii obliviscatur Regulæ obedientiam et disci-

Si quis abbas sibi presbyterum, etc. Additur particula, sibi, id est pro suæ ecclesiæ, non alienæ, ministerio. Nam olim duplici nomine monachi ordinabantur sacerdotes, vel prò moirasteriis suis, ut ex hoc capite constat, vel pro monasterns suis, ut ex noc capite constat, vel pro ecclesiis sæcularibus, seu parochiis, ut habetur 16 qu. 1 cap. Si quis; cap. In parochis tua. cap. Cum pro utilitate Ecclesiæ; cap. Monachi, et cap. Ne pro cujuslibet. Hinc explicatur locus S. Gregorit epist. 18, libr. vii Regesti: c Quisquis autilitate propositio extraction and tem ex prædicto monasterio ad ecclesiasticum ordinem pervenerit, ulterius illic nec aliguam potestatem, nec licentiam habeat manendi. . Non enim ibi agit S. Gregorius de monachis qui pro suis mona-steriis ordinantur, sed de iis qui ab episcopo e monasterio tollebantur, permittente abbate ad officium C ecclesiasticum administrandum. Sic enim supra in eadem epistola beatissimus papa scribit : c Pariter autem custodiendum est, ut invito ejusdem monasterii abbate, aut ad ordinis clericatus afficium tolli ex-inde monachi non debeant; sed si abundantes fuerint, et ad colebrandas Deglaudes vel utilitates monasteriorum complendas sufficiant, abbas cum devotione de lis qui superfuerint, offerat quos dignos coram Deo putaverit. . Ex his autem clarum est monachos olim fuisse sacerdotes, qui et omnia sacerdotti munia obire poterant, ut manifestum est cadem causa et qu. cap. Doctos; cap. Si monachus; cap. Moderamine; cap. Ex auctoritate. In quo dicuntur monachi sacerdotes apostolorum figuram tenere; et cap. Nonnulli, in quo heeS. Bonifacii verba notanda veniunt : « Neque enim B. Benedictus monachorum præceptor almificus hujus rei aliquo modo fuit interdictor. S. Augustinus Eudoxium abhatem ejusque monachos Caprarise insulæ hortatur ad Ec- D tius Gallicanus in Avidio Cassio): « Tamen jam hortatur ad Ec-

clesiæ munia obeunda, epist. 81.

b Vel diaconum. Ita in omnibus codicibus quos viderim tam editis quam mss.; sed quo tendant hæc verba, difficultas est non minima: nam statim subjungit S. Benedicius: Qui dignus sit sacerdotio fungi, quæ diacono minime convenient. Sed notandum est sacerdotii nomen aliquando diaconis attribui; nam diaconatus est quidam ordo sacerdotii, qui tertius appellatur, et presbyteratus secundus, ut patet ex Oplato Milevitano, lib. 11 contra Parmenianum : « Quid (commemorem) diacones in tertio, quid presbyteros in secundo sacerdotio constitutos; > ac proinde recte dici potest, diaconas dignus sacerdotio fungi, quia sacerdotium non modo de episcopatu et presbyteratu, sed etiam de diaconatu dicitur. Postea vero lequitur S. Benedictus tantum de presbyteris, non de diaconis et aliis clericis : quia id quod de presbyteris dicit, facile de aliis concludi potest, ducto

argumento a majori ad minus.

plinam; sed magis ac magis in Deum proficial. Locum vero illum semper attendat, 8 quando ingressus est in monasterium, præter officium altaris: et, si forte electio congregationis, et voluntas abbais men h Regulam a decanis vel præpositis constitutam sibi servare sciat. Quod si aliter præsumpent, i non sacerdos, sed rebellio judicetur. Et sepend

 Cavent elationem. Id est, allis non se pielen. nec eos qui sunt inferioris gradus, despiciat

d Aut superbiam. Id est, neque aspiret ad superiorem gradum; nam superbiæ est altiora quæque p petere, dicitur enim a super habenitos. Corneliss Fronto: « Superbia est a super dabendo. »

Nec quidquam præsumat. Sup., facese.
Præcipiatur. Ita in Victor. p. Vulgo: Præci-

8 Quando ingressus. Ita in Concord. Vind. et ec. ma. S. Germ. recta lectio et subaudienda hær rena: Quem habuerit, hoc modo: Locum vero illum semper attendat, quem habuerit, quando ingressus est in monasterium. Vulgo legitur : quo ingressit est.

h Regulam a decams vel præpositis continue sibi servare sciat. Varie legitur hic locus; lege unen et distingue, ut apud Smaragdum: Regulam a decanis vel propositis constitutam sibi, servare sia; quæ nibil aliud sonant, quam qued debest saceries suis decanis et præpositis obtemperare. Regula loco est lex, disciplina. Ita passim loquitur S. Gre gorius lib. 1, epist. 40 : c Sub abbatis sui regula; )

et 11 Dial., cap. 1: (Sub Theodall patris regula.)

i Non sacerdos, sed rebellio. Recta lectio. Its apud Keronem, Smaragdum et S. Dunstanum; ita in editione Colinzei; quemadrodum in utrope co-dice S. Germani, S. Victoris, Vindocinensi et S. Ebrul. Apud Turrecrematam legitar : Sed rebellio, el rebellis; sed illa verba, et rebellis, sunt glossena. In vulgatis, et in cod. S. Faronis: Non ut sacerdos, sed ut rebellis; sed hee manant a cujusdem correctoris officina. Rebellio autem islem est ac rebellis. Epistola Faustinee ad Marcum philosophum (Vulcetor, ut si amas liberos tuos, istos rebelliones ser rime persequaris. Marcellinus comes, in Chron. Plinta comes idemque rebellio apud Polestinan provinciam deletus est. ) Jornandes de Rebus Gelich: CGothi vero tam regis sui mortem, quam sun injuriam a rebellionibus exigentes, la prefisi sunt, etc. Joannes VIII papa Neopolitanis apol ro-nem, p. x1, cap. 90 : « Cum enim regis rebellionibus quocunque participio conjungantur, pari sententa condemnantur. ) Ekerhardus junior de Casibes monasterii S. Galli cap. 7: « Victor autem rebellio factus inter convicia illum insilire parans alapan minatus. Classical illum insilire parans alapan minatus. minatur. ) Glosse veteres : erraprus ; rebello, perduello ; ubi etiam perduello pre perduello sumitur. Glosse veteres ? Glossæ veteres : Perduelliones, el zarà dipou ris 19 μαίων βουλευόμενος, ή κατά βασιλίων id est, ι contri populum Romanum consilium dantes, νel contri reges. , Rebellio ergo est etiam rebellis; ut perdan lio perduellis; et ἀντάρτης est rebellio, ab ἀντί οιαφο

monitus si non correxerit, etiam a episcopus adhibea- A tur in testimonium. Quod si nec sic emendaverit, clarescentibus culpis, projiciatur de monasterio; si tamen talis fuerit ejus contumacia, ut subdi aut obedire Regulæ nolit.

§ II. - Ex Regula sancti b Aurelii (cap. 44).

 Nullus honorem presbyterii aut diaconatus accipiat d præter abbatem : si voluerit ordinari presbyterum, et unum diaconum, vel e subdiaconem; quos ipse voluerit, f ordinandi habeat potestatem. Si vero Deo prepitto ita profeceritis, ut aliquis ex vobis ad episcopatum betatur, 8 ipse solus egrediatur.

ad verbum, qui in aliquem insurgit, ut est rebellio,

sen rebellis, qui rebellat.

A Episcopus adhibentur in testimonium. Nempe contumaciæ, ut postea ejici possit. Hoc statuit S. B satis constat S. Aurelianum duas composuisse Re-Benedictus de solis sacerdotibus, non de aliis mona-gulas, ut supra monumus : unam monachorum, ad chis, idque ob dignitatem et reverentiam sacerdotii; et quia presbyteri peculiari ratione ad curam episcopi pertinent, ob gradum quem obtinent in Ecclesia: sunt enim secundi ab episcopo. Eadem ratione neque illos flagellis, aut excommunicationi subjicit; sed statuit ut judicentur ut rebelles; deinde, si non emendaverint; sæpius admoneantur; si nec sic correxerint; episcopus adhibeatur in testimonium; tandem clarescentibus culpis, id est patentibus et manifestis, ita ut propter dignitatem presbyteratus sint aliis scandalo, projiciantur. Itaque olim ejusmodi presbyteri monasteriorum non solum erant sub abbate, sed etiam sub episcopo, ut patel ex epistola Friderici archiepiscopi Coloniensis ad Adelberonem episcopum Leodiensem ex hoc 8. Benedicti loco (Apud Ruperium, lib. IV, in Reg. S. Benedicti, cap. 2): « Neque a sólo abbate, inquit, super monachum presbyterum judicium est diffiniendum, nisi C episcopus addibeatur in testimonium juxta ipsius B. Benedicti institutum sanum ac legitimum. Qui supra in eadem epistola omnes sacris ordinibus initiatos ait sub cura esse tum episcopi, tum abbatis. Concilium Arelatense tertium omnes clericos monasterii Lirinensis subjicit episcopo , laicos vero abbati (Tom. I Concil. Galliæ) : « Hoc estim et rationis et religionis plenum est, ut clerici ad ordinationem episcopi debita subjectione respiciant; laica vero omnis monasterii congregatio ad solam ac liberam abbatis proprii, quam sibi ipse elegerit, ordinationem dispositionemque pertinent. Sed modo propter exemptiones also jure vivitur. Et sane olim hoc tolerabile erat, cum pauci essent in monasteriis

& III. - Ex dictis sancti Hieronymi.

h Si in monasterio vivens elericus esse desideras. ita te exhibe, ut vitæ meritum consequaris. Id est, adolescentiam tram nulla libidinis sorde commacules; ut ad altare Domini quasi de thalamo virgo procedas, et habeas deforis bonum testimonium. i Feminæ, quæ nomen taum noverint, vultum nesciant: Múlto tempore disce qued doceas: Ne credas laudatoribus tuis : imo irrisoribus aurem ne libenter accommodes.

sacerdotes seu clerici.

Aurelii. Lege: Aureliani, tit supra monuimus. · Nullus honorem presbyterif, etc. Ex hec eapite gulas, ut supra monuimus : unam monachorum, ad quam perlimet hoe caput; alteram sanctimonialium: sed de hac te supra.

d Præter abbalem. Id est, præter abbatis volunta-

 Subdiaconem. Quo modo dicimus diaconem, sæpius tamen diaconum. Non enim solum dicitur diaconus; sed etiam diacon; genit. diaconis, a Greeco Διάχων, διάχονος. Vide Lexicon Græco-barbarum Joanhis Meursii.

i Ordinandi habeat potestatem. Non per se, sed

per episcopum.

5 Ipse solus egrediatur. Nempo monasterio ad habitandum in sua diœcesi; nec ducat secum monachum habitationis socium.

h Si ist monasterio vivens, etc. Hæc habentur in epistola S. Hieronymi ad Rusticum de forma vi-

vendi.

i Feminæ quæ homen tuum hoverint, vultum nesciant. In epist: excusa S. Hieronymi hie locus ita legitur : t Feminæque nomen tuum noverint, vultum nesciant. . Sed rectius in nostra Goncordia. Hine autem discat monachus vitare familiaritatem mulierum : quæ quam periculosa sit, ita præclare docet S. Cæsarius Arelatensis in epistola ad quosdam germanos: « Attende omnia sancta; diligenter in-tellige quanta mala de inordinata familiaritate nascantur. Famillaritas enim cujuslibet feminæ, si frequens esse cœperit, non nisi corraptionem seminat, vitia pullulat, libidinem concipit: igneminiam parat, porrigit furiam, lasciviam pascit, petulantiam nutrit, casus exaltat, ruinas ædificat, etc. 1

### CAPUT LXX.

### DE ORDINE CONGREGATIONIS.

I. — Ex Regula sancti Benedicti. a Ordines suos in monasterio ita conservent, ut conversionis tempus et vitæ meritum discernit atque abbas constituerit. Qui abbas b non conturbet gregem sibi commissum, e nec quasi libera utens

· Ordines suos in monasterio, ita conservent, etc. Idem in Vita S. Fulgentii episcopi Ruspensis statutum legitor, ut monachi videlicet tempus inter se

conversionis ordinemque servent. b Non conturbet gregem sibi commissum. Alios extollendo, alios deprimendo, præferendo, vel post-

ponendo sine rationabili causa.

c Nec quasi utens libera potestate. Quod ne qui-dem reges decet, qui bene regnant, si cum ratione

D potestate injuste disponat aliquid; sed semper cogitet quia de omnibus judiciis et operibus suls redditurus est Deo rationem. Ergo secundum ordines quos constituerit, vel quos habuerint ipsi fratres, d sic accedant ad pacem, ad psalmum imponendum in

imperant. Vide supra c. 5.

d Sic accedant ad pacem. Id est, ad osculum pacis. Idque dupliciter intelligitur: primo, cum advenientibus hospitibus occurritar, quibus cum salutantur, datur osculum pacis : secundo, cum fratres ante sumptionem eucharistize se mutuo osculantur juxta antiquum Ecclesiæ morem, quem videre est apud Dionysium Areopagitam in Hierarchia eccle-siastica, πρὸς αίς ὁ θεῖος Ιεράρχης εὐχὴν (ερὰν τελεῖ,

choro standum. Et in omnibus omnino locis ætas A per omnia ab omnibus disciplina teneatur, Juniora a non discernat ordines nec præjudicet, quia b Samuel et Daniel pueri presbyteros judicaverunt. Ergo exceptis his quos, ut diximus, altiori consilio abbas prætulerit, vel degradaverit certis ex causis, reliqui omnes, ut convertuntur, ita sint: ut verbi gratia, qui secunda hora diei venerit in monasterio, juniorem se noverit illius esse qui prima hora venit diei, cujuslibet ætatis aut dignitatis sit. Pueris vero

igitur priores suos honorent, priores juniores suos diligant. In ipsa autem appellatione nominum e nulli liceat alium puro nomine appellare: sed priores juniores suos d fratrum nomine; juniores prieres suos e nonnos vocent, quod intelligitur patema reverentia. Abbas vero, quia vices Christi agere videtur, f dominus et abbas vocetur, non sua assum-

την άγιαν ειρήνην άπασε διαγγελλεε, και άσπασαμένων άλληλους, κ. τ. λ. « Postea divinus pontifex orationem sacram perficit, et sanctam pacem omnibus annuntiat, et posteaquam omnes se invicem osculati sunt, mysterium sacrarum plicarum peragitur. > Apud Tertullianum, lib. de Oratione, ubi arguit eos qui cum jejunabant, osculum pacis omittebant: « Alia jam consuetudo invaluit, jejunantes habita oratione cum fratribus subtrahunt osculum pacis, quod est moitte didit, et interdum nonnas et mulicres concurrent fratribus subtrahunt osculum pacis, quod est moitte. Qui videur in hunc ocum Suetoniii in Description of Netoniii in signaculum orationis. Quando autem magis confe-renda cum fratribus pax est, nisi cum oratione commendabilior ascendit, ut ipsi de nostra operatione participes jam audeant de sua pace fratri transigere? quæ oratio cum divortio sancti osculi integra, quam Domino officium facientem impedit pax? quale sacrificium est a quo sine pace receditur? » In Actis S. Mariæ Ægyptiacæ : « Et expleto, Pater noster, qui es in cœlis, sicut mos est, pacis osculum obtulit seniori, et sic vivilica mysteriorum sanctorum suscipiens dona, > etc. Apud S. Gregorium, lib. 111 Dial., cap. 37, ubi agit de Maximiano abbate et fratribus in mari Adriatico periclitantibus : Tunc jam in navi residentes non jam de morte vicina, sed de ipsa ejus præsentia et visione turbati omnes sibimet pacem dederunt, corpus et sanguinem Redemptoris acceperunt. > Et apud S. Ferreolum, cap. 25, Regulæ suæ : « Statuimus hujus culpæ C Nonnus, major. Id plane colligitur es epist. S. Hiereum communionem Dominicam et osculum fratrum sex anni mensibus non habere. > Hinc capiendus est canon 12 concilii Antissiodorensis : « Non decet mortuis nec oucharistiam, nec osculum tradi. > Quia qui dabant eucharistiam mortuis, id faciebant osculo præmisso.

 Non discernat ordines. Ita apud Smaragdum et in Vict. p.; vulgo legitur, Non discernatur in ordine. Quamvis autem ælas non discernatur in ordine quem debeant tenere monachi, si tamen abbas præponat senes pueris et adolescentibus, id siet ra-

tionabili causa.

b Samuel et Daniel pueri presbyteros judicaverunt. De Daniele clarum est, de Samuele non ita; qui ni-hilominus dici potest judicasse Heli presbyterum lib. I Reg. cap. it, cum ei judicium patesecit quod

de eo et domo ejus statuerat Deus.

Nulli liceat alium puro nomine appellare. Sic S. tem milii et mei similibus, quia invicem nobis oleo Fulgentius Ruspensis episcopus in Africa neminem D capita impinguamus, et adulantes nobis invicem in fratrum puro nomine appellabat, ut habetur in ejus Actis apud Surium : « Alias autem circa singulos ita mansuetus fuit, ut neminem fratrum puro nomine clamitaret. . Ex quo loco nota neminem puro nomine esse appellandum mansuetudinis causa

4 Fratrum nomine. Subaudi, appellent. Vulgo legitur, Fratres nominent, quod est plausibilius.

· Nonnos vocent. Nonnus, vox satis vulgaris est, nondum tamen bene nota. Nonnus vulgo monachum significat, et ita interpretantur glossæ veteres; nonna monacham, ut videre est in visione Flotildis, quæ exstat ad calcem Supplementi Flodoardi: « Audivit quod sleri nonna deberet. » Sed non est hæc propria horum vocabulorum significatio, nata ex eo quod monachi se nonnos, et monachæ nonnas appellarent. Nam si nonnus monachum significaret, omnes sine discrimine jussisset S. Benedictus nonnos appellari, cum juniores æque sint monachi ac prio-

res et seniores sui. Deinde non adeo magnus honor esset, si juniores seniores suos nominarent nonnos. id est monachos, cum hoc nomen esset omnibus monachis commune. Aliam sane significationem ei attribuit Joan. Xiphilinus in Domitiano: ledigue mitiano, cap. 4, respieere : c Nam venations (commisit) gladiatoresque et noctibus ad Lychne chos, nec virorum modo pugnas, sed et feminarum. Non enim nonnas hoc loco sunt monacha, vel sanctimoniales : undenam has habuisset Domitianus? Quis credat tantam fuisse tunc Ecclesia corruptionem, ut monachæ gladiatorum more decertarent? Ilæc dico propter eos qui hoc Xiphilini loo putant nonnas significare monachas. Itaque dio nonnum proprie significare Patrem, majorem, seniorem : quod plane indicant hæc S. P. Benedicti verba, quod intelligitur paterna reverentia, id cst, Pater. Unde Add. I Capitul. Lud. imp., iit. 51: « Ut qui præponuntur, nonni vocentur, id est pa-terna reverentia. » Ita enim Papias : « Nonnos vocamus majores ob reverentiam. Nam intelligitur paterna reverentia. > Et Glossæ Arabico-Latinæ diviz. ronymi ad Eustochium de servanda virginitale: Quia maritorum expertæ dominatum viduiatis præf runt libertatem, castæ vocantur et nonna? Castæ ergo, quia viduæ et continentes sunt; nonna, quia majores : quippe quæ matressamilias suere, el viduitatis libertate gaudentes, junioribus præferun-tur. Et in hac significatione vi letur sumpsisse bet vocabulum supra citatus Xiphilinus, et interpretatum esse addendo zai yuvaizas, id est, et mulieres, non quidem virgines, sed matresfamilias ac matronas. Et ita interpretandus supra citatus Suelonius, cum to feminas dixit, non to virgines. Quoi sane notasset; quemadmodum infra eodem capite: la stadio vero, cursu eliam virgines. El sane 70 nonnes est nomen honoris. Arnobius in psal. cv : ( Si ille qui sanctus vocatur et nonnus sic agit, ego quisaut quotus sum ut non agam? > Et psal. cxl.: ( \% anten mili et mei similibus, quia invicem nobis oleo præsenti positi sanctos nos vocamus et nonios; alsentes vero nos ita mordemus et percutimus, ut recte canibus comparemur. Nonnus aliquando est nomen proprium. Moschopulus in schedis, Norma ονομα χύοιον id.est, « Nonnus nomen proprium, ) ut S. Nonnus pontifex Edessenus, qui S. Pelseian ad fidem adduxit, et Nonnus Panopolitanus poeta, qui Dionysiaca et Evangelium Joannis metrice scripsit. Ita et Nonna. Idem Moschopulus, Norva xiper, id est, « Nonna nomen proprium : » quod nomen sortita est mater S. Gregorii Nazianzeni, ut clarum est ex ejus oratione de laudihus Gorgoniæ, ac proinde male arguitur Moschopulus a quodam viro docto.

1 Dominus. Ita in Victorinis mss. Huic lection is vet Vita S. Mechthildis Diezzensis, cap. 10: ( Sorot Mechthildis contendit appellari sine domine adjectione; altum omne contempsit in nomine: sed usus exegit domus, et monasterii Regula, ut-domina cogitet, etsic se exhibeat ut dignus sit tali honore. Ubicunque autem sibi obviant fratres, junior a priore b beffedictionem petat: transcunte majore minor surgat, e et det ei locum sedendi; nec præsumat junior consedere, nisi ei præcipiat senior suus, ut flat quod scriptum est : honore invicem prævenientes. d Pueri parvi o veladolescentes in oratorio vel ad mensas cum disciplina f ordines suos consequantur. Foris autem, vel gubi et ubi custodiam habeant et disciplinam, usque dum ad intelligibilem ætatem perveniant.

§ II. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 10).

Interrog. La Quomodo oporteat observare nos circa cathedras et accubitus, cum tempus poposcerit, quoniam Domini habemus præceptum quod nos in B omnibus informat ad humilitatem; in quo etiam de hoc pronuntiat, ut cum ad convivium imus discum-

caretur et abbatissa. . In aliis tamen cod. mss. nostris atque etiam editis omnibus, quos viderim, legitur, domnus. Et reclius. Nam to dominus est nomen regium et imperatorium, quod ctiam Augustus imperator recusavit. Sed postea a scriptoribus, ut vocabulo hu iliori uterentur, ex vocabulo, dominus, factum est, domnus, per syncopen. Quo vocabulo olim sanctos viros, episcopos aliasque honorabiles personas appellarunt. Severus Sulpitius, epist. 2, Domnum Martinum obiisse nuntiant. Epist. 3,
Domnus Martinus. Idem videtur in charts S. Germani episcopi Parisiensis; in subscriptionibus conc. Arelatensis ıv ; concilii Aurelianensis 111 ; in epistola Pappoli episcopi Carnotensis ad episcopos in concilio Parisiensi congregatos; lib. Iv Gregorii papæ, epist. 45; in epistola Constantii et Dadonis episcoporum ad Desiderium episcopum Cadurcensem, et passim in epistolis ipsius Desiderii episcopi Cadur-censis; in epistola S. Radegundis ad episcopos, apud S. Gregorium Turonensem, lib. 1x Hist., cap. 42; S. Ennodii, lib. 111, epist. 4; et passim alıbi. Eadem ratione dicitur, domna, pro domina, ut patet ex epist. 29 Ennodii, lib. 1x: « Bene Jecisti. domna Agnella, » et alibi passim : epist. citata S. Radegundis, epist. 27 S. Gregorii papæ, lib. vi : « Gloriosissimas autem flias meas domnam Dominicam et domnam Eudochium mea vice salutate. >

A Greecis recentioribus pro τὸ χύριος, id est dominus, dicitur χυρός, etiam per syncopen. Ita apud Theodorum Balsamonem in can. 55 sextæ synodi: Μέχρι της έφημερίας τοῦ αγιωτάτου πατρίαρχου χυροῦ Mizoni, id est, c usque ad tempora sanctissimi patriarchæ domni Michaelis; c et in 4 can. synodi primæ et secundæ Constantinopolitanæ : 'Επί τῆς έφημέριας τοῦ άγιωτάτου χυροῦ Λουκά· id est, » tempore D sanctissimi domni Lucze; > et infra in eumdem ca-nonem : Δεά τουτο καί ὁ αὐτὸς ἀγιώτατος κυρὸς Δουκᾶς ἐπέτρεψε τῷ μοναχῷ, καί ερεί ἐκείνω κυρῷ Μακαρίω τώ Ιεροσολυμίτων, id est, « Idcirco ipse sanctissimus donnus Lucas permisit monacho et sacerdoti illi domno Macario Hierosolymitano. » Hoc vocabulo utitur Theorianus in legatione Armenorum: καί χαιρετίσαντες του καθολικόυ της Αρμενίας κυρου Ναρσίου, ita in editione Parisiensi, nam quidain legunt χύριν, id est, > Salutato universali Armeniæ domno Narsesio. > Dicitur et χύρις. Joannes Moschus Prati spiritalis cap. 76: κύρι ἀδιλφί, οὐχ οίδας, id est, • Domne- frater, nescis. > Ita et femininum χυρά vel χυρή pro χυρία. In Chron. Constantinopolitano : χυρή τὰς Ανατολής, id est, « domna Orientis. » Vetus sane vocabulum; nam Cnidii olim ita Cererem indigetarunt. Auctor veteris Etymologici : κυρή παρά Εειδίοις Δημάτηρ' παρά τὸ χυρία είναι τοῦ ζῆν. Ώρος,

ptione, sed honore et amore Christi. a Ipse autem A bendi locum novissimum requiramus (Luc xiv), et non occupemus locum priorem? — Resp. Illud nos scire oportet quia ubi omnes eodem prospectu et proposito convenimus, maxime si in multis et in majoribus humilitatis documenta dedimus, cupere quidem i prævenire unumquemque inferiorem locum secundum mandatum Domini condecens est. Sed rursum, i si res ad contentionem venit de hoc et unus alium detrudere velut de loco inferiori conatur, valde est improbabile. Causa enim ex hoc perturbationis et inquietudinis nascitur, si incipiet nemo alteri cedere; et si pro hoc certamina moveantur, similiter erit tanquam si de primatibus contendatur. Propter quod oportet etiam in hoc considerantius providere, vel quid unicuique nostrum competat, vel certe indulgere ei cui cura commissa est, et in cæteris et in recumbendo custodire ordinem, et obtemperare ei, ut impleatur in

> id est, « Kure apud Cnidios Ceres : ab eo quod sit vitæ domina. Horus.

> a Ipse autem cogitet. Supple quod dicitur, ut su-pra cap. 2 Regulæ, Meminisse debet quod dicitur, id est, quale nomen sortitur, ut facta respondeant huic nomini.

b Benedictionem petat. Hæc inter se mutuo conversantes, sibique occurrentes seque salutantes benedicendi ratio veterum Christianorum fuit, ut liquet ex Tertulliano, lib. de Testimonio animæ, cap. 2 : « Et quod penes Deum bonitatis et benignitatis omnis benedictio inter nos summum sit disciplinæ et conversationis sacramentum, Benedicat te Deus, tam facile pronuntias quam Christiano necesse est. 🤉 Se ergo mutuo salutantes Christiani dicebant, Benédicat te Deus. Cum monachi sibi occursabant, ju-nior dicebat, Benedicite, ut statuitur in epitome Ludovici imp. super Regulam S. Benedicii: « Cum vero sibi obviant fratres, ubicunque junior dicat priori, inclinato capite, Benedicite. Senior vero respondeat, Deus, ut clarum est ex cap. 13 Regulæ Magistri, ubi agitur de excommunicato: e Petenti nemedictionem nullus respondeat, Deus. > Et hæc quidem salutatio maxime facit ad devotionem, charitatem, gravitatem mutuamque observantiam et reverentiam, ablegatque insulsam et scurrilem nescio quam familiaritatem.

e Et det ei locum sedendi. Si ibi consistat senior. d Pueri parvi. Ita in utroque cod. ms. S. Germ. Apud Smaragdum vero, et S. Dunstanum, et in vulgatis legitur, pueri parvuli. Pueri parvi sunt in-

· Vel adolescentes. Particula vel hoc loco sumitur copulative, non disjunctive, ut sæpe in hoc opere, quemadmodum toties monuimus.

1 Ordines suos consequantur. Juxta tempus ingressionis suæ in monasterium, non solum inter se, sed etiam inter alios monachos, quia ætas non debet discerni, nec præjudicare in ordine, ut supra dixit, nisi forte abbas rationabili causa velit aliquem eis

<sup>8</sup> Ubi et ubi. Lege, ubi ubi, expuncta copula, ut supra cap. 36 dicitur : Vel aliud quid excesserit,

ubi ubi. h Quomodo oporteat observare, etc. Hæc habentur apud S. Basilium interr. 21 Regularum fusius disputatarum, et apud Rusinum ms., cap. 11, qui hoc caput, ut multa alia, contraxit.

i Prævenire. Legendum videtur, præoccupare, ut in textu Græco, προχαταλαμβάνειν.

i Si res ad contentionem. Adjeci particulam si, quæ desiderabatur.

nobis illud quod dictum est : Omnia vestra honeste A seniori et reverentiam, ut condecet, competenter et secundum ordinem fiant (I Cor. xIV). exhibeat.

§ III. — SANCTI HIERONYMI (cap. 3).

 Quicunque autem monasterium primus ingreditur, b primus sedet, primus ambulat, c primus psalmum dicit, primus in mensa extendit manum, prior in ecclesia communicat : nec ætas inter eos requiritur, d sed professio.

§ IV. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 5).

· Qui in monasterium prior ingreditur, primus erit in cunctis gradu vel ordine. I Non quærendum est si dives sit aut pauper, servus an liber, juvenis an senex, rusticus an eruditus. In monachis enim nec ætas, nec conditio quæritur, g quia inter servi et liberi animam nulla apud Deum est differentia.

🖇 V. — Ex Regula sancti Fructuosi (cap. 12). 🖟

h Cautela, et moderatio, et pudicitia, sides et sinceritas, organt habitum monachi. i Duplex enim nullo modo esse debet famulus Christi, sed veridicus et i simplex, a superciliosi fastus carens effigie. Coram senioribus suis prior nullus ambulet, neque non jussus sedeat vel loquatur, sed hoporem fratri

a Quicunque autem, etc. Hæc sumpta sunt ex epist. S. Hieronymi, quæ præfixa est Regulæ S. Pachomii, quæ in codice Vindocinensi, pon ita recte, per imperativum enuntiantur.

b Primus sedet, etc. Heec et similia pon habentur in Regula S. Pachomii, quæ exstat apud Palladium cap. de Tabennesiotis, et apud Sozomenum libr. 111 Hist. Eccl., cap. 13, neque in majori Regula S. Pachomii. Quare dicendum est, aut Regulas S. Pa-chomii non esse integras, aut S. Ilieronymum hoc loco narrare tantum quasdam traditiones non scri-C ptas, quas de more tantum servarent discipuli S. Pa-

c Primus psalmum dicit. Non dicit, incipiat, qued confirmat opinionem a nobis supra tractatam de

ordine canendorum psalmorum a singulis fratribus.

d Sed professio. Id est, tempus, quo quis vitæ
monachicæ professionem inire cæpit

\*\*Popular Professionetti interception of the computation of the comput accipere, nec conditiones hominum, sed animos inspicit singulorum : servum et nobilem de moribus pronuntiat.

h Cautela et moderatio, etc. Hæc videre est ip Regula ms. S. Fructuosi archiepiscopi Bracarensis cod. Crass., eodem cap. 12.

Duplex enim nullo modo esse debet famulus Christi. Duplex ille est qui non sincere coram Deo et hominibus ambulat, qui non pure Deum quærit, sed duabus viis graditur, ut explicat S. Gregorius lib. 1 Moral., cap. 11: ( Sunt namque nonnulli qui in lis bonis quæ faciunt simplices non sunt, dum non in his retributionem interius, sed exterius favorem quærunt. Unde bene per quemdam sapientem dicitur : Va peccatori terram ingredienti duabus viis. Duabus viis peccator quippe terram ingreditur, quando et Dei est quod opere exhibet, et mundi quod per cogitationem quærit. > Quapropter ejus§ VI. — Item (cap. 13).

1 Qui prius in monasterio conversue merit, primus ambulet, primus sedeat, primus culogiam accipiat, primus communicat in ecclesia, prior loquatur cum interrogantur fratres pro aligua questione. prior psalmum dicat, in choro prior constat. " heldomadam prior faciat, manum in mensam primus extendat : nec ætas sola inter fratres requirenda. sed conversio est et laboris studiique propositum. Unde et hæc discretio senioris est præstolanda, ut quem quomodo erga Dei amorem cultumque serventem viderit, sic honoret. Non enim generis dignius, aut rerum opulentia, quam quisque habuit in saculo, vel ætatis grandævitas exquirenda, sed vitæ rectitudo, et ardentissimæ fidei merita debent esse persanda. Ille enim potior, qui Deo proximior, judicardus est. Monachi in monasterio sancte, et pudice atque honeste viventes persistant; " laici foris albatis, vel præpositi mandata peragant

modi hominibus maledicit Scriptura ; Va duplici corde et labiis scelestis (Eccl. 11)

i Et simplex. Verus ille monachus qui simplex est, qui nunquam ingredietur regnum cœlorum nisi efficiatur sicut parvulus; et hoc est Christi oraculum. Sed quam sit eximia simplicitas declarit sanctus Ambrosius in Exhortatione ad virginem: Bonæ enim divitiæ sunt innocentiæ atque simplicitatis, quibus peccatum non imputatur, quia nulli in iis doli fraudisque versutia est. Omnis enim simplex obtrectare non novit, nescit invidere, suo contentus est, aliena non quærit : et si egeat, sibi dives videtur, și suppetat quod alimento est satis. Denique pulchre apostolus: Et profunda, inquit, paugetist eorum abundavit in divitiis simplicitails corum. Et libro de obitu Satyri fratris de eadem agens: Ea est quædam morum temperantia et sobrielas. Et paulo post : (Anima henedicta omnis simpler.)

Superciliosi fastus carens effigie. Ita correst ex

Regula ms., cum in codice nostro corrupte legeretut,

Regula nis., citti in conice nostra corrupte assurercitio fastus carens efficien.

1 Qui prius in monasterio, etc. Hæc habentur in Regula ms. S. Fructuosi archiep. Brac. cod. Crass., codem cap. 13, partim sumpta ex Institutis & Pachomii, ut videre est in epist. citata S. Hieronymi, partim ex Regula saucti Patris Begedicti.

2 Laict. Ejusmodi laici erant veluti quidam seril seu famuli monasteriorum ad negotia saccularia co-

veste, ubi agens de novitiis statuit cos κυιρά και έσθει τῶν καλουμένων χρῆσθαι λαικών, id est, i uti injeuts el veste corum qui laici vocantur. > In conc. Archieus in, in quo contraversia inter Theo lorum episcopumet Faustum abbaten Leripensem componitur, it mention laicæ multitudinis et congregationis in monasteris quæ subjicitur abbati, et clericarum monasteris un priscopa episcopo: sed ejusmodi laici seu laica congregato erant vere monachi, atque ita appellantur, quod uon essent clericali tonsura insigniti, quamvis improprie. Non sunt enim monachi laici, sei medi interclericas et laicas ut decar se laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laicas et laica clericos et laicos, ut docet S. Dionysius Arcop gila (Cap. 6 Eccl. Hier.). Postea tamen illi monachi, qui ad chorum non sunt deputati, laici appellati sunt atque etiam conversia Robertus Antissiulorenia il

§ VII. — Ex Regula Cujusdam (cap. 46). Quanto se affectu vel charitatis ministerio in monasterio animæ positæ debeant diligere, sanctorum Patrum instituta sanxerunt. Sed in quibus sit actibus vel officiis demonstrandum, a nobis a pro parte indicandum est. Hebet denique latiesimum virtutum copia ambitum, qua circumsepta facile hostem sibi superet adversantem. Sunt etenim nonnulla gum in actu ridentur exigua, et tamen vel custodita, vel neglecia, è aut tenescente, aut fervente animi motu demonstraptur: ut set humiliatio capitis, et sermepum affabilis salutatio, que aut rigide mentis vel in corde, aut [si] certe pia purissimum patefacient affectum. Servandum est ergo famulis vel famulabus Christi, ut semper intra mentis statum ea nutriant quas a vera humilitate ac charitate non discedent, B quipus summa constat virtutum. Nam sicut nunquam sine vera humilitate vera manet charitas, ita nunquam absque vera charitate vera manet humilitas. Arripiamus ergo instruere fundamentum, ut ad culmen perveniamus virtutum. Sic prius humilitas monstranda tam in actu quam in affectu, ut post charitatis copia ædificetur. Et quando sibid mutuatim in via, vel in quocunque loco occurreript, omni humilitate ab invicem e flectentes benedictionem rogent. Et si unus ex eis senior fuerit, prius junior benedictionem postulet. Tune demum senior prosequatur. In cursu vero positi, prout ah abbate suerint ordinati, vol 5 ad psalmum canendum, vel ad lectiones recitandas, vel etiam ad communicandum euntes, suum ordinem custodiant: nec constitutum sihi locum tran- C silientes, in ambitionis vel arrogantiæ vitio demer-

Chron: • Cum quidam Cistertiensis ordinis abbas provectæ ætatis, miræ simplicitatis cum suo monacho et converso pro quibusdam negotiis iter ageret. Petrus de Vallibus Sarnay, çan. 3 Hist. Albigénsium. Abbati triginta sex, converso vero vigiuti quatuor plagas infligens, etc. Omnes tamen monachi olim conversi appellabantur, ut supra observatum est.

gantur. Abbati vero studendum est ut per ordinem.

sicut conversi in monasterio fuerint, ita in suo ordine

Pro parte. Id est, aliqua ex parte.

Aut lepescente, aut servente animi motu demon-strantur. Lege: aut tepescentem, aut serventem animi motum demonstrant.

Au si certe. Particula și redundat.

Mutuatim. Id est, mutuo.

Flectentes. Apud Smaragdum additur, genua. Et

in margine adnotatur cum asterisco to capita.

In cursu. Id est, in opere Dei, in officio divino, in horis canonicis, nani cursus id significat. S. Gregorius Turonensis de Gloria confessorum, cap. 37: Nam post expletum in oratorio cursum elevabatur a præsegtia fratrum. Et lib. 3 Hist., cap. ult. De cursibus etlam ecclesiasticis unum librum edidi. S. Bonifacius archiepiscopus Moguntinus, epist. 17: Wigbertus presbyter et Megingordus diaconus Regulam vestram vobis insinuant, et speciales horas, et cursum ecclesiæ custodiant. Sed de his supra fusius actum est.

<sup>8</sup> Ad psalmum canendum. Ita loquitur idem Pater cap. 19 suæ Regulæ: « Ut in loco in quo antea fuit, nec psalmum cantet, pec ullum ordinem teneat.

A constituantur, præter si uberis conversatio religionis meruerit ut h inantea promoveatur: vel si gravis culpa exegerit ut retro i regradetur: sive aliquis e fratribus agnoscatur seniorem affectare locum, cum verecunda castigatione refellatur: quia non debiti honoris locum præsumpsit; nec religionis commeritum, sed ambitionis honorem indebitum conatus est arripere. In consessu fratrum, si alius supervenerit, qui juniores sunt ording assurgant, et seniori locum præbeant. Juniores vero senioribus nullatenus superbiendo contradicant, sed cum omni humilitate vel interrogati vel correpti respondeant. Si labentem in quodlibet delictum junior seniorem aspexerit, I non exprobrando ad confitendum abbati vel præposito dirigat. Similiter senior juniori faciat. Ad confessionem veniens prius prostratus supra humum suam culpam esse dicat : sic priusquam surgere jubeatur, suam confessionem manifestet. Quando ad aliquod opus fieri i commeatus rogatur, i venia prius petatur, et sic de opere quod faciendum est, commeatus rogetur. Quando ad abbatem venitur, cum ompi humilitate veniam petendo accedatur. Similitar quando egreditur, cum veniæ petitione benedictio quæratur. Nullus monachorum per semetipsum de propria necessitate abhati suggerat; sed omnes per præpositum, quidquid necessitatum fuerit, abbati studeanț intimare. Si sacerdos m vel quilibet religiosus yenerit, ut eis per abbatis commeatum sit accurrendum, a longe adstantes cum omni humilitate flectentes genu sub silenti voce n benedictionem rogent. Et si ordinatum fuerit ab abbate ut cum his aliquis frattum loquatur, eum omni hamilitate, et modestia, ac sobrietate loquendum est, ut in omnibus his virtus humilitatis et sobrietatis inveniatur.

Ubi vides, psalmum canere, idem esse quod dicit S. P. Benedictus psalmum imponere. Sed de his supra.

h Inantea promoveatur. Id est, in superiori or-

dine collocctur.
i Regradetur. Id est, degradetur. Nam particula re in compositione sæpe destruit, ut, refigo, retego, recludo, resero, quemadmodum vulgo doceni gram-matici. Idem vocabulum videre est in Regula S. Pachomii, art. 92 : « Et regradabunt in ultimum, donec corrigatur. » Et art. 94 : « Regradabitur de solio suo, donec corrigatur. Ita legitur in Regula ms. Floriacensi, et in conc. Vindocinensi, etsi in Regula S. Pachomil excusa legatur, degradabunt et D degradabitur. Sed ejusmodi lectiones manant a quodam carrectore. Hoc vocabulo utitur concilium Aurelianense 1v, can. 10: « Illi vero qui illicite promoti sunt, regradentur. » Hinc regradatio, id est, degradatio. Concil. Aurel. 111, can. 4, « in regradatione honorum, priorum statuta serventur.

i Non exprobrando ad confitendum. Lege, ut apud Smaragdum, Non exprobrando, sed magis dolendo ad

confitendum.

L' Commeatus. Id est, liceptia, ut supra potatum est.

<sup>1</sup> Venia. Culparum yidelicet.

m Vel quilibet religiosus. Sive clericus, sive monachus.

n Benedictionem rogent. Illum religiosum videlicet.

### CAPUT LXXI.

#### • DE OSTIARUS MONASTERII.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

b Ad portam monasterii ponatur e senex sapiens, qui sciat d accipere e vel reddere responsum; cujus maturitas eum non sinat vagari. Qui portarius cellam debet habere juxta portam, ut venientes semper præsentem inveniant, a quo responsum accipiant. Et mox ut aliquis pulsaverit, aut pauper clamaverit, Deo gratias respondeat, aut Benedic : et b cum

• De ostiariis. Ita in utroque cod. S. Germ. et apud Smaragdum ; recte, quia hic ponit duos ostiarios, nempe alterum senem, et alterum juvenem. At in vulgatis et in Regula a S. Dunstano emendata habetur, de ostiario.

b Ad portam monasterii, etc. Hoc caput exstat etiam in Recapitulatione S. Cæsarii Arelatensis, capite ultimo, masculino genere in femininum mutato,

quia scribit sanctimonialibus.

• Senex sapiens. Senis portarii sapientia ob duo B potissinum requiritur; primo, ut advenientibus prudenter satisfaciat; secundo, ut animam suam custodiat, ne vagandi ei lihertas subrepat. Qui non solum moribus, sed ctiam ætate senex esse debet : nam statim subjungit dandum esse ei juniorem fratrem in solatium, qui licet junior sit ætate, tamen debet esse senex moribus.

d Accipere responsum. Id est, concipere advenientis voluntatem, quam ab eo sciscitatus fuerit.

 Vel reddere. Particula vel hoc loco sumitur co-pulative: nam non modo horum unum præstare debet janitor, sed utrumque, nempe bene accipere,

et reddere responsum.

1 Deo gratias respondent. Deo gratias est antiqua Deo gratias agendi formula, qua olim Christiani utebantur in occursibus et congressionibus. S. Augu-stinus in psal. cxxxII: « Hi etiam insultare nobis audent, quia fratres, cum vident homines, Deo gratias dicunt. Quid est, inquiunt, Deo gratias? Itane C surdus es, ut nescias quid sit Deo gratias? Qui dicit Deo gratias, gratias agit Deo. Vide si non debet frater Deo gratias agere, quando videt fratrem suum. Num enim non est locus gratulationis, quando se invicem vident, qui habitant in Christo? > Optatus Milevitanus, lib. 11 contra Parmenianum : « Tunc Secundus dixit, Sedete omnes. Tunc dictum est ab omnibus: Deo gratias, et sederunt. >

<sup>8</sup> Aut benedic. Ita in Concordia ms. Vindocinensi et in cod. S. Germ. ma. Vulgo tamen legitur, benedicat, ut apud Smaragdum. Sed textus Regulæ apud eum vitiatus est, et legendum est : Benedic, non benedicat. Quod plane indicant ejus adnotata in hunc locum: « Eleganter hic duas venientium beatus posuit Benedictus personas, unam potentis : qui si Januam monasterii invenerit clausam, manu vel fuste pulsat eam: aliam vero pauperis posuit, qui non pulsatis apta a portario respondenda composuit responsa:

D diffundi jussit, quæ continuo claudi jussa, altera die
videlicet ut voce pauperis audita. Deo gratias agatupe videlicet ut voce pauperis audita, Deo gratias agat : potenti vero occurrens obviam humiliter ab eo benedictionem petat. > Si ergo juxta Smaragdum janitor a divite benedictionem petere debet, necessarium est le-gisse Smaragdum vò benedic, non vò benedicat. Itaque legendum est, benedic. Ita ut janitor benedictionem ab hospite petere debeat : quia monachi humilitati magis consentaneum est petere benedictionem, quam benedicere, magisque ad S. P. Benedicti mentem accedit, qui cap. 53 vult ut monachi ab hospite obvio benedictionem petant, cum nullum hac in re discrimen inter ingressum et occursum intercedat. Quæ qui-

A omni mansuetudine timoris Dei reddat responsum i festinanter cum fervore charitatis. Qui portarios, si indiget solatio, juniorem fratrem accipiat. 1 Monasterium autem (si sieri potest) ita debet constitui. ut omnia necessaria, id est, aqua, molendinum. hortus, pistrinum , vel artes diversæ infra monaste. rium exerceantur, k ut non sit necessitas monachis vagandi foras, quia omnino non expedit animabu

dem benedictio, ut plurimum, est precatoria.

L Cum omni mansuetudine timoris Dei. Id est, cum mansuetudine quæ timorem Dei spectet, non ramm et aulicam adulationem, cum Christus sit in hospite suscipiendus, sive ille sit dives, sive pauper.

1 Festinanter cum fervore charitatis. Duas S. Benedictus requirit in reddendo responso virtates: mansuctudinem, quæ ex timore Dei, et diligentian, quæ ex charitate procedat, quia spiritali viro omnia

spiritaliter agere convenit.

i Monasterium autem, si fieri potest, etc. Idem habet concilium Moguntinum sub Carolo Magno, cap. 20, idque ex auctoritate Regulæ, et liber v Capitul. impp., tit. 78, ubi præcipitur ut missi regis simul cum episcopis uniuscujusque diocesis perspciant loca monasteriorum, « si in apto et congre loco sint posita, ubi commodum ac necessarium possit acquiri, quod ad utilitatem pertinet monasteriorum, sicut in sancta Regula dicitur. Monasterium autem ita debet constitui, ut omnia necessaria infra monasterium exerceantur: ut non sit necessitas monachis vel clericis vagandi foras, quia non espedit animabus eorum. > Uhi addita sunt illa verba, ed

clericis, propter canonicos.

k Ut non sit necessitas monachis vagandi foras, etc. Optima constitutio, et monachorum mentibus altius defigenda, si eos vitæ perfectæ sensus aliquis tenet stimulatque desiderium. In mundo enim alget pietas, torpet devotio. Mundi pestilens aer est, qui cities monachos sua contagione funestat. Mundus retibus et plagis redundat, quæ statim monachum involvunt et irretiunt. Οι βρόχοι, και παγίδες τοις δίλουσο σωθήναι αίτων κοσμικών συντυχίαι, id est, « Mundanorum congressus et frequentationes his qui volunt salvari laquei suut, inquit S. Antiochus hom. 5. Ita sentiebat olim S. Nonnosus præpositus monasterii S. Antiochus hom. 5. rii Soractis montis. Cum enim in eo monasterio olei penuria esset, jam parati erant monachi per vicos et oppida oleum quærere : id non tulit S. Noanosus; sed magna humilitate, ut abbas jussa revocaret, ellecit : ne fratres monasterio exeuntes, dum olei lucra quærerent, animarum damna paterentur. Itaque paucas olivas, quæ in arboribus remanserant, in prelum mitti jussit, et quantum olei exprimi posset, sibi deferri. His ita perfectis, vasculum oleo impletam ante altare posuit, et dimissis arbitris oravit; et poaperta omnia plena reperta sunt, ut refert S. Gregorius lib. 1 Dial., cap. 7. Idque olim sacris humanisque legibus cautum fuit, ne monachi urbes aut pagos obambularent, sed ut in monasteriis manerent inclusi, ut habetur can. 4 synodi Chalcedonensis, et can. 46 synodi Trullensis, et Cod. 1. 29, do Episc. et Cler., etc.: Oi in Tois unvarrapions diarpi δοντις μη έχετωσαν έξουσίαν εξίεναι των μοναστερ id est, « Qui in monasteriis degunt, potestatem inde exeundi non habeant; vel in civitate Antiochensi, sen in aliis quibuslibet civitatibus conversandi, excepts duntaxat ils qui vocantur apocrisiarii, quibus licentian

L

r.

eorum. Hanc autem Regulam sæpius volumus in- A nuntient abbati. Nam et hoc observare debent ipsi congregatione legi, ne quis fratrum se de ignorantia excuset.

#### & II. - Ex Regula Orientali.

· Quando ad ostium monasterii aliqui venerint, si clerici fuerint aut monachi, majori honore suscipiantur : lavabuntque pedes corum, juxta Evangelii præceptum, et præbebunt eis omnia quæ apta sunt usui monachorum. b Si quis ad ostium monasterii venerit dicens velle se videre fratrem suum vel propinquum, janitor nuntiabit abbati : et permittente, e eum accipiet comitem, cujus sides probata est; et sic mittetur ad fratrem videndum vel proximum. d Si propinquus alicujus mortuus fuerit, prosequendi funus non habebit licentiam, nisi Pater monasterii præceperit. • Nullus de horto tollat olera, nisi ab hortulano acceperit.

#### § III. — Ex Regula Magistri (cap. 95).

1 Duobus fratribus 5 ætate decrepitis cella intra regias monasterii prope constituatur : qui deputati ibi et claudant monasterium omni hora post exeuntes, aperiant ingredientibus, et advenientes

damus volentibus ad sola responsa necessaria exire. 🕨 Consule Photium in Nomocanone tit. 11, cap. 4. Idem statuitur Cod. Theod. I. 1 et 2, De monachis, nisi forte de judiciariis injuriis agatur. Nec se ita inclusum doleat monachus. Nam si vel minimo religionis amore tenetur, se ipsa inclusione in libertatem as-sertum putabit. Vera utique libertas est hujus mundi carcere liberari. Veris monachis cellæ amatoribus id dicam quod olim Tertullianus sanctis martyribus C in carcere vinctis scribebat : « Nec vos hoc contristet quod segregati estis de mundo. Si enim recogitaverimus ipsum magis mundum carcerem esse, exisse vos e carcere quam in carcerem introisse intelligemus. > Vere mundus carcer est, in quo homines vitiorum vinculis colligati detinentur inclusi. Felix monachus, qui tam tetro carcere solutus est, et polest dicere cum David : Dirupisti vincula mea, tibi sacrificabo hostiam laudis. Si igitur in monasterio sedet inclusus, mentem rerum humanarum capiditate solutam per banc universitatem mirabilia divin e bonitatis opera considerando evagari sinat: Deunique laudet et benedicat in omnibus. Mens omni sollicitudine libera per immensam illam cœlorum regiam exspatietur, sedesque illas beatorum suspiciat, nunc choros angelorum perlustret, nunc se patriarcharum et prophetarum cœtibus adjungat, nunc martyribus consocietur, nunc virginibus assideat. Hinc Deum adoret, admiretur et stupeat. Hæc D legat, et residui suo numero audiant. vera libertas, sed illius qui unius cellæ inclusus angustiis latitudine fruitur paradisi. Hæc optanda monachis evagatio, dum in cella sedent inclusi. Nam « etsi (inquit Tertullianus) caro detinetur, omnia spiritui patent. Vagare spiritu, spatiare spiritu; et non stadia opaca et porticus longas proponens tibi, sed illam viam quæ ad Deum ducit. Quoties eam spiritu deambulaveris, toties in carcere non eris. >

a Quando ad ostium monasterii, etc. Hæc habentur in Regula edita S. Pachomii, art. 28, non tamen

articulus integer producitur.

b Si quis ad ostium, etc. Secunda hujus capituli pars exstat etiam in Regula excusa S. Pachomii, art. 50, etsi quædam hic desiderantur quæ apud S. Pachomium reperire est.

e Eum accipiet comitem, etc. Nota disciplinam antiquam illorum Patrum, qui non permittebant mo-

due fratres quotidie, ut horis quibus oportet in monasterio legere seratis regiis se jungant, i et legentes audiant : et cum ad opus divinum 'oratorii i index sonaverit, seratis item regiis oratorio præsententur. Ad opus laboris hoc quæratur quod possunt pro ætatis possibilitate implere, id est, aut si artes sciunt, aut certe, si nesciunt, in quo possunt quotidie adjuvent septimanarios. Tamen labori alio non quærantur, si propter opus aperiendi et claudendi omni hora occupentur. Annonam canum a cellarario ipsi accipiant, et eis cum aqua vei culinæ remanente juscello ministrent. Animalium intra monasterium curas adjuncto in septimana illorum hebdomadariorum solatio ipsi impleant, et regiæ munditias ipsi B exerceant : vel intra cam k cicendelum suspensum et factum incendant quotidie, ut noctu foris cujusque cognoscatur ingressus. Qui senes, ut superius diximus, pro honore ætatis cum abbate manducent secundum formam præfatæ humilitatis, 1 ut sancta evangelica demonstrat, quæ dixit nec ipsis se superiorem velle ostendere. Nam talibus dicit Scriptura perfectis: " Quanto magnus es, tanto humilia te: et

nacho soli cum extraneo colloqui, sed dabant ei comitem et sermonum testem, non quemvis de trivio, sed probatum moribus, ne forte daretur occasio

d Si propinguus, etc. Hæc tertia pars etiam reperitur in Regula S. Pachomii, art. 33, paucis verbis

immutatis, servato tamen eodem sensu.

• Nullus de horto, etc. Hæc quarta hujus capituli pars continetur etiam in Regula S. Pachomii, art. 38.

t Duobus fratribus, etc. Hæc hahentur in Regula ms. Magistri cod. Corb., eodem cap. 93.

<sup>5</sup> Ætate decrepitis. Id est, senihus, hac voce latius sumpta; nam decrepiti huic officio minus essent idonei. Decrepitus est cujus vita præ senectute in dubio est. Nonnius Marcellus, cap. 1: « Crepera res proprie dicitur dubia, et crepusculum dicitur lux dubia, et senes decrepiti dicti in dubio vitæ constituti. >

h Regias. Id est, januas. Vide supra.

i Et legentes audiant. Quia hic magister non vult ut seorsum fratres legant, sed ut congregati per decadas legentem audiant, ut habetur cap. 50 ejusdem Regulæ : A prima usque ad tertiam segregatæ a se per loca diversa decade, ne in uno redacta omnis congregatio, suis sibi invicem vocibus obstrepent, id est, lectionibus vacent, unus de decem per loca

i Index. ld est, signum, campana, ut supra no-

tatum est.

k Cicindelum suspensum. Vide supra.

1 Ut sancta evangelica demonstrat. In Regula ms. legitur: In sancta Eugenia demonstratur. Lege, ut in cod. Vind., ut sancta Eugenia demonstrat. Probat humilitatem quæ in abbate requiritur ab exemplo S. Eugeniæ martyris, quæ dissimulato sexu tandem in abbatem electa cæteris fratribus humilitate præluxit, ut in ejus Vita habetur, cujus textum, quia lumen affert huic loco, alioqui satis obscuro, proferam : « Ipsa tamen ante omnes opus monasterii, quod infima solebat exercere persona, suscepit. > Et paulo post : « Aquam portare, ligna concidere, munditias adhibere : in eodemque loco habitare sibi elegit, ubi ostiarius monasterii manebat ne vel ipso se superiorem ostenderet.

= Quanto magnus es, tanto humilia te. Ut in textu

anud Deum a et homines inventes gratiam (Eccli. 111). A mentis suæ statu firmissimi, ut Domino cum Pro-Ognia vero necessaria intus intra regias esse opertet, id est, furnum, h macinæ, e refrigerium, hertus, vel omnia necessaria, ut non sit frequens occasio propter quam fratres multoties foras egressi, sæcularibus mixti, forte a religiosorum oculis visi ad damnationem potius nostram ab eis pro angelis adoremur, et d Benedicite nobis non meritis indigne dicatur: cum farte sancti putemur esse, quod non sumus: aut magis per irrisionem quorumdam infldelium vilescat in público vel plateis sanctus habitus in ambulando. Cum ergo hæc omnia intus fuerint constituta, clausa sit somper monasterii regia, ut intus clausi cum Dom<del>ino</del> fratres veluti a sæculo sint jam • clausa Dei in cœlestibus separati. Quæ regia monasterii f circellum habeat ferreum in 8 fimella, B quo ab adveniente concusso, cujuslibet supervenientis intus indicetur adventus.

#### § IV. — Ex Regula Gujusdam (cap. 3).

Portarli seu ostiarii tales esse debent i qui omnium mercedem simul ædificent : ætate senili, dibus mundus sequi jam ex præsentibus pompis nihil desiderent, sed toto cordis affectu Creatori inhærentes singuli dicant : Mihi autem adhærere Deo bonum est, ponere in Domino Deo spem meam (Psal. LXXII). Quid enim ex præsentibus phaleramentis desirlerent, quia perfunctoriis contemptis Christum amare coeperunt, in quo summum bonum contemplatione mentis manere conspexerunt? Sint

Græco: "Οσω μέγας εξ, τοσούτω ταπεινού σεαυτόν. At C in versione communi: Quanto magnus es, humilia te in omnibus.

\* Et homines. Hæc non sunt in textu Græço et in

versione communi.

b Macinæ. Ita in Regula sps. et in cod. Vind. pro rd machina, quia in vetustis illis cod. mss. sæpe omittuntur aspirationes. Sunt molendina, prela et sîmilia.

• Refrigerium. Id est, latrinæ.

d Et Benedicite, nobis non meritis indigne dicatur. Is olim honor monachis deferebatur a secularibus, ut cum eis occurrerent, henedictionem peterent, ut videre est in Vita S. Hilarionis apud S. Hierony-mum: a Igitur andito quod S. Hilarion præteriret (multos enim Saracenorum arreptos a dæmone frequenter curaverat), gregatim ei cum uxoribus et liberis obviam processere, submittentes colla, et voce Syra barach, id est, benedic, clamantes. Idem clarum est ex Beda lib. 11 Hist. Angl., cap. 26: D religionis habitus: ut ubicunque clericus aliquis aut monachus adveniret, gaudenter ab omnibus tanquam Dei famulus exciperetur : et etiam si in itipere pergens inveniretur, occurrebant, et flexa cervice vel manu signari, vel ore illius benedici gaudebant. Verbis quoque horum exhortatoriis diligenter auditum præbebant. Id etiam scribit de Wallensibus Giraldus in descriptione Cambriæ, cap. 8.

· Clausa Dei. Lege, causa Dei, ut in Regula ma. · Circellum habeat ferreum. Circellum est annulus simellæ januæ insertus, quem movet is qui sibi vuit januam aperiri. Glossæ Benedicti Circellum, xpixios: diminulivum a xpixos, a quo et xpixillion, id est, annulus, παρά τὰ κλείω. ὁπάντοθεν περικεκλείσ-μένος, id est, undique clausus, inquit auctor veteris Etymologici, seu potius a strepitu quem edit. In fimella. Fimella, seu femella est ferrum ja-

nuæ affixum per guod circellum ei jusertum ducitur,

pheta orando dicant: Averte oculos meos, ne videant vanitatem : in via tua k vivifica nos (Psal. CXVIII). Tale semper supervenientibus ostendant exemplum, ut et foris ab extraneis nomen Domini glorificetur. juxta quod Dominus ait: Sic luceat lux pestra 1 coram omnibus hominibus, ut videant opera vestre bana, et glorisicent Patrem vestrum, qui in caelis est (Matth. v). " Et intus a consodalibus suis mercedis præparent lucra, dum omnium vice foris gerunt curam. Sic cautis moribus cam virtutum magistra humilitate existant, ut ompis patientiæ blandimenta ex çolloquiq affabili ostendant. n Nunquam singuli vel bini attollentes laicos vel clericos intente aspiciant; sed demisso cum humilitate vultu inclinatis oculis necessaria colloquantur, Pauperum, peregrinorum et hospitum curam inter omnia habentes, quia in his Christus suscipitur, quia ipse ait: Quacunque o his minimis fecistis, mihi fecistis (Matth. xxv). Foris aliquid dare, vel cuilibet ministrare, vel a foris aliquid accipere nullatenus sine commeatu abbatis præsumant. Et quodcunque a foris accipiunt ex donis et eleemosynis aliorum pullatenus antea ad cellarium portent, p quam ante oratorium deferentes congregatio pro eo orent qui hoc exhibuit. 9 Fabulis quas ad portam vel a sacularibus, vel a quibuslibet audierint, nullatenus aurem accommodent; et si nolentes audierint, vel intellexerint, nullatenus consodalibus quis referant, Si horum aliquid, qua

ut ad ejus strepitum janitor fores speriat quod in Gothia Gallica dicitur femelle: Glossæ Benedicti, cap. de Ferramentis: femella, aupiõpus, quod utroque capite seu parte infigatur japua, ab cupi et

δρυμί.

h Portarii seu ostiarii. Ita correxi ex cod. Vind.
cum legeretur: Portarius seu ostiarius. Apud Sma-

ragdum legitur: portarius, tantum.

1 Qui omnium mercedem simul edificent. Id est, qui ita sint exemplo supervenientibus, ut ex eorum

moribus, quales sint reliqui fraires, judicetur.
i Quibus mundus sequi jam, etc. Apud Smaragdum, quibus mundus si qui jam. Legendum putu, quibus mundus senuerit jam, el ex præsentibus pom-pis nihil desiderent. In cod. Yind., Ætate sentit, qui jam ex præsentibus pompis nihil desiderent. L Vivifica nos. Yulgo, vivifica me. Psal. cxviu. 1 Coram ampilus hominibus. Matth. v., in vulgata

versione, corqui hominibus,

m Et intus a consodatibus suis. Apud Smaragdum, Et intus cum sodalibus suis. Lege, et intus consoda-libus suis, id est, et pro fratribus qui intus sunt advenientes ædificent, ut ex corum moribus alii cognoscantur.

"Nunquam singuli vel himi attallentes. Locus corruptus: Lege, ut in cod. Vindocinensi: Nunquam singuli vel bini sine tertia teste loquantur, punquam

oculos in sublime attollentes.

O His minimis secistis. Matth. xxv.; in editione vulgata: Quandin secistis uni de his fratribus meis minimis.

P Quam ante aratorium deserentes. Loge, quam ante ad oratorium deserentes. Optima institutio : neque enim tarde gratia beneficii est repandenda.

a Fubilis. Egregia ipstituțio. Nam si portarii quibuslibet rumusculis et sermonibus advenientium sæcularium aurem commodarent, cito a virtule rece-depent, totumque conventum labelectarent, ai ea qua audiunt, frafribus repunitarent. ٥,

.

13

.

и:

ι.

:

2

:`

κ.

ř.

شا

1.

10

1.7

Ţ

è.

1:

4,

£

diximus, transgressi fuerint, regulari poenitentia A pter loquendi necessitatem. Et si necesse fuerit ut castigentur. Si humili satisfactione patefaciant, prout humilitas confitentis cernitur, ita delinquentis culpa judicetur. Si vero contymaciæ crimen incurrit, et modum pœnitentiæ augebit. Claves ostiorum vel portæ nullo modo penes se retineant; sed ad abbatem nocte deferentes præsentent, et mane a post secundam recipiant. Idipsum et cellararii, et pistores, et coqui implere studeant : et ab occasu solis, vel cum fuerit opus pecessitate perfectum, e usque ad secundam abbas claves retineat; nisi necessitas evenerit, ut per commeatum abbatis necțe retineantur, et post secundam denuo tribuantur. A signo vesperting usque ad secundam impletam nullatenus portarum fores aperiantur, neque ullus a foris introitus patesiat; sed si necessitas talis advenerit, ut B post vesperam șit d deliberandum, per feneștram, quæ in eadem porta fuerit, totum deliberetur. · Si talis necessitas hospitum vel peregrinorum advenerit, ut hora refectionis cum fratribus esse non possint, post cum coquis vel ministris, vel cum reficiendi spatium habuerint, resciant. Vasa vel reliqua utenailia, quæ ad hospitium bajulant, ac si sacra Deq, gubernent atque custodiant ; ne per ipsorum neglectum ab ipso mercedem non recipiant, cujus res diripiendo non servant. Intra septa monasterii vel ostia nullum virorum omnino vel feminarum edere, vel bibere permittant; sed f de omnibus advenientibus foris in hospitale, prout honor exigit, per abbatis ordinationem ministrent; intus vero tantummodo, qui sacram Deo voverint religionem, et immunitate 🤇 obedientiæ sub una Regula sunt ligati, edere vel bibere censemus. Sic semper ostiarii agant, ut in ompihus zelum Dei habentes Regulæ teporem conservent, ut pro studii sui vel culturæ labore incorruptam recipiant mercedem.

§ V. — Item ex eadem Regula (cap. 12).

Pistores vere alternatim per vices opus commune faciant. Nec tamen [ut] minus tribus non sint pro-

· Post secundam. Horam matutinam, quæ est oc-

tava nostra, nempe prima dicta.

b Idipsum et cellerarii et pistores et coqui implere studeant. Id est, claves officinarum suarum nocte consignent, ne videlicet aliqui de nocte surgentes comessentur.

c Usque ad secundam. Vespertinam, que est nostra octava. Itaque cum paulo ante dixit, ab occasu solis, hæc verba paulo latius sumenda sunt pro ipitio noctis.

d Deliberandum. Id est, colloquendum.

· Si talis necessitas hospitum. Hic locus intelligetur tantum de hospitibus vel peregrinis monachis. Nam paulo post prohibet ne quis virorum vel feminarum intra monasterii septa comedat, præter eos qui sacram religionem Deo voverint.

1 De omnibus. Nempe ad victum necessariis, atque

etiam ad capiendum somnum.

<sup>g</sup> Ut omni custodia tuti. Est hyperbaton : nam his verbis, qui et loquendi licentiam habeat, subjungendum erat hoc membrum, ut referatur ad pisto-

h In brachisitorium. Ita in cod. Vind., lege tam in bratiatorio, vei bratiario: cujus mentio est in libello supplici monachorum Fuldensium ad Carolum im-

ibidem maneatur, minus quatuor non sint, et unus ex eis senior sit præpositus, cujus religioni credatur : qui et loquendi licentiam habeat, et panem, quem faciunt per vices, senior qui ex eis est, cellarario repræsentet, 8 ut omni custodia tuti in nullo reprehensibiles reperiantur. Similiter et qui in 4 brachisitorium ad cervisiam faciendam inhabitaverint, unus ex eis senior [i sit] præpositus secundum regulam pistoris omnia custodiat.

#### § VI. — Ex Regula Orientali.

Ostiario cura sit ut omnes advenientes intra januas recipiat, dans eis responsum honestum cum humilitate et reverentia; ac statim nuntiet vel ahbati vel senioribus quis venerit et quid petierit : nec ullus extraneorum patiatur injuriam, neque habeat cum aliquo de fratribus necessitatem ac facultatem loquendi absque conscientia abbatis vel senierum : mandatumque quod fuerit, nihil ad ipsum perveniat, priusquam abbati vel senioribus indicetur. Ante omnia ostiarius monasterii hæc observabit, ne quem de fratribus foris januam exire permittat.

J VH. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 19).

f'Ad janitorem pertinebit cura hospitum, denuntlatio advenientium, custodia \* exterorum claustrorum. 1 Item cura peregrinorum vel pauperum eleemosyna pertinebit ad eum cui dispensationis potestas commissa est. Iste quod habet distribuat, communicet m in quod potest, non ex tristitia aut necessitaté : Hilarem enim datorem diligit Deus (II Cor. 1x). Hem. Ars autem pistoria n ad laicos pertinebit. Insi enim triticum purgent. Ipsi ex more molant. Massam tantumdem monachi conficiant, et panem sibi manibus propriis ipsi faciant. Porro pro hospitihus et infirmis laici faciant panes.

§ VIII. — Item ejusdem (cap. 12).

Hortulus sane intra monasterium sit inclusus, quatenus, dum intus monachi operantur, pulla occasione exterius evagentur.

peratorem, supplicatione 16: « Ut ipsa monasterii ministeria per fratres ordinentur, id est, pistrinum, hortus, bratiarium, coquina agricultura > Bratia-rium, seu bratiatorium, aut braxiatorium, quod nos Franci occidentales vocamus, brasserie, est officina, in qua cervisia seu zythum conficitur, a nomine, bratium, seu, brasium, quod veteri Germanorum lingua significat hordeum de madido torrefactum. Vide Christophorum Browerum, lib. 111 Antiquitatum Fuldensium, c. 12.

Sit præpositus. To sit redundat. i Ad janitorem pertinebit. Hæe habentur ja Regula

excusa S. Isidori, cap. 20.

k Exterorum. Lege, exteriorum, ut in Regula excusa. Claustra exteriora sunt officina vel domus, quæ sunt extra septa monasterji.

1 Item cura peregrinorum. Hæg usque ad illa vezba, ars autem pistoris, habentur in fine capitis in Regula

excusa.

m In quod. Lage, in quantum, ut in Regula ex-

n Ad laicos pertinebit. De laicis vide qua su-pra adnotata sunt hoc capite ad sangtum Frucuse-Dum.

§ IX. — Item (cap. 19 a).

Ad hortulanum pertinebit munitio custodiaque hortorum, alvearia apum, cura seminum diversorum, ac denuntiatio quid, quando oporteat in hortis serı aut plantari.

§ X. - Ex Regula sancti Augustini (cap. 40).

b Ut autem vos in boc libello tanquam in speculo possitis inspicere, ne per oblivionem aliquid negligatis, semel in septimana vobis legatur : et ubi vos inveneritis, quæ scripta sunt, facientes, agite gratias Domico bonorum largitori. Ubi autem sibi quicunque vestrum videt aliquid deesse, doleat de præterito, caveat de futuro, c orans ut sibi et debitum dimittatur, et in tentationem non inducatur.

& XI. - Ex Regula Aurelii episcopi (cap. 54).

Et vos, sancta congregatio, ut omnia quæ in hac B Regula pro remedio animæ nostræ, et pro animarum vestrarum salute statuimus, integra et illibata custodiatis, et ne per oblivionem aliquid negligatis, semel ea in triginta diebus relegite, id est in Kalendis.

§ XII. — Ex Regula sancti Paghomii (cap. 68). Levitonarium et quidquid in veste est monachorum, nemo lavet [nisi] die Dominica, præter nautas et pistrinarios.

§ XIII. — Item (cap. 116).

d Quando farinam conspergunt aqua, et massam subigunt, nemo loquatur alteri. Mane quando tabulas ad furnum vel ad clibanos deportant panes, si-

Cap. 20 Regulæ excusæ.

b Ut autem. Habetur in Regula S. Augustini, cap. 43, quod est ultimum; et in fine epistola 109 ejusdem S. Augustini.

· Orans ut sibi. Illud, sibi, non exstat in Regula excusa, nec in cod. ms. Corb., nec in epistola ci-

d Quando farinam. Exstat in Regula S. Pachomii excusa, art. 65.

· Decantabunt. In Regula S. Pachomii excusa legitur, meditabuntur, quod perinde est.

1 Sed signum dabunt. In eadem Regula excusa,

sed signum dent.

6 Quando ad miscendam farinam. In Regula S. Pachomii excusa hic articulus non separatur a præcedente; et puto in titulo deesse notam, c, ut secun-

A mile habebunt silentium, et tantum de psalmis et de Scripturis aliquid • decantabunt, donec opus mpleant. Si quid necessarium habuerint, non loqueatur, f sed signum dabant his qui possunt afferre quibus indigent.

#### § XIV. — Item (cap. 17).

5 Quando ad miscendum farinam vocati fuerint, nullus resideat in loco panes coquentium; exceptis bis qui coctioni sufficient et quibus jussum fuerit, h nemo residebit.

§ XV. — Ex Regula Pauli et Stephani (cop. 32 i).

Magnopere autem ab omnibus est cavendum ne aut in pistrino, aut in quacunque manuum operatione aliquis fratrum pigre et non inter primos oc-

§ XVI. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 10).

Quando panes faciunt, 1 vel in omni monasterio k corporalem laborem suum mutuo relevabunt : et quamlibet cuicunque operi esse videantur intenti, orandi et psallendi tempora non omittant : ut dum escas eligunt præparare carnales, spiritaliter verbe Dei et bonæ conscientiæ meditatione pascantur. De quo tamen opere nullum deesse convenit, nisi quem retentat infirmitas, aut quem præpositus in alia 1 causa præceperit occupari.

#### & XVII. — Ex REGULA PACHOMII.

m Nullus de horto tollat olera, nisi ab hortulano acceperit.

dum nostrum auctorem hic articulus sit cxvII, cum superior, cui in Regula excusa annexus est, sit juxta nostrum auctorem cxvi, et ambo ad eamdem materiam spectent.

h Nemo residebit. Verba hee non exstant in Regula S. Pachomii edita, quæ sane videntur superflua.

i In Regula ms. cod. Flor., c. 33.
i Vel in omni monasterio. Legendum puto, rel in omni ministerio.

k Corporalem laborem suum mutuo relevabunt. Id est, in corporali labore suo sibi invicem succedent.

1 Causa. ld est, opere.

" Nullus de horto. Exstat in Regula edita S. Pachomii, art. 38, et refertur supra hoc capite ex Regula Orientali. Citatur autem a nostro auctore, quia S. Benedictus hoc capite horti mentionem facit.

#### CAPUT LXXII.

#### DE FRATRIBUS IN VIA DIRECTIS.

¶I. —Ex Regula sancti Benedicti. Dirigendi fratres a in via b omnium fratrum ve.

a In via. S. Dunstanus, Smaragdus et mss. S. Ebr.

et Vict. p., legunt : in riam.

Domnium fratrum vel abbatis se orationi commendent. Particula vel sumitur hoc loco copulative. Fratres autem in via dirigendi, se olim ante altare prosternebant, ut docet Sinaragdus, qui et preces dicendas profert : « His vero fratribus in viam dirigendis et ante altare prostratis, et ab omnibus ora-tionem poscentibus dicat sacerdos hos versus, ipso incipiente et aliis respondentibus. Salvos fac servos tuos: Deus meus, sperantes in te. Perfice gressus meos in semitis tuis, ut non moveantur vestigia mea.

D abbatis se orationi commendent, et semper ad orationem ultimam operis Dei commemoratio omnium

Lucerna pedibus meis verbum tuum, Domine, et lumen semilis meis. Angelis suis Deus mandavit de te, ut custodiant te in omnibus viis tuis. Tunc sacerdos orationis dicat collectam: Angelus Domini bonus comitetur vobiscum, ut, peracto obedientiæ cursu, ad nos ilerum revertamini cum gaudio. Per Christum. S. Benedictus loquitur in plurali, dirigendi fratres, quia nunquam solus monachus, sed duo vel tres in via dirigendi sunt ob mutuam custodiam animi præsertim, ut supra notatum est.

· Commemoratio omnium absentium fiat. In ms. p. Vict. hac sequentur. . Li sic orstur pro sis : Salvos absentium flat. Revertentes autem de via fratres, A ipso die quo redeunt, per omnes canonicas horas, . dum expletur opus Dei, prostrati solo oratorii ab omnibus petant orationem propter excessus, a ne qui forte subripuerint in via visus aut auditus malæ rei. b aut otiosi sermonis. c Nec quisquam præsumat referre alio quæcunque foris monasterii viderit, aut audierit, quia plurima destructio est. Quod si quis præsumpserit, vindictæ regulari subjaceat. Similiter et qui præsumpserit claustra monasterii egredi; d vel quocunque ire, e vel quippiam, quamvis parvum, sine jussione abbatis facere.

§ II. - Ex Regula Patrum (cap. 58).

f Ad necessaria quærenda f in cellula bini egredientur vel terni fratres; h et ita illi quibus creditur, non qui verbositatem aut gulam sectantur.

fac tervos tuos. A Deus meus, sperantes in te. Mitte eis auxilium de sancto. n Et de Sion tuere eos. Nibil proficial inimicus in eis. 19 Et filius iniquitatis non apponat nocere eis. Domine, exaudi orationem meam. A Et clamor meus ad te veniat. Oratio. Deus, qui diligentibus te misericordiam tuam semper impendis, et servientibus tibi in nulla es regione longinquus, dirige viam famulorum tuorum omniumque tibi adhærentium in voluntate tua, ut te protectore et te præduce per justitiæ semitas sine offensione gradiantur. Per Dominum. > Ejusmodi orationis hanc tradit formulam Smaragdus: « Hoc in loco priusquam quinquagesimus inchoetur psalmus, a sacerdote dicatur: Oremus pro fratribus nostris absentibus, fratribus respondentibus: Salvos fac servos tuos, Deus meus, sperantes in te. Prosequatur sacerdos et dicat : Mitte eis, Domine, auxilium de sancto; fratresque respondeant : Et de Sion tuere eos. Item sa- C cerdos dicat: Domine, exaudi orationem meam; respondeant fratres: Et clamor meus ad te veniat. Et tunc subsequatur quinquagesimus psalmus ab omnibus decantandus. > Porro per ultimain orationem operis Dei intelligit collectam completorii, post quam orandum est pro omnibus absentibus; non vero ultimam orationem seu collectam cujusque horæ canonicæ, quod sane expressisset, si ita ejus mens fuisset, quemadmodum explicite de revertentibus significavit, cum præcipit ut ad finem cujusque horæ canonicæ pro eis oretur. Itaque ex antithesi et oppositione utriusque sententiæ hujus loci manifesta est inter-

Ne qui forte subripuerint in via visus, etc. Recta lectio. Vulgo tamen legitur : Ne quid forte subripue-

rit, etc.

b Aut otiosi sermonis. In cod. Vict. p.hæc sequuntur : e Et his verbis pro reduntibus fratribus de via super justos, n Et aures ejus ad preces eorum. Si iniquitates observaveris. A Domine, Domine, quis sustinebit? Apud Dominum misericordia. n Et copiosa apud eum redemptio. Onatio. Omnipolens sempiterne Deus, nostrorum temporum, vilæque disposi-tor, famulis tuis continuæ tranquillitatis largire subsidium; ut quos incolumes propriis laboribus reddidisti, tua facias protectione securos. Per Dominum. > Sui temporis consuetudinem notat hoc loco Smaragdus : Revertentibus autem de via et solo oratorii prostratis, orationemque petentibus, hanc eis collectam sacerdos dicat : Quæsumus, omnipotens Deus, nt his famulis tuis, quos ad nos incolumes de via redire fecisti, quidquid illic impediente fragilitate deliquerunt, tu propitiatus dimittas. Per Christum.

· Nec quisquam præsumat referre. Hoc intelligitur de vanis et futilibus, aliisque ejusmodi quæ animæ puritatem contaminare possunt : nam si quid viderit

§ III. -- Ex Regula sancti Pachomii (cap. 56 i). Nullus solus foras mittatur ad aliquod negotium. nisi juncto ei altero.

#### § 1V.—Item (cap. 57 j)

Quando autem reversi fuerint in monasterium, si ante ostium viderint quærentem aliquem suorum affinium de his qui in monasterio commorantur, non audebunt ire ad eum, et nuntiare, vel vocare : et omnino quidquid foris gesserint et audierint, in monasterio narrare non poterunt.

#### § V. - Item (cap. 46).

k Si quis eorum qui peregre mittuntur, in itinere vel in navi ægrotaverit, et habuerit necessitatem sive desiderium comedendi 1 liquamen de piscibus. vel aliarum rerum quæ in monasterio comedere con-B sueverunt, non manducabit cum cæteris fratribus.

vel audierit quæ ad animæ ædificationem conferre possint, non prohibetur ea referre.

d Vel quocunque ire. Hoe intelligitur de his qui in via diriguntur, ut tantum ad locum ad quem missi sunt, nec declinando ad dexteram vel ad sinistram, recta se conferant.

· Vel quippiam quamvis parvum. Hoc sumptum est ex antiquorum monachorum disciplina, ut videre est apud Cassianum infra citatum. Cum tamen S.Benedictus loquatur generaliter, puto locum intelligendum de iis quæ extraordinarie flunt. Id nos exemplo docuit S. Odo postea abbas Cluniacensis, qui episcopo roganti exscribere librum noluit injussu abbatis, textum Regulæ allegans, ut refert Joannes monachus lib. n Vitæ S. Odonis.

f Ad necessaria quærenda. Hoc capitulum exstat in Regula tertia cod. Flor., cujus initium est: Cum in nomine Domini, una cum fratribus, etc. Sed notandum est in Concordiæ codice ms. male scriptum fuisse Lvin. Itaque puto notam L esse delendam, ut remaneat numerus viii, quia in Regula citata cod. Flor. hoc caput est tantum viii, hæcque Regula qua-

tuordecim duntaxat capita complectitur.

<sup>8</sup> In cellula. Id est pro cella: et cellula hoc loco sumitur pro monasterio.

h Et ita ilti quibus creditur. Id est, illi quibus obstrictam observantiam abbas confidit.

i Art. 34 Regulæ.

i Eodem articulo.

k Si quis eorum. Hapetur in Regula S. Pachomii excusa, art. 23.

1 Liquamen de piscibus. Liquamen, vel liquamen de piscibus, est liquor ex piscicus in salsamento solutis manans seu expressus. S. Isidorus lib. xx Orig., cap. 3 : «Liquamen dictum ab eo quod soluti in salsamento pisces eumdem humorem liquant; cuvet itinere placuit ab omnibus orari: Oculi Domini D jus liquor appellatur salsugo vel muria. » Quod super justos, n Et aures ejus ad preces eorum. Si etiam garum dicitur. S. Isidorus ibidem : « Garum est liquor piscium salsus, qui olim conficiebatur ex pisce, quem Græci γάρον vocabant : et quanvis nunc ex infinito genere piscium flat, nomen tamen pristinum retinet a quo initium sumpsit. . Glossarium vetus : γάρον, liquamen. Æschylus, apud Athenæum lib. v, dixit τον έχθύων γάρον, id est, ex piscibus garum, ex quo loco probat Athenaus hoc nomen esse etiam masculini generis; meminit Plato, apud eumdem loco citato: « Έν σαπρῷ γάρω βάπτοντες ἀποπνίξωσί με, id est, in putido garo inergentes suffocabunt me.» Marculphus formula 35, gari libras tantas. Meminit et Martialis lib. x111. epigr. 5:

Exspirantis adhuc scombri de sanguine primo Accipe fæcosum munera cara garum; et epigrammate sequenti, quod inscribitur Muria: Antipolitant, fateor, sum filia thynni, Essem si scombri, non tibi misca forem.

ett separatim et dabitur a ministris ad omnem adun- A dantiam, ne in nullo frater languidus contristetut.

§ VI. — Item (cap. 84).

· Nullus neque exeundi in agrum, neque b ambufandi in monasterio, neque extra murum monasterii Brocedendi foras habeat facultatem, nisi interroga-Verit præpositum domus, et ille concesserit.

• § VII. — Item (cap. 85).

-- Cavendum ne quis de domo in alteram domum verba transferat, nec de monasterio in monastetium, néc de monasterio in agrum, nec de agro in monasterium.

§ VIH. - Item (cap. 86).

d Si quis ambulaverit e via, vel i navigaverit, aut operatus fuerit foris, non loquatur in monasterio quæ ibi geri viderit.

§ IX. — Item (cup. 104).

B Galliculas, et si quid aliud b jungendum est, yel componendum, i abeque eo cui hoc ministerium delegatur et præposito domus facere nullus audebit.

§ X. — Item (cap. 89).

i Cellulam alterius, nisi prius ad ostium percusserit, intrare illicitum est. & Ad cibum non pergent. - nisi generali sonitu convocentur.

& XI. - Item (cap. 123).

1 Nemo juncos infusos aqua sibi tollet ad operandum, nisi minister hebdomadis ei dederit.

Recte ergo muria seu garum filia, thynni sive scombri ex horum piscium liquere. Antipolitani thynni ab Antipoli dicti, que est urbs Declatiorum apud Ptolemæum in era Massiliensi, non procul a Varo C Auvio, qui Galliam separat ab Italia, ut patet ex Plinio, lib. m, cap. 4: At in ora oppidum Latinum; Antipolis, regio Deciatium, amnis Varus. • Gallice dicitur Antibes. Muria etiam dicitur aqua sale mixta; teste Isidoro loco citato, Gallice, saumure, quasi muria salsa. Festo muries : « Muries est, quemadmodum Veranius docet, ea quæ fit ex sale sordido in pila pinsato. Et Paule Diacono, ex eodem Festo: Muries dicebatur sal in pila tunsum, et in ollam fictilem conjectum, et in furno percoctum, que de-line in aquam misso Vestales virgines utebantir in sacrificio. . Liquamen autem Gallice dicitur : Gelée de poissan.

\* Nullus excundi. Exstat in Regula S. Pachomii excusa, art. 47, in quo hace verba, Excundi in agrum, desiderantur. Idem praccipitur articulo 72.

b Neque ambulandi in monasterio. Extra domum BURTR.

· Art. 48 Regulæ editæ.

d Si. quis ambulaverit. Habetur in Regula S. Pachomii excusa, art. 49, qui eo sensu intelligendus est quo superior.
Via. Lege, in via, ut Regula excusa.

Navigaverit. Sæpe enim navigabant monachi Tabennesiotæ, quia monasterium S. Pachomii situm erat.in insula Nili, ut supra notatum est.

<sup>8</sup> Galliculas. Hic articulus non invenitur in Regula sancti Pachomii excuso. Gallicula, inquit Papias, calceamenta pastorum, diminutivum a gal-lica. Vide superius adnotata.

h Jungendum est. Id est, suendum est.

Absque eo. Id est, absque licentia ejus. i Cellulum alterius. Hic etiam articulus non habetur in Regula S. Pachomii edita, quamvis articulo 61 hæc reperire liceat, Ad alterius cellam intrare nullus andebis, nam diversa proscepta sunt. \_\_\_\_\_\_ Ad cibum cum pergent. Hæc verba, licet supe-

9 KH: - Item est éatlern Regula (emp. 15 a) Nullos in domo quidquam faciet, his mod pragésitus fusserit.

§ XIII. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 68 1). Interroy. Bi Guis Midustrius sit et promptus et implenda mandata, agat auteffi non quod ei luizagitur, sed quod ipse vult, quant mercedem habet! - Resp. Merces efus illa ipsa est, quod sibi placet. Cam Apostolus dicat : Unusquisque ut in proxime m placeat in bono ad will ficationem (Rom. xv). Et, 18 amplius inclinaret et constringeret audientes adidit dicens: Quia spee non sibl placuit (Ibid.). Scire debet unusquisque periculum esse in eo quod vul sibi placere ; simul enim et inobediens inveniur.

6 XIV. - Item (vup. 80).

Interrog. • Si oportet ire quocunque, non commonito eo qui præest?—Resp. Cum Dominus dicat: P Non veni, ut a me faciam quidquam, a sed ub illo qui me misit (Joan. v11), quanto magis unusquisque vestram sibi permittere nihil debet. Qui enim sus auctoritate aliquid agit, manifestissime superble morbo detinetur, et subjectus est illi sententiz que dicit: P Quod in omnibus superbum est, abominatio est in conspectu Dei (Luc. xv1); sed in omnibus sui sponte vel auctoritate aliqua agere culpabile est.

§ XV. — Item (cap. 101).

Interrog. . Si debent peregrini intrare ad illa loca

rioMbus sint annexa, nihilominus tamen sejungenda: nam videntur efficere articulum afium, cum sint rei diversæ. Signi autem ad vescendum mentionem facit S. Pachomius art. 18, Qui percutit ad vercen-

1 Nemo juncos. Hic etiam articulus non essai in Regula S. Pachomii excusa; nihilominus quid si mile habetur art. 39: Pulmarum folia; unde texus tur sportæ, nemo jure suo tollet, absque eo cui palmæ sunt creditæ. Intelliguntur hic junci Nilotici, quos monachi aquis madefactos consuebanted conficiendas mattas seu psiathos, quemadmodum etiam folia palmarum aqua infundebant ad conficiendas sportas : ut videre est apud Palladium cap. de Macario Alexandrino, Ούτος βρίξας δάλλους τοις in convixous είς πλήθος id est, « cum ipse madefecisse multitudinem foliorum ex palmis. » Erat anten unc hic Macarius in monasterio sancti Pachomii:

Mon exstat in Regula excusa.

i Interiog. 118 Regulæ; Rufin.; cap. 42.
Si oportet ire. Exstat apud S. Basilium, interrog. 120 Reg. brev., et apud. Rufinum, cap. 46.

P Non veni ut a me saciam quidquam. la apad Rufinum. In textu Græco, Ovdi yap an' ipaveou ils λυθα, id est, Non enim a meipso veni, ex Joannis cap. vii, ubi sic habetur, και ἀπ' έματοῦ τὐπ ἐλήλυθα, id est, et a me ipso non veni.

9 Sed ab illo qui me misit. Apud Rusinum: Sad ille qui me misit, ipse favit. Aliter in tontu Græss S. Basilii: àll'éxerves p' ànéoretle, id est, sed ille me misit. Sed discedit a textu Graco Jonnis, all form άληθονός ο πέμψας με, id est, sed ves verax, qui misi me. Itaque citatur locus ex memoria.

P Qued in omnibus superbum est. Lege: Qued in hominibus superbum est. Luc xvi, Quad hominibus altum est. In textu Greco to in topotonous upplies. Apud Rufinum , quoniam in hominibus superbientibus.

Si debent peregrini. Habettar apud S. Basilium, interrog. 141 Regul. brev., et apput Rudnum cap. 54. ubi fratres operantur, vel etiam si alii de eodem A monasterio debent, relictis suis locis, intrare ad alia, præter illum cui creditum est requirere operantes, id est, ad quem opus pertinet et dispensatio? - Resp. Si quis inventus suerit hoc faciens, tanquam miterturbans disciplitiam et ordinem fratrum; a a communi conventu excludatur, et omnino b a licitis progressibue inhibeatur; et sedens in uno loce, in quo judicaverit is qui przest, apto ad correctionem et vindictam, nusquam prorsus permittatur abacedere, sed urgeatur in opere multo plus quam est consuctudo, et quotidie exigatur, usqueque discat implere hoc quod Apostolus dixit : Unusquisque in qua vocatione vocatus est, in ea permaneat (I Gor. vii).

§ XVI. - Item (cap. 102).

Interrog. c Si oportet eos qui neverunt artificia, suscipere ab aliquo opus absque conscientia vel jussione eius qui præest, et operum sollicitudinem gerit? - Resp. d Furti reus erit ejusmodi, vel similis eis qui furibus concurrunt.

§ XVII. — Ex Regula sancti Stephani (cap. 26).

· Nulli liceat tam in cellario quam in singulis officinis artificum improba atque importuna absque senioris jussu audacia introire. Quia et communi utilitati valde impedit hæc præsumptio, et ipsis artificibus rancorem animorum ex superflua hac importunitate impingit.

§ XVIII. — Ex Regula Ferrenti (cap. 20 f). Vagari per locă monachum, sicut non decet, ita non conventi, etc.

. A communi conventu excludatur. Hac non sunt in textu Graco.

b A ficitis progressibus. Id est, a concesso egressu. Si oportet cos. Habetur apud S. Basilium sequenti interrogatione, et apud Rufinum eodem ca-

a Furti reus érit. Ita abud Rulinum, sed aliter in textu Greeco: Τω πρίματι τοῦ πλέπτου, ἡ τοῦ συντρέ-χοντος τῷ πλέπτη ὑτονείσ'ω ἐπάτερος, ὁ τε διδούς καὶ ὁ δεχόμενος, ἡ est', t findicionis, et ejna qui cum fure concurrit, subficiatur uterque et dans et suscipiens opus, , videlicel absque conscientia ejus qui

præest operibus.

e Nulli liceat. Invenire est in Regula ms. Pauli et Stephani cod. Flor. cap. 27. Refertur autem hoc caput, quia S. Benedictus prohibet aliquid facere injussu rectoris: ac proinde non intrandum in cellarium et in artificum officinas sine ejus permissu. D Quæ quidem institutio optima est propter rationes allatas, tum quia confusionem ipsis artificiis affert, stque etiam artificibus ejusmodi promiscuus in eorum officinas ingressus : etiam non sine jactura instrumentorum, cum passim ab omnibus sine discrimine tractantur. Idem statuitur in Pœnis brevibus, quæ S. Basilio ascribuntur, art. 42: Εἴ τις ἀκαίρως έρχετάι είς έψητήριον, ή είς κελλάριον έκτος των έντετυπωμένων, ή των φροντίζοντων της εύταξιας, μενέσθω απευλογίας; id est, « Si quis importune ingreditur in culinam et vel cellarium exceptis designatis, aut his qui curam gerunt ordinationis et disciplinie, careat benedictione. > Eadem est mens S. Pachomii, cum id solis præpositis permittit, art. 6: « Ad officinas diversarum artium soli, pergent præpositi ut accipiant quod necessarium est. Idem videre est in Regula Tarnatensi hoc capite : « Et ubi artifices operantur absque supra scriptis personis (abbate et

§ XIX. — Ex REGULA CASSIANI (cap. 30).

g Tanta autem obedientia Regulæ debet junior imbui ut absque senioris sui scientia vel permissu non solum de cella exire, sed ne communi ac naturali necessitati satisfacere sua auctoritate præsumat: h nec illa etiam quæ utilia sunt, id est, aut cellam mundare, aut aquam deferre, aut si guid aliud opportunum est, sine conscientia et ordinatione sui senioris usurpet.

§ XX. — Ex Regula Tarnatensi (cap. 7), 1 Meditantibus etiam fratribus nulli liceat rebus se aliis implicare, nec liberum judicet ab i schola vel ubi meditantur fratres discedere. Qui vero in hac præsumptione proruperit, excommunicationi, ut dignus est, subjacebit. L' Cellulam alterius præter B abbatem et præpositum, nisi dato signo, est licitum introire, quia ipsis tantum conceditur fratrum secreta cognoscere, et l qualiter [se] unusquisque agat, occulta inspectione perquirere : m et ubi artifices operantur n absque suprascriptis personis nullus præsumat accedere. · Advenientibus quoque nihil præter humilitatis affectum et debitum famulatum junior exhibebit : et curam habere de causa qua venerit, quandoque reversurus sit, non præsumat: quia hæc seniorum sollicitudo, non juniorum præsumptio, debet inquirere.

§ XXI. — Ex Regula Orientali.

P Nullus mittatur foras ob aliqued negotium. Missi vëro non singuli, sed bini vel terni anrbulent, ut dum se invicem custodiuni et consolantur; et seniores eorum de honesta eorum conversatione securi

præposito) nullus præsumat accedere. i

1 Vide supra c. 38, § 7.
5 Tanta autem. Hæc sumpta sunt ex cap. 10 lib. 1v de Institutis renuntiantium.

h Nec etiam illa que utilia sunt. Hec non exstant

apud Cassianum.

apud Gassianum.

i Meditantibus. Id est, legentibus, discentibus.
Regula Pauli et Siephani, cap. 32: Ged neque ad
meditandas litteras vel psalmos aut lècliones quisquam ex sua quasi polestate præsumat. Seda lib.
in Hist. Angl., cap. 5: Gut omnes qui cum eo incedebant, sive attonsi, sive laici, meditari deberent.
Id est, aut legendis Scripturis aut psalmis discendis
operam dare.

operam dare. i Schola. Schola est conclave ingens, in quo monachi legebant et dormiebant, ut supra nota-

tum .est.

Lellulam alterius. Idem præcipit S. Pachomius hoc capite supra citatus: ( Cellulam alterius, nisi prius ad ostium percusserit, intrare illicitum est. >

1 Qualiter se unusquisque agat. Pronomen se re-

dundat. m Et ubi artifices operantur. Idem præcipitur in Regula Pauli et Stephani supra hoc capite.

Absque. Id est sine permissu. Advenientibus quoque. Idem statuitur in Regula Patrum ms., quæ est secunda cod. Flor., unde hic locus videtur esse emendicatus : Advenienti peregrino nihil plus exhibeat quam occursum humilem et pacem. Reliquum non sit illi cura unde venerit, proquo venerit, vel quando ambulaturus sit, nec se

jungat ad fabulas cum illo.

P Nullus mittatur foras. Ex Regula S. Pachomii, art. 34 : « Nullus solus mittatur foras ad aliquod ne-

gotium, nisi juncto ei altero. >

sint. et illi non periclitentur. Observantes tamen A aliud monasterium mittitur visitandum, quandin hoc a ut non se invicem fabulis inanibus destruant, neque negligenti cedant locum destructionis, sed unusquisque in actu sue attentus sit, prout tempus fuerit. b Quando autem reversi fuerint in monasterium, si ante ostium viderint aliquem quærentem suorum affinium de his qui in monasterio commorantur, non valebunt ire ad eum et nuntiare vel evocare. Et omnino quidquid foris gesserint, in monasterio narrare non præsumant.

§ XXII.—Ex Regula sancti Isidori (cap. 24).

o Nullus monachorum inconsulto abbate audeat uspiam progredi, nec aliquid d præsumere sine imperio ejus seu præpositi. Si quando abhas e vel præpositus alicubi proficiscuntur, ille ferat fratrum sollicitudinem, qui est post præpositum secundus in B ordine. Quando fratres foris proficiscuntur vel redeunt congregatis omnibus in unum in ecclesia, benedictionem accipiant. Eodemque modo hebdomadarii f vel quarumlibet rerum dispensatores, sive dum promoventur, sive dum recedunt. Propter necessitatem aliquam monasterii duo fratres spirituales comprobatissimi eligantur, qui ad urbem 8 vel ad possessionem mittantur. h Adolescentuli autem, vel nuper conversi a tali ministerio removendi: ne aut infirma ætas carnis desiderio polluatur, aut rudis conversio ad sæculi desideria revertatur. Monachus dum ad

· Ut non se invicem sabulis inanibus destruant. Recte sane, quia maxima est monachorum destructio loqui inania. futilia et sæcularia, quorum rela- C tione monachi fervor cito remittitur et torpet, ut præclare monet S. Antiochus, homil. 102: Kzi xaνούται ο νούς και καταργείται έκ της πνευματινής έργασίας, και εκλύεται πρός του της ασκήσεως τόνου id est, . Mens monachi remittitur, ab operatione spiritali desidet, enervis resolvitur ad servandum exercitationis monasticæ vigorem. » Nec mirum sane; quia ejusmodi confabulationes mentem a Deo avertunt, eamque obtenebrant et sterilem efficiunt, ut præclare docet Hesychius presbyter centur. 11, n. 25 : « τηνικαῦτα ο νούς σκοτίζεται, και ακαρπος μένει, πνίκα αν ή λόγους ποσμικούς λαλήση, ή κατά διάνοιαν καταδιξάμενος προσομιλήτη αυτιίς. Id est, « Tunc mens obtenebratur et sine fructu manet, quando sæculares sermones loquitur, aut cum illis ab intellectu susceptis confabulatur. > Quamobrem vitæ religiosæ institutores eju modi verba proscripserunt, sancta sola et divina monachis permittentes. S. Pachomius, art. 35: Operantes nihil loquantur sæculare, sed aut meditentur quæ sancta sunt, aut certe silebunt. Sera m Vernale. In pion et alii abhates in sua Regula : « Nec alicujus andiatur sermo, nisi divinus, qui ex pagina (sacra) proferatur. > Si quis ergo loquitur, inquit Apostolus, quasi sermones Dei.

b Quando autem reversi suerint. Reliqua hujus capitis sumpta sunt ex Regula S. Pachomii,

art. 34.

Nullus monachorum. Exstat in Regula excusa 8. Isidori, cap. 23.

d Præsumere. ld est, ex suo arbitrio sacere.

· Vel præpositus. Particula vel hoc loco sumitur

copulative.

Vel quarumlibet rerum dispensatores. Optima institutio, ut non'solum hebdomadarii, sed etiam præpositi, decani, cellerarii aliique officiarii, data in ecclesia henedictione, promoveantur.

Wet ad possessionem. Possessio est villa, curtis,

cum eis suerit ad quos destinatus est, ita eum ibi oportet vivere sicut reliquum cœtum sanctorum videt, i propter scandalum scilicet et perturbationem infirmorum.

#### § XXIII. — Ex Regula Magistri (cap. 28).

i Nam et fratres in via dirigendi hoc preceptum abhatis vel præpositorum suorum accipiant. Quarta, sexta et sabbato in diebus majoribus, id est, a Pascha usque viii Kalend. Octobr., quod est æquinoctium hiemale, ut non in via jejunent propter astum et sitim; deinde ah æquinoctio hiemali usque ad Pascha, quia breviores sunt dies, ambulantium fratrum in quarta, sexta et sabbato, jejunia protrahantur in vesperam, k ne occupati fratres nona hora per refectionem in via accelerata brevitas diei fratribus 1 mansionem protendat, aut, ut est Incrum sæculi totum m vernale, cum jam ad seram finiti cum jejunio diei inclinata jam secunda refectio. n [cum] nihil sihi emendum mansionem promiserit. propter nullum o distractionis adquæstum, p dejejunatum jam fratrem non vellet taberna suscipere, et propter susceptionem a nullis lucris fratribus denegatam, cogantur fratres propter hospitalitatem iterato de sumptibus suis expendere, et per secundam refectionem, quæ non licet, jejunium violare.

vicus. Lex Salica, tit. 56, § 4 : « Si quis per malum ingenium in curtem alterius, vel in casam vel ubicunque miserit aliquid, quod furatum est, nesciente domino, cujus possessio est. ) Et lib. v Capitul., tit. 169 : « Qui in vicis vel possessionibus chorepiscopi mittuntur. >

h Adolescentuli autem et nuper conversi. Optima institutio, et valde notanda propter rationes allatas : tum etiam, ut semper intersint communibus exercitiis, ne cito desnescant, et tandem torpescant.

i P. opter scandalum scilicet et perturbationem infirmorum. Quæ suboriri possent ex remissiori vita

peregrinorum monachorum.

i Nam et fratres. Hæc sumpta sunt ex eodem capite 28 Regulæ Magistri, cui titulus est: De diebus jejuniorum vel hora refectionis, paulo post medium, ut apparet ex eadem Regula cod. Corb.

k Ne occupati fratres. Est nominativus absolutus

loco ablativi absoluti.

1 Mansionem prætendat. Id est, anticipet tempus mansionis, ut non possint ante lucis defectum ad

m Vernale. In Regula ms. binale, pro vinale, id est, venale, ut supra vidunt, pro rendunt. Itaque legendum puto, venale, ut in cod. Vind.

n Cum nihil sibi. Ita in Regula ms.; sed particula cum redundat, et legendum, cibi pro sibi.

Distractionis ad quæstum. Id est, venditionis quæstum; adquæstus pro quæstu. Gallice, acquét.

P Dejejunatum jam fratrem. Id est : Qui jam re-fecieset. Gallice : Qui aurait déjà déjeuné. Sensus autem omnium horum verborum est : Si ad seram, finito cum jejunio die, nulla refectio superest monachis, ac propterea nihil lucri ab eis speraret caupo, nollet eos suscipere; ac proinde ut susciperentur, iterum resicere cogerentur, et sic jejunii legem vio-

A nullis lucris. Lege, Nullius lucri, præpositions expuncta.

Aliis vero diebus extra quarta, sexta et sabbato, A dierit, prandeat; aliquantulum tamen legat 1 aut in diebus minoribus, sexta hora ad refectionem, in via b repausent et sera cœnent propter viæ laborem. A Pascha vero usque Pentecosten, exceptis missis in longinqua via, in monasterio vel ubivis sexta semper hora reficiant, et cœnas suas mutent in prandiis, dicente sancta Scriptura: c Non licet vobis jejunare cum sponsus vobiscum est, et non cœnent, nisi quinta feria et Dominica. Nam ideo omni tempore d quinta feria non licet jejunare, quia 🕈 ascensa Domini ipso die omni tempore occurrit. Dominica vero die non licet jejunare, quia resurrectio Domini imputatur, quod in libris suis sieri prohibet S. Sylvester. Nam ideo a Pascha usque Pentecosten non licet jejunare, quia sabbatum Paschæ claudit tristitiæ jejunia et aperit lætitiæ alleluia, et sabba- B tum Pentecostes claudit alleluia et aperit jejunia. Sed f ecclesiis clauditur alleluia. Nam monasterio, quasi in peculiari servitio Dei alleluia usque ad Epiphaniam per 5 modum psalmorum constitutum aperta a servis Dei psallitur Domino.

#### § XXIV. — Item (cap. 57).

i Frater qui i pro actibus monasterii mane missus fuerit, et qui propter occupationem viæ k a prima usque ad tertiam in hieme, sive a nona usque ad vesperam in æstate, legerit; si sub eodem die monasterium reversus suerit, quavis hora re-

Aliis vero diebus extra quarta, sexta et sabbato. Ita in Regula ms. et isti ablativi sumuntur veluti adverbialiter.

b Repausent. Id est, resiciant. Sumitur active a C

Cassiano coll. xviii, c. 14.

c Non licet vobis jejunare, cum sponsus vobiscum est. Matth. 1x, Marc. 11, Luc. v. Profert autem sensum Scripturæ hic Magister, non verba. Dicit autem sponsum esse nobiscum in his diebus quinquagesimæ Paschalis, quia Christus post resurrectionem illis diebus conversatus est cum apostolis, licet non integris ob ascensionem, quæ facta est die quadragesimo. Sed hic sumitur major pars pro toto.

d Feria quinta non licet jejunare. Ex institutione

Melchiadis papæ, ut supra notatum est. Sic beata Genovefa tota hebdomade jejunabat, exceptis Domi-

nica et feria quinta, ut in Actis ejus habetur.

\*\*Ascensa Domini. Ita in cod. Vind. Ascensa est ascensio, ut in Sacramentario S. Gregorii, In Ascensa Domini, et paulo post, Dominica prima post Ascensam Domini. Ita etiam in Aimonis sermone ms. bibl. S. Germ. a Pratis; In Ascensa Domini, tullianus, lib. 1v contra Marcionem, cap. 18: « Diximus de remissa peccatorum. > S. Cyprianus, epist. 10: Qui blasphemaverit Spiritum sanctum, non habet remissam. . Et epist. 59 : Gravissimis delictoribus et in Deum multum ante peccantibus, cum postea crediderint, remissa peccatorum datur. > Sic defensa est defensio, id est, vindicta. Tertullianus, lib. 11 contra Marcionem : « Ut quia durissimo et infideli in Denn populo longum vel etiam incredibile videretur a Deo exspectare defensam edicendam postea per prophetam: Mihi defensam, et ego defendam, dicit Dominus. > Sic resona est resonatio: Glossæ veteres, Resona, ½xò, id est, echo. Mina, minatio. Glossæ Arabico-Latinæ dictæ: Mima, mimatio be tiarum; lege mina, minatio. Unde subjungitur, minabamur, id est, minabamus. Proba, probatio. Cod. Theod. lib. vi, tit. 31: cut ab stratoribus unus tantum solidus probæ nomine peteretur. >

meditetur, ut Regulam ipso die videatur implere. Si vero in viam longiorem dirigatur codiculum modicum cum aliquibus lectionibus de monasterio secum portet, ut quavis hora in via m repausaverit, aliquantulum tamen legat : ita tamen si fuerit a psalteratus. Si vero non fuerit, o tabulas a majore superpositas psalmis secum portet, ut ad refectionem prandii, aut P ad mansionem cum applicaverit, aliquantulum, q quantum occurrerit, tamen meditetur, ut quotidie Regulæ reddat quod suum est. Ita et frater qui adhuc litteras discit, tabulas superpositas a majore de monasterio secum portet; ut si cum litterato vadit, ipse cum se ad refectionem aut mansionem applicaverit, cum eo tamen, aut solus aliquantulum, quantum occurrerit, meditetur, ut supra diximus, aut ad prandium aut mansionem aliquantulum tamen meditetur, ut videatur quotidie consuetam regulam adimplere. Item frater qui pro actibus monasterii aut noluerit ire, aut certe ambulans murmuraverit, vel cum aliqua tarditate exire voluerit, si placuerit abbati, jam non mittatur, et statim excommunicationis pœnam suscipiat, et sciat se adeptum superbiam præceptioni repugnare divinæ; ideo divinæ, quia dicit Dominus doctoribus nostris: Pui vos spernit, me spernit (Luc. x). Applicantes vero in via ad mansionem fratres tali loco

sed ecclesiis, etc. Clericorum et canonicorum videlicet. Nam ecclesiæ sunt clericorum et canoni-

corum proprie, oratoria monachorum.

<sup>5</sup> Modum. 1d est, numerum. Ita in eadem Regula, cap. 35, in lemmate de modo psalmorum, vel numero, et postea in eodem capite quot psalmi singulis horis decantandi sint, instituitur. In Cod. Theod. l. supra citata: Quos etiam fisco certo solidorum modo obnoxios facimus. >

h Aperta. Ita in Regula ms. Magistri cod. Corb. Refertur ad alleluia (quod vocabulum Magister hoc loco femininum facit) et opponitur verbo clauditur.

i Frater qui. Habetur in Regula ms. ejusdem Ma-gistri cod. Corb., eodem cap. 57.

i Pro actibus. Id est, pro negotiis.

k A prima usque ad tertiam in hieme. Quia juxta hujus Magistri Regulam in hieme fratres legunt a prima ad tertiam, in æstate a nona ad vesperam, ut habetur cap. 50 ejusdem Regulæ.

1 Aut meditetur. Meditari hoc loco est legere, idemque significat toto hoc capite. Nam hic agitur tantum de lectione sive in mensa sive extra mensam, etc. Sic missu pro missio, remissa pro remissio. Ter- D non de oratione mentali. Vult enim hic Magister ut fratres in via directi legant, et serant codicillos seu tabulas, ut videantur quotidie Regulam implere.

m Repausaverit. Id est, refectionem sumpserit. n Psalteratus. Qui Psalterium didicit, litteratus. Vide quæ supra de hoc vocabulo notata sunt.

o Tabulas psalmis superpositas. Id est, codicillum in quo sint psalmi, ut illiteratus ille, et nondum psalteratus, aliquid meditetur de Psalterio.

P Ad mansionem. Id est, diversorium. Lex Burgundionum, tit, 38, § 3: ( De legatis vero extra-nearum gentium ut dictum est, id volumus custodiri, ut ubicunque eos mansio contulerit. , Sic et mansiones militares Plin., lib. vi, cap. 23: c A Copto camelis itur aquationum ratione mansionibus dispositis. >

a Quantum occurrerit. Id est, quantum licuerit. r Q..i vos spernit, me spernit. In resp. ms., qui vos expernit, me expernit.

dus; ubi digne super stratum leniter in nocte Deum memorentur. Nam et hoc præceptum abbatis vel præpositorum exeuntes in viam fratres accipiant, ut quotiescunque fratres spiritales positos visitent; et cum eorum introierint cellas aut oratoria, orantes dicant hunc versum : . Introivimus in tabernaculum ejus, adorabimus in loco ubi steterunt pedes ijus (Psal. cxxxi). Exeuntes exinde orantes similiter dicant hunc versum semper : Vias tuas, Domine, b notas fac mihi, et semitas tuas edoce me; dirige me in veritate tua (Psal. xxiv). Aut forte alium versum pro isto, si voluerint dicere : Perfice gressus meos in semitis tuis, ut non moveantur vestigia mea (Psal. cxvIII). Ergo cum cœperint a monasteriis et cellulis spiritalium fratres nostri exire, prius oratorio vale- B faciant, è et item peculiariter pro egressu, quos in monasteriis suis vel cellulis derelinquant, se debere in sequenti Dei opere memorari, et sic ambulent. d Cum vero ecclesias nostri fratres intraverint, post orationem humilitatis Deo incurvati, erecti dicant hunc versum : Exsultabunt sancti in gloria, lætabuntur in cubilibus suis (Psal. CXLIX). Et modice incurvati [in] orationem complentes sibi, sic exeant foras.

§ XXV. — Item (cap. 54).

 Ambulantes longo itinere fratres quarta, sexta, sabbato in hieme, hoc est, ab æquinoctio autumnali, quod est octavo Kal. Octob. usque in Pascha, in via ambulantes fratres ad vesperam reficiant. Nulla ratione hæc frangant jejunia. Ideo enim ad vesperam diximus, quia si nona volunt in die refi- C cere, occupati in refectione brevibus horis prolongata, mansio eis clauso parvo die subducitur. f Sed qui tamen hæc in hieme non frangant jejunia, si carricati in dorsis suis gravibus oneribus non vadunt. Nam tunc abbas fratres faciat reficere, considerata propensatione aut temporis, aut necessitatis, sive in hieme, sive in æstate, si gravia h gelicidia camporum, aut ferventes æstus viarum, aut montes excelsos i subire, aut grave sarcinarum pondus existimaverit, vel imbecillitates quorumdam impossibi-

a Introjvimus. Pro introibimus, v pro b.

b Notas fac mihi, Domine. Ita in Psalterio Ro-

mano.

e Et item peculiariter pro egressu. Hic desunt nonnulla, sed hoc modo supplenda ex Regula ms. : c Et D item pecullariter pro egressu suo foris orent, et exeuntes ab eis nostri peregrini petant omnes quos in monasteriis, etc. > Sensus est : Cum fratres foras exeunt, orent, et petant ab eis quos derelinquunt ut sui memoriam faciant in sequenti opere Dei, seu officio canonico.

d Cum vero ecclesias. Nempe canonicorum aut clericorum, quas distinguit ab oratoriis monacho-

rum.

· Ambulantes longo itinere. Reposui titulum omis-

sum, ex Regula ms. cod. Corb.

! Sed qui tamen. Lege, sed ita tamen, ut in Regula ms.

5 Garricati. Id est, onusti.

A Gelicidia. Id est, gelu.

i Subire. Pro subituros; enallage.

Temperatos. Id est, potos.

k Considerans abbas. Habetur in Regula ms. eo-

lectum sibi eligant facere, qui sit semotus et mun- A litatis fratrum consideraverit : tunc refectos aliquid faciat de monasterio properare. In hiemis gravi algore calefactos, in ferventi astate i temperatos in viam debet fratres dirigere.

### § XXVI. — Item (cap. 68).

k Considerans abbas fratrum debitum 1 quotidianæ mensuræ, necnon et longinquitatem itineris, vel moras agendi m actus, et perpensans substantiz monasterii quantitatem in nummis et in his que cruda possunt portari, sufficientibus consueta mensurce sumptibus aliquantulum n probare itineris magis, propter adjuncti forte in via collegæ vel soci charitatem quantum abbas voluerit, panis aut vini seu et aliarum rerum vel nummorum jungat men-

### § XXVII. — Item (cap. 63).

· Fratres spiritales P in via quando a se abscedunt, si vale sibi non faciant, q vel orationem communem offerant Domino, vel pacem sibi tradad, sciant se a charitate r excommunicatos discelere, usque dum se revideant, et charitatis inter se vinculum nectant; sicut s in Yitas legijur Patrum: abscedens unus frater de partibus Orientis, veniens in partes Occidentis, rememoratus quod uni fruit vale non fecerat, t prætermissæ charitatis repedatit itinera, ut quod minus complevit in fratre periceret. Unde debent ad hanc charitatem fratrum fra tres esse solliciti.

### § XXVIII. — Item (cap. 66).

u Exeuntes in via fratres petant pro se orari, dicentes versum': Vias tuas, Domine, notas fac nihi, et semitas tuas edoce me (Psal. XLIV). Aut si volucrint, alium : Perfice gressus meos in semitis inis, u non moveantur vestigia mea (Psal. XVI). Semperenim versum quando exeunt, sive quando ingrediuntur, cum gloria explicent. Similiter et revertentes petall pro se orari dicentes hunc versum: Introitimu is tabernaculum ejus, adoravimus in loco ubi steteral pedes ejus (Psal. CxxxI). Cum gloria. Vel quo tiescunque v limen forum ultimarum monaste

dem cap. 6. 1 Quotidiane mensure. Que singulis fratribus que tidie datur.

m Actus. Id est, negotii.

n Probare. Lege, pro labore, ut in Regula us. et cod. Vind.

Fratres spiritales. Hee habentur in Regula 193 cod. Corb., eodem capite 63.

P In via. Ita in Regula ms.; sed subaudiendum vi detur, directi.

9 Vet orationem communem offerant. Ita in Regula ms.; sed supplenda est particula non.

Excommunicatos. Id est, separatos.
In Vitas Patrum, Ita in Regula ms. quia bot nt supra nomen, vitas, hac forma indecimabile est, ut signa notatum est.

1 Prætermissæ charitatis. Supple causa, greile

a Exeuntes in via fratres. Exstat in Regula us Hellenismus. eodem cap. 66.

V Limen forum ultimarum. In Regula mis. imm forense ultimæ regie. Thi forense est a foribus, por a foro.

tamen petat pro se orari semper.

### & XXIX. — Item (cap. 77).

- b Fratres quovis horæ tempore de via reversi ad monasterium fuerint, et fratres psallentes in oratorio invenerint, orantes mox psallant eum ipsis; et o post psalmum expletum a psallentibus pariter voce universos petant pro se orari debere, ut videantur
- · Egressus ingressusque frater fuerit. In Regula ms. deest to egressus, non ita recte. Qui locus ita intelligitur, ut frater petat orationem, nullum versum proferens sive egrediatur, sive ingrediatur limen januæ ultimæ monasterii. Quod non repugnat initio hujus capitis, in quo praccipitur, ut exeuntes et ingredientes fratres dicant versum, nam hoc intelligitur, cum petunt orationem in ipso oratorio, sive R pro egressu vel ingressu.

  b Fratres quovis horæ tempore. Reperire est in

Regula ms., eodem capite 67.

Post psalmum explitum. Non dicit, post horam

rii a egressus ingressusque frater suerit, sine versu A de ingresso limine forensi exterioris regiæ monasterii in petenda oratione Regulam adimplere. Et post d missas operis sancti in oratorio primo abbatem, deinde præpositos suos e vel omnes post regressum viæ ad pacem f accipiant.

8 XXX. — Ex Regula bangti Cæsarii (cap. 6).

Nemo sibi aliquid operis vel artificii pro sue libito eligat faciendum, sed in arbitrio senioris erit quod utile prospexerit, imperandum.

expletam, ex quo intelligitur ad finem cujusque psalmi, cum fratres in oratione prosternuntur, ejusmodi orationem a reversis fratribus esse petendam.

d'Missas. Id est, collectas, seu expletum officium. e Vel omnes. Particula vel hoc loco sumitur copu-

lative.

f Accipiant. Id est, excipiant.

8 Nemo sibi aliquid operis. Exstat in Regula S. Casarii eod. cap. 6. Hoc autem capitulum hic citatur ob illa S. Benedicti verba: Vel quippiam quamvis parvum, sine jussione abbatis facere.

### CAPUT LXXIII.

#### SĮ FRATRĮ IMPOSSIBILIA INJUNGANTUR.

#### § I. — Ex Regula sangti Benedicti.

Si cui fratri aliqua forte gravia aut a impossibilia injunguntur, suscipiat quidem jubentis imperium cum omni mansuetudine et obedientia. Quod si omnino virium suarum mensuram viderit b pondus oneris excedere, impossibilitatis suæ causas ei qui sibi præest, patienter et opportune suggerat, non superbiendo aut resistendo vel contradicendo. Quod si post suggestionem suam, in sua sententia e prioris imperium perduraverit, sciat junior ita sibi expedire, det ex charitate contidens de adjutorio Bei

§ II. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 69).

Interrog. . Si licet alicui excusare opuș, quod ei injungitur et aliud quærere. — Resp. Cum definitum sit mensuram obedientiæ usque ad mortem esse, qui devitat hoc quod ei injungitur, et aliud quærit, primum omnium obedientiæ reus est, et manifeste ostenditur

· Impossibilia. Id est, admodum difficilia. Hæc enim non physice, sed moraliter capienda sunt. Quæ quidem perfectam requirunt obedientiam, qualem suis discipulis optat S. Benedictus cujus beneficio onus quod ultra vires esse videbatur, Deo opitulante leve erit. In hoc maxime enituit obedientia monachorum Legerentium, quam ita describit sanctus Eulogius in epistola ad Willisindum Pampilonensem D episcopum : « Sie quoque in aliquos princip tum suum obedientia, qua omnium virtutum magistra est, vindicans, suos non patiebatur exsecutores degenerare, sed supra vires grandia exercere compellebat, quoscunque munere suo illustraverat. > Neque est quod ex hoc loco suæ tyrannidi indulgendum cen-seant quidam rectores monasteriorum. Nam ejusmodi impossibilia ravius, probationis aut necessitatis causa tantum, imperanda sunt.

b Pondus oneris. Ita omnes mss. nostri, uno excepto. Ita S. Dunstanus, Turrecremata, et editio Co-Ioniensis. In vulgatis to oneris deest. In ms. S. Germ.

p. et apud Smaragdum legitur, operis.

quia nondum negavit semetipsum. Deinde malorum multorum causa efficitur tam sibi quam etiam cæteris, quia auditum contradictionis pluribus aperit, et seipsum ad contradictionem insuescit; et cum non possint singuli discernere quod melius est et eligere, potest fieri, si talis est licentia ut aliquid deterius eligat. Tunc delade etiam suspicionem dabit fratribus, quod passione aliqua, f vel ad opus illud eligit, adstringatur, vel certe erga eos cum quibus id necesse est operari. Itaque omnimodo non obedire multorum malorum causa est et radix. Si autem ratio est aliqua, qua sibi recte excusare videatur opus illud quod excusat, exponat hanc ipsam causam huic qui præest; et relinquat ejus judicio, ut ipse probet, si 8 excusatione dignum est quod allegat.

§ III. — Item ipse (cap. 82).

Interrog. h Si licet uniquique vitare opus, quod

· Prioris imperium. Per Priorem hoc loco intelligit seniorem, quem juniori opponit, cum ait: Sciat

junior sibi expedire.

d Et ex charitate confidens de adjutorio Dei obediat. In cod. Vict. p. præpositio ex desideratur. In ms. S. Germ. ma. legitur: Et de charitate confidens et de adjutorio Dei. Vulgata nihilominus lectio prævalet, ut quis obediat ex charitate, id est, Dei amore impulsus de Dei auxilio confidens, non de sua charitate: nam qui de sua charitate consideret, præsumptionis notam non evaderet.

e Si licet alicui excusare. Exstat apud S. Basilium

sare hoc loco est recusare, ut supra notatum est.

Vel ad opus illud eligit. Apud Rufinum, vel ad opus quod eligit. Lege, vel ad opus illud, quod eligit.

E F

Excusatione. Id est, recusatione.

h Si licet unicuique. Habetur apud S. Basilium interr. Reg. brev. 122, et apud Rufinum cap. 46.

diligit, et certus est a de tribulatione Domini, nec sufficere sibi putat ea quæ sibi injunguntur, sed semper augmenta operis quærit, et majora quam injunguntur desiderat et exoptat etiamsi supra vires videatur esse quod facit; nec aliquando securus est, tanquam opere non expleto, sed e contrario sollicitus est et anxius, tanquam qui nihil dignum præceptis evangelicis egerit, memor illius Dominici sermonis dicentis: Cum autem seceritis omnia quæ præcepta sunt quæcunque præcipio vobis, tunc dicetis: Servi inutiles sumus; quod debuimus facere, fecimus (Luc. xvII). Sed et imitabimur Apostolum, cui cum mundus esset crucifixus, et ipse mundo, non erubescit dicere: Quia ego meipsum nondum æstimo b apprehendere. Unum autem ea quidem quæ retro sunt obli- B viscens, ad ea autem e quæ inante sunt me extendens secundum propositum sequor ad palmam supernæ vocationis Dei in Christo Jesu (Philipp. 111). Et qui cum haberet potestatem, ut Evangelium annuntians, de Evangelio viveret. Magis in labore et fatigatione,

a De tribulatione. Lege : De retributione; ita apud Rusinum, et textus Græcus postulat. Τῆς παρὰ τοῦ κυρίου μισθαποδοσίας, id est, de remuneratione Domini.

b Apprehendere. Ad Philippenses 111. Ita apud Rufinum, in Vulgata interpretatione, comprehendisse;

textus Græcus idem sonat, κατιληφίναι.
Quæ inante. Inante, id est, antea, ut apud Rufinum legitur; in Vulgata editione : Quæ sunt priora.

d Operans vixi. Ita apud Rufinum. In Vulgata editione, operantes, ut in textu Græco Apostoli, εργαζό- C uevos, quemadmodum etiam in textu S. Basilii; at illud, vixi, non reperitur.

· Cum in hoc quod mensura poscit. Præpositio in redundare videtur. Apud Rusinum: Cum hanc quoque mensuram, etc. Sed hoc ultimum membrum in

gravius videtur? - Resp. Qui sideliter et puriter Deum A inquit, nocte ac die d operans vixi (I Cor. vii). Non quia non habemus potestatem, sed ut nos formam daremus vobis ad imitandum nos (II Thess. 111). Que cum ita sint, quis ita stultus est, vel infidelis, ut putet se majoribus quam debet, oneribus pergravari • cum in hoc, quod mensura poscit, nondum possit implere?

#### § IV. — Ex Regula Cassiani (cap. 31).

f Illa enim vera obedientia est, quæ quamvis aliquid difficile ei imperetur, 8 nihil tamen discutiens sine aliqua cordis hæsitatione perficere nititur et consummare quod jussum est, et pro reverentia senioris nihil de impossibilitate aut stultitia præcepti dijudicat, sed plena fide ac devotione quidquid dictum fuerit, non tanquam ab homine, sed tanquam a Deo sibi suscipit imperatum. Ita enim omnibus virtutibus præferre debet obedientiam, ut huic omnia postponantur, et universa dispendia monachus subire contentus sit, dummodo hoc bonum in nullo violare videatur.

textu Græco desideratur.

ex capite 10, libr. 1v, de Institutis Renuntiantium.

8 Nihil discutiens. Quia obedientia simplex et cæca esse debet nihil dijudicando, sed mandatum simpliciter et humiliter amplectendo. Idem Cassianus collat. 18, cap. 3: « Cæterum nunquam ratio-nem veritatis intrabit, quisquis a discutione cœperit erudiri : quia videns eum inimicus suo potius quam Patrum judicio confidentem, facile in id usque propellit ut etiam illa, quæ maxime utilia atque saluberrima sunt, superflua ei videantur et noxia.

Illa enim vera obedientia est. Hæc sumpla sunt

Unde B. Antiochus, homil. 39, ita obedientiam præclare definit ὑπακοὐ οὖν ἐστίν ἀδιάκρετος πειθώ, id est, cobedientia est sine dijudicatione persuasio. >

#### · CAPUT LXXIV.

#### 11T IN MONASTERIO NON PRÆSUMAT ALTER ALTERUM DEFENDERE.

#### § I. — Ex Regula sancti Benedicti.

a Præcavendum est, b ne quavis occasione præsumat alter alterum defendere monachum in monasterio, c aut quasi tueri: d etiamsi quavis consanguinitatis propinquitate jungantur. Nec quolibet modo n

· Præcavendum est. Ita in nostris mss. et apud Smaragdum; in cod. Vict. p., Cavendum est; in vulgatis cum S. Dunstano: Summopere præcavendum est.

b Ne quavis. Vict. p., ne qualicunque.
c Aut quasi tueri. Ita loquitur quia plus est tueri quam defendere; nam tueri est servare, cus:odire. Nonius, cap. 4, in tutelam accipere a curando et tutela. Varro libr. vi de Ling. Lat.: at defendere non item, etsi interdum hæc duo verba confundantur. Particula quasi abest a ms. S. Germ., quemadmodum et hæc verba, in monasterio. Hæc autem defensio ita capienda est, si nempe injusta sit, et contra veritatem : alioqui potest quis innocentem defendere, humiliter tamen et non proterve.

4 Etiamsi quavis. Ita vulgo habetur. At in cod. S.

id a monachis præsumatur : quia exinde gravissima occasio • scandalorum oriri potest. Quod si quis hæc transgressus fuerit, acrius coerceatur.

#### § II. — Ex Præceptis sancti Pachomii.

1 Qui consentit peccantibus, et desendit alium

Far. Ebr. Vict. ma. ut apud Smaragdum et S. Dunstanum legitur, qualibet.

· Scandalorum. Id est, jurgiorum, rixarum, contentionum. Hoc autem malum defensionis mutuæ in monasteriis præcipue manat a claudestina illa quorumdam monachorum familiaritate, quæ, ut supra monumus, universam pessumdat disciplinam et observantiam.

1 Qui consentit. Hic minime notatur numerus articuli: nilalominus hic habetur textus in Regula S. Pachomii excusa, art. 909; hic autem locus, usque ad illa verba gnod si per ignorantiam, habetur in decreto Ivonis p. 14, cap. 110, et apud Burchardum libr. 11, cap. 4, sub nomine S. Basilii, et 11, qu. 3, cap. 6, sub nomine S. Isidori; sed male.

delinquentem, maledictus erit apud Deum et ho- A docebat Domini disciplinam, lites serens inter framines, et corripietur increpatione severissima. a Quod si per ignorantiam deceptus est, et non ita putavit, ut verum est, ignoscatur ei. Et omnis qui peccat per ignorantiam, facile accipiet veniam. Qui autem sciens peccaverit, sustinebit increpationem juxta mensuram operis sui.

#### § III. — Ex Doctrina sancti Orsiesii.

b Si præpositus domus aliquem corripuerit ex fratribus, qui sibi subjecti sunt, erudiens eum in timore Dei, et cupiens ab errore corrigere, et alius voluerit pro eo loqui, et eum defendere subvertens cor illius; qui boc facit peccat in svam animam: o qui subvertit eum qui corrigi poterat, consurgentem dejicit in terram, atque ad meliora tendentem mala B persuasione decepit, errans ipse et alios errare faciens. Huic illud aptabitur congruenter: d Væ qui potum dat proximo suo subversionem turbidam, et inebrians eum (Habac. 11). Væ qui errare facit cæcum in via (Deut. xxv11); o qui scandalizat quempiam de his qui credunt Deo : expedit ci, ut appendatur ei mola asinaria super collum ejus, et præcipitetur in mare (Matth. xviii): quia subvertit, ut diximus, sublevantem se, et obedientem transtulit ad superbiam, et eum f qui in dulcedinem charitatis poterat ire,. convertit in amaritudinem, et subjectum legibus monasterii malis consiliis depravavit, fecitque odisse illum, et constristari contra illum; qui eum

a Quod si per ignorantiam deceptus. Id est, si is C dem; 'Εάν δὶ είπης, Οὐκ οίδα τοῦτον, γίνωσκε ίδτι κύqui aliquem desendit insontem existimans ignorantia facti deceptus est, ei ignoscatur.

b Si quis præpositus domus. Sequitur doctrinam Magistri sui Pachomii S. Orsiesius. Quid sit domus, et præpositus domus in monasterio S. Pachomii, cujus discipulus fuit S. Orsiesius, supra dictum est. In Cod. Vind. male hæc ascribuntur S. Basilio.

· Qui subvertit. Ita in libro Orsiesii edito, legendum tamen puto, quia, etc.; et paulo post ait : Quia

subvertit, ut diximus.

d Væ qui potum dat proximo suo. Abacuc. 11, juxta Septuaginta: Οὐαί ὁ ποτίζων τὸν πλησίον αὐτοῦ ἀνατροπήν θολεράν, και μεθύσκων, id est, τæ qui potat proximum suum subversione turbida et inebriat. Paulo aliter versio communis: Væ qui potum dat amico suo, mittens fel suum et inebrians.

· Qui scandulizat quempiam. Ita in Orsiesio edito, expedit ei ut suspendatur mola asinaria in collo ejus,

et demergatur in prosundum maris.

1 Qui in dulcedinem charitatis poterat ire. In edito: Qui in dulcedine charitatis poterat ambulare.

- <sup>6</sup> Polens est antem Dominus rursum statuere eum. Ita in Orsiesio edito. In Vulgata editione: Potens est enim Deus statuere illum; ad Rom. xiv.
  - b Non ille potens est. Subaudi, statuere eum.
- Libera cor tuum a malitia, ut salveris. Hic locus exstat in cap. 1v Jeremiæ; aliter in Vulgata versione hoc modo juxta Septuaginta: Lava a malitia cor tuum, Hierusalem, ut salva fias.

i Si viderit. In excuso Orsiesii libro: Non viderit;

male.

Libera eos qui dicuntur. Prov. xxiv in versione communi: Erue eos, qui ducuntur ad mortem: qui trahuntur ad interitum liberare non cesses.

1 Ne dicas, Nescio hunc. Ita in textu Græco ibi-

tres atque discordias, et non timens illud quod scriptum est: Tu qui es, qui judicas alienum servum? suo Domino stat, aut cadit; stabit autem. 8 Potens est autem Dominus rursum statuere eum (Rom. xiv). b Non ille potens est, qui verba Domini præteriit. Unde, fratres, magno opere devitemus alicujus mentem subvertere contra doctorem et monitorem suum; et meminerimus Scripturæ dicentis: i Libera cor tuum a malitia ut salveris (Jer. 1v). Nec pro obedientia superbiam et contumaciam in cordibus nostris invicem seminemus. Qui enim timet Dominum. i si viderit fratrem suum errare et labi, magis debet monstrare quæ sancia sunt, et rectum iter ostendere : ut cum omni castitate et timore Dei incedens illam Salomonis exsequatur sententiam: Libera eos qui ducuntur ad mortem, et redimere de interfectione non cesses (Prov. xxiv). 1 Ne dicas: Nescio hunc. Scito, quoniam Dominus corda omnium novit. Et Judas in Epistola sua loquitur : \* Et hos quidem de igne rapientes, et odio habentes carnem commaculatam tunicam, caveamus hujuscemodi vestimentum, p induamus potius [ut] armaturam Dei, ut possimus resistere contra insidias diaboli. O Non est enim nobis pugna contra carnem et sanguinem, sed adversus P principatus, et potestates, et adversus rectores q tenebrarum, adversus spiritalia nequitiæ in coelestibus (Ephes. vi).

ριος καρδιάς πάντων γινώσκει, id est, si dixerit Non novi eum, etc., his consonat textus Hebraicus. At discrepat versio communis. Si dixeris, vires non suppetunt, qui inspector est cordis, ipse intelligit.

Et hos quidem de igne rapientes. In edito Orsiesio hic locus ita citatur: Et hos quidem de igne rapientes, et odio habentes commaculatam tunicam; sed mutile. In communi versione ita habetur : Illos vero salvate de igne rapientes, aliis autem miseremini in tempore, odientes illam quæ carnalis est muculatam tunicam. In textu Græco sic : Ούς δέ έν φύδω σώζετε έχ τοῦ πυρὸς ἀρπάζοντες, μισοοῦντες καὶ τόν ἀπὸ τῆς σαρκὸς ἐσπιλωμένον χιτώνα. Id est, et hos quidem in li-more salvate ab igne rapientes, et odio habenics carnalem commaculatam tunicam: et ita hic locus apud Orsiesium legendus est. Putoque ita redditum ab ejus interprete, qui non sequitur Vulgatam inter-Matth. xviii. In communi versione: Qui autem scandal zaverit unum de pusillis istis, qui in me credunt,
ernedit ei ut susuendatur mela sciurzii in cella ciii.

D quod respondeat verbis Latinis: Aliis autem miseremini. Itaque in codice Concordiæ pro carnem, legendum est carnalem, ut in textu Græco et communi versione satis manifestum est, vel potius carnis, ut in Cod. Vind. interpres non sequitur versionem Vul-

n Et induamus potius ut armaturam Dei. Ad Eph. vi. Particula ut redundat. In textu Apostoli: Induite vel armaturam Dei. Sed locum convectit suo textui

Orsiesius.

 Non est enim nobis pugna. In versione communi et in Orsiesio edito: Non est enim nobis colluclatio.

P Principatus. Ita apud Orsiesium; in communi versione, principes; in textu Græco, kozes id est, principatus.

a Tenebrarum. In versione communi et in Or-

siesio edito additur, harum.

& IV. Ex Regula sancti Basilii (cap. 28).

Interrog. \* Quale judicium esse debet de his qui peccantes defendunt? - Resp. Ut mihi videtur, gravius ab illo, quod dixit Dominus : Quia expedit illi; ut suspendatur mola asinaria ad collum ejus, et, B præcipitetur in mare, quam scandalizet unum de minimis islis (Matth. xviii; Luc. xvii). Non euim jam correptionem ad emendationem, sed defensionem ad confirmandum peccatum suum suscipit qui delinquit. Sed et alios ad simile provocat malum: e ita ut conveniat et; qui peccantes defendit, illud quod dictum est : Quia si non estenderitis fructus dignos ponitentiæ, excidemini, et in ignem mittemini (Luc. 111). Vel rursum, quod a Domino dictum est: Quia si oculus tuns dexter scandalizat te, ejice eum, B inquit Deus, vocem mulieris tua, et manducasi de et projice abs te : expedit enim, ut pereat unum menbrorum tuorum, et non omne corpus tuum mittatur d in gehennam (Matth. xv).

### § V. — Item ipse (cap. 120).

. Interrog. . Si is qui facit voluntatem alicujus, f etiam particeps est, vel socius? — Resp. Scire debemus Domino dicente: Quia qui facit peccatum, servus est peccati; et iterum : Vos ex patre diabolo estis, et desideria patris vestri facere vultis (Joan. vnt). Scimus quia non solum socium et participem, sed dominum sibi ac patrem ascribit eum, cujus opus facit. Testatur autem de his Apostolus dicens: Aut nescitis, quia cui exhibuistis vos servos ad obediendam; servi estis ejus, cui obedistis, sive peccati in mortem, sive obedientiæ ad justitiam (Rom. VI).

a Quale judicium esse debet. Exstat apud S. Basilium interrog. 7 Reg. Brev., et apud Rufinum

cap. 24.

Præcipitetur in mare. Ut supra apud S. Orsiesium. In Græco textu έρβήται είς την θάλνσσαν, quod idem sonat ; quæ quidem verba sumpta sunt ex cap. xvii

Luc., cætera vero ex Matth. xviii.

c Ita ut conveniat illi quod dictum est. Ita apud Rusinum, sed aliter in textu Græco, qui ita sonat apud S. Basilum: Ex quo sit, ut nisi fructus dignos pænitentia ostenderit, qui alium desendit in cum conveniat illud, quod a Domino dictum est: Quod si oculus tuus, etc.

d In gehennam. Apud Rusinum additur : Ignis ardentis.

• Si quis facit voluntatem. Reperire est apud S. Basilium interr. 283; et apud Rufinum, cap. 62.

Liam particeps est. Lege per interrogationem, Nunquid est etiam particeps? ut apud Rufinum.

Scire debemus Domino dicente. In textu Græco aliter. Εί πιστέυομεν τῷ Κυρίω λέγοντι, id est, « si credimus Domino dicenti. >

h Interrog. 46 Reg. brev., Rufinus, cap. cit.

Si quis errori. Hic textus producitur a Smaragdo, qui illum attribuit cuidam Patri anonymo. in eodice Vindocinensi jungitur superiori capiti S. Basilii, non ita recte, quia non exstat apud S. Basilium; habetur etiam apud Burchardum libr. xi, cap. 46, et Ivonem in Decreto parte IV, cap. 110, ex dictis S. Basilli, et quidem contractius, hoc modo: elline et quidam sanctissimus Pater ait: Si quis errori alterius consenserit, sciat se cum illo simili modo culpabilem judicandum et excommunicandum. Et qu. xi, cap. 3, Qui consentit, ex S. Isidoro, in fine. Sed non exstat apud S. Isidorum. Ex quibus patet restituendam esse hanc sententiam Regulæ § VI. — Item (cap. 120 b).

Interrog. Si is qui consensit alterius peccato, si etiam ipse peccati reus est? - Resp. Hæc sententia manifesta est ex verbis in quibus ait ad Pilatum dicens : Qui tradidit me tibi, majus peccatum habd (Joan. xv). Manisestum namque est ex hoc, quiz et Pilatus acquiescens his qui tradiderunt Dominum peccatum habebat, licet minus quam illi, Ostenditur etiam hoc in eo, quod Adam acquiescit Eve vel consentit, quæ acquieverat serpenti. Nullus enim ex ipsis aut innocens judicatus est, aut impunitus abscessit. Sed et ipsa Dei indignatio, que adversus es habita est, hoc ipsum indicat. Cum enim Adampro excusatione sua objecisset : Quia mulièr quam dedisti mihi, ipsa mihi dedit, et manducari. Quia audisi, ligno, de quo pra céperam libi, ne manducares, maledicta terra erit in operibus tuis (Gen. cx1).

§ VII. — Ex Regula Orientation.

1 Si quis érrori 1 ejus consenserit, et 1 secondum duritiam illius magis consilium dederit, ut & tardius humiliet, sciat se, - com in hoc errore fuerit deprehensus, šimili modo culpahilem judicandum.

§ VIH. — Item, ex eadem Regula.

m Qui consentit n peccatis et defendit alium delinquentem, malèdictus érit apud Deum et honnes, et corripietur increpatione severissiina.

§ IX. — Ex Regula Pathul (cap. 5).

8 Si quis vero de stattibus, e vel qui in oratorio sunt, vel qui in cellis consistunt, 9 errori fratris consenserit, culpabilis erit alque excommunicatione dignissimus.

Orientalium, ut in hac Concordia habetur.

i Éjus. Apud Smarag ium, Burchardim e Itonem legitur, alterius; quæ quidem lectio videur plausibilior.

k Secundum duritiam illius. Hæc verba non sunt

apud Smaragdum.

1 Cum in hoc errore fuerit deprehensus. Bæ terba non exstant in causa citata.

m Qui consentit. Hic textus habetur eliam in Re gula S. Pachomit excusa, art. 99. Produci ur clian a Smaragdo hoc capite, et apite Burchardom el Ivonem citatis capitibus : ex Basilii dictis, sed son exstat apud sanctum Basilium. In causa citata producitur ex S. Isidoro : sed non esstat apud illum. Est igitur ex Regula Orientalhum et S. Pachomii.

n Peccatis. Lege, peccantibus, ut apud S. Pacho D mium, tum in Regula excusa, tum in citata supa hoc capita, at a signal excusa, tum in citata supa Rurchar. hoc capite; et etiam apud Smaragdum, Burchardum, Ivanam at dum, Ivonem et causam eamdem. Ubi hæc segund tur, quæ huc referri possunt : Hinc et alius Palet ait : Si quis peccantem defendit, acrius quam ille qui neccarit conscius quam ille qui peccavit coerceatur.

O Si quis vero de fratribus. Hæc reperiumur in secunda Regula ms. cod. Flor. cujus initium est Cum resideremus in unum.

P Vel qui in oratorio sunt, ett. Per cos qui la oratorio sunt intelligit eos monaches qui similate hitant et conversantur. Ita lognitur, quiz sii olim quorumdam monachorum mos, ut dorniren in oratorio. In Pœnis Brevibus S. Basilio ascripis, art. 16: El recommendadorum mos, ut dorniren in art. 16: Et tis ton dylandorton sen nos anticist εύπτηρίου, etc., id est , csi quis ex sanis dorrisi
extra oratorium extra oratorium, excontinualicetar:, Per eos sutes qui in cellis consistual, intelligis reclusos:

q Errori fratris continualicetar. 9 Errori fratris consenserit. In Reg. ms. legiat'

§ X. — Ex Regula sancti Columbani (cap. 33).

a Defendere preximum vel consanguineum in monasterio nullo modo b permitti censemus. c Quid enim alium defendat, qui jam sibi non vivit, sed Christo, quem imitatus, manet crucifixus; qui propriam animam, ut uberius saluti jungeret, perdidit? Qui vero proprias perdidit voluntates, ut Chrisli in se voluntatem impleret, cur aliorum dicla defendat, qui propria crucifixit? Et si in veritate crucifixit, et non mode etiam, sed Christo vivit, cur in mundi

Eius errori consenserit; resertur ad antecedentia:

Correctus autem non audeat.

a Desendere proximum. Hoc caput non exstat in Concordia ms. cod. S. Arnulphi Metensis; nec in Regula S. Columbani, quam habemus manuscriptam in codice Floriacensi; neque in edita quæ exiit ex bibliotheca cœnohii Bobiensis; neque in ea quæ B prodiit ex bibliotheca S. Galli opera Melchioris Haiminsfeldii Goldasti. Et quidem in Regula quæ ex Bobiensi coenobio exiit, et ea que exstat in dicto codice Floriacensi sunt tantum novem capita, non computato Poenitentiali, qui in codice Floriacefisi habetur. În ea vero que edita est ex conobio S. Galli, sunt quittem quatuordecim capita; sed ea, normalis capitibus in alia divisis, non est aliis prolixior, imo contractior : quia in en caput de oratione desideratur, ut tacram de Pœnitentiali, qui neque in ea exstat. Quamobrem mirum est hic citari caput trigesimum tertium Regulæ S: Columbani. Quod

A facinoribus labentes pro qualibet familiaritate defendat? Sit ergo ei æquus amor tam in consanguineo quam in d cætero fratre, qui ei sanguinis affinitate non jungitur. Maneat ergo in omnibus amor corde clausus : nec quemquam sub disciplinæ moderamine positum tueri studeat, o ne vitium defendendi in aliis dimittat. Sit ergo in arbitrio corrigentis, ut quos corrigit f sub amoris studio, s non propria implenda voluntate, sed vitja corrigendo inferat disciplinam.

autem hujus capitis titulus quoad nomen S. Commbani, verus sit liquet ex Smaragdo; qui hoc totum fere caput citat sub nomine S. Columbani. Quoad numerum tamen capitis suspicor mendum esse, et boc caput esse decimum ejusdem Regulæ, etsi in cod. Vind. idem sit numerus trigesimus tertius.

b Permitti censemus. Apud Smaragdum: Permit-

b Ouid enim. Lege: Ut quid enim, ita apud Smaragdum.
d Cætero. Id est, alio.

o Ne vitiam defendendi. Apud Smaragdum: Ne vitium defendendo. Sed retines defendendi; ut sensus sit: Ne hoc alterius desendendi vitium malo suo exemplo in alios fratres traducat.

Sub ambris studio: In cod. Vind., Sub umaro

studio.

8 Non propria implenda voluntate. Lege: Non propriam implendo voluntatem.

## CAPUT LXXV.

### UT NON PRÆSUMAT PASSIM QUISQUAM ALIUM CÆDERE.

§ I. — Ex Regula sancti Benedicti.

 Vetetur in monasterio omnis præsumptionis occasio. Ordinamus atque constituimus, ut nulli liceat quemquam fratrum suorum excommunicare aut cædere, nisi cui potestas ab abbate data fuerit. b Peccantes autem coram omnibus arguantur, ut cæteri metum habeant. . Infantum vero usque quindecim annorum ætates disciplinæ d diligentia adhibeatur ab omnibus, et custodia sit. Sed et hoc cum omni mensura et fatione. • Nam in sortidri ætate, qui

a Vetefur. Ita in omnibus mss. nostris, et apud Smaragdum, Ruthardum, S. Dunstanum, Turrecrematam; ita in vetusta editione Parisiensi, Coloniensi, et Colinæi. Itaque illud membrum: Vetetur in monasterio omnis prasumptionis occasio, est quoddam generale edictum ad sequenda stabilienda. In D vulgatis legitur : Ut vitetur.

b Peccantes coram omnibus arguantur. Cum prius bis aut ler ali ipso rectore secreto admoniti fuerint, ut habetur cap. 25 Regulæ.

re Infantum vero usque ad quindecim annorum etates disciplinæ diligentia adhibeatur. Ita in cod. Vind. et apud Smaragdum; id est, disciplinæ infantum adhibeatur diligentia, etc.; in aliis tamen nostris mss, atque etiam editis, item apud S. Dunstanum et Turrecrematam legitur : Infantibus vero usque ad quintum decimum annum atalis disciplina di'igentia; etc. ms. S. Farodis et editio Colinzei legunt, ætatis suæ.

a Diligentia adhibeatur ab omnibus et custodia sit. In vetusta editione Parisiensi: Diligentia sit, et custodia adhibeatur ab omnibus. Cum dicitur, ab omnibus, hoc de præpositis, decanis, sacerdotibus, dia-

C præsumpserit aliquatenus sine præcepto abbatis, vel in ipsis infantibus sine discretione exarserit; disciplinæ regulari subjaceat, quia scriptum est : Quod tibi non vis fieri, t alio ne feceris.

§ II. — Ex Regula Ferreoli (cap. 21).

Ut monachus in monachum ira inflammatus, quod est turpissimum, manus injicere non præsumat: præter illos ad quos pertinet correctionis vel nosse modum vel tenere judicium : he uno peccante cæteris præsumendi crescat audacia, et ita disciplinæ

conis, senioribus, aliisque intelligitur, qui ad eam ætatis maturitatem pervenerint, ut tempus rationem et modum discretæ correctionis cognoscere valeant; vel, ut loquitur S. Ferreolus: Ad quos pertinet correctionis vel nosse modum, vel tenere judicium. Nec puto fuisse unquam permissum iis, qui decimum septimum aut decimum sextum, imo et vigesimum ætatis annum vix attigerunt, passim pueros cædere. Hanc autem custodiam usque ad decimum quintum ætatis annum definiit S, Benedictus, quia tunc pueri incipiunt duci ac regi ratione. Per infantes autem intelligit pueros, et infantes proprie dictos.

· Nam in fortiori ætate, qui præsumpserit. In editione Colinzei legitur: Nam in fortiori ætate qui aliquatenus hac præsumpserit. Sed hæc editio multa addit Regulæ, quæ non habentur in codicihus mss. et excusis. Sensus autem hujus loci est ejusmodi: nam in majori ætate constitutos, qui aliquo mo lo præsumpserit cædere, etc.

Alio ne seceris. Ita in ms. S. Germ. ma. Alio, oro alii, ut supra observatum. In veteri editione

Parisiensi, aliis ne feceris.

religionis per singulos jura perdantur. Quapropter quisquis taliter incontinens manibus invenitur, ita ut nesciat ab illicitis temperare, manus illæ, quas erexit in proximum, per longum tempus non solum jejunio, sed etiam operis assiduitate lassentur: ut deinceps ad Deum leventur in oratione, non cum furore extendantur in fratrem. Dandam tamen veniam decernimus, juxta ut abbas moderari voluerit, postulanti, si pœnitentia præmissa, etiam dum deprecatur, reatus sui, faciem lacrymarum effusione rigaverit.

- § III. Ex Regula sancti Aureliani (cap. 13).
- a Frater in fratrem si ausus suerit manum mittere, legitimam disciplinam accipiat

§ IV. — Ex Regula Orientali.

- b Qui minister est, habeat studium ne quid operis pereat in monasterio. In qualicunque omnino arte quæ exercetur a fratribus, si quid perierit', et per
- a Frater in fratrem. Eadem verba citat Ivo Carnot. p. vi Decreti, cap. 292, ex concil. Ilerdensi, cap. 7. Idem statuit S. Cæsarius cap. 24 Regulæ : · Tamen si forte, ut se habet humana fragilitas, in tantum nesas aliquæ de sororibus ausæ fuerint, diabolo instigante, prorumpere aut ut furtum faciant, aut in se invicem manum miltant, justum est ut le-gitimam disciplinam accipiant. Disciplina autem in utroque loco S. Aureliani et S. Cæsarii est flagellatio, ut supra notatum est.

b Qui minister est. Operum videlicet quæ sunt quotidie in monasterio, id est, qui præest operibus

monasterii.

e Principis. Nempe monasterii, id est, abbatis; C nam in Regula S. Pachomii, ex qua hæc Orientalis fere sumpta est, abbas passim appellatur princeps monasterii.

d Vide supra, cap. 39, § 6.

ordine confuso irruptaque lege vivendi ipsius sacræ A negligentiam fuerit dissipatum, increpetur a Patre minister operum, et ipse iterum increpet alium, qui opus perdiderit, duntaxat juxta voluntatem et præscientiam e principis : absque quo nullus increpandi habebit potestatem.

§ V. — Ex Regula Magistri (cap. 14) d.

Infantulos vero usque quindecim annorum non excommunicari, sed præcipimus vapulare pro culpis. etc.

§ VII. — Ex Regula sancti Cæsarii (cap. 5).

Si potest fieri, aut difficile, aut nullus unquam in monasterio infantulus parvulus, 'etc.

§ VI. — Ex Regula sancti Isidori (cap. 20).

f Cura nutriendorum parvulorum pertinebit ad B virum quem elegerit Pater, sanctum sapientemque, atque ætate gravem, informantem parvulos non solum 5 studiis litterarum, sed etiam documentis magisterioque virtutum.

Vide supra, cap. 46, § 3.

f Cura nutriendorum parvulorum. Hæc habentur in Regula S. Isidori excusa, eodem cap. 20.

5 Studiis litterarum. Ergo pueri monachi sunt litteris imbuendi. Unde S. Cæsarius paulo ante ciatus non vult suscipi in monasterium pueros, nisi qui litteras ediscere valeant. Horum Patrum neglecta doctrina propter operosam olim in monasteriis cantus, cæremoniarum et officiorum divinorum multiplicitatem, puerorum ingenia excoli desierunt, quia tempus et otium ad id non suppetebant : atque inde ignorantia, vitiorum mater et nutrix, atque etiam animorum ærugo acedia, ex ejusmodi rerum fastidio nata, universam monasteriorum disciplinam radicitus exstirparunt,

#### CAPUT LXXVI.

#### UT OBEDIENTES SIBI SINT INVICEM FRATRES.

& I. — Ex Regula sancti Benedicti.

a Obedientiæ bonum non solum abbati exhibendum est ab omnibus, b sed etiam sibi invicem ita obediant fratres, scientes per hanc obedientiæ

· Obedientiæ bonum. Hoc caput multum contert. ad observantiam, quia continet summam obedien- D

tiam et honorem.

b Sed etiam sibi invicem ita obediant fratres. Quod etiam præclare monet Haymo Halberstattensis lib. 11 de Varietate, cap. 47: « Invicem obedire debemus, sicut servi dominis, secundum quod præcepit Dominus, quia Qui vult in vobis esse magnus, fiat omnium novissimus et omnium servus; quihus addit, ut magis nos inclinet ad humilitatem : Sicut filius hominis son venit ministrari, sed ministrare : sed et illud quod ab Apostolo dictum est, Per charitatem spiritus servite invicem. > Epitome Ludovici imperatoris super Regulam S. Benedicti : ( Oportet omnino ut obedientes sibi sint invicem, et ipsa obedientia, si recto corde ostendatur, Deo offertur. Ipsa est via quæ ducit ad vitam. Citius enim exauditur una oratio obedientis, quam decem millia contemnentis.

c Ut præpositorum. In omnibus editis et mss. 110stris legitur, aut præpositorum; optima tamen lectio viam se ituros ad Deum. Præmisso ergo abbatis, e ut præpositorum, qui ab eo constituuntur, imperio, d cui non permittimus o privata imperia præponi, de cætero omnes juniores f prioribus

nostræ Concordiæ, nam rectum sensum efficit: per præpositos hoc loco intelliguntur tam præpositus quam decani.

d Cui non permittimus. In ms. S. Germ. ma.,

quibus non permittimus, male.

· Privata imperia. Id est, privatorum monachorum imperia, qui nullam præposituram seu magisterium habent in monasterio ; nam privatus proprie ille est qui nullum gerit magistratum. S. Isidoris lib. vin Orig., cap. 4: « Privati sunt extranei ab officiis publicis. » Cornelius Fronto: « Privatum, non publicum, quia privatus non gerit personam publicam. > Apud Athenienses ιδιώτης, qui nullum gerit magistratum, qui non est persona publica, ut

videre est passim apud Demosthenem et Isocratem.
f Prioribus. Id est, senioribus, antiquioribus, præcedentibus dignitate vel officio, ut sunt presbytem disconius de Prioribus dignitate vel officio, ut sunt presbytem disconius de Prioribus dignitate vel officio, ut sunt presbytem disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius de Prioribus disconius disconius de Prioribus disconius disconius de Prioribus disconius eri, diaconi, etc. Dicuntur etiam priores, qui ob vitæ meritum in altiori gradu et loco ab ipso abbata constituire and gradu et loco ab ipso abbata constituire and gradu et loco ab ipso abbata constituire and gradu et loco ab ipso abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco abbata constituire and gradu et loco a bate constituentur. Degradati tamen, hoc est,

suis a omni charitate et sollicitudine obediant. A rans exstitit cognato suo Jethro (Exod. xviii), Quod si quis contentiosus b reperitur, corripiatur. c Si quis autem frater pro quavis minima d causa ab abbate vel a quocunque priore suo corripitur quolibet modo, vel si leviter senserit o animos prioris cujuscunque contra se iratos vel commotos, quamvis modice, mox sine mora tandiu prostratus in terra ante pedes ejus jaceat satisfaciens, usquedum f benedictione sanetur s illa commotio. Quod qui contempserit facere, aut corporali vindictæ sul jaceat, aut, si contumax fuerit, de monasterio h expellatur.

§ II. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 64). Interrog. 1 Quomodo invicem obaudire debemus? - Resp. Sicut servi dominis, secundum quod præcipit Dominus: Quia qui vult in vobis esse i magnus, B fiat omnium novissimus, et omnium servus (Marc. x). Quibus addit, ut magis nos inclinet ad humilitatem: Sicut filius hominis non venit ministrari, sed ministrare (Matth. xx). Sed et illud quod ab Apostolo dictum est: Per charitatem spiritus servite invicem (Gal. v).

#### § III. — Item (cap. 13).

Interrog. k Si oportet omnibus vel quibuscunque obedire? — Resp. Eorum quidem qui imperant differentia vel diversitas non debet 1 impedire obedientium proposito; m quia neque Moyses intempequi ob vitium suum in ultimum seu inseriorem locum deturbantur, non possunt dici priores corum a quibus præceduntur.

a Omni charitate. In Vict. Ma., Cum omni charitate.

- Reperitur. In Vict. p., Fuerit reperta.
   Si quis autem frater. Circa hanc prostrationem
   hæc statuuntur i Add. Capitul. Lud. imp., tit. 13: « Ut cum a quocunque priore suo increpatus quis eorum fuerit, mea culpa primo dicat; deinde pro-sternems se illius pedibus cum cappa, si habuerit, veniam petat, et tunc jubente priore surgat, et unde inte-rogatus fuerit, rationem humiliter reddat. > Nota quia se non debet excusare junior, nisi rationem errati petat prior seu senior. Item in Epitome Ludovici imperatoris super Regulam S. Benedicti: « Si frater increpatur a majore priore qualicunque, aut ab alio quolibet, aut certe a juniore reprehenditur pro alia qualibet re, cum summa velocitate cadens veniam postulet : quia hæc eadem humilitas Deo exhibetur, non homini, et si ex corde suerit, cito indulgentiam merebitur. > Ubi observa hoc decreto statui ut etiam prior seu senior a juniore reprehensus in terram prosternatur, quod tamen a Regula non præscribitur. Porro non modo frater ab D abbate suo aut praposito, sed etiam a quibuscunque prioribus et senioribus suis objurgatus se ejus pedibus provolvere debet, ut ex verbis Regulæ liquido constat: Vel a quocunque priore suo corripitur quolibet modo, vel leviter senserit animos prioris cujuscunque contra se iratos. Neque enim bæc de præposito, qui vulgo dicitur prior, possunt intelligi. Hæc autem præclara est institutio, quia juniorum petulan iam comprimit, qui ubi seniores spernere cœperunt, cito a vita religiosa deficiunt.
- d Causa. Id est, culpa. Vide superius notata.
  e Animos. Ita in cod. S. Germ. ma., vulgo in singulari.
- Benedictione. Id est, bona precatione, ut si dicat senior : Benedicat te Deus, vel quod simile. E Illa commotio. In cod. Vict. p. deest to illa.
- h Expellatur. Adhibitis omnibus iis quæ supra statuta sun L

cum utilia moneret et justa. n Commotionum sane non parva est diversitas. Aliæ namque contrariæ videntur esse mandatis Dei, aliæ vero inter rumpere mandatum vel contaminare illud videntur. aliæ vero ad expleudum id atque ædificandum veniunt. Necessarium ergo est meminisse apostolici præcepti dicentis: Prophetias nolite spernere; omnia probate, quod bonum est retinete: ab omni specie mala abstinete vos (II Thess. v). Et iterum : Cogitationes purgantes vel destruentes et omnem altitudinem extollentem se adversus scientiam Dei, et captivantes omnem intellectum ad obediendum Christo (I Cor. x). Si quid ergo est quod conveniat cum mandato Dei et animæ expediat, et hoc nobis ab aliquo fuerit imperatum, velut voluntatem Dei prompte ac libenter debemus accipere et explere, quod dictum est: Obtemperantes invicem in charitate Christi (Ephes. 1v). Sin autem contrarium aliquid mandatis Dei, vel quod ea corrumpere videatur aut contaminare, facere jubemur P aliquo, tempus est nos dicere: Obtemperare oportet Deo magis quam hominibus (Act. v). Et rursum meminisse Domini dicentis : 4 Alieni autem vocem non sequuntur, sed fugiunt ab eo, quoniam nesciunt alicnorum vocem (Joan. x). Sed et sancti apostoli momores esse debemus, qui ad nostram cautelam au-

i Quomodo invicem. Habetur apud S. Basilium,

interr. 115 Regul. brev., et apud Rufinum, cap. 42.
i Magnus. Ut apud Haymonem Halberstatensem loco supra citato, et in textu Græco Evangelii, uíyas, in vulgata interpretatione, major, hic autem locus contracte citatur a S. Basilio.

k Si oportet. Habetur apud S. Basilium, interr. 114 Reg. brev., et apud Rufinum, cap. 14. Hic autem titulus contractior est quam apud S. Basilium.

1 Impedite obedientium proposito. Impedire, id est, nocere, unde in textu Græco legitur ὀσείλει παραβλά-

πτειν, id est, debet nocere.

m Quia neque Moyses intemperans. Ita apud Rusinum. Sed lege: Inobtemperans; id textus Græcus παρήπουσ:, quod idem sonat, et historia postulint. Et notanda est summa Moysis humilitas, qui, etiamsi cum Deo facie ad faciem soqueretur, non tamen hominis peregrini consilium aspernatus est; ut discant rectores suorum consilia inferiorum non spernere.

De Commotionum. Lege, commonitionum, ut apud

Rufinum.

Obtemperantes invicem in charitate. Ad Eph. IV. Ita apud Rufinum. Nibilominus in versione communi, Supportantes invicem in charitate, juxta textum Græcum Apostoli : ἀνεχόμενοι άλλήλων ἐν ἀγάπη. P Aliquo. Lege, ab aliquo.

a Alieni autem vocem non sequuntur. Ita apud Ruf.; nam in vulgata interpretatione Joan. x : Atienum autem non sequentur. His autem locis docet S. Basilius non esse obtemperandum præcipientibus ea quæ cum lege divina pugnant. Itaque si videat inferior mandatum superioris manifeste legi divinæ adversari, nec tenetur, nec debet obtemperare : neque etiam talia imperari debent. Etsi Mutio imperatum legamus ut filium, et alteri ut se in ardentem clibanum projicerent, ipsos vero sine mora obtemperasse (Cass. lib. 1v de Instit., c. 27; Severus Sulp. l. 1 Dial., cap. 13), et quædam alia similia; hæ tamen potius admiranda quam imitanda, nec facienda nisi ex peculiari motu Spiritus sancti, qui ne sequeretur homicidium, miracula edidit : aliocui homicidium nec imperandum, nec faciendum.

sus est ne angelis quidem parcere dicens: Etiamsi A vero indifferenter contristavit, id est, non secundum angelus de cœlo evangelizaverit vobis, præterquam quod evangelizamus vobis, anathema sit (Gal. 1). Ex quo edocemur ut etiamsi valde vobis charus sit aliquis, etiamsi magnificus habeatur, et in admiratione sit positus, qui prohibet nos facere quod a Domino præceptum est : vel rursum imperat fleri quod Dominus prohibuit, exsecrabilis debet esse qui ejusmodi est omnibus qui diligunt Dominum.

§ 1V. — Item (cap. 25) .

Quali affectú vel quali sensu oportet increpare eum qui increpat, etc.

§ V. — Item (cap. 24) b.

Quali affectu quis debet suscipere correptionem, etc.

§ VI.— Item (cap. 25).

İnterrog. c Qui tristatur adversus eum qui se increpat, qualis est? — Resp. Neque periculum peccali agnovit iste, maxime ad Deum, neque lucrum pænitentiæ; nec credidit illi qui dixit : Quia, d qui diligit, diligenter corripit (Prov. x111); sed se ipsum alienum facit ab illa utilitate, dicens : Corripiet me justus in misericordia, et increpabit me (Psal. x); sed et ad læsionem cæterorum iste talis permanet inter fratres, resolvit enim et impedit animos eorum qui possunt proficere.

§ VII. — Item (cap. 15).

Interrog. • Pœnitentem ex corde quomodo oportet suscipi? — Resp. Sicut Dominus ostendit, cum dicit: Quia convocat amicos et vicinos dicens: Congratulamini mihi, quia inveni ovem meam, quam C perdideram (Luc. xv).

§ VIII. — Item (cap. 72).

Interrog. f Si frater fratrem contristaverit, quomodo delici cinendari? - Resp. Si quidem contristaverit, sicut Apostolus dicit, 8 Con'ristati enim estis, ut in nullo detrimentum h pateremini ex nobis (II Cor. vii). Non ille qui contristavit emendari debet, sed ille qui contristatus est, i [et] indicia ejus trist tiæ quæ secundum Dominum est, debet ostendere. Si

Vide supra c. 5, § 22.
 Vide supra, c. 5, § 23.

e Qui tristatur. Reperitur apud S. Basilium, interrog. 159 Regul. brev., et apud Rufinum eodem cap. 23.

d Qui diligit, diligenter corripit. Prov. xm. Qui D

parcit virgæ, odit filium suum; qui non diligit illum, diligenter erudit. In varvis Bibliis mss. S. Germ., instanter erudit.

e Pænitentem ex corde. Invenire est apud S. Ba-silium, inter. 8 Reg. brev., et apud Rufinum, cap. 24, apud quem est, pæni entes. Sed in 'ms. legitur, pænitentem, ut in textu Græco μετανούντα.

f Si frater fratrem contristaverit. Habetur apud S. Basilium, interr. 40 Regul., et apud Rufinum,

cap. 43.

8 Contristati enim es is. Ita apud Rufinum : sequitur tamen in textu Græco Apostoli : κατά Θεόν, id est, secundum Deum.

Pateremini. Lege, patiamini, ita apud Rufinum,

et interpretatione vulgata.

i Et indicia. Particula et redundat.

1 Et vade prius reconciliari. Ita apud Rufinum, sed lege et distingue : Et vade prius, reconciliare ; ita in

Deum, memor sit is qui contristavit Apostoli dicentis: Si autem propter escam frater tuus contristatur, janz non secundum charitatem ambulas (Rom. xiv). Et cum cognoverit tale delictum esse suum, impleat illud quo ! à Domino dictum est : Si offers munus tuum ad a!tare, et recordatus fueris ibi quia frater tuns habet aliquid adversus te, relinque ibi munus tuum ante altare, i et vade prius reconciliari fratri tuo, et tunc veniens & offeres munus tuum (Matth. v).

§ 1X. - Item (cap. 69).

Interrog. Quod si non acquiescit, ut satisfaciat? -Resp. Implere debemus in eo quod a Domino dictum est de eo qui peccavit et non egit pœn tentiam, cum dixit: Si autem Ecclesiam non audierit, sit tibi sicut gentilis et publicanus (Matth. xviii).

#### § X. - Item (cap. 74.)

Interrog. Quod si, satisfaciente eo qui contristavit, noluerit reconciliari is qui contristatus est? -Resp. Manifesta est de hoc Domini sententia, qua refertur in illa parabola de servo qui rogatus est a conservo suo, et noluit patienter agere : Et videntes, inquit, conservi renuntiaverunt domino suo (Matth. xviii). Iratus autem dominus revocavit omnem gratiam quam concesserat debiti, et tradidit eum tortoribus usquequo redderet omne debitum.

# § XI. — Item (cap. 84.)

Interrog, 1 Cum quali affectu obedire oppriet ei qui nos ad opus mandati cohortatur? — Resp. Eo affectu quo esuriens parvulus nutrici obtemperat ad ubera invitanti; vel quo affecta m omnis homd suscipit ab aliquo ea que ad vilain pertinent: imo n et si duid amplius, pro eo duod multo est pretiosior futura vita quam præsens, sicut Dominus dicit: O Quia mandata mea vitu æterna sunt (Joan. x11). Sicut ergo præsens constat in cibo panis, ita æterna vita constat in opere mandati, sicut ibse Dominus iterum dicit : Meas cibus est ut faciam voluntatem ejus, qui me misit, Putris (Joan. 17).

versione communi; ut in textu Græco: Rei Exert.

διαλλάγιθι, quod idem significat.

\* Offeres. Ita apud Rufinum et in vulgata versione Matthæi; sed in lextu Græco, etlam ápud S. Basilium; imperativo, npoveet, id est, offer.

1 Cum quali affeciu. Habetur apnil S. Basilium,

interr. 166 Regul. brev., et apud Rufinum, cap. 46.

- m Omnis homo. Ita apud Rufinum. In textu Gr.eco sequitur, ἀντιποιούμενος του ζήν, id est, e cui vita chara est. >
- <sup>n</sup> Et si quid amplius. Ita apud Rulinum. In textu Græco: μαλλον δέ και πολλώ πλέον, id est, « imo et multo amplius.
- o Quia mandata mea vita esterna sunt. In textu Græco S. Basilii: 'Η γώρ ἐντολή τοῦ Θεοῦ, φησίο ὁ Κύρως. ζωή αίωνιος έστιν, id est, « Mandatum enim Dei, inquit Dominus, vita æterna est. > Sed paulo aliter in textu Evangelii: "Οτι ή έντολή αὐτοῦ ζωή αἰώνιος έστι», id est, ut in versione communi : Quia mandatum ejus vita eterna est; mandatum ejus est Patris sui, quo ibi loquitur Christus. Itaque locum citavit S. Basilius ex memoria.

# & XII. - Ex REGULA PATRUM (cap. 7).

· Hoc etiam addendum fuit, ut frater qui pro qualibet culpa arguitar vel increpatur b patientiam habeat e et non respondeat arguenti, sed humiliet se in omnibus secundum præceptum d Domini dicentis: Quia Deus humilibus dat gratiam, superbis autem resistit (I Petr. v); et, Qui se humiliat exaltabitur (Luc. xiv).

## § XIII. — Ex REGULA CUJUSDAM.

Ad primum verbum o discussionis senioris sive f œconomi, sive alicujus fratris, s venia petenda est, et tandiu in terra prostratus, donec senior discussionem consummaverit. Si autem senior discussionem iteraverit, et ipse h venjam iterare debet. Si quis i tardior ad veniam inventus fuerit, sive aliqua h verba religioni contraria sive pro excusatione dilecti sui protulerit, mittendus est in carcerem; et pæniteat secundum quod judicaverit senior, usquequo corrigatur. Si autem obstinatus invehitur, separandus est a fratribus.

• Hoc etiam addendum fuit: Hic textus habetur in Regula secunda ms. cod. Flor., cujus initium est: Cum resideremus in unum in nomine Domini. In cod. Vind. male scribitur in titulo: Item capitulo quarto. b Patientiam habeat. In lihello de rectoribus, Coloniæ edito, legitur ; Pænitentiam habet ; male in co-

dice Corbeiensi : Patienter habeat.

Et non respondeat arguenti. Se excusando nimirum, quod etiam vetat S. Columbanus in Pœnitenpiali ms., c Excusans ad veniam, L percussionibus. > Et infra : ( Cæterum, qui se excusaverit, non filius C Dei spiritalis, sed filius Adam carnalis judicetur. Et jafra: « Si quis veniam non petit, aut dicit excusationem, duos dies unum paximatium et aqua., Aut etiam contradicendo, quod etiam prohibet idem Columbanus ibidem: « Qui non cito ad portum requiei humilitatis Dominicæ confugerit, nimirum contradictionis aditum allis aperiens in superbiæ verbo persistens, de libertate sanctæ Ecclesiæ in cellula ob pœnitentiam agendam separetur: usque dum bona ejus voluntas cognoscatur, atque per humilitatem denuo sanctæ congregationi inseratur. He etiam prohibetur in Pœnis brevibus, quæ vulgo S. Basilio tribuuntur. Art. 18 : Ε΄ τις γένηται ἀπευλογίας, λυπηθείς ἀντιπαιδεύσει, τον παιδεύσαντα, η ἀντιλέγων μη καταδέξηται, άφοριζέσθω. Id est: Si quis caruerit benedictione, et contristatus castigantem se rursus castigaverit, aut contradicens non susceperit, excoumunicetur.

d Domini dicentis: Quia Deus humilibus dat gra- D tiam. Ita in Regula ms. tam Floriacensis, tam Corbeiensis codicis. Sed puto hos locos esse transpositos, et legendum : Domini dicentis : Qui se humiliat, exaltabitur; et, quia Deus humilibus dat gratiam superbis autem resistit; ita ut hic ultimus locus, qui est I Petr. cap. v, non referendus sit ad illa verba, Domini dicentis, qui etiam est transposito membrorum ordine citatus : Quia Dominus superbis resistit; humilibus autem dat gratiam. Ita in vulgata editione; in textu Græco est, Otòc, id est Deus, ut in codicé Concor ize et citatis Regulis mss.

Discussionis. Id est, redargutionis, reprehensio-

nis, correptionis.

1 OEconomi. OEconomus est qui bonorum et reddituum familiæ alicujus curam gerit, eaque pro necessitate et dignitate singulis distribuit et administrat. S. Isidorus Pelusiota lib. v, epist. 301 : El οίκονόμος εξραται παρά το έκάστω το οίκείον νέμειν, δ & XIV. — liem ex eadem.

Virtus obedientiæ expetenda est, et secundum uniuscujusque vires exercenda est: et ad primum verbum senioris omnes qui audierint ex fratribus. assurgere oportet; et qui non surrexerli, veniam petat et pœniteat quantum judicaverit senior, et impleat quod jussum est, licet durum videatur. Obedientia usque ad mortem facienda, secundum exemplum Domini, qui factus est obediens Patri usque ! ad mortem. Et unumquemque oportet fratri suo servire sicut abbati proprio vel patri. Sicut Apostolus dicit: i Servite invicem in timore Christi (Eph. v). Et iterum : Omnia vestra k cum charitate fiant (I Cor. xvi).

#### § XV. — Ex Regula Fructuosi (cap. 17).

1 Quisquis frater pro qualibet negligentia vel reatu arguitur, vel excommunicatur, et tamen - humiliter veniam petit, vel confitetur lacrymabilitèr, congrua ei remissionis et indulgentiæ medela tribuetur. Procaci autem et persistenti, atque per superbiam vel

παρά τὸ ἐκύστω τῶν ἐν τῷ οἶκω το προς ἀξίαν νέμειν, z. t. A. Id est, c Si œconomus dictus est ah eo quod singulis id quod proprium est dividat, vel quod singulis qui in domo sunt pro dignitate distribuat,, etc. OEconomus monasterii est cellerarius. Ecclesiæ etiam suum habebant œconomum , cujus officium sic describit S. Isidorus in epist. ad Leudefredum episcopum Cordubensem : Ad æconomum pertinet separatio [ Lege, reparatio ] basilicarum atque constructio, actiones ecclesiæ in judiciis vel in proferendo vel in respondendo; tribuit quoque accepta et rationes eorum quæ inferuntur : cura et agrorum et cul-turæ vinearum, causa possessionum et servitiorum, stipendia clericorum, viduarum et devotarum pauperum, dispensatio vestimenti et victus domesticorum clericorum, servitiorum quoque et artificum; quæ omnia cum jussu et arbitrio episcopi ab eo implentur. > Erant autem plures œconomi, et qui eis præsidebat, magnus œconomus dicebatur. De qui vide Joannem Meursium in Lexico Græco-Barbaro. In monasteriis etiam major fuit œconomus. S. Columbanus in Poenitentiali: · Si quid præceberit abbas vel economus major. > OEconomus dicitur etiam vicedominus, de quo supra.

Venia petenda est. Circa hoc notanda est do-ctrina heati Isaiæ abbatis orat. 3: « Si quis te durius compellarit, ne extollas adversus illum cor tuum: sed operam da, ut illi satisfacias antequam animus tuus indignetur : ira enim ex studio provenit. Si aliqua in re, vel jure vel injuria ab aliquo reprehensus fueris, ne perturberis, sed pœnitentiam age: Ignosce, inquiens, mihi, non faciam amplius. >

Veniam iterare. Id est. iterum petere.

Tardior ad veniam. Supple petendam.

1 Servite invicem in timore Christi. Ad Eph. v, ubi in vulgata editione legitur : Subjecti invicem, etc., ut in textu Græco, ύποτασσόμενοι άλλήλοις, quod idem significat.

k Cum charitate fiant. I Cor. xvi, ubi in vulgata lectione juxta textum Græcum legitur: In charitate

1 Quisquis frater. Habetur in Regula ms. S. Fructuosi archiepiscopi Bracarensis cod. grass. eodem cap. 17. In cod. Vind. male in lemmate ponitur, Ex eadem Regula.

m Humiliter veniam petit. S. Isidorus, cap. 16 Regulæ : « Qui sponte culpam confitetur quam gessit,

veniam promereri debet quam expeut. >

controversiam deneganti, amplior et distriction ani- A madversio a flagellorumque penuria irrogabitur.

#### § XVI. — b Ex Regula Ferreoli (cap. 59).

Ad illos vero qui post correctionem impugnantes judicia seniorum nituntur excusare peccatum, et non ad pœnitentiam recordatione delicti, sed ad duritiam indignationis nimium migraverint, respicit ista e sententia: d ut quandiu a proposita intentione revocentur et e cum ore mentis manifesta emendatione deponant, secundum arbitrium abbatis arduæ omnino subjaceant f disciplinæ, quia non dixerunt. Peccatum meum ego cognosco; sed dixerunt quod s in Isaia propheta de rebellibus dicitur : Nullus est qui agat pænitentiam h super peccatum suum dicens: Quid feci (Jer. VIII)?

#### § XVII. — Ex REGULA AURELIANI (cap. 38).

i Si quis pro qualibet culpa aut transgressione Regulæ increpatur, aut i disciplinam accipit, arguenti respondere non præsumat, quia peccatum quod hic k distringitur l in æterna examinatione non punitur. Et sic debetis animæ m curam excipere, quomodo æger curam medici, tenentes illud sacræ Scripturæ : Qui abjicit disciplinam, inselix est (Sap. 111); et illud : Ego in flagella paratus sum (Psal. XXXVII).

a Flagellorumque penuria. Ita in Regula ms. et codem capite supra citato: ita ut penuria hoc loco severitatem atque acerbitatem significet.

b Ex Regula S. Ferreoli. In cod. Vind. legitur,
Ex Regula S. Fructuosi, cap. 17, male.

c Sententia. Id est, judicium, condemnatio.

d Ut quandiu. Id est, ut donec, ut supra notatum est.

- e Cum ore mentis. Locus corruptus, lege, tumorem mentis; sensus clarus est, et tumorem mentis manifesta emendatione deponant, ut in cod. Vindocinensi.
- f Disciplinæ. Id est, flagellationis, ut supra notatum est.
- <sup>8</sup> In Isaia. Aut lapsus memoriæ, aut error exscriptoris qui scripserit: In Isaia pro in Jeremia; nam locus habetur Jeremiæ octavo capite.

h Super peccatum suum. In versione communi,

super peccalo suo.

i Si quis pro qualibet culpa. Idem statuit S. Cæsarius Arelatensis cap. 11 : « Quæ pro qualibet culpa admonetur, castigatur, corripitur, respondere penitus non præsumat. » Hoc capitulum in cod. Vind. nullum habet titulum.

Disciplinam accipit. Id est, flagellatur.

districtio, animadversio, coercitio, districtus, severus, rigidus, districtum examen. Et districtus, territorium in quo quis districtionis jus habet. 11 de Feudis, tit. 54: Ad hoc quod allodium vendiderit, districtum et jurisdictionem imperatoris vendere non præsumat.

1 In wterna examinatione. Examinatio hoc loco est

supplicium, pœna, damnatio.

"Curam. Id est, curationem.

n Pro qualibet etiam culpa. Lege: Pro qualibet etiam culpa qui qualibet aspera fuerit increpatione correptus. Quanta autem disciplina et correptio facienda

§ XVIII.—Ex REGULA TARNATENSI (cap. 5).

n Pro qualibet etiam culpa qualibet aspera fuerit increpatione correptus, respondere nefas judicet arguenti. Sed humiliando se emendationem delicij doceat secuturam ; quia Deus humilibus daturum 😖 gratiam repromisit (I Petr. m).

# § XIX. - Item (cap. 8).

o Increpare junior non audeat seniorem : sed si extra Regulam P aliquid sieri aut sactum esse cognoscit, abbati est aut præposito reservandum, ut correptione regulari quod reprehenditur, corrigatur. Quæcunque ab aliquo q absque testibus r ammittuntur, si ad abhatis notitiam pervenerit, secretics emendetur. Si omnibus innotuerit, coram omnibus R est reus t amissi criminis arguendus.

# § XX. — Ex REGULA SANCTI COLUMBANI.

<sup>u</sup> Si cui injunxerit abbas aut præpositus de fratribus iter agere, ita observandum est, ut seniori junior obediat; si tamen rectum fuerit quod ei indicaverit, observare studeat. V Si quid præceperit abbas vel x œconomus major, et alius bumilior iteraverit œconomus, ipse obedire debet, indicans tamen in silentio quod præceperit alius major. Infra monasterium vero y nullus tamen alio imperio præcellente imperet, nisi qui præest.

sit, lege tractatum S. Cypriani de Disciplina, et sermonem S. Valeriani episcopi Cemeliensis de Bono disciplinæ. In cod. Vind. hoc capitulum attribuitur Aureliano. Male.

o Increpare junior non audeat seniorem. Optima institutio, ut non detur licentia junioribus spernendi

seniores.

P Aliquid fieri aut factum esse. A seniore videlicet.

a Absque testibus. Id est, secreto, nullis videntibus. Rutilius in itinerario:

Quod soli nullo vivere teste volunt.

r Ammittuntur. Recta lectio, pro admittuntur, ut ammirari pro admirari, ammonere pro admonere, ut supra notatum est.

Pervenerit. Nempe ille qui in Regulam pec-

cavit.

<sup>1</sup> Amissi. Lege, ammissi, id est, admissi.

u Si cui injunxerit abbas. Hæc videre est in Pænitentiali ins. S. Columbani cod. Flor.

Sensus est: Si abbas vel œconomus major præce-D perit aliquid, et alter œconomus infirmior iterarent, id est, rursus aliud imperaverit fratri, ipse frater debet majori ohedire, indicans illi submissa voce sibi aliquid imperatum fuisse ab abbate vel majore œco-

\* OE conomus major. Per œconomum majorem hic videtur intelligi præpositus monasterii, qui secundus est ab abbate. Olim enim præpositi, ut supra no!atum est, in multis monasteriis negotia exteriora tractabant tanquam œconomi, et necessaria monachis distribuebant.

7 Nullus tamen alio imperio pracellente imperel. Id est, nullus ita imperet, ut velit mandatum suum

abbatis imperio anteponi.

## CAPUT LXXVII.

#### DE ZELO BONO OUEM DEBENT MONACHI HABERE.

§ I. — Ex Regula bancti Benedicti.

a Sicut est zelus amaritudinis malus, qui separat a Deo et ducit ad infernum, ita est zelus bonus, qui separat a vitio et ducit ad Deum et ad vitam æternam. Hunc ergo zelum ferventissimo amore exerceant monachi. b Id est, ut honore se invicem præveniant, c infirmitates suas, sive corporum, sive morum, patientissime tolerent: d obedientiam sibi

a Sicut est zelus amaritudinis. Quia inter eos qui simul vivint invidia facile obrepere potest, ideo hoc ultimo eam capite fugiendam monet S. Benedictus; proponit ergo duplicem zelum, unum malum, alterum bonum. Hic vero notandum zelum proprie apud veteres invidiam significare. Etymologici veteris auctor: Ζήλος ὁ φθονος, id est, ε zelus invi ia. » Dicitur παρά το ζεω και λίαν. θερμός γάρ έστεν λίαν. animam ardere intus. ) ή άπο του ζάλη ζάλος και ζήλος, ὁ γάρ ζήλος ζάλην ἐμβάλλει είς του ἄνθρωπου· « vel a ζάλη, id est tempestas : nam\_invidia homini tempestatem immittit, i docet idem Etymologici auctor. Et recte sane quia invidus, semper furiarum facit: is inflammatus, nunquam quiescit. Unde præclare S. Cyprianus eleganti illa oratione de zelo et livore : Zelo excaçante sensus nostros atque in ditionem suam mentis arcana redigente Dei timor spernitur, magisterium Christi negligitur, judicii dies non providetur: instat superbia, exacerbat sævitia, perfidia prævaricatur, impatientia concutit, furit discordia, iru fervescit. Nihilominus zelus in sacra Scriptura et sanctis Patribus est nomen indifferens, mo to bonæ, modo adversæ significationis: bonæ, ut psal. LXVIII: Zelus domus tuæ comedit me; adversæ, l Cor. 221: Cum sit inter vos zelus et contentio. Bonus zelus a S. Ambrosio lib. 11 de Officiis cap. 3, zelus De: dicitur, malus vero humanus : « Sit ergo inter C vos, inquit, Dei zelus, non iste humanus, quem invidia general. > Ubi distinguit zelum humanum ab invidia, ita ut iste zelus addat aliquid invidiæ sitque vehemens quidam animi motus, quo quis inardescit adversus proximi bonum: quem S. Benedictus vocat zelum amaritudinis S. Jacobum secutus, qui in sua Epist., cap. 3, appellat, zelum amarum. Vulgo tamen ista vocabula confunduntur.

b Id est, ut inv cem se honore praveniant. Octo

enumerat effectus boni zeli, quibus docte explicatur in quo consistat ejusmodi zelus. Primus ergo est, ut fratres se invicem honore præveniant, quia invidus

proximi sui honore maxime cruciatur.

c Instrmitates suas sive corporum sive morum patientissime tolerent. Quia invidus, etsi semper malo lætetur alieno, tamen ex illo occasiones contentionum et rixarum quærit, nec unquam pacem habet cum proximo. « Hinc vultus minax, torvus aspectus, verba rabida, effrenata convicia, manus ad cædis violentiam prompta, etiam si a gladio interi a vacua, odio tamen furiatæ mentis armata, , inquit S. Cyprianus oratione citata. Sed quatis sit ejusmodi zelus satis declarat S. Jacobus capite citato: Ubi enim ze us et contentio, ibi inconstantia et omne opus pravum. At contra, juxta Apostolum: Charicas omnia suffert, omnia sustinet, et ex aliorum infirmitate proficit; quod præclare docet S. Leander, cap. 16 libri de Institutione virginum : c Etsi interdum pro varietate veluntatum oriatur quædam congregationi simultas, et nonnunguam murmuriis carnalium tristen-

A certatim impendant. • Nullus quod sib utile judicaverit, sequatur, sed quod f magis alio; charitatem fraternitatis casto impendant amore: Deum timeant: 5 abbatem suum sincera et humili charitate diligant: h Christo omnino nihil præponant, qui ad vitam æternam perducat. i Amen.

§ II. — Ex Regula sancti Basilii (cap. 38). i. Interrog. Qualem debemus habere charitatem ad

tur spiritales, non tamen deerunt, quas in actibns bonis imiteris. Et certe tolerare carnales probatæ virtutis est, imitari vero spiritales spei est maximæ. Erudiunt carnales spiritalium patientiam : et dant, quæ sanctæ sunt, bonarum documenta virtutum : ac sic animæ proficienti utræque sunt utiles, et quas patienter tolerat, et quas imitatur suaviter. Libenter, inquit Apostolus, sustinetis insipientes, dum sitis sa-pientes (I Cor. x1). Et ipse idem dicit: Debetis enim Dicitur παρά το ζεω καί λαν. σερμος γαρ στο του δάλη ζάλος και pientes (I Cor. x1). Et ipse idem dicit : veveus enum pimis, est enim invidia calida nimis, vel quod faciat B vos, qui firmiores estis, imbecillitates infirmorum sustinere, et non vobis placere. Unusquisque autem proximo suo placeat in bonum ad, ædificationem (Rom. XIII). At contra invidus nihil ex aliorum virtute proficit, qui etiam ut ei virtus aliena multum officiat, efficit; alterius meritum in sui tormentum. medicamentum in venenum convertens, ut præclare docet S. Cyprianus oratione citata : « Qualis vero est animæ tinea, quæ cogitationum tabes, pectoris quanta rubigo, zelare in altero vel virtutem ejus, vel felicitatem, id est, odisse in eo vel merita propria, vel beneficia divina; in malum proprium bona aliena convertere; illustrium prosperitate torqueri, aliorum gloriam facere suam pœnam; velut quosdam pectori admovere carnifices, cogitationibus et sensibus suis adhibere tortores, qui se intestinis crucia-tibus lacerent, qui cordis secreta malevolentiæ un-gulis pulsent. Et Prosper Aduitanicus lib. 111 de Vita contemplativa, cap. 5 : Quis facile potest quale sit hoc malum verbis exprimere, quo invidus odio hominis persequitur divinum munus in homine; cum potius amari homo debeat pro sui meriti sanctitate? Tantos invidus habet pœna justa tortores, quantos invidiosus habuerit laudatores.

d Obedientium sibi certatim. Ut cap. 17. • Nullus quod sibi utile judicaverit seguatur. Quia charitas non quærit quæ sua sunt, inquit Apostolus, ac proinde non appetit aliena; nec alienæ invidet prosperitati, quæ non suam sed alterius quærit uti-

litatem.

Magis alio. Ita in cod. S. German. ma.

<sup>8</sup> Abbatem suum sincera et humili charitate diligant. Quod non facit invidus, qui eo difficilius alteri subjicitur, quo magis alterius invidet honori : « Hinc vinculum pacis rumpitur, inquit S. Cyprianus oratione citata, hinc charitas fraterna violatur, hinc adulteratur veritas, unitas scinditur, ad hæreses cum proximo. Hinc vultus minax, torvus aspectus, palior in facie, in labiis tremor, stridor in dentibus, D cerdotibus, dum episcopis invidetur, dum quis aut queritur non se potius ordinatum, aut dedignatur alterum ferre præpositum. Hinc recalcitrat, hinc rebellat de zelo superbus, de æmulatione perversus, animositate et livore non hominis, sed honoris inimicus. Sincera autem charitas est verba non facta [verl o ac facto?] humilis, quæ cum timore conjuncta est, ut non degeneret in insulsam familiaritatem.

h Christo omnino nihil præponant. Quia malo zelo magisterium Christi negligitur, > inquit S. Cypria-

nus supra.

Amen. Deest in cod. S. German. ma. i Interrog. 162 Regulæ; Rufin., cap. 34.

inxicem? — Resp. Qualem Dominus ostendit et do- A debitores ei efficimur, ut eo merito diligamus quod cuit dicens : Diligite invicem, sicut et ego dilexi vos, majorem autem charitatem nemo habet quam ut quis animam suam ponat pro amicis suis (Joan. xy). Si autem et animam poni oportet, quanto magis in aliis votum et studium debet ostendi, sine dubio non secundum humanas voluntates, sed secundum illum prospectum, in quo est commune omnium propositum placendi Deo.

§ III. — Įtem (cap. 39).

Interrog. a Quomodo poterit quis implere charitatem erga proximum? — Resp. Primum quidem metuens judicium prævaricantis mandatum Domini, quia ipse dixit: Qui non crediderit Filio, b non habebit vitam, sed ira Dei manet super eum (Joan. 111). Tunc deinde velut cupiens ad æternam vitam per- B venire, Quia mandatum ejus vita æterna est. Primum autem et magnum mandatum est : Diliges Dominum tuum ex toto corde tuo et ex tota mente tua, c et ex tota anima tua (Luc. x); secundum vero simile illi: Diliges proximum tuum sicut teipsum (Matth. xx11). Et si quis desiderat similis essici Domino dicenti: Mandatum novum do vobis, ut diligatis invicem, sicut et dilexi vos (Joan. xIII). Sed ex communi consensu sentire hoc debemus, quasi beneficium consequamur a fratre; in eo quod diligimus fratrem.

Quomodo poterit quis. Habetur apud S. Basilium, interp. 163 Regul. brev., et apud Rufinum, cap. 31.

b Non habebit vitam. Apud S. Cyprianum, lib. 11

contra Judwos, legitur, Non habet vitam; in textu Græco tamen, Οὐχ όζετας την ζοήν, id est, ut in Vut gata editione : Non videbit ritum.

e Et ex tota anima tua. Luc. x. Hæc non sunt in textu Græco Basilii, sed ex toto corde tuo, ex tota mente tua, xxi ex odns the laxios gov, id est, ex tota fortitudine tua. Sed ex locis Lucæ, Matthæi et Deuteronomii vi, unam confecit sententiam, citans ex memoria, non ex codice.

etiam inter gentiles observari solet, sicut Dominus in Evangelio dicit : Si diligitis eos qui vos diligunt, guæ vobis est gratia? quia et peccatores et gentiles diligentes se diligunt (Luc. v1). Si autem in aliquo vel lædit nos vel adversetur quis, hunc non solum propter mandatum, sed et propter boc ipsum quod plus nobis præstat in quo lædit, diligere delicinus. Si quidem credimus Domino dicenti: Beati estis, cum exprobrabunt vos, el persequentur, el dicent amne malum adversum vos mentientes propter me : gaudete et exsultate, quia mercas vestra magna est in colis (Matth. v).

§ IV. — Item (cap. 40).

Interrog. d Quomodo intelligitur quis si zelo Dei moveatur adversus fratrem, aut a propria iracundia? - Resp. Si ad omne peccatum fratris, patitur illud quod scriptum est : Consumpsit me zelus domus tuæ, quoniam obliti sunt verborum tuorum inimici. Manifestus est enim in hoc Dei zelus. Verumtamen etiam in his oportet f prudepter omnia dispensari. Si ergo hunc affectum etiam antea non habuit in animo suo, motus suos sciat magis ex passione quam ex Deo descendere, et in nullo posse officium pietatis implere.

d Quomodo intelligitur. Habetur apud S. Basilium, interrog. 165 Regul. brev., et apud Rusinum. cap. 45. Nullus autem titulus erat in codice, sed reposui, juxta rationem quam anctor Concordiæ persequitur, in serie capitulorum S. Basilii.

· Consumpsit me zelus domus tuc. Aliter in tex.u Greco, eximite us o trios cou, id est, labescere me fecit zelus meus. Psal. cxviii. Sed Rufinus initium hujus versiculi sumpsit ex psalmo LxvIII. Quoniam zelus domus tua comedit me.

1 Prudenter dispensari. Ita etiam apud Rufinum; sed in textu Græco additur, πρός οίκοδομών πίστεως,

id est, cad ædificationem fidei. >

# S. BENEDICTI ANIANENSIS EPISTOLÆ,

EPISTOLA PRIMA.,

AD MONACHOS ANIANENSES. Scripta in extremis.

[Mabill., Act. ord. S. Bened., sæc. IV, pag. 216.] Summæ in Domino beatitudinis ac felicitatis Georgio monasterii Aniani abbati, et cunctis filiis ac fratribus nostris bene et vigilanter sub norma Patris degentibus Benedicti, ultimus omnium abbatum Benedictus optat jam in extremis positus salutem.

Super omnibus igitur quæ meum ardent animum, et præ cunctis curam inquirunt rebus, hoc est quod de vestro maxime sollicitor vitæ regularis ordine. Nempe pequaquam ullo modo ignoro vos nobiliter desudare, et nostri fidelissime fore memores, neque ullo indigere adhortationis verbo. Verumtamen in ultimis constitutus, ignorans utrum jam vos videre queam, urgenti erga vos charitate animum, non-

nulla tam per fideles verba amicos quamque per epistolas curavi dirigere. Denique ipsi nostis'qualiter totis quantum valui nisibus, quandiu potui, et vitæ et exhortationis exempla monstravi sollicitus vobis. Nunc, fili mi [Al., Filium Dei], precor, et per ipsum testor Deum, ut unanimes in charitatis nexu idem sitis sapientes, neque ullos, quos vel mecum adduxi, vel alicubi propter aliquod exemplum aut pro aliqua re misi, quasi habeatis extraneos : sed quicunque ad vos iterum ex illis reverti voluerit, et regulariter vobiscum versari, pie benigniterque velut fratres recipite, ut decet. Deo enim gratias, non deerit vobis corporale subsiJium. Omnibus autem generaliter, maxime vero illis quos nobis in amicitia junctos nostis, diligentissimum semper attendite affectum, et ut potestis, aliis pauperioribus quæ supersunt vobis necessaria monasteriis ministrate. Abbati quoque Modario de monasterio sancti Tiberii auxilium, in quibus indiguerit, A seu benevolentia, qua semper modo, in quantum serte; et de his et de aliis, veluti in vita nostra, magis autem post mortem agite meam. Sicut ergo multa monasteria dudum vitiata jam aliquid emendationis a nobis accepisse videntur largiente Deo, ita omnimodis nunc cavete, ne (quod absit te posco, misericors Domine) sinistram viam. . . . scilicet queant ullo tempore tenere. Monasterio vero Indæ velut fratribus estote juncti unicis. Helisacar quoque, qui præ omnibus super terram omni tempore vobis exstitit amicus fidelissimus canonicorum, et fratres ipsos in eo habetote semper loco, et ad eum semper sit refugium vestrum. Sed vobis ita nunc suggero, quia ignoro utrum in præsenti vos videam sæculo. Jam septimo Idus Februarii acerbissimo, dante misericordia Christi... tactus R verbere, nihil aliud quam ultimum celeri (sic) exspecto diem vocationis.

#### EPISTOLA II.

AD NIBRIDIUM ARCHIEPISCOPUM. [Hug. Menard., Conc. Regul.]

Venerabili in Christo Patri a Nibridio archiepiscopo Benedictus ultimus omnium abbatum abbas sempiternæ felicitatis salutem opto.

- b Eia, vir Dei, parcat modo charitas, ac dilectio,
- Nibridio archiepiscopo. Narbonensi. Fuit enim illis temporibus Nibridius archiepiscopus Narbonensis. Forte idem est cum Nibridio eremita, de quo supra agitur in Vita S. Benedicti Anianensis. Illius mentio fit in concil. Arelatensi sexto sub Carolo Magno. c Igitur cum bæc attentius agerentur, ve- c nerabiles missi gloriosissimi ac pitssimi domini nostri Joannes Arelatensis ecclesiæ archiepiscopus, necnon et Nibridius Narbonensis sedis archiepiscopus steterunt in medio concilii. In Hispaniam pro-

potes, sive per temetipsum, seu familiares et amicos, [e necnon] per omnia monasteria, quocunque potueris transmittere, ut orationes tam in psalmis quam in missis pro me ad Dominum fundere non cessent, quia modo valde mihi necessarium est. Scito, Pater dilecte, quia jam'in extremis pugno, ad finem curro, jam anima a corpore separatur, et in hac luce oculis corporeis te minime videre spero. Ille qui potest facere de immundo mundum, de peccatore justum, de impio justum, faciat nos pariter regno perfrui sempiterno, ibique cum omnibus sanctis cantare canticum novum. Supplico, charissime Pater, ut sicut d mercedem habuisti semper de fratribus, qui degunt in monasterio Aniano, ita semper, dum anima a corpore egredietur, melius ac melius habeatis in vestra sancia dilectione. Omnes illis in partibus amicos, familiares, et propinquos commendo. • In monasterio quoque nostro totis nisibus, sic credo, facietis arguendo, obsecrando, increpando, ut libera voce cum Psalmista aliquando dicere valeatis: Justitiam tuam non abscondi in corde meo: veritatem tuam et salutare tuum dixi. Jam omnia in charitate et discretione agite; vosque Trinitas sancta custodiat, et præmia largiatur æterna. Amen.

fectus est ad convellendam hæresim Felicianam, ut videre est in epistola Alcuini ad illum, et alios, ubi male legitur, Nefridio.

- b Eia, vir Dei, etc. Hac epistola S. Benedictus obitum sibi imminentem commendat, suosque amicos et monachos Anianenses.
  - Necnon. Redundat.
  - Mercedem. 1d est, curam.
  - In monasterio quoque nostro. Aniano.

# BENEDICTI ANIANENSIS OPUSCULA.

I.

Testimoniorum nubecula de incarnatione Domini, sancta et individua Trinitate et iteratione baptismatis devitanda pernicie.

(Baluz. Miscellanea sacra, tom. II, pag. 85.)

Benedictus filio Guarnario salutem.

Nubem hanc testimoniorum catholicæ fidei direxi tihi, quoadusque Domino favente redeam, tuæ memoriæ commendandam ne otio torpeas, sed magis magisque provectu orthodoxi dogmatis fulciaris, quo tibi et aliis mente ac spiritu sufficiens esse possis; quatenus de indicis sagaciter strenuus, juxta testimonium Joannis evangelistæ testis existens idoneus, refellendo scilicet detestandam Felicianam hæresem nuperrime redivivam, inquiens ita: Hæc autem scripta sunt ut credatis quia Jesus est Christus, Filius Dei, et ut credentes vitam hubeatis in nomine ejus. Quid ad hæc dicitis, insani, quia garritis Jesum Christum Filium non esse Dei, dum iste evangelista dilectus et a Deo electus dixerit hanc sibi esse occasionem scribendi hoc Evangelium ut crederent quia Jesus est Christus, Filius Dei; ille, inquam, qui ab angelo nuntiatus est, et nomen illi impositum est Jesus, dum venit ad virginem dicens : Paries filium, et vocabis nomen ejus Jesum. Hic utique Jesus, qui natus est ex virgine Maria, Filius est Dei, sicut testatur iste evangelista, ut et omnes in hac side vitam possint babere sempiternam in nomine ejus. Quid de vobis æstimandum est qui eum non creditis Filium esse Dei verum, sed adoptivum, nisi forte ut nunquam habeatis vitam æternam? Dicunt itaque assumptionem et adoptionem unum esse, et Jesum Christum, secundum quod homo est, propter assumptionem humanitatis neceșsario adoptivum esse, non intelligentes quanta est hæc absurditas quæ sequitur eos. Nam si adoptivus est propter assumptionem, igitur Filii persona adoptiva est, quia Filius assumpsit hominem; et est tunc nepos Deo Patri: quod quam impium sit candi nævo in potiori nube testimoniorum, quam penes me habeo, plenius, cum venero, imo abundantissime lectitabis. Interdum et semper doceto Jesum esse Christum Filium Dei verum in utraque natura. Quia sicut Filius Dei vere est filius hominis, ita tilius hominis vere est Filius Dei. Errare autem hæreticos hæc maxime causa facit, dum aut ignorant aut nolunt advertere in Domino Jesu Christe, sicut unam personam, ita esse duas substantias, Deum ex Deo Patre, et hominem ex homine matre, et quæ de se ipse Dominus secundum dispensationem earnis assumptie loquitur deputant divinitati; ut est illud : Pater major me est; et illud : Jesus fatigatus ex itinere; vel illud : Flevit Lazarum; vel chre ostendit quod Deus ex duabus naturis est, advertere illud Apostoli, Deus erat in Christo mundum reconcilians sibi; vel illud Evangelii, Verbum caro factum est et habitavit in nobis, non dubitarent, ut superius dictum est, consiteri in una persona duas esse substantias, et ubi audiunt, Pater major me est, secundum humanitatem acciperent; ubi vero audiunt, Ego et Pater unum sumus, secundum divinitatem dictum non dubitarent, sicut ex ejus operationibus datur intelligi.

Secundum hominem enim esurivit, ut veram carnem ostenderet. Secundum autem Deum de quinque panibus quinque millia hominum saturavit, ut se Deum virtutibus approbaret. Secundum hominem sitivit, sed secundum Deum Samaritanam viva aqua C refecit. Secundum hominem navem ascendit, sed secundum Deum siccis pedibus super mare ambulavit. Secundum hominem in navi dormivit, sed secundum Deum ventis et fluctibus imperavit. Secundum hominem in cruce pependit, sed secundum Deum paradisum latroni donavit. Secundum hominem passus mortem gustavit, secundum vero Deum semetipsum a mortuis suscitavit. Si bæc et similia vellent sapienter discernere, et unicuique substantiæ quod suum est deputarent, facile poterant rectæ sidei cursum tenere, et non pro ejus benesiciis, quæ pro nobis redimendis in forma servi suscepit vel passus est, divinitati ejus contumelias irrogarent, et ubicunque legunt in Scripturis secundum humanitatem aliquid quod minus loquatur divinitas, sed pro D dispensatione carnis assumptæ hoc protestetur humanitas, naturæ unicuique propria recognoscerent, et divinitatis æquitatem derogare desisterent. Nam nos, sicut eum Deum legimus, ita nec majorem nec minorem Deum usquam legimus, nec credere religiosa mente debemus. Sed ad hæc Arianus persistit et dicit : Fieri non potest ut non Filius minor Patre credatur. Apud homines ideo minorem filium generat pater quia et ipse minor est generatus a patre. Ideirco crescente silio pater senescit, et moriendo patre filius succedere comprobatur, et melior ac potentior patre nonnunquam efficitur. Apud Deum vero non ita est : quia ubi crescere vel senescere

nullus æstimo fidelium ignorat; quod etiam abdi- A divinitas non habet, hoc est dignum ut filium dilectio habeat æqualem, quia non potest (pati) plenitudo minorem. Ideoque perfectus perfectum generat, omnipotens omnipotentem, plenus plenum. Et quia ætatis incrementum non habuit, minorem generare non potuit. Sed omnino qualis est Pater, talem et Filium esse cognosce, sicut ipse dicit : Qui me videt, ridet et Patrem; et alibi: Qui non honorificat Filium, non honorificat Patrem, qui misit illum. Sed forte, quia audis missum, ideo putas minorem? Rogo te, Deam credis esse Filium, an non? Sine dubio responsurus es, Deum. Quia etsi tu negare volueris, sanctis Scripturis convinceris, dicente Apostolo : Ex quibus Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in sæcula; et Joannes in Epistola sua: alia hujusmodi quæ leguntur. Quod si vellent, pul- B Ut simus, inquit, in vero Filio ejus, qui est rerus Deus et vita æterna; et Thomas: Deus meus, inquit, et Dominus meus; et Melchisedech summus sacerdos : Benedictus, inquit, Abraham Deo excelso, qui creavit cœlum et terram. Vides quia non solum Deus, sed Deus excelsus, Melchisedech vocibus comprobatur. Testis est et Osee propheta dicens : Firmans cœlum et creans terram, ego Dominus Deus tuus, cujus manus creaverunt omnem militiam coli. Si ergo Deus est Filius, imo quia Deus est, quia per ipsum facta sunt omnia, et non solum non minor sed excelsus Deus, interrogo te utrum Deus ubique sit, an forte localiter, cum impium sit negare quod ubique sit Deus. Et si ubique est, quæso te, ubi missus est? Sed missionem Filii incarnationem ejus intellige, ipso Apostolo exponente: Misit, inquit, Deus Filium suum factum ex muliere, factum sub lege. Denique de ipso legimus in Propheta: Coelum et terram ego impleo, dicit Dominus; et evangclista: De plenitudine, inquit, ejus nos omnes accepimus. Et si omnia ipse implet, ubi missus est cujus majestate plena sunt omnia? Sed adhue forte dicis, sicut habet carnalis intellectus, inter gignentem patrem et genitum filium non potuisse fieri nisi ut aliquod fuisset spatium: spatium horæ faciunt, horæ tempus designant, ac sic si tempus anteponis filio, non omnia per ipsum facta fateris. Et ubi est illud: Omnia per ipsum sacta sunt. Certe secundum tuam propositionem respondeo, qui dicis fuisse Patrem aliquando sine Filio. Utique legimus pariter in Apostolo, Christum Dei virtutem et Dei sapientiam. Et ipse de se Dominus loquitur : Ego sum via, veritas et vita. Si ergo fuit Pater sine Filio, sicut tu dicis, fuit sine virtute, fuit sine sapientia, fuit sine vita, fuit sine veritate. Sed quia sine his nunquam fuisse Pater credendus est, hoc convenit saluti tuæ ut juxta fidem catholicam consempiternum Patri et æqualem Filium satearis, quia et virtus ejus legitur sempiterna, dicente Apostolo: Sempiterna quoque vistus ejus et divinitas. Similiter et de veritate ejus, dicente Psalmista: Et veritas Domini manet in aternum. Solent etiam istam velut quæstionis calumniam generare. In tantum, inquiunt, major est Pater ut priori semper nominetur loco. Etiamsi priori semper loco nominaretur, valde videbatur esse con- A Judæi, quia non solum solvebat sabbatum, sed etiam veniens; quia ex ipso est Filius, non ille ex Filio. Tamen ut æqualitatem agnoscas, audi in Scripturis, ubi etiam prior Filius nominatur. Joannes evangelista ait: In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. In Verbo itaque Filium indicavit. Et Apostolus ad Ephesios: An nescitis quia omnis fornicator aut immundus non habet hæreditatem in regno Christi et Dei? Ecce et hic priori loco Filius nominatur. Et ad Galatas Paulus apostolus: Non ab hominibus, neque per hominem, sed per Jesum Christum et Deum Patrem. Et ad Thessalonicenses: Ipse autem Dominus Jesus Christus et Deus Pater, quia dilexit nos. Ad Corinthios: Secundum gratiam Domini nostri Jesu Christi, et charitas Dei Patris, et commu- B nicatio sancti Spiritus cum omnibus vobis. Et ipse Dominus dicit: Ego et Pater unum sumus. Non dixit, Pater et ego. Et alibi : Qui me videt, videt et Patrem. Et iterum : Qui non honorificat Filium, non honorificat Patrem, qui misit illum. Ecce quoties priori loco Filius nominatur. Sed quia in Patre et Filio æqualitas est, nullum præjudicium necante nec postea nominatus alteri poterit exhibere; quia nulla est diversitas ubi est a qualis in utroque divinitas. Sed ideo sic legimus quia humana locutio alıter se non valet expedire nisi ut cum unum dixerit, sic alterum dicat. Ecce ut agnoscant quia ibi nihil majus minusve est, cesset quæstio de Patre anterius nominato: quia ubi una est substantia, una deitas, et incorporalis immensitas, nulla est disparilitas vel diversitas æstimanda. Ubi enim unus Deus creditur, ibi minor et major excluditur. Nescit enim numerum unitas, gradum non admittit æqualitas, sicut scriptum est: Non ascendes per gradus ad altare meum. Et ideo auserat contentionem et teneat cum catholica inseparabilem Trinitatem sine permixtione conjunctam, sine separatione distinctam; quia Pater et Filius et Spiritus sanctus Deus verus, plenus, et unus est. Ipsa enim per se ratio docet quia unus nec posteriorem recipit nec priorem, comparationem vel separationem nescit habere qui solus est, minor non potest esse qui plenus est : quia perfectioni nec addi quidquam nec minui post. Credantur ergo tres personæ, sed non tres substantiæ, tres proprietates, sed non tres n idem Apostolus protestatur de Christo Jesu, in quo potestates. Ita una sine principio sempiternitas, sicut una sine fine majestas. Sine auctore Pater, sine tempore Filius, sine majore Spiritus sanctus. Nos enim catholici Dominum Deum nostrum Jesum Christum et minorem dicimus Patri et æqualem; minorem propter humanitatem assumtam, quia, cum in forma Dei esset, formam servi induere dignatus est. Æqualem vero dicimus propter deitatis sempiternitatem, qua ex Patre parte existens Filius consempiternus est Patri. Quare ergo nobiscum non confitentur æqualem, cum nos illis non negemus minorem? præsertim cum utrumque utrique in Scripturis sanctis legimus, dicente evangelista: Propterea, inquit, quærebant eum interficere

PATROL. CIII.

patrem suum dicebat Deum, æqualem se faciens Deo. Ecce impietas Judæorum dicit æqualem, et non veretur dicere Christianus minorem? Et alibi idem Evangelista ait: Qui non honorificat Filium, non honorificat Patrem, qui misit illum. Æqualis enim bonor nonnisi æqualibus exhibetur. Et alio loco idem dicit: Sicut Pater suscitat mortuos et vivificat, ita et Filius quos vult vivificat. Audi dicentem quos vult, et æqualem eum Patri ac suæ potestatis esse cognosce. Et non dicas eum minorem, quia nusquam in Scripturis sanctis id reperies, sed sicut ipse Philippo dicit : Qui me videt, videt et Patrem, et omnia quæ Pater facit. Vel illud : Deus erat Verbum. Et Apostolus, ut memoravimus: Qui est, inquit, super omnia Deus benedictus in sacula. Non potest minor credi qui est super omnia Deus benedictus in sæcula. Et alibi Apostolus: Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo. Quare hoc? Quia nemo rapit nisi quod non habet. Ille ergo qui habebat æqualitatem, non est arbitratus rapinam; sed quam rebellis angelus assumere voluit per rapinam, Christus possidet per naturam. Quia vero est verus Deus audi beatum Joannem dicentem in Epistola sua: Et simus, inquit, in vero Filio ejus Jesu Christo. Hic est verus Deus et vita æterna. Audis verum Deum, et præsumis dicere minorem, et non consiteris æqualem. Dicit etiam beatus apostolus ad Titum: Exspectantes beatam spem et adventum gloriæ magni Dei. Nescio qua fronte minor esse dicatur quem magnum Deum Apostolus profitetur. Hoc etiam perfidus error dicere solet, quod ubi in Scripturis legimus aut solum Deum aut solum altissimum aut solum sapientem, hoc non de Trinitate dici, sed de solo Patre accipi debeat : quod quam absurdum sit ita sentire de hoc uno testimonio convincatur. Dicit enim Apostolus: Cognito soli sapienti Deo. Non intelligunt quia non dixit soli sapienti Patri, sed soli sapienti Deo, quæ est Trinitas. Nam dum soli Patri hoc deputant, Filium insipientem blasphemant. Et quomodo eum Apostolus sapientiam Dei esse dicit si solus Pater est sapiens. cum nullus sapiens possit esse nisi per sapientiam suam? Et ubi est illud quod ad Colossenses sunt omnes, inquit, thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi? Unde agnoscant quam stultum sit quod proponunt. Et ubicunque aliquid similiter legunt, non uni personæ deputant, sed beatæ Trinitati. quæ sola summus Deus et verus est. Nam et de Spiritu sancto sic dicit Apostolus: Alii quidem datur sermo sapientiæ, alii autem sermo scientiæ, secundum eumdem Spiritum. Si ergo per Spiritum sanctum, sicut verum est, et sapientiæ et scientiæ sermo donatur, quomodo solius Patris personæ hoc potest ascribi quod solus sit sapiens, nisi, ut dictum est, æque vere Trinitati ista conveniant? Solent etiam dicere: Ideo minor est Filius quia visibilis, Pater autem invisibilis. Non intelligunt quia nec Filius in subcandi nævo in potiori nube testimoniorum, quam penes me habeo, plenius, cum venero, imo abundantissime lectitabis. Interdum et semper doceto Jesum esse Christum Filium Dei verum in utraque natura. Quia sicut Filius Dei vere est filius hominis, ita filius hominis vere est Filius Dei. Errare autem hæreticos hæc maxime causa facit, dum aut ignorant aut nolunt advertere in Domino Jesu Christe, sicut unam personam, ita esse duas substantias, Deum ex Deo Patre, et hominem ex homine matre, et quæ de se ipse Dominus secundum dispensationem earnis assumptre loquitur deputant divinitati; ut est illud : Pater major me est; et illud : Jesus fatigatus ex itinere; vel illud : Flevit Lazarum; vel alia hujusmodi quæ leguntur. Quod si vellent, pul- B chre ostendit quod Deus ex duabus naturis est, advertere illud Apostoli, Deus erat in Christo mundum reconcilians sibi; vel illud Evangelii, Verbum caro factum est et habitavit in nobis, non dubitarent, ut superius dictum est, consiteri in una persona duas esse substantias, et ubi audiunt, Pater major me est, secundum humanitatem acciperent; ubi vero audiunt, Ego et Pater unum sumus, secundum divinitatem dictum non dubitarent, sicut ex ejus operationibus datur intelligi.

Secundum hominem enim esurivit, ut veram carnem ostenderet. Secundum autem Deum de quinque panibus quinque millia hominum saturavit, ut se Deum virtutibus approbaret. Secundum hominem sitivit, sed secundum Deum Samaritanam viva aqua C refecit. Secundum hominem navem ascendit, sed secundum Deum siccis pedibus super mare ambulavit. Secundum hominem in navi dormivit, sed secundum Deum ventis et fluctibus imperavit. Secundum hominem in cruce pependit, sed secundum Deum paradisum latroni donavit. Secundum hominem passus mortem gustavit, secundum vero Deum semetipsum a mortuis suscitavit. Si hæc et similia vellent sapienter discernere, et unicuique substantiæ quod suum est deputarent, facile poterant rectæ fidei cursum tenere, et non pro ejus beneficiis, quæ pro nobis redimendis in forma servi suscepit vel passus est, divinitati ejus contumelias irrogarent, et ubicunque legunt in Scripturis secundum humanitatem aliquid quod minus loquatur divinitas, sed pro D dispensatione carnis assumptæ hoc protestetur humanitas, naturæ unicuique propria recognoscerent, et divinitatis æquitatem derogare desisterent. Nam nos, sicut eum Deum legimus, ita nec majorem nec minorem Deum usquam legimus, nec credere religiosa mente debemus. Sed ad hæc Arianus persistit et dicit : Fieri non potest ut non Filius minor Patre eredatur. Apud homines ideo minorem filium generat pater quia et ipse minor est generatus a patre. Ideirco crescente filio pater senescit, et moriendo patre filius succedere comprobatur, et melior ac potentior patre nonnunquam efficitur. Apud Deum vero non ita est: quia ubi crescere vel senescere

nullus æstimo sidelium ignorat; quod etiam abdi- A divinitas non habet, hoc est dignum ut filium dilectio habeat æqualem, quia non potest (pati) plenitudo minorem. Ideoque perfectus perfectum generat, omnipotens omnipotentem, plenus plenum. Et quia ætatis incrementum non habuit, minorem generare non potuit. Sed omnino qualis est Pater, talem et Filium esse cognosce, sicut ipse dicit: Qui me videt, ridet et Patrem; et alibi: Qui non honorificat Filium, non honorificat Patrem, qui misit illum. Sed forte, quia audis missum, ideo putas minorem? Rogo te, Deam credis esse Filium, an non? Sine dubio responsurus es, Deum. Quia etsi tu negare volueria, sanctis Scripturis convinceris, dicente Apostolo : Ex quibus Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in sæcula; et Joannes in Epistola sua: Ut simus, inquit, in vero Filio ejus, qui est rerus Deus et vita æterna; et Thomas: Deus meus, inquit, et Dominus meus; et Melchisedech summus sacerdos : Benedictus, inquit, Abraham Deo excelso, qui creavit cælum et terram. Vides quia non solum Deus, sed Deus excelsus, Melchisedech vocibus comprobatur. Testis est et Osee propheta dicens : Firmans colum et creans terram, ego Dominus Deus tuus, cujus manus creaverunt omnem militiam cæii. Si ergo Deus est Filius, imo quia Deus est, quia per ipsum facta sunt omnia, et non solum non minor sed excelsus Deus, interrogo te utrum Deus ubique sit, an forte localiter, cum impium sit negare quod ubique sit Deus. Et si ubique est, quæso te, ubi missus est? Sed missionem Filii incarnationem ejus intellige, ipso Apostolo exponente: Misit, inquit, Deus Filium suum factum ex muliere, factum sub lege. Denique de ipso legimus in Propheta: Cœlum et terram ego impleo, dicit Dominus; et evangelista: De plenitudine, inquit, ejus nos omnes accepimus. Et si omnia ipse implet, ubi missus est eujus majestate plena sunt omnia? Sed adhuc forte dicis, sicut habet carnalis intellectus, inter gignentem patrem et genitum filium non potuisse fieri nisi ut aliquod fuisset spatium: spatium horæ faciunt, horæ tempus designant, ac sic si tempus anteponis filio, non omnia per ipsum facta fateris. Et ubi est illud: Omnia per ipsum facta sunt. Certe secundum tuam propositionem respondeo, qui dicis fuisse Patrem aliquando sine Filio. Utique legimus pariter in Apostolo, Christum Dei virtutem et Dei sapientiam. Et ipse de se Dominus loquitur : Ego sum via, veritas et vita. Si ergo fuit Pater sine Filio, sicut tu dicis, fuit sine virtute, fuit sine sapientia, fuit sine vita, fuit sine veritate. Sed quia sine his nunquam suisse Pater credendus est, hoc convenit saluti tuæ ut juxta fidem catholicam consempiternum Patri et æqualem Filium fatearis, quia et virtus ejus legitur sempiterna, dicente Apostolo: Sempiterna quoque vistus ejus et divinitas. Similiter et de veritate ejus, dicente Psalmista: Et veritas Domini manet in æternum. Solent etiam istam velut quæstionis calumniam generare. In tantum, inquiunt, major est Pater ut priori semper nominetur loco. Etiamsi priori semper loco nominaretur, valde videbatur esse con- A Judæi, quia non solum solvebat sabbatum, sed etiam veniens; quia ex ipso est Filius, non ille ex Filio. Tamen ut æqualitatem agnoscas, audi in Scripturis, ubi etiam prior Filius nominatur. Joannes evangelista ait : In principio erat Verbum, et Verbum erat apud Deum, et Deus erat Verbum. In Verbo itaque Filium indicavit. Et Apostolus ad Ephesios: An nescitis quia omnis fornicator aut immundus non habet hæreditatem in regno Christi et Dei? Ecce et hic priori loco Filius nominatur. Et ad Galatas Paulus apostolus: Non ab hominibus, neque per hominem, sed per Jesum Christum et Deum Patrem. Et ad Thessalonicenses : Ipse autem Dominus Jesus Christus et Deus Pater, quia dilexit nos. Ad Corinthios: Secundum gratiam Domini nostri Jesu Christi, et charitas Dei Patris, et commu- B nicatio sancti Spiritus cum omnibus vobis. Et ipse Dominus dicit: Ego et Pater unum sumus. Non dixit, Pater et ego. Et alibi : Qui me videt, videt et Patrem. Et iterum : Qui non honorificat Filium, non honorificat Patrem, qui misit illum. Ecce quoties priori loco Filius nominatur. Sed quia in Patre et Filio æqualitas est, nullum præjudicium necante nec postea nominatus alteri poterit exhibere; quia nulla est diversitas ubi estæqualis in utroque divinitas. Sedideo sic legimus quia humana locutio aliter se non valet expedire nisi ut cum unum dixerit, sic alterum dicat. Ecce ut agnoscant quia ibi nihil majus minusve est, cesset quæstio de Patre anterius nominato: quia ubi una est substantia, una deitas, et incorporalis immensitas, nulla est disparilitas vel diversitas æstimanda. Ubi enim unus Deus creditur, ibi minor et major excluditur. Nescit enim numerum unitas, gradum non admittit æqualitas, sicut scriptum est: Non ascendes per gradus ad altare meum. Et ideo auserat contentionem et teneat cum catholica inseparabilem Trinitatem sine permixtione conjunctam, sine separatione distinctam; quia Pater et Filius et Spiritus sanctus Deus verus, plenus, et unus est. Ipsa enim per se ratio docet quia unus nec posteriorem recipit nec priorem, comparationem vel separationem nescit habere qui solus est, minor non potest esse qui plenus est : quia perfectioni nec addi quidquam nec minui post. Credantur ergo tres personæ, sed non tres substantiæ, tres proprietates, sed non tres D idem Apostolus protestatur de Christo Jesu , in quo potestates. Ita una sine principio sempiternitas, sicut una sine fine majestas. Sine auctore Pater, sine tempore Filius, sine majore Spiritus sanctus. Nos enim catholici Dominum Deum nostrum Jesum Christum et minorem dicimus Patri et æqualem; minorem propter humanitatem assumtam, quia, cum in forma Dei esset, formam servi induere dignatus est. Æqualem vero dicimus propter deitatis sempiternitatem, qua ex Patre parte existens Filius consempiternus est Patri. Quare ergo nobiscum non confitentur æqualem, cum nos illis non negemus minorem? præsertim cum utrumque utrique in Scripturis sanctis legimus, dicente evangelista: Propterea, inquit, quærebant eum interficere

patrem suum dicebat Deum, æqualem se faciens Deo. Ecce impietas Judæorum dicit æqualem, et non veretur dicere Christianus minorem? Et alibi idem Evangelista ait: Qui non honorificat Filium, non honorificat Patrem, qui misit illum. Æqualis enim honor nonnisi æqualibus exhibetur. Et alio loco idem dicit: Sicut Pater suscitat mortuos et vivificat, ita et Filius quos vult vivificat. Audi dicentem quos vult, et æqualem eum Patri ac suæ potestatis esse cognosce. Et non dicas eum minorem, quia nusquam in Scripturis sanctis id reperies, sed sicut ipse Philippo dicit : Qui me videt, videt et Patrem, et omnia quæ Pater facit. Vel illud : Deus erat Verbum. Et Apostolus, ut memoravimus: Qui est, inquit, super omnia Deus benedictus in sacula. Non potest minor credi qui est super omnia Deus benedictus in sæcula. Et alibi Apostolus: Qui cum in forma Dei esset, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo. Quare hoc? Quia nemo rapit nisi quod non habet. Ille ergo qui habebat æqualitatem, non est arbitratus rapinam; sed quam rebellis angelus assumere voluit per rapinam, Christus possidet per naturam. Quia vero est verus Deus audi beatum Joannem dicentem in Epistola sua: Et simus, inquit, in vero Filio ejus Jesu Christo. Hic est verus Deus et vita æterna. Audis verum Deum, et præsumis dicere minorem, et non consiteris æqualem. Dicit etiam beatus apostolus ad Titum: Exspectantes beatam spem et adventum gloriæ magni Dei. Nescio qua fronte minor esse dicatur quem magnum Deum Apostolus profitetur. Hoc etiam perfidus error dicere solet, quod ubi in Scripturis legimus aut solum Deum aut solum altissimum aut solum sapientem, hoc non de Trinitate dici, sed de solo Patre accipi debeat : quod quam absurdum sit ita sentire de hoc uno testimonio convincatur. Dicit enim Apostolus: Cognito soli sapienti Deo. Non intelligunt quia non dixit soli sapienti Patri, sed soli sapienti Deo, quæ est Trinitas. Nam dum soli Patri hoc deputant, Filium insipientem blasphemant. Et quomodo eum Apostolus sapientiam Dei esse dicit si solus Pater est sapiens. cum nullus sapiens possit esse nisi per sapientiam suam? Et ubi est illud quod ad Colossenses sunt omnes, inquit, thesauri sapientiæ et scientiæ absconditi? Unde agnoscant quam stultum sit quod proponunt. Et ubicunque aliquid similiter legunt, non uni personæ deputant, sed beatæ Trinitati, quæ sola summus Deus et verus est. Nam et de Spiritu sancto sic dicit Apostolus: Alii quidem datur sermo sapientiæ, alii autem sermo scientiæ, secundum eumdem Spiritum. Si ergo per Spiritum sanctum, sicut verum est, et sapientiæ et scientiæ sermo donatur, quomodo solius Patris personæ hoc potest ascribi quod solus sit sapiens, nisi, ut dictum est, æque vere Trinitati ista conveniant? Solent etiam dicere: Ideo minor est Filius quia visibilis, Pater autem invisibilis. Non intelligunt quia nec Filius in subhomine, qui et Christus dicitur. Nam Filius Dei, id est. Verbum quod erat in principio Deus apud Deum, per quem facta sunt omnia, videri in sua substanția non potest, sicut nec Pater în substantia sua. Interrogo autem sine sui injuria illum ipsum qui dicit quod visus sit Filius Dei, utrum animam suam visibilem an invisibilem fateatur, et cum dixerit invisibilem, sicut et verum est, dicatur ei : Si creatura, id est anima tua, invisibilis est, creator utique Deus, creator universitatis, quomodo potuit esse visibilis? Sed ideo induit carnem, quæ videri potuit, quia deitas ab homine videri non potest. Hac carne major est Pater et æqualis Verbo, major carne, æqualis ei per quem secit nos, major eo qui factus multa testimonia superius posita evidenter perdoceant, tamen adhuc pauca credidi subjungenda. In Genesi scriptum est: Creavit Deus hominem ad imaginem suam. Ecce hic Deum agnosce, quia et hominem ipse creavit. Et Isaias dicit de Joanne præcursore Domini: Rectas facite semitas Dei nostri. Cujus Dei nisi utique Filii, quem in carne venisse non dubitamus? Et paulo post : Confortate manus dissolutas, et genua debilium roborate. Dicite, pusillanimes: Ecce Deus vester in fortitudine veniet, et salvabit vos, et tunc aperientur oculi cæcorum: quod utique în adventu Christi completum esse cognoscimus. Psalmista etiam dicit : Omnes gentes quascunque secisti venient et adorabunt coram te, Domine, solus. Non puto aliquem esse tam impium qui neget Pflium Dei et mirabilia fecisse et universas gentes creasse, nisi forte Judæos. Et alibi Isaias, cum adventum Christi per virginem nuntiat, dicit inter cætera: Et vocabitur nomen ejus admirabilis, consiliarius, Deus fortis. Sed et beatus apostolus : Omnes enim nos manifestari oportet ante tribunal Christi. Et ut agnoscas Deum esse Christum, sic alibi dicit : Omnes stabimus ante tribunal Dei. Vivo ego, dicit Bominus, quia mili flectetur omne genu. Utique de Christo dicit, quem ad judicandum vivos et mortuos venturum esse credimus. Psalmista voces angelicarum faciens cum Christus ascendisset: Tollite, inquit, portas principes vestras, et elevamini portæ æternales, et introibit rex gloriæ. Illis quast interrogansibus quis esset iste rex gloriæ respondit : Dominus fortis et potens, Dominus virtutum, ipse est rex gloria. Et ne forte de Patre dictum putent, quomodo multa absurde intelligunt, audiant Apostolum huic versioulo consentientein: Si enim, inquit, cognorissent, nunquam Dominum gloriæ crucifixissent.

Cum tam præsentibus quam præteritis testimoniis, quæ de Seripturis sacris posita sunt, Deus esse Filius demonstretur, miror qua fronte eum aliqui minorem dicendo blasphemare non metuunt, cum nusquam omnino Deus minor esse legatur, nisi, ut dictum est, propter dispensationem carnis assumptre, in qua non solum ab angelis minoratus est,

stantia deitatis suæ sit visibilis, nisi in assumpto A sicut dicit Apostolus, Eum autem qui modicum quam angeli minoratus est vidimus Jesum propter passionem mortis, sed et matre sua junior invenitur, sicut jam diximus. Secundum hanc ergo regulam duas in Christo crede substantias. Deum verum et hominem verum. Secundum hominem morti subditur, sed secuadum Deum auctor vitæ esse cognoscitur, dicente beato Petro: Petistis virum homicidam donari robis. auctorem vero vitæ interfecistis. Secundum hominem: Tristis est anima mea usque ad mortem; sed secundum Deum: Potestatem habeo ponendi eam et iterum sumendi eam, et nemo eam tollit a me, sed ego eam pono a memetipso.

Hinc etiam occasionem calumniandi solent (accipere) quod Dominus in Evangelio dixerit: Non est propter nos. Nam quod Deus sit Filius, licet B potest Filius a se sacere quidquam nisi quod viderit Patrem sacientem. Quod carnatis sensus non intelligens ideo dictum ut se ex Patre esse ostenderet, putat Deum Patrem et Filium, quomodo inter homines fieri solet, velut ipse Pater artifex Filium suum artificium suum vult edocere, ut quod viderit Patrem operantem Filius specialiter imitetur. Quod quam absurdum sit de Deo Patre omnipotente ita credere, qui est incorporeus, invisibilis, inæstimabilis, et immensus, qui cordis oculos sanos habet evidenter potest agnoscere. Nam qui sic sentiunt, interrogandi sunt mundus iste quem cernimus a quo sit factus. Utique a Filio minime denegabunt, attestante evangelista et dicente: Omnia per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil. Dicant ergo ubi vidit Filius Patrem quoniam magnus es et faciens mirabilia, tu es Deus C ante facientem alium mundum, ut sic postmodum ille istum crearet, præsertim cum apud potentiam Dei voluisse creasse sit, sicut legimus : Ipse dixit, et facts sunt. Sed sublato cordis velamine bene facerent credere Finum in Patre et Patrem esse in Pilio. quia divinitas ubique tota et præsens tam Patris quam Filii, quam Spiritus sancti, sine se esse nusquam potest, sicut ipse dicit : Ego in Patre, et Pater in me; et cognoscerent quid sit videre Filii ut una est substantia, ita una voluntas, una potentia, una gloria, nibil ibi majus nibilque minus esse credentes. Si enim nos homines terrem quod facere volumus corpore animæ nostro ante meditationis insinuatione præmissa, sapientia exsequente, perficimus, et quodammodo consilium innatum in mente nostra, prius intus in corde agimus quod facere disponimus. quæ tamen absque ulla participatione sensuum indissociabiliter una mens efficit, quomodo non Deus Pater sapientiæ suæ cum Deo Filio, quæ est sapientia sua in se manente, quia ipse est, ut sæpe diximus, sapientia et virtus Patris, et in una voluntate cuncta et una operatione perficit, et ca hæc alia Pater facit, alia Filius? Sed eadem quæ Pater facit, ipse et Filius facit, sicut ipse testatur : Quæcunque, inquit, Pater facit, hæc eadem et Filius similiter facit. Sed ideo dixit : Non potest Filius a se facere quidquam nisi quod viderit Patrem facientem, ut nos cognoscamus et credamus quia ex Patre est Filius, et non ex semetipso vel aliunde, sed consempiter-

nus Patri, quia Pater in se est, semper perfectus A stantia deitatis suze mortalem esse fateantur. Quod si exstitit. Nec enim aliquando, quomodo Ariani blasphemantur, fuit sine Filio Pater. Ergo impersectus fuit. Ergo fuit sine Verbo, et sicut jam memoravimus, fuit sine sapientia, sine veritate, sine vita, sine justitia, sine virtute; quia istæ omnes species divinitatis secundum Scripturas Filius esse noscuntur. Sed quia sine his virtutibus Patrem unquam dici fuisse blasphemum est, hoc justum est, convenit ut consempiternum et coæqualem Patri Filium fatearis. Si enim Deus in cordibus nostris, cum loquitur miro modo, loquitur sine sono, putas quomodo potest loqui Filio suo, qui est Verbum ejus? Sic ergo cogita, quod incorporaliter locutus est Filio sicut et incorporaliter Pater genuit Filium. Nec enim sic docuit quasi indoctum genuerit; sed hoc est eum B docuisse quod est doctum et scientem genuisse, et hoc est Docuit me Pater, quod est Scientem genuit me Pater. Quomodo autem a se nihil potest facere Filius, de quo Propheta testatur et dicit : Deus autem in colo sursum, et in terra deorsum, omnia quæcunque voluit secit?

Sed forte dicturus es hoc de Patre dictum. Redi ad evangelistam dicentem de Filio quia omnia per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nihil. Qui etiam loquitur ad Moysen : Vade , inquit, dic filiis Israel, Deus patrum vestrorum misit me ad vos. Illo respondente et dicente: Dic mihi nomen tuum, nam non credent mihi; post hæc adjiciens Deus dixit ei: Vade, dic filiis Israel: Ego sum qui sum, et qui est misit me ad vos. Et ne de Patre dictum accipias, audi beatum apostolum huic loco consentientem et quodammodo ipsum testimonium exponentem ad Corinthios: Dei, inquit, Filius, qui prædicatus est vobis per me et Silvanum et Timotheum, non suit in illo Est et Non, sed Est in illo fuit. Quotquot enim promissiones Dei sunt, in illo Est. Audi populum cum Moyse concordantem, et tu noli a side catholica discordare. Nam si Ecclesiam catholicam interrogas de Patre quid sit, dicit: Deus. Si de Filio, dicit: Deus. Si de Spiritu sancto, dicit : Deus. Et tamen non dicit tres deos, ne gentibus comparetur, qui plures deos errore suo decepti confingunt, sed credit Scripturæ dicenti tam Novi quam Veteris Testamenti, quia Deus unus est, et unus major, alter n minor non est , ut Ariani dicunt. Ilnus dici non potest major: æqualitas unitatem includit. Quomodo autem tres et unum cred mus adverte. Unitatem facit æqualitas yirtutum, trinitatem proprietas personarum. Audite quomodo ipse intelligendam æqualitatem suam et Patris docuerit. Ego, inquit, et Pater unum sumus. Aliud est unum, aliud sumus. Nam cum dicit sumus, personas significat; cum dicit unum, substantiam divinitatis designat. Unum sumus, id est, justitia sumus eademque sapientia, virtus indivisa, par gloria. Quæ cum ita sint, contentio auferatur et fides integra teneatur.

Dicunt etiam : Ideo major est Pater quia et immortalis. Interrogandi sunt utrum Filium in subdixerint, quam contra rationem dicant omnis homo agnoscere potest qui etiam humanam animam immortalem esse non ambigit. Sed hoc eis dicendum, quod secundum carnem passus dicatur et mortuus; nam secundum divinitatem, qua semper exstitit et universa creavit, immortalis permaneat.

Dicunt etiam esse visibilem. Quod quam absurdum sit agnoscant qui hoc dicunt. Cum nec anima humana possit esse visibilis, quanto magis Deus in sua substantia? Sed ideo carnem assumpsit, quæ poterat videri, quia deitas corporeis oculis non poterat intueri. Hæc interim de æqualitate Patris ac Filii ad præsens dicta sufficiunt. Nam de æqualitate operum Trinitatis, id est, Patris et Filii et Spiritus sancti, paulo post, donante Domino, de Scripturis sanctis monstrabimus.

Nunc vero de sancti Spiritus dejtate pauca de multis testimoniis sunt ponenda; quem non solum minorem asserere, sed etiam beum omnino dicuntur hæretici denegare. Audiant pauca de deitate Spiritus sancti. In Genesi dicit sermo divinus : Spiritus Domini ferebatur super aquas, hoc est, eminentia potestatis, non inopia necessitatis. Et in Evangelio: Spiritus est Deus, et eos qui adorant eum, in spiritu et veritate oportet adorare. Et ne forte de Patre dictum intelligas, et non de Spiritu sancto, audi quod sequitur : Spiritus ubi vult spirat. Audi ubi vult, et suæ potestatis eum esse non dubites. Et Apostolus ad Corinthios dicit: Divisiones gratiarum sunt, idem autem spiritus. Et divisiones ministrationum sunt, idem autem Dominus. Et divisiones operationum sunt, idem autem Deus, qui operatur omnia in omnibus. Et ut cognoscas ipsum Spiritum nominatum Dominum et Deum, audi inferius quomodo conclusit: Alii quidem datur per Spiritum sermo sapientia, alii autem sermo scientiæ secundum eumdem Spiritum. Alteri fides in eodem Spiritu, et reliqua. Et sic conclusit : Hæc autem omnia operatur unus atque idem Spiritus, dividens singulis prout vult. Qui divina munera prout vult dispensat, legem superioris ignorat. Agnosce tandem quia qui prout vult dividit, nullis subditus esse probatur, sed suæ potestatis esse dignoscitur. De summa enim potestate descendit voluntas cui nulla contradicit auctoritas. Et ad Hebræos similiter dicit (de) Spiritus sancti distributionibus secundum suam voluntatem; et quis iste sit distributor ac divisor ad Romanos evidenter ostendit dicens : Unicuique sicut Deus divisit mensarans fidei; et ad Corinthios: Nescitis, inquit, quoniam templum Dei estis, et Spiritus Dei habitat in vobis, et reliqua. Et quis iste Deus sit cujus templum prohibet violari ait in sequentihus: Nescitis quia membra vestra templum est Spiritus sancti. Et quis esset iste Spiritus sanctus, cujus templum essemus, sic concludens demonstrat: Glorificate, inquit, et portate Deum in corpore vestro. Agnosce Spiritum sanctum evidenter Deum, et desine blasphemare. Et in Actibus Apostolorum beatus Petrus ad Ananiam, qui Deo

voverat oblationem, et postmodum exstitit indevo- A qua Moysi in deserto apparuit : de quo credimus tus, sic dicit: Quis compulit te mentiri Spiritui sancto? Non es mentitus hominibus, sed Deo. Ecce et hic eum evidentissime Deum esse beati Petri attestatio manifestat. Item ibi dixit Spiritus sanctus: Segregate mihi Paulum et Barnabam ad opus ad quod elegi eos. Et beatus Paulus inibi dixit: Attendite, inquit, vobis et universo gregi in quo vos Spiritus sanctus posuit apostolos regere Ecclesiam Dei quam acquisivit sanquine suo. Et quis esset iste qui apostolos segregat et mittit idem Paulus ad Corinthios declarat dicens: Et quosdam, inquit, posuit Deus in Ecclesia primum apostolos, secundum prophetas, tertio doctores, et reliqua. Ecce ubi Spiritum sanctum Deum luce clarius demonstravit. Et quem in Actibus manifeste confessus est. Dicit enim idem vas electionis ad Judæos: Bene Spiritus sanctus de vobis prophetavit per os Isaiæ prophetæ. Et quis esset iste Spiritus sanctus qui in prophetis locutus sit, beatus David exprimit dicens: Audiam gaid loquatur in me Dominus Deus. Et beatus Petrus in Actibus apostolorum : Ut impleretur, inquit, Scriptura quam præmisit Deus per os prophetarum suorum. Et hic agnosce quod eum Deum evidenter declarat qui per os prophetarum locutus est, sicut Zacharias in Evangelio ait: Benedictus, inquit, Dominus Deus Israel, quia visitavit et secit redemptionem plebi suæ. Et post pauca ait: Sicut locutus est per os sanctorum prophetarum suorum. Agnoscis Dominum Deum esse Spiritum sanctum, qui per os prophetarum locutus est. C lis est Patri, approbatur ad nostram remissionem Quod nec impii Judæi denegant. Qui si Deus non esset, non in baptismo in uno nomine deitatis Patri et Filio sociaretur, sicut scriptum est ubi regulam baptismi posuit ipse Dominus. Ite, inquit, baptizate omnes gentes in nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti. Quod solum testimonium deberet hæreticis sufficere ad credulitatem inseparabilis Trinitatis, quia nec ipsi audent aliter baptizare, ne regulam Domini corrumpere videantur. Et ubi unum nomen dicitur, ibi major et minor excluditur. Et in secunda Epistola ad Corinthios: Gratia Domini nostri Jesu Christi et charitus Dei et communicatio sancti Spiritus sit cum omnibus vobis. Ut agnoscas Patris et Filii et Spiritus sancti unam esse substantiam ac divinitatem, audi Isaiam prophetam dicen- D Paulus apostolus demonstrat cum dicit ad Judæos: tem: Quis appendit tribus digitis molem terræ? Nam et singulariter invenimus in Scripturis digitum sanctum Spiritum nominatum. Ut est illud in Evangelio ubi ait : Si ego in digito Dei dæmonia ejicio; quod alius evangelista declarat dicens: Si ego in Spiritu Dei ejicio dæmonia. Et magi Pharaonis victi signis dicunt : Digitus Dei est., In Pentecosten, quod etiam ante adventum-Christi Judæi colebant, digito Dei, id est Spiritu sancto, inscriptas tabulas Moyses accepit; et quæ tunc in lapideis tabulis præfigurata sunt corda durissima Judæorum post ascensionem Domini in carneis tabulis, id est in cordibus discipulorum, visibiliter dignatus est apparere in ipsa specie ignis, in

Isaiam dicere: Dominus noster ignis consumens est. Et sicut legimus quod nemo noverit cogitationes hominum nisi Deus, quomodo Spiritus sanctus non est Deus, quia etiam non solum in homine est, sed et quæ inter sunt scire dignoscitur, dicente Apostolo: Spiritus enim omnia scrutatur, etiam profunda Dei. Et paulo post ita : Quæ Dei sunt nemo cognovit nisi Spiritus Dei.

Sed forte dicit aliquis ideo minorem quia missus legitur? Et quid dicturus est cum legit in Isaia propheta ex persona Christi dicentis: Dominus misit me et Spiritus ejus; et alibi : Spiritus Domini super me. Propter quod unxerit me ad evangelizandum pauperibus remissionem et cæcis visum, ut annuntiarem an-Spiritum sanctum dixit, ad Corinthios Deum esse B num placabilem Domini, et reliqua. Et ut scias evidenter de Domino dictum, evangelista dicit : Cum venisset Dominus Jesus in synagoga, datus est ei liber Isaiæ prophetæ; quem aperiens, invenit scriptum: Spiritus Domini super me, et reliqua quæ supra diximus. Et post hæc liquit, inquit, librum et dedit ministro, et dixit : Hodie in vobis impleta est scriptura ista. Credendum est mitti qui ubique esse dignoscitur, sicut dicit psalmista: Quo ibo a Spirita tuo, et a facie tua quo sugiam? Sed sicut Filii missio incarnatio intelligitur, ita Spiritus sancti missio manisestatio declaratur, cum se dignatus est aut in columbæ specie vel in igne aut diversis hujusmodi assumptis indiciis declarare. Quomodo ergo minor credendus est qui etiam Deum, qui sicut ipse æquamisisse, et non solum misisse, sicut per Isaiam dictum memoravimus, sed etiam secundum carnem creasse, sicut habes in Evangelio angelum ad Mariam dixisse: Spiritus, inquit, sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit tibi, et reliqua. Non enim generatione, sed jussione et benedictione sancti Spiritus conceptus est Christus, sicut et alius evangelista ait : Inventa est, inquit, habens in utere de Spiritu sancto. Prophetæ autem dicunt, ut cum frequenter jam memoravimus : Hæc dicit Dominus. Et qui sit iste Dominus, Michæas propheta evidenter ostendit cum loquitur ad Achab dicens : Et si tu de prælio sanus redieris, in me non est locutus Deus. Et quis iste Deus sit qui in prophetis locutus sit, Bene, inquit, de vobis Spiritus sanctus prophetarit per os Isaiæ prophetæ: Vade, inquit, excæca cor populi hujus, et reliqua.

Interrogandi sunt tamen hæretici cujus major offensa sit, qui in Patrem peccaverit, an qui in Spiritu sancto, quem dicunt Deum non esse. Et cum dixerint majorem offensam esse qui in Patrem peccat, interrogandi sunt iterum filii Israel utrum peccaverunt Patri, an alteri. Cum responderint quia Patri peccaverunt, iterum interrogandi sunt si eis fuerint dimissa peccata. Utique non negabunt, quia et legimus quod conversi sunt ad Deum, et dimissa fuerint eis peccata. Deinde interrogandi sunt ut excunque in Spiritu sancto peccaverit, non remittetur ei neque in hoc sæculo neque in futuro. Si Deus non est, quare tam gravis ejus offensa a Domino esse dicatur?

Iterum interrogandi sunt si fuerint filii Israel contumaces Deo, an non. Cum non negaverint, quia nec possunt, dicendum est eis quomodo accipiant illud quod beatus Stephanus Judæis exprobraverit dicens: Vos semper resistitis Spiritui sancto, et semper ei contumaces suistis, sicut et patres vestri. Audi etiam ad Thessalonicenses, ubi Spiritum sanctum et priori loco ponit et Dominum nuncupat dicens : Dominus autem dirigat corda vestra in charitate Dei, et patientia Christi. Diligenter adverte quia hic Spiritus sanctus oratur ut corda credentium dirigat in charitate Dei et in patientia Christi.

Interrogandi sunt etiam quid majus sit, utrum cœli. an virtutes coelorum. Et cum sine dubio dixerint virtutes cœlorum, dicendum est eis: In tantum Spiritus sanctus minor non est, sed summus est, ut Verbo Domini dicantur cœli creati; Spiritu sancto virtutes cœlorum. Accipe adbuc ubi creator evidenter Spiritus sanctus describitur. Job dicit : Spiritus divinus qui fecit me. Et divinum utique et creatorem uno versiculo demonstravit, cum divinum appellat et Deum creatorem ostendit; sicut et David dicit: Emille Spiritum tuum, et creabuntur, et renovabis saciem terræ.

Interrogandi etiam sunt si creatura ubique esse potest an non. Et cum responderint quia non ubique, sicut et verum est, dicendum : Absque dubio C Spiritus sanctus Deus est, et non creatura, quia ubique esse describitur : de quo, sicut jam dictum est, Propheta omnipotentiam ejus metuens dicit: Quo ibo a Spiritu tuo, et a facie tua quo sugiam? Agnosce ergo nullum esse locum ubi non omnipotentia Spiritus sancti præsens esse probetur.

Item interrogandi utrum possit alius præter Deum peccata dimittere. Et cum responderint quia nullus nisi Deus, quia scriptum est, Nemo potest peccata dimittere, nisi solus Deus, dicendum est eis: Sine dubio Spiritus sanctus Deus est, qui remissionem peccatorum conferre dignoscitur, sicut Dominus dicit: Accipite Spiritum sanctum; quorum remiseritis peccata remittuntur eis. Qui etiam in baptismo cum Patre et Filio baptizatis remissionem tribuit peccato- p et Spiritus sanctus. De Patre Apostolus : Benedictus rum. Audi etiam quod ad Corinthios jam dictum est: Gratia, inquit, Domini nostri Jesu Christi, et charitas et communicatio sancti Spiritus cum omnibus vobis. Qui si non esset Deus et creatura esset, sicut blasphemant hæretici, nunquam in haptismo, ubi salus humani generis agitur, Patri et Filio copularetur.

Nam quod unius substantiæ sit Pater et Filius et Spiritus sanctus Isaias propheta dicit, sicut jam memoravimus: Quis appendit tribus digitis molem terræ? Quo loco per tres digitos in tribus personis unam substantiam esse perdocuit. Quod Apostolus de Trinitate dictum intelligens ait : Ex ipso et per ipsum et in ipso sunt omnia. Idem ex Patre et Filio et Spiritu

ponant quomodo intelligant dictum a Domino : Qui- A sancto omnia continentur. Item ad Corinthios dicit idem apostolus: Deus qui prædixit in cordibus nostris ad illuminationem scientiæ claritatis Dei in faciem Jesu Christi. Quo loco manifestissime Trinitas intelligitur. In eo vero ubi dicit in saciem Christi Jesu, Filius designatur.

Audi adhuc quia Trinitas in unitate manet, et unitas in Trinitate, angelorum et archangelorum voces declarant in Isaia, ubi seraphim hymnum scribitur dicere, Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Deus Sabaoth, id est, ut tres personas et unum Deum intelligas. Non semel dicunt, ne singularitatem credas; non singillatim, ne sanctum excludas; non sancti domini dii Sabaothes, ne tres deos more gentilium fatearis; sed dicunt Sanctus, sanctus, sanctus B Dominus Deus Sabaoth, ut Trinitas Deus landetur, qui est Pater et Filius et Spiritus sanctus. Quem etiam Deum esse ex operationum æqualitate, qui oculos cordis sanos habet, facile poterit approbare, sicut in sequentibus demonstrabimus. Sicut salvat Pater, ita et Filius et Spiritus sanctus. De Patre Salva nos dicitur et congrega nos de nationibus. De Filio: Venit filius hominis salvum sacere quod perierat. Et alibi: Ipse enim salvum faciet populum suum a peccatis eorum. De Spiritu sancto ad Titum : Salvos nos facit per lavacrum regenerationis Spiritus sancti. Sicut confortat Pater, ita et Filius, ita et Spiritus sanctus. De Patre : Confortat me Deus deorum. De Filio Apostolus: Gratias ago Domino Jesu Christo, qui me consortavit, et fidelem me existimavit. De Spiritu sancto in Evangelio : Puer autem crescebat et confortabatur plenus Spiritu sancto. Vivisicat Pater, ita et Filius, ita et Spiritus sanctus. In Evangelio: Sicut Pater suscitat mortuos et vivificat, ita Filius quos vult vivificat. De Spiritu sancto in Epistola Petri apostoli: Mortificatos carne, vivificatos autem Spiritu. Et Paulus apostolus: Littera, inquit, occidit, Spiritus autem vivificat. Et in Evangelio : Spiritus est qui vivificat. Nam caro non prodest quidquam. Sicut liberat Pater, ita Filius, ita et Spiritus sanctus. De Patre : Deus excelsus liberator eorum est. De Filio in Evangelio : Si vos Filius liberaverit, vere liberi eritis, et veritas liberabit vos. De Spiritu sancto: Spiritus vitæ in Christo Jesu liberavit me a lege peccati et mortis. Elegit Pater, ita et Filius, ita Deus et Pater Domini Jesu Christi, qui elegit nos ante mundi constitutionem. De Filio: Non vos me elegistis, sed ego elegi vos. De Spiritu sancto in Actibus apostolorum: Cum ergo jejunassent et orassent, dixit eis Spiritus sanctus: Segregate mihi Barnabam et Paulum ad opus ad quod elegi eos. Creator dicitur Pater, ita Filius, ita Spiritus sanctus. De Patre Apostolus: Quæ sit sacramenti dispensatio a Deo, qui omnia creavit. De Filio ad Colossenses: Quia ab ipso creata sunt universa, et omnia in ipso constant. Et in Evangelio: Omnia per ipsum sacta sunt. De Spirita in Salomone: Et vidit et dinumeravit et mensus est omnia, ipse creavit ea per Spiritum sanctum; et in

Psalmo: Emitte Spiritum tuum et creabuntur; et A tre: Deus, qui occultorum cognitor est. De Filio: Ab alibi: Et spiritu oris ejus omnis virtus corum. Sicut priedixit Pater, ita et Filius, ita et Spiritus sanctus. De Patre: Deus autem, sicus prædixit pati Christum mum, implevit sic. De Fdio in Evangelio angelus dixit muliéribus : Ite, annuntiate fratribus quia præcedet vos in Galilæam. Ibi eum videbitis, sicut dixit vobis. De Spiritu sancto in Actibus spostolorum Petrus loquitur : Oportet impleri Scriptwi ram quam prædixit Spiritus sanctus per os David. Magnus Pater, ita Filius, ita et Spiritus sanctus. De Patre: Magnus Deus Moster et laudabilis. De Filio ad Titum: Exspectantes beatam spem et adventum gloriæ magni Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi. De Spirito sancto in Regum ait Dominos ad Eliam: Ecce Dominus transiet, et Spiritus sanctus et sortis. B Sicut charitas Patris, ita Filii, ita et Spiritus sancti. De Patre: Superabundavit autem gratia Domini Jesu Christi et charitas Dei nostri. De Fihio: Charitas enim Christi urget nos. De Spiritu sancto: Quid vultis, in virga veniam ad vos, an in charitate Spiritus? Et alibi : Charitas Dei diffusa est in cordibus nostris per Spiritum sanctum, qui datas est nobis. Vitam æternam dat Pater, ita Filius, ita et Spiritus sanctus. De Patre: Pax Dei, quo exsuperat omnem sensum. De Filio in Evangelio: Pacem do vobis, pacem meam dimitto vobis. De Spiritu sancto: Prudentia autem Spiritus vita et pax. Revelat Pater, ita Filius, ita et Spiritus sanetus. De Patre ad Galatas: Ut revelaret Filium suum in me. De Filio inibi: Neque ego enim ab homine accepi il- C lud, sed per revelationem Jesu Christi. De Spirita sancto ad Ephesios: Quod aliis generationibus non est agnitum, sicut et nunc revelatum est sanctis ejus per Spiritum suum sanctum. Et alibi : Nobis enim revelavit Deus per Spiritum. Sicut illuminat Pater, ita Filius, ita et Spiritus sanctus. De Patre, Tu illuminabis lucernam meam, Domine. De Filio in Apostolo: Exsurge, qui dormis, et illuminabit tibi Christus. De Spiritu saneto idem Apostolus: Quoniam Deus, qui dixit de tenebris lumen splendescere, Illuxit in cordibus nostris ad illuminationem scientiæ claritatis Dei in fuciem Christi Jesu, Sicut dicitur Evangelium Patris, ita Filif, ita et Spiritus sancti. De Patre ad Thum: Que est sonctum evangelium gloriæ beatt Dvi. De Filio ad Romanos: Cui servio D in Spiritu meo in evangello Filii ejus. De Spiritu sancto in Spistola beati Petri: Vobis autem ministraverum hise qui vobis erangelizaverunt in Spiritu sancto. Sicut illuxit Pater, ita Filius, ita et Spiritus. De Patre : Deus meus, illumina tenebras meas. De Filso in psalmo: Deus Dominus, et illuxit nobis. Be Spiritu sancto per Prophetam: Non abscondam ultra faciem meam ab eis, pro eo quod illuxit Spiritus meus super universam domum Israel. Et Apostolus: Quoniam Deus qui dixit de tenebris lumen splendescere, qui illuxit in cordibus nostris ad illuminationem claritatis Dei in faciem Christi Jesu. Præscientiam habet Pater, ita Filius, ita Spiritus sanctus. De Pa-

initio, inquit, sciebat Jesus quis eum esset traditurus. De Spiritu sancto : Cum venetit Paraclitus spiritus veritatis, docebit vos omnem veritatem, et quæ ventura sunt annuntiabit vobis. Sieut ubique esse dicitur Pater, ita Filius, ita et Spiritus sauctus. De Patre: Cælum et terram ego impleo, dicit Dominus. De Filio: Ubicunque fuerint duo vel tres congregati in nomine meo, ibi sum in medio eorum. Et Apostolus : Ozi ascendit super coslos, ut impleret omnie. De Spiritus saucto in Salomone: Spiritus Domini replevit orbem terrarum et quod super orbem est. Implevit ipsum Dominum orbis totius conditorem, sicut legimus : Jesus autem plenus Spiritu sancto regressus est ab Jordane. Et David : Quo the a Spirita tuo? Arguit Pater, ita Filius, et Spiritus sanctus. De Patre: Domine, ne in ira tua arguas me. De Filio : Arguam te. et statuam illam contra faciem tuem. De Spirita : Gum venerit Spiritus paraelitus, ipse atquet mundum de peccato, et reliqua. Bonus Pater, bonus Filius, bonus Spiritus sanctus. De Patre: Pater bone. De Filio: Ego sum pastor bonus. De Spiritu sancto: Spiritus tuus bonus deducet me in via recta. Sanctificat et justificat sicut Pater, ita Filies, ita et Spiritus sanctus. Apostolus: Sed sanetificati estis, sed justificati estis in nomine Domini nostri Jesu Christi et in Spiritu Dei nostri. Sanetus dicitar Pater, sanctus dicitar Filius, sanctus et Spiritus sanctus. De Patre in Levitico: Sancti estate, quoniam ego sanctus sum. Do Filio in Evangelio: Quod nascetur ex te sunctum socabitur Filius Det. Hem ibi: Scimus quia sis sanctus Dei : De Spiritu sancto in Salomone : Sanctus enim Spiritus disciplinæ effuglet fictum. Fortis Pater, fortis Filius, fortis et Spiritus sanctus. De Patre : Deus fortis et patiens. De Filio in Isala : Et vocabitur nomen ejus Deus fortis. De Spiritu in Salomone: Spiritus fortitudinis munus ejus. Operatur Pater, operatur Filius, hoe et Spiritus sanctus. De Patre ad Philippenses: Deus enim, qui operatur in vobis et velle. De Filio in Evangelio : Me oportet operari opera ejus qui misit me. De Spiritu sancto ad Corinthios: Her autem omnia operatur unus alque idem Spiritus, dividens singulis prout vult. Virtus Pater, virtus Filius, virtus et Spiritus sanctus. De Patre Apostolus: Virtus enime Dei est in salute omni credenti. De Filio Apostolus: Libenter gleriabor in infirmitatibus meis, ut inhabitet in me virtus Christi. De Spiritu sancto ad Thessalohicenses: Evangelium nostrum non fuit apud vos in verbo tantum, sed in virtule Spiritus sancti. Fons Pater, sons Filius, sons et Spiritus sanctus. De Patre Jeremias : Dereliquerunt me sontem, aquæ vivæ. De Filio in Salomone: Fons sapientiæ verbum Dei. De Spiritu sancto Isaias: Ecce nomen Domini post multum tempus veniens ardens, in ira indignationis vorabit gens, et Spiritus ejus ut sons aquæ vallem trahens. Charitas Pater, charitas Filius, charitas et Spiritus sanctus. De Patre in epistola Joannis: Deus charitas est. De Filio Apostolus ad Corinthies: Charitas enim Christi urget

tres, per Dominum nostrum Jesum Christum et per charitatem Spiritus. Regenerat Pater, sic et Filius, et Spiritus sanctus. De Patre Petrus : Benedictus Deus et Pater Bomini nostri Jest Christi, qui secundum magnam misericordiam suam regeneravit nos in spem vitæ ælernæ. De Filio inibl : Diligentes invicem ex corde, quast renali per verbum Dei vivi. De Spîritu sancto în Evangelio : Si quis non renatus sueril ex tiqua et Spirilu sancto, non introibit in regnum colorum. Resuscitat Pater, fesuscitat Filius, resuscitat et Spiritus sancius. De Patre in Actibus apostolorum : Deus Patrum nostrorum, qui suscitavit Jestim, et nos suscitavit per potentiani suam. De Filio in Evangelio: Vênerunt Judæi, non solum propter Jesum, sed ut Lazatum videtent, quem suscitavit Jesus B a mortuis. (De Spiritu sancio in Epistola ad Romanos.) Habitat în vobis, civificabit et mortulia corpora. restra propter inhabitantem Spiritum efas in nobis. Gratia Dei Patris, gratia Filli, gratia Spiritos sancti. De Patre : Quis me libérabit de corpore mortis hujus? grafia Dei per Jesum Christam. De Filio ad Corin-Thios: Scitis enim gratiam Domini nostri Jesu Christi, quia proplet dos factus est pauper, cam esset dives. De Spirita sancto in Actibus apostolorum: Et obstapuerunt qui cum Petro venerant, quoniam in gentibus gratia Spiritus sanėti diffusa est. Signat Pater, signat Fihus, signat et Spiritus sanctus. De Patre ad Cothethios: Bt qui signabit bus nobiscum in Christo, et qui unxit nos Deus. De Filio ad Ephesios ! Audientes verbum verilalis evangeltum salutis vestra, in quo signati estis. De Spiritu saveto ubi supra: Nolite contristate Spiritum sanctum in quo signati estite, in die redemptionis. Habitat Pater in credentibas, habitat Filitts, habitat ét Spiritus sanctus. De Patte In Isaia: Setvate diem sabbatt, sanctificate enm, at habitent in medio testri. De Fifie ad Ephesion ! Habitare Christant per ficient in cordibus vestrius De Spiritu sameio : Nescias quoniam tempium Dei estis et Spiriose Del hubitut in voble. Scrutatur Pater, scrutatur Filius, serutatur et Spiritus sanctus. De Patre in Psalmo : Serutany cordu et renes Dous. De Filio in Apocalypsi: Et scient omnes Ecclesia quio ego entit écrulator entité et renum. De Spiritu sancte in Apostolo: Syfritae dilinta estatetar, estem profunda Dei. Testificat Pater, testifient Fillur, testifie D cat et Spiritus sancios. De Patre in Psalmo: Testimonium Del fidele, supiektium præstans parbuits. De Fifie ad Timbsheum ! Præcipie tibl ceram Dec, qui sivificat oranta, et the Christo Jesk, qui testimonium reddidit sub Pontio Pilate. De Spirita sancto Apostolus: Testimonium perhibet Spiritui nostro: Ostendit Pater, estendit Filius, ostendit Spiritus sanctus. De Patre ad Timotheum ! Quem suit semporibus estendens beatus et solus potens. De Fino in Evangello. lyse Filius dicit: Ostendam autem vobit quem timestis, el multa bona opera ostendi vobis a Patre mes. De Spiritu sancto ad Corinthios: Prædicatio mea, non in persuasibilibus humana sapientie verbis, sed in

nos. De Spiritu sancto Apostolus : Obsecro vos, fra A ostensione Spiritus. Implet Pater, implet Filius, implet Spiritus sanctus. De Patre Jeremas: Colum et terram ego impleo, dicil Dominas. De Fillo in Apostolo: Dominus autent impleut cordu vestra, et confirmet in omni opete et settaone bono. Et in Evangeilo: De plenitudine ejus omnes accepimas. De Spiritu sancto in Actibus apostoforum i Implevit omnem locum abi erant discipuli congregati; et : Jesus plenus Spitita sancto tegressus est ab Jordane. Longitur Pater, l'oquitur Filius, l'oquitur et Spirifus sanctus. De Patre! Deus locutus est in sancto suo. De Filio: Loquente Jesu ad turbas. De Spiritu sancto: Est qui logadur in vobis. Apparuit Pater, apparuit Pilius, apparuit et Spiritus sanctus. De Patre in Actibus apostolorum : Deus glotice apparuit patribus nostris. De Filio in epistola Joannis: Ad hoc apparuit Filius ut solvantur opera diaboli. De Spiritu sancto în Job: Et spiritus apparait in oculis meis, et horror irruit in me. Veritas Pater, veritas Filius, veritas et Spiritus sanctus. De Patre in Psalmo: Redemisti, Domine, Deus veritatis. De Filio : Veritas de terra orta est. (De Spiritu sancto) în Evangelio : Cum venerit Spiritus veritatis, docebit vos omnem veritatem. Ecce unitatem operis. Non dubites unitatem éredere Trinitatis.

> Dicere etiam solent de baptisme dued in eo mélior sit illorum baptismum quan nostrum quia duf de illis ad nos convertantur, non cos rebaptizamus, sed per menus impositionem reconchiamus; im vero, si quos de nostris suduceré possunt, inconsideranter rebaptisant. Qui interrogandi sunt, baptismem istud gdod dant, suum dicunt esse, an nostrum? Sf nostrum est, quare illud presennem similiter ut nos baptizando? Si illorum est, quare libri violant iterando? Sed nos reverentiam habetnus Dominicis verbis, et quomodo ipse jussit, ita et baptitamus in nomine Patris, et Filii, et Spiritus satteti. Sed et Mos sic certum est baptizare. Num si sie baptizarent Mi quomedo crédunt la némine l'atris majoris et in nomine Filli minoris, et in nomine Spiritus sancti moito minoris, tunc demum non Heratemus baptismum, sed daremus, quin non secundant regulam quam Dominus tradidit baptizassent. Sed quid facimus ? Bené biptizant, sed male credunt. Bené baptizant, sed malum est quod rebaptizant. Regulariter quidem baptizant, sed fidem male insimunit. Et dum carartiter gradus in divinitate faciunt, offensam divinitatis incurrent, non metuentes illud quod air Dominus: Qui semel locus est, non indiget lièrum al laverar. Dixit enim Dominus in Evangelio: Vos estis sul terrm. Et quieunque suplens est, non hoc sinc causa dictorn intelligit. Sal enim ex aqua M. Sed iteram baştinare se permittat ad Allaham, sient sal in aqua missum redigitur, et anima ejus perpetua morte punitur. Dicit enim Apostolus de Beclesla guoniam unuspanis, unum corpus muki sumus : quit siont ex multis granis unus panis efficitur, ita ex maltis populis una Ecclesia congregator, e panis, ut omnes norunt, per aquam conficitur et per ignem excocuitar; et emnis populus Christianus per baptismi

aquam et ignem sancti Spiritus oblatio Dei est ef- A Etsi noveramus Christum secundum carnem, sed jam fectus, dicente Domino: Si quis non renatus suerit ex aqua et Spiritu sancto, non intrabit in regnum colorum. Sed sicut panem jam semel decoctum si aliquis remittat in aquam, et vellet recommisceri et coquere, et perderet pristinam dignitatem et in nigredinem terræ converteretur, sic talis efficitur quicunque in se permittit baptismum iterari. Et ideo debet unusquisque usque ad mortem baptismum suum Deo adjutore servare, si vult ad regna cœlorum feliciter pervenire. Nam quicunque se rebaptizare permittit, ipse blasphemat in Spiritu sancto, dum se denegat Christianum et per aquam ac Spiritum sanctum fuisse renatum, et necesse est ut illam quam memoravimus Domini sententiam comminantis excipiat : Quia qui blasphemaverit in Spiritu sancto, non B ei remittetur, neque in hoc sæculo, neque in futuro.

#### II

# Disputatio Benedicti levitæ adversus Felicianam impietatem.

(Apud Baluz., ibid.)

ln exordio nubeculæ testimoniorum catholicæ fidei, cum adversus infelices Felicianos exhortarem divulsum alumnum viriliter contraire, recolo me ab Evangelio Joannis exordisse, istiusmodi attestante : Hæc autem scripta sunt ut credatis quia Jesus est Christus Filius Dei, et ut credentes vitam habeatis in nomine ipsius. Ille inquam qui ab angelo nuntiatus est, et nomen illi impositum est Jesus, nuntiante archangelo virgini : Paries Filium, et vocabis momen ejus Jesum. Hic itaque Jesus natus ex virgine Maria Filius est Dei, sicut testatur iste evangelista, ut omnes in hac fide fidentes vitam possint habere æternam in nomine ipsius. Sed quid ad hæc pervicacia Felicianorum infaustuum poterit mutilare, dum iste evangelista dilectus et a Deo electus hanc sibi esse occasionem scribendi Evangelium dixerit quia Jesus est Christus Filius Dei, et ut credentes vitam æternam habeant in nomine ipsius? Nisi forte ut fateantur se nunquam habituros vitam æternam, quia non credunt Filium esse Dei Dominum nostrum Jesum Christum verum et proprium, sed nescio qua demutatione fictum et adoptivum. Siccine dicunt assumptionem et adoptionem unum esse; et Jesum D Christum, secundum quod homo est, propter assumptionem humanitatis necesse fieri adoptivum esse, non proprium. Et quid faciet insana ista procacio adversus totius salutis dispensationem ita garriens ut virtutem Dei dicat non esse propriam et sapientiam ejus asserat adoptivam? Nam Christum Deum, virtutem et Dei sapientiam esse Apostolus testis est: Cui (proprio Filio) non pepercit Deus, sed pro nobis omnibus tradidit illum. Inficiatores tamen tantæ veritati pellaces ac contra e contra aiunt : Virtutem Dei et sapientiam Apostolus Christum secundum assumentem, et non secundum assumptum, pronuntiat. Nam secundum assumentem Christus Dei est virtus et Deisapientia; secundum autem assumptum:

non novimus eum. O exsecranda dualitas, operosa præsumptio unam Domini nostri Jesu Christi personam dirimentis in duas, cum sicut unusquisque nostrum ex anima rationali et carne una fit persona. quia unus est homo, ita Deus et homo una sit persona, quia unus est Christus, non duo! Unde beatus Petrus, cum sciscitaretur Dominus a discipulis suis quem esse dicerent homines filium hominis, et alii atque alii aliter atque aliter dicerent, respondit unus pro omnibus ex Dei et hominis substantia unitatis personam confitendo dicens: Tu es Christus Filius Dei vivi. Dominus de Filio hominis id est bomine interrogat, et Petrus eumdem Filium Dei vivi vera fidei puritate fatetur. Et e contra Feliciani infandi adoptivum eum veternare contendunt, cum Dominus hanc fidei confessionem sanciens, ob hanc Petrum beatificaverit, super hanc Ecclesiam suam stabiliendam prædixerit dicens : Beatus es Simon Barjona, quia caro et sanguis non revelavit tibi, sed Pater meus, qui est in cœlis. Et ego tibi dico quia tu es Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, et portæ inferi non prævalebunt adversus eam. Ut ergo secundum Danielem prophetam adducatur justitia sempiterna et ungatur sanctus sanctorum impleta hac prophetia, ista est vera fidei prærogata confessio uncti, id est Christi Filii Dei, non adoptivi, sed proprii; cui proprio Filio non pepercit Deus.

Quanta ergo temeritas horum antiphrasinorum hareticorum, videlicet Felicianorum, quia infelicium, contra tantam soliditatem a Domino commendatam suorumque apostolorum dogmatibus propalatam portas mortis sese ingerere Ecclesiæ Dei nitentium nec prævalentium! O cæca- temeritas inferorum portarum harum perstrepentium confuso stridore adversus Dominum et adversus Christum ejus! O canina furies rabido ore Christum Filium Dei vivi oblatrantis secundum assumptionem non esse cum Dei virtutem et Dei sapientiam mentientis, cum ipsum nomen Christi secundum assumptum, si fas est dicere, et non secundum assumentem, est dictum! Verum quoniam Christus ab unctione est dictus, et unctus in assumptione nostro participio in assumente verbo, sicut scriptum est: Unxit te Deus tuus oleo lætitiæ præ participibus tuis. Præ participibus igitur Christicolis, scilicet cunctis, unctus est Christus, in quo est corum particeps homo Verbum caro factum: quia quod illi adoptione acceperunt Filii esse Dei Christianitatis obtentu chrismatis unctione, id Christus possidet proprietate virtutis; nihilominus ut sit proprius Dei unigenitus Filius, de Spiritu sancto ex Maria virgine theotocon, id est Dei genitrice virgine conceptus et natus, non duo, sed unus : quia non duo sunt Filii, unus proprius, et alter adoptivus, sed unus idem proprius unigenitus Dei Filius. Et ideo ait Apostolus proprio Filio non pepercisse, quoniam ubi venit plenitudo temporis, sicut idem ipse ait, misit Deus Filium suum factum ex mu-

liere, factum sub lege. Quod autem sit unigenitus, A et manus nostræ tractaverunt de verbo vilæ, et vita sacra Scriptura non tacet, sed creberrime inculcat. Unde est illud: Vidimus gloriam ejus, gloriam quasi unigeniti a Patre.

Quid ad hæc favet nunc'vesana temeritas dicentium assumptionem et adoptionem unum esse, et ideo Christum secundum hominem assumptum esse etiam adoptivum, cum nihil horum convincantur in Christum reperiri posse? Prorsus nec adoptionem, quia proprium eum docet Apostolus esse Filium Dei; neque assumptionem, quia dicit misisse Deum Filium suum factum ex muliere: quoniam Verbum caro factum est, non assumpsit carnem; sed Verbum caro factum, Deus homo factus est, Filius Dei factus ex muliere: quoniam non prius factus caro, denuo carne, Verbum caro factum est. Idem non cum esset pauper, dives factus est, sed cum esset dives, pauper factus est; quia cum esset in forma Dei, non rapinam arbitratus est esse se æqualem Deo, sed semetipsum exinanivit, formam servi accipiens, in similitudine hominum factus, habitu est inventus ut homo. Idem ipse, ipse Verbum, cum dives esset in forma Dei, æqualis Deo, pauper factus est, exinaniendo se, Verbum caro fiendo, Filius Dei factus ex muliere, non assumptus, ut blasphemi aiunt, adoptione. Unus idem ipse qui descendit, non ut hominem assumeret, qui necdum erat formatus, sed ut homo fieret incarnatus. Idem ipse est qui ascendit super ornnes cœlos, ut impleret omnia. Secundum quod magnum hoc esse pietatis sacramentum Apostolus docet: Quod manifestatum est, inquit, in carne, justificatum est in spiritu, apparuit angelis, prædicatum est in gentibus, creditum est in hoc mundo, assumptum est in gloria. Hoc idem quod manifestatum est in carne, justificatum est in spiritu, quia dicente archangelo de ejusdem Dei et Domini genitrice: Quod enim in ea natum est, de Spiritu sancto est. Ac sic ut instaurarentur quæ in cœlis et quæ in terris sunt in ipso, apparuit angelis, prædicatum est in gentibus, assumptum est in gloria, ut sit mediator Dei et hominum Jesus Christus: quia qui Deus, idem est homo; et qui homo, idem ipse est Deus.

De ipso ostendens idem ipsum dicit idem ipse: Nemo ascendit in cœlum nisi qui descendit de cœlo, filius hominis qui est in cœlo. In terra erat tunc temporis localitate inter homines homo; et in cœlo se esse dicebat Filium hominis; quia qui filius hominis erat localitate, idem Filius erat Dei immensitate. Propter quod dicit: Si ergo videritis filium hominis ascendentem ubi erat prius? Quem pro tanta unitatis proprietate vere Filium Dei Joannes apostolus et evangelista, confessus est hominem, ut eumdem qui ab initio vita æterna est apud Patrem, verbum se corporaliter et vidisse et contrectasse prædicaverit dicens: Quod suit ab initio, quod audivimus, quod vidimus oculis nostris, quod perspeximus,

manifestala est, et vidimus et testamur et annuntiamus vobis vitam æternam quæ erut apud Patrem et apparuit nobis. Denique hanc vitam æternam apud Patrem ab initio, quam sibi apparuisse testatur. nisi Verbum caro sieret, neque vidisset, neque manibus contrectasset. Sed ut Verbum caro fieret, testante eodem evangelista : Sic Deus dilexit mundum ut Filium suum unigenitum daret; ut omnis qui credit in ipsum non pereat, sed habeat vitam æternam. Et propterea quia Verbum caro factum est, et unigenitus Dei et vita æterna est, ideo non est adoptivus. sed secundum Apostolum proprius, et secundum evangelistam unigenitus Dei Filius. Et ideo Apostolo non solum ut sufficeret dicere, Proprio Filio suo est assumptus a Verbo; sed præveniendo Verbum B non pepercit Deus, sed etiam ait : Nos autem prædicamus Christum crucifixum, Judais quidem scandalum, gentibus autem stultitiam, ipsis autem vocatis Judæis et Græcis Christum Dei virtutem et Dei sapientiam.

> Cum igitur Christum crucifixum ex infirmitate nostra, virtutem autem ex virtute sua, eumdem crucifixum dicat Apostolus Christum Dei virtutem et Dei sapientiam, quis infami elogio Christum Dei virtutem et Dei sapientiam secundum hominem crucifixum adoptivum audeat dicere, nisi mente insana negando Christum, et suo mendacio Antichristum se comprobante? Et quis est mendax, teste Joanne apostolo, nisi qui negat quoniam Jesus non est Christus? Et hic est Antichristus qui negat Patrem et Filium. Omnis enim qui negat Filium, nec Patrem habet. Sed, sicut isdem ait Filius, qui non honorificat Filium non honorificat Patrem, qui misit

Quocirca quanta sit cæcitatis obreptio quis non videat blasphemantium Christum adoptivum, quem tanta unitate cognoscit unicum proprium et verum Dei unigenitum Filium, in utraque natura perfectiza, tantis idoneis testimoniis propalatum? Qui si adoptivus fuisset, fictus et non veritas esset. Et quomodo veritas de terra orta est, et ipse de se dicit · Ego sum via, veritas, et vita, si adoptivus et non in veritate Dei Filius est? Nam teste Joanne scimus guoniam Filius Dei venit et dedit nobis sensum ut Ex natura ergo utraque una Christus persona. D cognoscamus verum Deum et simus in vero Filio ejus Jesu Christo. Hic est verus Deus et vita æterna. Quod si adoptivus esset, nec verus Dei Filius Patri Deo vero, neque Deus verus et vita æterna existeret, qui vere est veritas de terra orta veniendo ut homo fieret, et proinde hominibus via, veritas, et vita. Verus est igitur, non adoptivus, proprius Filius Dei Dominus Jesus Christus, qui de se ipso cæco nato sic exorsus est loqui: Tu credis in Filium Dei? Et ille: Quis est, Domine, ut credam in eum? Et Dominus ei: Et vidisti eum, et qui loquitur tecum, ipse est: id est, quem vidisti carne, qui alloquor, ego ipse Filius Dei sum. Alioquin quia divinitate invisibilis est, videbatur homo et loque batur. Quem etiam procidens adoravit Filium Dei, in quo se dixit visibi-

lem et loquentem Filium esse Dei. Hine est etiam A bacue) cum diceret, Existi in salutem populi tui, quod apostolus Paulus secundum hominem ex semine David docet eum esse Filium Dei. Unde et prædestinatum commemorat secundum hominem eum quem prædicat Filium Dei, scribens ita: Paufus servus Jesu Christi, vocatus apostolus, segregatus in evangelio Dei, quod ante promiserat per prophetas suos in Scripturis sanctis de Filio suo, qui factus est ei ex semine David secundum carnem, qui prædestinatus est Filius Dei in virtute. Nam quod prædestinatur, antequam sit in re præordinatur. Divinitas vero prædestinari nequit, quia sempiterna esse dignoscitur. Prædestinatus est autem Filius Dei in virtute, non divinitate, sed secundum quod factus est ex semine David secundum carnem, secundum quod antea Deus Pater promiserat B per prophetas suos in Scripturis sanctis de Filio suo, qui factus est ei ex semine David secundum carnem, secundum quod antea Deus Pater promiserat per prophetas suos in Scripturis sanctis de Filio suo, quem constituit hæredem universorum, per quem fecit et sæcula. Quapropter in virtute prædestinatus est Filius Dei, nimirum in qua virtute Christus Dei ést vírtus et Dei sapientia, Deus homo factus, et homo in Deum clarificatus, secundum quod ipse protulit dicens: Clarifica me, tu Pater, apud temetipsum claritate quam habui prius quam mundus esset apud te. De qua deifica claritate secundum carnem Fisii Dei responsum est illi a Deo Patre: El clarificavi, et iterum clarificabo. De qua etiam isdem qui supra, de quo dictum est. Vas ele- C ctionis est mihi, ut portet nomen meum coram gentibus et regibus et filiis Israel, ita luculentius luce deprompsit dicens: Optabam ego anathema esse pro fratribus meis, qui sunt Israelitæ, ex quibus patres et adoptio et legislatio, et ex quibus Christus secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in sæcula. Ecce qui secundum carnem super omnia Deus benedictus in secula prædicatur, nunquid non a prophetis in Scripturis sanctis simili fastu præconizatur, juxta quod prophetatus prædestinatus est Filius Dei in virtute? Utique qui de Christo prophetando prædixit, Speciosus forma præ filiis hominum, et cælera, de eo prosecutus adjecit : Sedes tua, Deus, in seculum seculi. Et qui ait : Benedictus qui venturus in nomine Domini, subter etiam intulit : Deus Dominus et illuxit nobis. Et Isaias cum diceret : Rorate, cœli, desuper, et nubes pluant justum; aperiatur terra, et germinet Salvatorem, et justitia oriatur simul, ego Dominus creavi cum, prosecutus cætera de ejus magnificentia, in conclusione sic ait: Tantum in le est, Deus, et non est absque le, Deus; vere tu es Deus absconditus, Deus Israel salvator. Jeremias quoque: Qui perfecit terram in sempiterno tempore, hic Deus noster est, et non astimabitur alius ad illum. Hic adinvenit omnem viam disciplinæ, et dedit illam Jacob puero suv et Israel dilecto suo. Post hæc super terram visus est, et cum hominibus conversatus est. De quo (propheta Ha-

in salutem cum Christo tuo . . . . . essionis illius deitatis ejus consessionem eleganti professione subintulit dicens: Ego autem in Domino gaudebo, et exsultabo in Deo Jesu meo. Deus Dominus fortitudo mea. Ac per hoc quia, prout est, essentialiter promulgatur Deus a prophetis et sanctis apostolis, et proinde nusquam est solummodo vocativus, quia dicit Isaias: Et vocabitur nomen ejus admirabilis, consiliarius, Deus, ita nec etiam adoptione filius vocativus, licet dixerit archangelo evangelicus. Quod enim ex te nascetur sanctum, vocabitur Filius Dei, sed proprius, unicus, unigenitus Dei Filius, sicut sapra ex eloquio sacro invicta auctoritate protulimes.

Attamen prænotati filii perditionis ad hæc et reliqua dehinc cuncta absurdi, quia nec Christo nec illius sunt evangelistis et apostolis prophetarumque oraculis creduli, pro eo quod non habendo testimonium Dei in se, non credunt in Filio Dei, mendacem faciunt eum, quoniam non credunt in testimonio quo testificatus est Deus de Filio suo: Hic est Filius meus dilectus, in quo mihi complacui: ipsum audite; nec etiam Filio veraci veracem veritatem de se ipso dicenti : Si vos Filius liberaverit, vere liberi eritis, et cognoscetis veritatem, et veritas liberabit ros. Neque enim aliud nomen de sub cœlo, teste beato Petro apostolo, in quo oporteat hominem salvum sieri nisi in nomine Domini nostri Jesu Christi. Propter quod et psalmigraphus: Fiat manus tua super virum dexteræ tuæ et super filium hominis quem confirmasti tibi, et non discedimus a te. Enimvero extorres ab hac tutissima veritate, quia nec Deo Patri credunt neque Filio ejus, nec etiam ulli theologorum Christum Dei Filium in carne venisse, manifestum est eos Antichristos esse, dicente Joanne: Qui non confiletur Jesum Christum venientem in carne, hic est seductor et Antichristus. Et item: Omnis spiritus qui confiletur Jesum Christum in carne venisse, ex Deo est. Et omnis spiritus qui solvit Jesum, ex Deo non est; et hic est Antichristus, quod audistis quoniam venit et nunc in mundo est. Quis est autem qui solvit Jesum nisi qui dicit proprium eum esse Filium Dei ex divinitate, adoptivum autem esse ex carne, dissolvens unam personam unius Jesu Christi Dei in duas filiorum personas Dei hominis cum Nestorio, cum duirum naturarum substantia situma in Christo persona; quoniam Dei Filius in proprietate personne et Filius in gnitate adunavit sibi hominem ut esset untes Christus et unus Deus et umis Dei Filius totas in suis et totus in nostris, perfectus in divinitate, et perfectus in humanitate, unicus unigentus Dei Filius. Quod cum multis idoneis testimonfis supra retalians. el omnium prædecessorum Patrum truditto pridem catholico dogniate comprobavit, et synodalium sauctionum rata inconvulsaque sententia definivit, quorum illibata fides lefa singulari, recipiendo unigenitum Filium Bei in carne venisse, dedit eis potestatem &lios Dei fleri, ut flerent Filii Dei adoptione, secundum quod Domini Dei assumptio nostra, et sancti Israel

regis nostri Ipse autem dixit assumptio nostra...... A super gentes, Deus sedet super sedem sanctam suam, refugium istud factus est nobis, quia Verhum caro factum est, siendo quod non erat, non amittendo quod erat, fiendo Deus homo ex proprietatis essentia unigenitus Filius Dei nostra assumptio et refugium, ut ex hac plenitudine gratiæ færent homines Filii Dei adoptione. Ille, quia prius quam montes fierent et formaretur terra et orbis, a sœculo et in sæculum Deus est, et ex tempore homo factus, assumptio et refugium nostrum est; illi, quia Ego dixi, ait, dii estis et filii Excelsi omnes, quotquot crediderunt in eum, dedit eis potestatem silios Dei sieri. Proinde universos admonet Apostolus dicens: Videte ne quis vos decipiat per philosophiam et inanem fallaciam secundum traditionem kominum et non secundum Christum: quia in ipso habitat omnis plenitudo divinitatis B corporaliter, et estis in illo repleti. Non dixit spiritaliter, sed corporaliter, ut veram intelligamus substantiam carnis, ubi est plenitudo divinitatis, habitatio corporalis: qua utique etiam tota repletur Ecclesia, quæ inhærens capiti corpus est Christi; propter quod Domini assumptio nostra, et sancti Israel regis nostri, ut qui habitat in adjutorio Altissimi, in protectione hac Domini commerctur: videlicet ut vera fidei confessione dieat Domino: Sasceptor meus es tu et refugium meum, Deus meus. Non nuncupativus Deus, non adoptivus et falsus, sed secundum odňič assumptio nostra et sancti Israel regis nostri, susceptor et refegium Deus est noster, secundum id anod Dens est, essentialis secundum quod nomen est ejus, ita et laus ejas, dicente Propheta: Secundum nomen tuum, Deus, sie et laus tua in fines terre. Nam et ipse Doue meus et salutaris meus, susceptor meus, non morebor amplius, quia ipse Deus meus et salvator meus, adjutor meus, non emigrabo. In Deo ergo salutari meo gloria mea Deus auxilii men et spes men in Deo est, qui vere Deus est ex duabus substantiis unigenitus Dei Jesus Christas Filius Dei, a quo non movebor dubietate, non emigrabo alterius ad culturam, quoniam Deum nescio alium præter eum. Ipse qui est Deus, et non æstimabitur alins ad illum.

Sane quia idem Deus salutaris susceptor meus, quem virgo concepit et peperit, Emanuhel, quod interpretatum dicitur Nobiscum Deus, ut sit Domi- D nus virtutum nobiscum susceptor noster Deus Jacob, hortatur dicens: Vacate et videte quoniam ego sum Deus, Deus inquam cui etiam cadenti morte carnis prophetice canitur: Surge, Dens, judica terram, quoniam tu hæreditabls in omnibus gentibus. quicq. ascendit Deus in jubilatione et Dominus in voce tubæ; secundum quod et dicit: Psaltite Deo qui ascendu super culum culi ad orientem. Propter quod inquit Psalmista: Psallite Deo nostro, psallite regi nostro, quonium rex omnis terræ, Deus, psallite savienter.

Non ergo insipide, sed . . . . . . rex omnis terræ Deus, qui descendit et ascendit mediator Del et hominum homo Christus Jesus, regnavit Deus

quoniam quippe essentialiter et verus est Deus Dominus Jesus Christus, qui ascendit in cœlum et sedet a dextris Dei, sicut doctissimorum Patrum sanetæ Chalcedonensis synodi testatur auctoritas. Ait enim: « Unum eumdemque Filium Dominum nostrum Jesum Christum consiteri consonanter omnes instruimur et docemur, perfectum enundem in divinitate. et perfectum eumdem in carne, Deum veraciter hominemque eumdem ipsum veraeiter ex anima rationali et corpore, omousion, id est unius essentiæ Patris secundum divinitatem, et homousion nobis eumdem ipsum secundum hamanitatem, per omnia nobis absque solummodo peccati colluvione similem, ante sacula quidem de Patre natum secundum divinitatem, in novissimis autem diebus eumdem ipsum propter nos et propter nostram salutem ex Maria virgine theotocon id est Dei genitrice secundum humanitatem, unum eumdemque Christum Filium Dei Deum unigenitum in duabus naturis, sine confusione, sine conversione, sine divisione, sine separatione noscendum, nusquam naturarum differentia per unitatem penitus commutata, magis autem salva proprietate utriusque naturæ et in unam coeunte personam, nec in duas divisum partitumque personas, unum eumdeinque Filium unigenitum Deum verum Jesum Christum Dominum confitemur. > Hæc est sancta fides, inviolata veritas, amplectenda prædicatio, quam merito per Spiritum sanctum convenienter effusam per totum mundum catholica confitetur Ecclesia.

Cæterum quia scriptum est : Nolite maltiplicari loqui sublimia gloriantes, quoniam Deus scientiarum Dominus, et ipsi præparantur cogitationes, quamvis multa suppeditentur fateri de hac individua Dei et hominis ex duabus substantiis una deitatis persona unigeniti Filii Dei, credenda sunt leta non ultra quam sapere quisquam et intelligere potest cociendo (sic) astipulanda: sicut nec omnino quomodo Deus Pater Deum genuerit Filium : quod et angeli nesciunt, et prophetis est inscium. Unde illud est dictum: Generationem ejus quis enarrabit? Quam secretam originem cum proprio Filio novit ipse solus qui genuit, juxta anod eiusdem unigenitus dicit : Nemo novit Filium nisi Pater, et Patrem nemo novit nisi Filius, et cui voluerit Filius revelare. Sed, ut breviter dicam, sufficit nos scire quia lux genuit splendorem, propheta testante : In splendoribus sanctorum ex utéro ante luciferum genui te. Lucem autem islam absit u! misquam arbitretur corpoream, sed lucem sapienthe veram, quæ illuminat omnem hominem venientem in mundum : in quo famine obtenta fidei credo idipsum visuri erimus lumen, secundum quod e psaltidicus vates sacro cano..... quoniam apud te est fons vitee, adjecit et in sumine tuo videbimus lumen. Interdum quoadusque iste illucescat dies et lucifer oriatur in cordibus nostris, spreta infanda hæreticorum commenta, firmissime teneatur spei nostræ solida veritas, verbi incarnati unitas ex duabus

substantiis unius personæ Filii Dei vivi Jesu Christi A Domini nostri; ut cognitis naturæ utriusque documentis, et verbum in Christo homine et Christum hominem adoremus in verbo: quoniam promulgante beato Leone papa, si, prout Apostolus ait, qui adhæret Deo, unus spiritus est, multo magis Verbum caro factum unus est Christus, ubi nihil est alterius naturæ quod non sit utriusque subjiciens.

Non ergo infirmemur in consilio misericordiæ Dei, quæ nos et innocentiæ reformet et vitæ. Nec quia in Salvatore nostro manifesta agnoscimus gemina signa naturæ, aut in gloria Dei de veritate carnis, aut in humilitate hominis de deitate majestatis ullatenus dubitemus : quia idem homo est in forma Dei qui formam recepit servi, idem et incorporeus manens et corpus assumens, idem in sua B virtute inviolabilis, et in nostra insirmitate passibilis, idem a paterno indivisus throno, et ab impiis crucifixus in ligno. Idem est super cœlorum altitudines victor mortis ascendens, et usque ad consummationem sæculi universam Ecclesiam non relinquens. Idem postremo est qui in eadem qua ascendit carne venturus, sicut judicium sustinuit impiorum, ita judicaturus est de omnium actione mortalium. Unde, ne pluribus testimoniis immoremur, unum sufficit ex Evangelio beati Joannis adhibere, quod ipse Dominus noster hoc dicit: Amen amen dico vobis, quia venit hora et nunc est quando mortui audient vocem Filii Dei, et qui audierint vivent. Sicut enim Pater habet vitam in semetipso, sic dedit et Filio vitam habere in semetipso, et potestatem dedit ei judicium sacere, quia filius hominis est. Ergo sub una sententia, quia Filius Dei est, atque quia filius hominis est, apparet quemadinodum Christum Dominum in unitate personæ credere debeamus; qui cum sit Filius Dei per quem facti sumus, etiam filius hominis per assumptionem factus est carnis, ut moreretur, sicut ait Apostolus, propter delicta nostra. ct resurgeret propter justificationem nostram, unus idemque Deus homo et homo Deus, Filius Dei, filius hominis; et filius hominis, Filius Dei. Verum quoniam nonnisi ex utroque salvamur. Talis enim erat hominum a primis ducta genitoribus causa mortalium ut originali peccato transeunte per posteros nullus pœnam damnationis evaderet nisi Verbum caro sieret et habitaret in nobis. Nec enim Verbum aut in carnem aut in animam aliqua sui parte conversum est, cum simplex et incommutabilis natura deitatis tota in sua sit semper essentia, nec damnum sui recipiens nec augmentum. Et sic assumptam.... ..... glor ficata in glorificante permaneat. Cur autem inconveniens aut impossibile videatur ut Verbuin caro atque anima unus Jesus Christus et unus Dei hominisque sit Filius, si caro et anima, quæ dissimilium naturarum sunt, unam faciant etiam sine Verbi incarnatione personam, cum multo facilius sit ut hanc unitatem sui atque hominis deitatis præstet potestas quam ut eam in substantiis obtineat solius humanitatis infirmitas.

Nec Verbum igitur in carnem, nec caro in Verbum mutata est; sed utrumque in uno manet, et unus in utroque est, non diversitate divisus, non permixtione confusus. Non alius ex Patre, alius ex matre; sed'idem alter ex Patre ante omne principium, alter de matre in fine sæculorum; ut esset mediator Dei et hominum homo Christus Jesus, in quo habitaret plenitudo divinitatis corporaliter. Totum igitur corpus implet tota divinitas; et sicut nihil deest illius majestati cujus habitatione impletur habitaculum, sic nihil est corporis quod non suo habitatore sit plenum, in quo et nos sumus repleti. Quod autem dictum est, Et estis in illo repleti, nostra utique est significata natura; ad quos illa repletio non pertineret, nisi Dei Verbum nostri sibi generis et animam et corpus invenisset, quæ ita in unitate convenerunt ut nec separationem possint habere nec finem, verus homo vero unitus Deo, nec secundum existentem prins animam deductus e cœlis, nec secundum carnem creatus ex nihilo, camdem gerens in Verbi deitate personam ut veritas affectionum sub moderamine deitatis esset et mentis, et tenens communem nobiscum in corpore animaque naturam. Non enim esset Dei hominumque mediator nisi idem Dess idemque homo in utroque et unus esset et verus. De quo uno veroque docet beatus apostolus Petrus magnum esse pietatis sacramentum: Quod manifestatum est, inquit, in carne, justificatum est in spiritu, apparuit angelie, prædicatum est gentibus, creditum est in hoc mundo, assumptum est in gloria. Item unde supra sanctus Hilarius in divinis dogmatibus insigniter orthodoxus ita ést orsus: « Cum Verbum Deus in sacramento naturæ suæ manens homo natus sit, natus autem est non ut esset alius, sed ut ante hominem Deus suscipiens hominem homo Deus possit intelligi. Nam quomodo Jesus Christus Dei Filius natus ex Maria est, nisi quod verbum caro factum est, scilicet quod Filius Dei, cum in forma Dei esset, formam servi accepit? > Cum ergo Dominus et salvator noster Jesus Christus et natus et passus et mortuus et sepultus sit et resurrexerit, non potest in his sacramentorum diversitatibus ab se dividous esse ne Christus sit, cum non alius Christus quam qui in forma Dei erat formam servi accepit, neque alius quam qui natus est mortuus est, neque alius quam qui mortuus est resurrexit, neque alius quam qui resurrexit sit in cœlis, in cœlis autem non alius sit quam qui descendit de cœlis. Homo itaque Dominus Jesus Christus unigenitus Deus, per carnem et verbum ut hominis filius ita et Dei Filius. Audi ia hoc apostolicæ doctrinæ eruditam, non carnis sensu, sed dono Spiritus, fidem, cum Græcis sapientiam et Judæis signa petentibus loquitur: Nos autem prædicamus Jesum Christum et hunc crucifixum, Judæis quidem scandalum, gentibus autem stultitiam, ipsis autem voçatis Judæis et Græcis Jesum Christum Dei virtutem et Dei sapientiam. Nunquid divisus est Christus, ut alius sit crucifixus et alius Christus virtus et sapientia Dei? Et cum idem unus atque unus sit, descendens et ascendens, unus quoque nobis Jesus A nus Feliciano exponens Ariano, inter cætera ait: Christus sit Dei Filius et hominis filius, et Verbum Deus et homo caro, et passus et mortuus et sepultus, et resurgens in cœlum receptus, sedens a dextris Dei, habens in se uno eodemque per dispensationem atque naturam in Dei forma et in forma servi sine aliqua separatione quod homo est, et divisione quod Deus est, non ambiguum in quo sacramento et passus est et viveret. Et cum in eodem esset insirmitas ad passionem et ad vitam Dei virtus, non alius ita divisus a se esset qui et pateretur et viveret. Passus est enim unigenitus Deus quæ homines pati possunt, sicut dicit Apostolus: Quia si confessus fueris in ore tuo Dominum Jesum, et in corde tuo credideris quod Deus illum excitavit a mortuis, salvus eris, salvus utique credendo et consitendo Dominum Jesum ex se B poris commune videntur et mentis. Sic post partum ipso et mori et resurgere potuisse. Nec enim, si non homo esset, mori potuisset, neque, si non Deus, resurgeret. Unus idemque, etsi crucifixus ex infirmitate, sed vivit ex virtute Dei. Quod salutaris dogma salutarisque confessio misericordia Dei melior super vitas, quidni salutare vultus mei et Deus meus, licet proprium syntagma exposcat testificationem authenticorum multiplicem, Stephanus tamen episcopus in encycliis ad Leonem principem exinde scribens mirabiliter dicit: ( Indutus est Filius tunicam corporis, hoc est, integrum hominem, de sancta virgine, quam sanctus Spiritus texuit. Ineffabiliter in ingressu, inenarrabiliter in egressu, incomprehensibiliter ingressus est invisibilis, egressus est visibilis. Ingressus est Dei Verbum, egressus idem est homo. Para- C dimus gloriam ejus, gloriam quasi unigeniti a Patre, digmate siquidem isto idem est exutus qui et indutus, scilicet qui absque homine Dei Filius, etiam et cum homine unus idemque Filius. Non alius adoptivus, et alius proprius Dei Filius; sed idem qui ex Deo est Deus, idem in homine Dei est unigenitus Filius; quoniam si et habitu est inventus ut homo, non est habitu immutatus; licet habitus sit illi aptificatus, non ullo modo adoptatus. Verum qui habitus non est habentis personæ persona, sed participatio naturæ persistendo natura. Ac per hoc consulte Dei Filius habendo habitum, habitu inventus ut homo. idem ipse manet naturali proprietate habendo habito, ipsa sui deitatis persistendo singularitatis persona, quoniam persona ingenunata propria sua in homine venit, deitatis persona. Propter quod dicit: D Eyo veni in nomine Patris mei. Nomen enim Patris personam perstruit Filii: quia nonnisi habendo Filium paternam gerit personam. Qui ergo in nomine Patris venit, nihilominus Filius ejus fuit. Et ideo non duo venerunt filii verus et falsus, aut unus partim proprius, partim etiam adoptivus, sed unus Jesus Christus ex toto benedictus qui venit in nomine Domini. Quia qui in principio erat Verbum, idem Verbum caro factum est, individuus; unus proprius et verus unigenitus Dei Filius. Et si aliud atque aliud ex convenientia naturarum, non tamen est alius, sed unus idemque ex toto unigenitus Dei Filius. > Quod congruis exemplis sanctus Augusti-

Non alius homo corpus, alius animus. Quamvis aliud animus, aliud corpus, unus tamen atque idem homo et corpus docetur et animus. Rursus non unum atque idipsum corpus docetur et animus. quia ex utroque homo factus est unus. Non enim hæc aut substantias confundunt in unitatem personæ, aut personam geminant diversitate substantiæ, quandoquidem unus ex his homo noscitur exstitisse. Non perdunt propria; sed quia in unum atque inseparabiliter conveniunt, ex propriis videntur facta communia. Afficitur in corpore mens doloribus corporis, fatigatur corpus cogitationibus mentis; et unum tamen horum proprium est corporis, alterum mentis. Quæ dum uni homini acciderint, corvirginis non alius Dei et alius hominis, sed idem Christus et Dei et hominis Filius fuit. Et sicut in uno homine aliud animus, aliud corpus, sic in mediatore Dei et hominum aliud Dei Filius, aliud hominis fuit. Unus tamen ex utroque Christus Dominus exstitit. Aliud inquam pro discretione substantiæ, non alius pro divinæ proprietate personæ. , Et velut superius diximus quod ex anima rationali et carne unus fit homo, unius Patris unicus proprius et verus unigenitus Dei Filius, ita Deus et homo unus est Christus, ex toto proprius et verus unigenitus Dei Filius. Proprius siquidem, quod proprio Filio suo non pepercit Deus. Unigenitus et verus, juxta quod est sanctus evangelista confessus : Et viplenum gratiæ et veritatis. Quique nimirum de terrigena virgine natus, veritas de terra orta est, idcirco veritas unigeniti et mendacium adoptivi...... veritatis careat mendacium adoptionis, et veritas unigeniti excludat alterius adoptionem mendacii. Ipsum vero et unigenitum declaratum et veritatem scimus Joanne apostolo attestante: Quoniam Filius Dei venit, et dedit nobis sensum, ut cognoscamus verum Deum, et simus in vero Filio ejus Jesu Christo. Hic est verus Deus et vita æterna. Eademque præterea veritate de semet in Joannis Evangelio proloquente quod sit veritas unigenitus ipse: Ego sum, inquiens, via et veritas et vita. Unigenitum se etiam satendo, cum dicit: Sic Deus dilexit mundum ut Filium suum unigenitum daret, ut omnis qui credit in illum non pereat, sed habeat vitam æternam. Ac ideo, teste eodem unigenito, qui credit in eum non judicatur; qui vero non credit, jam judicatus est, quia non credit in nomine unigeniti Filii Dei.

Quocirca non immerito hæretici judicantur Feliciani, qui a tanta unigeniti veritate dissentire probantur. Nobis sane istiusmodi credulitatis in confessione unius Dei et hominis unigeniti filii Dei solummodo una in veritate persona sanctorum patrum ct Dei oraculis promulgata, qua capacitate nemo potest dicere Dominus Jesus nisi in Spiritu sancto, quo corde creditur ad justitiam, ore confessio fit in salute, sufficere credimus, dicente Apostolo: Siquidem sunt dii multi et domini multi. Nobis autem unus A tissima prudentia assequenti divini muneris est. Deus Pater, ex quo omnia, et nos in ipso, et unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia, et nos per ipsum. Igitur quia unus est Dominus Jesus Christus, dualitatem non recipit. Unum enim dividi non potest. Deleantur ergo a suo errore qui dualitatem in Christo nisi sunt introducere, proprium eum dicentes esse Filium Dei divinitate, et adoptivum ex carne, cum, sicut jam dixi, et competenter iterum iterumque inculcare non piget, ceu ex apima rationali et carne unus est homo unius genitoris proprius filius, ita et Deus homo unus sit Christis, unius Patris proprius unigenitus, verus Dei Filius. Ille ex mare et femina tantum originaliter solus. Dominus de Spiritu sancto ex Maria virgine singulariter Deus et Dominus, una fides, unum baptisma, unus Deus et Pater omnium, qui super omnes et per omnia et in omnibus nobis. Ipsi gloria ex hec nunc in Ecclesia et in Christo Jesu per omnes generationes sæculi sæculorum. Amen.

#### III.

(Apud Baluz., ibid.)

Benedictus Guarnario Glio salutem.

Fili mi, exaudi, oro, vocem parentis post tergum pignoris exorantis. Imo ut acceptes, obsecro, quæ etiam depromo. Fascinatio, procacitas, eque ut augacitas, vana impudentia, quia sunt fatua, ne facessitus fascinatione eucharis linguz parasttorum, C tua abroges ipsa jura, cave ne quando aviditate præpropera abdices ea ipse: quopiam qui in principio hæreditare festinat, in povissimo benedictione carebit. Omnia enim tempus habent; licet is qui instituit tempora maneat extra tempora, et quæcunque in ejus æternitate æterna, a quo quia moderantur universa tempora omnibus mobilibus, ejus mobilior est sapientia, dicitur illi : Omnia in sapientia fecisti. Quique sapientia fecit cuncta, putasne in saplentia disponit ea? Nunquid non sapientia clamitat, et prudentia dat vocem suam? Ego sapientia habito in consilio, et eruditis intersum cogitationibus, ludens in orbe terrarum, et delicia mea esse cum filiis kominum. Quocirca observa ne insipienti favore a satia et scienția, ac timor Domini iosa thesaurus ejus. Sapientia autem est hominum pietas, recedere a malo intelligentia. Pietas ex religione divina, intelligentia ex rationali prudentia, secundum quod illad est Evangelium ex religione simplicitas columbina. et ex intelligentia prudentia serpentina. Siquidem simplicitas a sipgulari sapientia dicta. Alioquin simplicitas, quia stultitia est deputanda, prudentia a porro videntia, id est, a longe ante conspicientia quæcunque venientia. Utique simplicitas singularitatis, quia Deus excedens omnia est, qui operatur in nobis et velle et perficere per bona voluntate : cedendum istiusmodi intellectus aspientize: pruden-

cuius moderatu singulari, ex quo resisti nititur, 1 tune omni modo exordisi ira illius comprolater, non divinitatis perturbatio, sed justa renitenti re !bibisio, juxta quod dicitur : Tu autem, Domine rirtutum, cum tranquillitate judicas. Ac per hoc te queso bene indelis ne ipse ira efficiaris Dei renitendo ci, sed ut ante omnia animadvertas propheticum illed memento, qui cum diceret Deo, Tu terribilis es. a quis resistit tibi? illico subjecit: Ex tunc ira tue. Nempe quia ex eo est ira Dei ex quo..... resistere illi. Exspecta igitur Dominum...... a latere tuo, et eustodiet pedem tuum ne capiaris. Non enim est hominis via ejus neque viri ut ambulet et dirigat gressus auos; sed a Domine gressus hominis dirihomo Christus est, individuus, mus. Unus itaque B guntur, et viam ejus volet. Cede ergo voluntati Dei. volenti tuam, sequendo suam, ut non tua, sed seeundum quod tempus dictaverit, exspectes ut fiat voluntas immutabilis sua. Cæterum voluntati ejus, cum sit immutabilis, quis resistit? Quam immutabilitatem ut verbis disertissimi eloquar Augustini, in tantum licet mutabilis videre poteris in quantum in ea nihit mutabile contemplabis, nec locis et temporibus, sicut corpora, nec solum temporibus et quasi locis, sicut spirituum nostrorum cog tationes, nec solis temporibus ex nulla vel imagine locorum, sicut quædam nostrarum mentium ratiocinationes. Amnino enim Dei essentia, quæ nihil habet mutabile, nec in æternitatem, nec in veritatem, nec in veluntatem. Quia ihi est veritas, æterna charitas. Et wera ibi est charitas, vera æternitas. Et chara ibi est eternitas, chara veritas. Ubi si cordis oculo te defixeris, terrigeno spreto angore, rato inconvulsoque divino numine compertus, et his temporancis et perennibus beaberis ineffabilibus muniis. Uti sane exinde fœdere fidei fœdereris, formam fidei te expescente decepsi, qua te indeptum omnique erroris dempta deformitate, una nobiscum novando novale spiritu mentis tuæ, licet noster homo exterior corrumpatur, sed interior renovatur. Quodque beatus Paulus apostolus sanciendo cum promulgaret: Renovamini spiritu mentis vestræ, et induite norum hominem qui secundum Deum creatus est; alias inculcans liquidius : Exuentes vos, ait, veterem hominem cum actibus ejus, induste novum qui renoratur pientia desipiscas : quoniam divitiæ salutis sapien- B in agnitione Del secundum imaginem ejus qui crearit oum. Repulso ergo veterrimo cupiditatis homunculo, dehine compos instrumento perstructo, exoptindo te, fili, efflagito, in novitate vitæ ambulare satagito. Et quia dicente Apostolo credere oportet accedentem ad Deum, et accedere est audire, quoniam sides ex anditu, auditus autem per verbum Christi, conventione hujus novitatis habendo fidem qui operatur per dilectionem, age jam nunc de compendio, at ad ejus commercii transeas visionem. Non enim in solo opere virtutum, aut in sola observantia mandatorum, sed asserente etiam beato papa Leone, in tramite fidei angusta et ardua est via quæ ducit ad vitam, et magni laboris est magnique discriminis

inter dubias imperitorum opiniones et verisimiles A falsitates per unam sanam doctrinam semitæ inoffensis gressibus ambulare, et eum undique se laquei errorum opponant, anne periculum deceptionis evadere, Quis autem..... nisi qui Spiritu Dei docetur regitur, dicente Apostolo: Nos autem non spiritum mundi accepimus, sed Spiritum qui ex Deo est, ut sciamus quæ a Deo donata sunt nobis. Canente etiam David : Beatus quem tu erudieris, Domine, et de lege tua docueris eum. Enimvero vere beatus, eatenus hene auctus, quia eruditione irreprehensibilis legis Dei docți sulgebunt sicut splendor sirmamenti, et qui ad justitiam erudiunt plurimos, quasi stelle in perpetuas eternitates. Has igitur doctus doctrina, plurimorum ad justitiam eruditor, fulgoratus hoc fulgore sacro in perpetuas eternita- I tes valeto.

Nove aliquo fatigeris a superstitiose argumente inscie de fide apocryphe, scito professu Græco fidem esse hoc modo, una usia, ac si dicat, una natura vel essentia, tres hypostases, quod resonat in Latinum nel tres persones vel tres substantias. Nam Latinitas proprie non dicit de Deo nisi essentiam. Substantiam vero non proprie, sed pronuntiat abusive : queniam vera substantia apud Græces persona intelligitor, pon natura. Unde apud modernos achelasticos, maxime apud Scotos, iste syllogismus delusionis, ut dicant trinitatem, sicut personarum, ita esse substantiarum, quatenus si assenserit illeclus amiliter trinitatem trium esse substantiarum Deum, trium derogetur cultor deorum; si autem abnuerit, personarum denegator culpetur; culpetur propter idioma Græcum, derogetur propter sermonem Latinum. Sed hæc de fide et omnis calliditatis verantia simplicitate fidei catholicæ est puritate vitanda, non captiosa interjectione linguarum, scæva impactione interpolanda. Porre autem fides catholice hac est, at unum Doum in trinitate et trinitatem in unitate veneramur, neque confundentes peraonas, neque substantiam separantes. Quoniam quippe alia est persona Patris, alia Filii, alia Spiritus panoti. Sed Patris et Filli et Spiritus sancti una est divinitas, aqualis gloria, coaterna majestas. Non coæternæ majestates, non æquales gioriæ, non trina deitas, aut triplex divinitas, id est, unum; sed D una est divinitas, una deitas, æqualis gloria, coeterna majestas. Identidem nec etiam trinus Deus, sed Trinitas Deus est unus. Unus sane isto modo, et Deus et Dominus unus et spiritus. Et hæc una est catholica dides, qua te fæderatum fidei unitate et nunc et in ætennum opto valere. Valeas, vigeas per sœcula cuncta beandus, uti fidei pensum cujus est cernes ipsum, munus inexhaustum contuendo per asecula divinum, saturitate xasa sat conspicando Denm.

#### IV.

Confresio fidei Benedicti levitæ, etsi peccatoris nonnunquam erronel, tamen fædere isto fidei inexhausto fidenti,

(Apud Baluz., ibid.)

Confiteor tibi, Domine sancte Pater omnipotens, æterne Deus, per unigenitum tuum Dominum nostrum Jesum Christum, in virtute et dono et gratia Spiritus tui, cum timore et tremore et gaudio gratiarum, opus depromens ex cordis devotione, in oris resultando professione. Gratias ago, sed ex toto corde, tota anima, totaque virtute, justitiam sidei dono muneris tui credendo, ore in salutis confessionem pronuntio. Gratias ago; sed obsecro sit tibi, o Domine, sacrificium acceptabile confessio nominis tui, secundum quod tibi debetur gratiarum actio et vox laudis in Trinitatis unitate et unitatis Trinitate, uni Deo vero et vivo, visibilium omnium et invisibilium creatori, et recreatarum rerum recreatori, non ex necessitate sed ex tua omnipotentissima benignitate quæcunque agenti, quia nullius eguisti quæcunque fecisti, guodque tibi confiteor bonorum meorum non indigenti, immoto in te manenti, et quæ moventur moventi, quia in te vivimus et movemur et sumus. Tu autem idem ipse es, et anni tui non deficient. Sed quia filii servorum tuorum habitabunt ibi, et semen eorum in sæculum dirigetur, hos, inquam, æterpitatis annos in idipsum lucem tuam inaccessibilem, o Domine, habiti directi in sæculum fide tenus nunc, tunc autem specie tenus aternitate fruendo, ut sint ipsi aterni, ideirco posuisti sæculum nostrum in illuminatione vultus tui. Meo ergo nunc sæculo illuminatus fide isto tuo lumine, apud quem non est transmutatio nec vicissitudinis obumbratio, confiteor et ego camdem incommutabilitatem, Patrem te Deum omnipotentem et Filium et Spiritum sanctum unius esse substantiæ aut, quod certius dici potest, essentiæ, eiusdemque potestatis et sempiternitatis, unum verum Deum invisibilem, incorruptibilem, immortalem, immutabilem, natura simplicitatis incorporeum, immensitate incomprehensa incircumscriptum, ubique præsentem, et omnia excedentem, incontiguem et omnia continentem, majestate individua in æternum et ultra regnantem, viventem vitam, vitam a vivente, vivificatorem viventium, unum in duobus, et utrosque in idipsum, Patrem in Filio, Filiumque in Patre, in sancto Spiritu. Igitur cum professione orthodoxa theologorum confiteor ita te, Domine, Trinitatem, in Patre unitatem, in Filio æqualitatem, in Spiritu sancto unitatis æqualitatisque concordiam, et tria hæc unum, omnia propter Patrem, æqualia omnia propter Filium, connexa omnia propter Spiritum sanctum. Sis ista Trinitas tu isdem ineffahilis, Domine Deus existens divina natura, lux lucis, et fons luminis, spiritus lucis, spirituum omnium summus, a te per paturam, per substantiam majestatis, potestatis, atque virtutis, ab æterno in æternum sine cies in imagine, usus in munere. Sempiterni genitoris genitus sempiternus, et consempiternus utrorumque procedens ab utrisque Spiritus sanctus. Et id totum est simplum, totum trinitas, totum unitas, totum omousion. Unus Deus Pater Verbi viventis, sapientiæ subsistentis, et virtutis tuæ et siguræ. Perfectus perfecti genitor, Pater Filii unigeniti. Unus Dominus solus ex solo Deo, figura et imago deitatis, verbum penetrans, sapientia comprehendens omnia, et virtus qua tota creatura fieri potuit. Filius verus veri, et invisibilis ex invisibili, et incorruptibilis ex incorruptibili, et sempiternus ex sempiterno. Unus Spiritus sanctus ex Deo substantiam habens, et qui per Filium apparuit, perfecta imago Filii perfecti, persecta viventium causa, sanctitas sanctisicationem B personarum proprietate, sed totum in omnibus virpræstatrix: per quem Deus solus super omnia et in omnibus cognoscitur, et Filius per omnia. Est enim intellectus sapientiæ Spiritus sanctus, unicus, multiplex, subtilis, mobilis, disertus, incoinquinatus, certus, suavis, amans bonum, qui nihil vetat bene sieri, humanus, benignus, stabilis, certus, securus, omnem habens virtutem, omnia prospiciens, et qui capiat omnes spiritus, intelligibilis, mundus, subtilis. Siquidem hujus communicationis largitate confiteor singillatim personarum proprietatem servatam, nec substantialiter Trinitatem dividi, nee personaliter omnino confundi, sed omousion Trinitatem magis magisque confitendo Deum, non autem omousion, quod, proh nefas! hæretici exsecrate dixerunt. Sacratiori sane differentia fidei confiteor te cum ca- c tholica omni Ecclesia Patrem unigenitum, Filium genitum, Spiritum sanctum nec genitum nec ingenitum, sed ex Patre Filioque procedentem, Filium a te Deo Patre nascendo procedere, Spiritum sanctum procedendo non nasci. Et hanc inæstimabilem nativitatem; sed et processionem, nec cœpisse et perfectam esse, nec destitisse et sempiternam esse confiteor. Sed istam generationem tuam, o Domine, ineffabilem vere, quin potius incomprehensibilem, quis enarrabit? Quis enim ut est non solum edicere sed etiam comprehendere valeat genitum non esse genitori posteriorem, ac non id quod genuit præcedere generantem? Hæc autem generatio nec anterius nec habet quidquam posterius : quia ut nunc genitor es, ita Pater ab æterno es, quoniam immu- D tabilis es. Semper ergo exstitisti Pater, qui semper habuisti Filium cui existeres Pater. Quia itaque immutabilis es, semper fuisti ut es. Et ideo Filium non præisti, qui semper, Pater ut esses, Filium habuistí, qui sicut nec cœpisti id esse, ita nec etiam destitisti : quia tu idem ipse es Pater, sicut ab. æterno fuisti. Quocirca sicut a principio ante luciferum, ita te hodie genuisse dixisti, ut nec cœpisse et perfectam esse ostenderes istiusmodi generationem generis tui : Tecum, inquiens, principium in die virtutis tuæ, in splendoribus sanctorum, ante luciferum genui te; et : Filius meus es tu, ego hodie genui te. Sui ergo principium designatur ante luci-

termino infinitus. Infinitas æternitatis in Patre, spe- A ferum genitus, eique dicitur : Hodie genui te. Hinc sempiterna nativitas declaratur. Propter quod ab Apostolo dicitur: Non est in illo Est et Non, sed Est in illo fuit. Sed esto, maneat sicut est, generationem ejus quis enarrabit? Quis nativitatem illius cum processione distinguere valeat a Spiritus sancti processione sine nativitate? Quis hanc differentiam processionis nec genitam nec ingenitam a processione distinguere appetat Filii genita? Quis qualem Patrem, talem Filium, talemque Spiritum sanctum audiens, ad talem personarum differentiam uniformem ex simplici essentia deitatis hujusce etiam singularitate majestatis non obstupescat attonitus? Quin præterea quomodo capiat ubique totum, ubique præsentem, non per partes divisum viritim tute omni tenente localiter, sed potentialiter per excellentem præsentiam majestatis? qua licet sis ubique, dees tamen plerumque : quia si præsentia, non tamen es gratia. Sed si non possumus capiendo distinguere, possumus te docente fideliter confiteri, donec illucescat dies et lucifer oriatur in cordibus nostris idem unigenitus Jesus Christus Filius trus; qui sicut nascendo de te vero Deo Deus est verus, ita lumen de lumine : in quo lumine tuo credo videbimus lumen, lumen, inquam, verum quod illuminat omnem hominem venientem in mundum, et dicit : Ego sum lux mundi. Qui sequitur me, non ambulat in tenebris, sed habebit lumen vita. Signidem ut hoc lumen verbum sapientiam ac tuam virtutem prosequi valeremus, per quem fecisti omnia, hone Filium tuum voluisti sieri inter omnia, ut per quem fuerant creata, per ipsum essent et recreata, propter quem omnia, et per quem omnia. Ac ideo hunc Verbum caro factum confiteor, suze carnis conceptione conceptum, et suæ carnis nativitate natum, non adoptivum, sed proprium unigenitum tuum, perfectum Deum perfectumque hominem ex sancta et immaculata semperque virgine theotocon beata Maria, animatum anima rationali, vera carne absque peccato de Spiritu sancto conceptus, ut hominem quem sola bonitate creaverat, quemque ad imaginem et suam similitudinem perfecte formaverat, sponte de hoc schemate lapsum misericorditer repararet, reparatumque catholico baptismatis lavacro, sui etiam confirmaret corporis sanguinisque celebre sacramento. Quem veraciter crucifixum secundum assumptionem, non autem secundum assumentis virtutem, confiteor, et ad inferos descendisse, suorumque liberationem inibi egisse, ac die tertia veracissime resurrexisse, et cum eadem ipsa carne glorificata in cœlum ascendisse, in qua ad judicium vivorum et mortuorum exspectatur venturus. Hujuscemodi sacramento resurrecturos canctos confiteor homines in virum perfectum in mensuram ætatis plenitudinis Christi, non naturam aut sexum mutando, sed tantum fragilitatem et vitia deponendo, secundumque studiorum et operum differentias et gratiam propositumque justitiæ bonitatis Dei euntibus, sic aliis in opprobrium et ignem æternum. A Confiteor etiam quod divinam humanamque substantiam in utraque perfectus unam Christus personam gestaverit : quia nec geminavit utriusque substantiæ integritatis personam, nec confudit geminam unitatis personæ substantiam. Alterum quippe neuter exclusit, quia utrumque unus intemerato jure servavit, secundum quod dicit: Nemo ascendit in cœlum nisi qui descendit de cælo, Filius hominis qui est in cœlo. Et qui descendit, ipse est et qui ascendit. Magnum ergo hoc est pietatis sacramentum, quod manifestatum est in carne, justificatum est in spiritu, apparuit angelis, prædicatum est gentibus, creditum est in hoc mundo, assumptum est in gloria. Sic sic quæ sursum sunt sapiendo vita nostra abscondita est cam Christo in Deo. Cum autem B Christus apparuerit vita nostra, credo, Domine, et nos apparebimus cum ipso in gloria, cum quo tibi Deo Patri in unitate Spiritus sancti omnis honor et gloria, virtus, majestas, et imperium, ac nostri miseratio per indebitam misericordiam tuam, gratuita præveniente ac subsequente gratia ex nunc et per immortalia sæcula sæculorum. Amen.

#### V.

Excerptus diversarum modus pænitentiarum a Benedicto abbate [Anianensi] distinctus de Regula sancti Benedicti abbatis.

(Apud Baluz., Capitul. tom. II, p. 1385.)

Plurimi nequaquam pleniter intelligentes judicio- C rum sententias in Regula sancti Patris nostri Benedicti, aliter quam præcepit judicare solent. Sciendum itaque est quatuor ibi contineri modos quibus delinquentium error corrigitur.

Primus namque est quem idem Pater Benedictus proprio judicio determinavit. Ut est: Qui per negligentiam tempore constituto ad Nocturnos non pulsaverit signum. Unde in oratorio satisfieri jubet. Et qui ad officium divinum tarde occurrerit. Et qui per negligentiam hora refectionis ad mensam. Et si cui offertur aliquid a Priore, et accipere renuerit. Et si quis, dum pronuntiat psalmum aut lectionem, fefellerit. Et qui pro aliqua arte extollitur.

Secundus est de spiritalibus rebus. Unde ipse dicit: Si quis frater contumax, aut inobediens, aut superbus, aut murmurans, vel in aliquo, id est, spiritali tantum, contrarius existens sanctæ Regulæ. Qui proficiendo usque ad septem gradus extenditur. Occulte videlicet castigatio [Al., castigando], publice corripiendo, in levioribus culpis excommunicando, in jejuniis nimis affligendo, verberibus coercendo, pro eodem inemendato ab omnibus orando, atque ad ultimum de monasterio expellendo.

Tertius de rebus exteriornous. Hoc est : Si quis damnum per negligentiam aliquod intulerit monasterio.

Quartus de criminalibus delictis.

Denique per ordinem eosdem repetentes.

De primo sciendum est quod nullatenus aliter nisi juxta quod Regula jubet, fieri debet; hoc est, non alienum sed proprium est judicium ponendum.

De secundo sollicite considerandum quia non omnibus personis suprascripti gradus conveniri pote runt. Quia aliter corrigendi sunt honesti, aliter improbi. Nam Regula præcipit de contumacia ut secrete semel aut bis admoneatur. Et alibi dicit : Si contumax fuerit, de monasterio expellatur. Necesse est ergo ut justo moderamine utrumque decernatur. Qualiter secundum Regulam et contumax secrete moneri possit et de monasterio expelli. Ille namque secrete est admonendus : quia licet aliquid a Priore imperatum refutans, mox tamen emendatus emendationem promittens. Qui et honestus jure dici poterit. Et ille de monasterio expellendus qui et contumax existit et nullo unquam pacto acquiescit suscipere disciplinam. Quem omnimodo contumecem Regula vocat. Unde et merito improbus est dicendus. Quanquam et improbum illum etiam vocet qui, licet frequenter corripiatur, disciplinæ tamen regulari non contradicit : qui honestatem quam prius. dum se emendare profitens, habere videbatur relinquens, ad improbam duramque mentem transit. Neque, ut supra dictum est, omnibus personis omnes gradus conveniri poterunt; quia videlicet diversæ sunt qualitates mentium; un unde [Forte, ut unde] unus medetur, inde alter perimitur. Quapropter quorumdam verberibus sunt coercendæ personæ, minime vero quorumdam. De quorum qualitatibus Regula dicit: Secundum uniuscujusque, inquit, qualitatem vel intelligentiam omnibus se conformet et aptet. Itemque alibi : Ut viderit cuique expedire, prudenter et cum charitate studeat amputare vitia. Et notandum tria inspicienda semper in judicio esse. personam videlicet, intentionem, atque modum aelicti. Personam, utrum intellectu et modestia vigeat, vel duritia et inquietudine mentis contradictor existit. Intentionem, utrum studio an infirmitate deliquerit. Modum, utrum graviter vel certe leviter erraverit. Unde et Regula dicit: Secundum modum culpæ excommunicationis vel disciplinæ debet extendi mensura. Igitur omnis spiritaliter delinquens tandiu secrete moneri debet donec se ipsum ipse improbum reddendo ab occulto transeat ad publicum. in qua publica correptione si non emendaverit, ad excommunicationem leviarum culparum transibit. Ubi cum diutius nequiverit corrigi, nimium jejuniorum maceratione alligatur. Per quam non correptus si persona exstiterit talis. flagellorum coerceatur acredine. Sin vero personæ non admiserit consideratio, communiter ab omnibus misericordia imploretur Omnipotentis. Quod si nec isto modo sanatus fuerit, præcidatur a corpore monasterii. Et si contigerit ut per negligentiam, dum aut in occulto aut in publico admonetur, aliquid damni monasterio intulerit, excommunicetur in levioribus culpis secundum modum culpæ. Et peracta pænitentia, iterum revertatur ad id ubi prius tenebatur. Et non so- A exstiterit factum. Tunc secundum modum delicti et lum dum verbis monetur, verum etiam si aliquo ex appradictis gradu deprimatur.

Primus capitulus est xxII. Ibi omnes gradus inveniri valent.

Secundus vero capitulus est de pueris minore qualiter ætate corripiantur, xxx.

Ubi facile patet quod in vicesimo tertio scriptum est. Sin autem improbus est, vindictæ corporali subdatur. In fine videlicet capitis xxx ubi dicit: Hi tales dum delinquunt, aut jejuniis nimiis affligantur, aut acris verberibus coerceantur, ut sanarentur.

Hunc sequitur xxvIII. De his qui sæpius correpti emendare noluerint. Ubi similiter septem prædicti gradus inserti sunt. De tertio autem modo judiciorum sicut supra dispositum est. De damno cujuslibet R nec non et persona atque intentio semper inspiciend rei exteriori est intelligendum, ubi solummodo animadvertendum, si negligentia interveniente damnum

personam et intentionem levioribus culpæjudicium subjacebit. In quo modo continetur quidquid in kegula invenitur. Sive gravissimæ vindictæ subjaceat seu graviori, seu regulari, seu excommunicetur, seu excommunicationi subjaceat.

Præter hoc quod in quibusdam locis inveniur districtiori disciplinæ subjaceat. Quod quidam ila intelligi volunt, ut si occulte aut publice verbis monebatur, in eodem gradu acrius corripiatur.

Quartus quoque modus, ut prædictum est, de capitalibus criminibus constat, fornicatione videlicet, adulterio, atque ebrietate assidua, cæterisque que nullo modo nisi pænitentia corporali secundum auctoritatem canonicam purgantur. In quibus et modus sunt. Ubi pariter quoque sanctorum Patrum institutio sollicite est perpendenda.

# CHARTÆ ANIANENSES.

Præceptum Caroli Magni pro monasterio Anianensi. (Anno 787.)

[Apud. D. Bouquet., Recueil des hist., tom. V. pag. 455.]

In nomine sanctæ et individuæ Trinitatis.

Carolus, gratia Dei rex Francorum et Longobardorum, ac patricius Romanorum. Magnum regni nestri inaugere credimus munimentum, si beneficia C epportuna locis ecclesiarum benevola devotione concedimus, ac Domino protegente stabiliter perdurare conscribinus [Al., confidimus]. Igitur notum sit omnibus episcopis, abbatibus, comitibus, vicecomitibus, vicariis, centenariis, judicibus, seu omnibus fidelibus, præsentibus scilicet et futuris, qualiter vir venerabilis Benedictus abbas ex monasterio, quod ipse novo opere jure proprietatis a fundamentis in honore Dei genitricis Mariæ, seu aliorum canctorum ædificavit in loco nuncupante Aniano, in pago Magdalonense, subtus castro Monte-Calmense, ad nostram accessit clementiam, et prædictum monasterium cum omnibus rebus et ornamentis ecclesiæ, seu appendiciis vel adjacentiis suis in manibus nostris plenissima deliberatione visus est delegasse, D possessionibus suprascripti monasterii, vel de onet ipsum sanctum locum sub nostra defensione atque dominatione ad regendum visus est nobis tradidisse. Idcirco ad ejus petitionem tale pro æterna retributione beneficium erga ipsum sanctum locum visi fuimus indulsisse, ut in ecclesiis et locis, vel agris seu reliquis possessionibus ipsius monasterii, quas moderno tempore per nostram donationem ac confirmationem ceu cæterorum sidelium juste possidere videtur, in quibuslibet locis, quidquid ibidera propter divinum amorem collatum fuit, quæque

A Delenda hæc invocatio, quæ addita fuit.

etiam deinceps in jure ipsius sancti loci aut per nos aut per alios voluerit divina pietas augen, præcipientes jubemus atque anathematizamus, u nullus comes, neque episcopus, aut ulia judiciaria polestas ad causas audiendas, vel freda exigenda, aut mansiones vel paratas faciendas, aut sidejossores tollendos, nec homines ipsius monasterii tam ingenuos quam servos, qui supra terram memorati monasterii residere videntur, distringendos, necullas redhibitiones aut illicitas occasiones perquirendas, aut ullum omnino censum inquirendum ullo unquam tempore ingredi audeat, vel exactare prasumat. Sed hoc ipse abbas vel successores sui, sul monachi memorati loci, præsentes scilicet et suturi, propter nomen Domini sub integræ immunitatis nomine, absque cujuslibet iniquitate aut contrarietate valeant dominare: et nulli unquam homini pro qualicunque re nullum omnino censum andeant impendere; sed ipsum sanctum locum sub nostra desensione et dominatione volumus constare; statuentes atque jubentes, ut neque vos, neque juniores seu successores vestri vel quislibet ex judiciaria potestate, in ecclesiis et locis, vel agris seu reliquis nibus quæ suprascripta sunt, ullo unquam tempore inquietare et-exactare præsumatis. Sed quod nos propter nomen Domini et æternam remunerationen ad jam fatum monasterium indulsimus perennis temporibus proficiat in augmentum. Et quandoquidem divina vocatione suprascriptus venerabiis abbas Benedictus vel successores ejus de hae luce ad Dominum migraverint, qualem meliorem et notis per omnia fillelem ipsa sancta congregatio de seprascripto monasterio aut de qualicunque loco rolate

rint eligere abbatem, qui ipaam sanctam congrega- A firmior habeatur, et per futura tempora pleulus contionem secundum Regulam sancti Benedicti regere valcat, per hanc nostram auctoritatem ex præmissa indulgentia licentiam habeant; et ubicunque voluerint ordinari et ipsi aut monachi ipsorum, vel a qualibet pontifice, ex præcepto et consensu nostre potestatem habeant : quatenus ipsi servi Dei, qui ibidem Deo famulari videntur, pro nobis et conjuge, proleque nostra, et stabilitate totius regni a Deo nobis commissi vel conservandi, attentius Domini misericordiam exorare delectentur. Et ut hæc auctoritas confirmationis nostrisque futurisque temporibus, Domino protegente, valeat inviolata manere, manu propria signaculis subscripsimus, et annuli nostri impressione assignari jussimus,

Signum Caroli gloriosissimi regis.

Data vi Kal. Augustas, anno xix regni nostri. Actum in Raganesburg palatio nostro publico, in

Dei nomine.

П.

Præceptum Ludovici Pii imperatoris pro eodem monasterio.

(Anno 814.)

Apud. D. Bouquet., wa.,

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, Ludovicus divina ordinante providentia Imperator Augustus.

Notum sit cunctis sidelibus nostris partibus Septimaniæ, Provinciæ, Burgundiæ consistentibus, vel omnibus rem publicam procurantibus, præsentibus C scilicet atque futuris, quia in eleemosyna nostra Benedicto abbati ex monasterio Aniana, quod est constructum in honore Domini nostri Jesu Christi, pago Magdalonense, seu successoribus, rectoribus videlicet memorati monasterii, pro opportunitate servorum Dei in eodem conobio consistentium, concessimus ut, quandocunque eis libuerit missos suos in aliquam partem imperii nostri negotiandi causa dirigere, cum carris videlicet et saumis sive navigio, cum qualicunque scilicet negotio, licentiam habeant pergendi ubi voluerint, absque alicujus infestatione vel contrarietate. Ideo has litteras auctoritatis nostræ eis sieri jussimus, per quas jubemus cunctis sidelibus nostris et junioribus vestris, ut D siones prædicti monasterii, quas moderno tempore nemo teloneum, vel pontaticum, nec portaticum, aut cespitaticum, seu rotaticum, aut navaticum, atque salutaticum, vel ullum censum, aut ullam redhibitionem ab eis exigere præsumatis. Sed liceat eis per hanc nostram auctoritatem pacifice et libere huc illucque discurrere, tam terra quam navigio, et absque alicujus contrarietate, sicut superius intulimus, vel infestatione aut detentione, negotia sua peragere, vol ubicunque advenerint, per vos defensionem et salvationem habeant. Et si aliquis temere hanc nostram præceptionem irrumpere tentaverit, magistri locorum illorum qui rem publicam procurare noscuntur, illud emendari jubeant, si Dei nostramque velint habere gratiam. Et ut hæc auctoritas

servetur, de annulo nostro sigillari jussimus.

Faramundus ad vicem Helisachar scripsit.

Data ix Kal. Maias, anno 1, Christo propitio, imperii nostri, indictione vii.

Actum Aquis palatio nostro, in Dei nomine feli citer. Amen.

III

Ejusdem pro codem monasterio. (Anno 814.)

[Apud D. Bouquet., ibid.]

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, Ludovicus divina ordinante providentia imperator Augustus.

Omnibus episcopis, abbatibus, ducibus, comitibus, B vicedominis, vicariis, centenariis, seu reliquis fidelibus, vel missis nostris discurrentibus notum sit, quia quidquid propter divinum amorem vel opportunitatem servorum Dei agimus, hoc nobis procul dubio ad æternam beatitudinem pertinere confidimus. Igitur comperiat omnium sidelium nostrorum solertia, præsentium scilicet et futurorum, quia vir venerabilis Benedictus abbas ex monasterio Aniano, sito in pago Magdalonense, constructo in honorem Domini et Salvatoris nostri Jesu Christi et sanctæ Mariæ semper virginis, seu et cæterorum sanctorum, detulit nobis præceptum domini et genitoris nostri Caroli serenissimi imperatoris, in quo continebatur qualiter ipse memoratum monasterium in suo proprio construxerat et eum eidem genitori nostro per chartam donationis delegaverat; et quomodo idem serenissimus imperator ipsum et monachos ibidem degentes sub immunitatis defensione susceperat. Sed pro firmitatis studio petiit prædictus abbas celsitudinem nostram, ut denuo nos ipsum monasterium sub nostra defensione reciperemus et pro mercedis nostræ augmento similia ei concedere et confirmare deberemus. Cujus petitioni denegare noluimus; sed ita in omnibus et præsentes et futuri fideles sanctæ Dei Ecclesiæ et nostri concessum et perpetuo a nobis confirmatum esse cognoscant. Præcipientes ergo jubemus ut nullus judex publicus, neque quislibet ex judiciaria potestate, nec ullus de sidelibus nostris in ecclesias, aut loca, vel agros seu reliquas possesper donationes et domni imperatoris Caroli et nostras et cæterorum fidelium juste possidere videtur in quibuslibet locis, quidquid ibidem propter divinum amorem collatum fuit, quæque etiam deinceps in jure ipsius sancti loci aut per nos, aut per alios, voluerit divina pietas augeri, ad causas audiendas, vel freda exigenda, aut mansiones vel paratas faciendas, aut fidejussores tollendos, nec homines Ipsius ecclesiæ, tam ingenuos quamque servos, qui supra terram memoratæ ecclesiæ residere videntur, distringendos, nec ullas redhibitiones aut illicitas occasiones requirendas, ullo unquam tempore ingredi audeat, vel exactare præsumat. Et quidquid de rebus præfati monasterii fiscus sperare poterat,

totum nos pro æterna remuneratione prædicto mo- A dem monasterii Anianensis usque ad terminos corum. nasterio concedimus, ut perpetuis temporibus in alimoniam pauperum et stipendia monachorum ibidem Deo famulantium proficiat in augmentum. Et quandoquidem divina vocatione supradictus abbas vel successores sui de hac luce migraverint, quandiu ipsi monachi inter se talem invenire potuerint, qui ipsam congregationem secundum Regulam sancti Benedicti regere valeant, per hanc nostram auctoritatem et consensum licentiam habeant eligendi abbates : quatenus ipsis servis Dei, qui ibidem Deo famulari videntur, pro nobis et conjuge, proleque nostra, ac stabilitate totius imperii nostri a Deo nobis concessi vel conservandi, jugiter Domini misericordiam exorare delectetur. Et ut hæc auctoritas nostris futurisque temporibus, Domino protegente, B valeat inconvulsa manere, manu propria subscripsimus, et annuli nostri impressione signari jussimus.

Signum Ludovici serenissimi imperatoris.

Durandus diaconus ad vicem Helisachar reco-

Data 1x Kal. Maii, anno 1, Christo propitio, imperii nostri, indictione vis.

Actum Aquis palatio nostro, in Dei nomine feliciter. Amen

IV.

Ejusdem pro eodem monasterio. (Anno 814.)

[Apud D. Bouquet., ibid.]

In nomine Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi Ludovicus divina ordinante providentia imperator C Augustus.

Si erga loca divinis cultibus mancipata propter amorem Dei ejusque in eisdem locis sibi famulantes beneficia opportuna largimur, præmium nobis apud Dominum æternæ remunerationis rependi non dissidimus. Ideirco notum sit omnibus fidelibus nostris, præsentibus et futuris, quia placuit nobis pro mercedis nostræ augmento ad monasterium, quod dicitur Aniana, situm in pago Magdalonense, constructum in honore Domini et Salvatoris nostri Jesu Christi et sanctæ Mariæ semper virginis, seu aliorum sanctorum, ubi Benedictus abbas præesse videtur, aliquid ex rebus tradere nostris, id est, quamdam cel-·lulam nuncupante Gellonis in pago Lutevense, cum omnibus appendiciis suis, vel quidquid ibi Willel-·mus quondam comes, qui ipsam cellulam in causa domini et genitoris nostri construxit, seu et alii .boni homines per strumenta chartarum tradiderunt: , nec non et in prædicto pago villam quæ dicitur Ma-. garantiate; ei in eodem pago in loco qui dicitur Castra, pastura ad pecora eorum alenda, cum terminis et adjacentiis suis; in pago Bederense fiscum nostrum Miliacus, cum ecclesia sancti Paragorii, et Militiane villam; et in pago Magdalonense castrum quod dicitur Montecalmense, situm juxta fluvium Araur, cum ecclesia sancti Hilarii, a terminis ejus-

sicut domnus et genitor noster Carolus bonæ memoriæ piissimus Augustus trans ripam præfati fluminis per suum præceptum ad proprium antedictum tradidit monasterium, excepto proprium ingenuorum bominum, quod infra conjacet. Item in eodem pago illos segos cum piscatoria, quantumcunque in coden loco idem genitor noster quondam ad suum habelet opus, qui est inter mare et stagnum, cum ecclesia et villaribus et omnibus aspicientiis vel adjacentiis suis. De silva vero quæ eidem fisco adjacet, concedimus eisdem monachis et eorum hominibus, ut ad usus et ad piscatorias reemendendas, quantumemque necesse fuerit ad eorum utilitates, accipiant, Pascua etiam ad animalia alenda absque ullus hominis impedimento, ubi voluerint, et illi et homines eorum habeant. Cætera vero quæ restant, et silva, et pascua, utantur et comes et habitatores civitatis Agathensis, sicut antiquitus usus fuit. In pago namque Agathensi fiscum nostrum qui nuncupatur Sita, et in pago Narhonensi salinas quæ sunt in loco nuncupante Ad-Signa, quantum cunque eis noster missus Leibulfus comes designavit, cum terminis et laterationibus suis. Hæc omnia præscripta cum ecclesiis, villaribus, domibus, mancipiis, virgis, silvis, terris, pratis, pascuis, garricis, molendinis, aquis aquarumve decursibus, cultum et incultum, cun omnibus adjacentiis vel appendiciis, totum et ad integrum memorato concessimus monasterio. El hanc præceptionem nostræ auctoritatis pro firmitalis stadio sieri jussimus, per quam omnino præcipimus atque jubemus ut nullus ex fidelibus sanctæ Dei Ecclesiæ ac nostris de præscriptis rebus a nobis præfato monasterio vel congregationi ibidem degenti concessis aliquid abstrahere aut minuere tentet, net homines ibidem commanentes distringere, nec fidejussores tollere, nec paratas requirere, nec ullas redhibitiones exigere præsumat. Sed, sicut nobis ob amorem Dei præscripta loca cum omnibus corum appendiciis eidem congregationi delegare, atque perpetualiter ad habendum tradere libuit, ita Domino protegente, absque alicujus contrarietate rel deminoratione aut resultatione, jure firmissimo ipsas res habere et possidere valeant. Placuit etiam nobis hujus congregationi monasterii, quando Dominus abundanter largiri dignatus fuerit, decem D modia de oleo dare, id est de telomena et solaria; quando vero minus, sex modia. Et jubemus per hot præceptum procuratoribus earumdem villarum præsentibus et futuris, ut mensuram olei præscriptam missis ejusdem congregationis vel successoribus ejus a jure uno annis singulis dare studeant. Hzc quippe auctoritas ut nostris et futuris temporibas valeat inconvulsa manere, manu propria subscripsimus, et annuli nostri impressione signari jussimus. Signum domni Ludovici serenissimi imperatoris

Durandus diaconus ad vicem Helisacar recognovi-

a In alio diplomate ejusdem imperatoris, quod emissum est anno 822, pro jure uno, habetur in Atelato.

Data viii Kal. Maii, anno i, Christo propitio, im- A perfruantur arbitrio faciendi. Et ut hoc præceptum perii nostri, indictione vii. auctoritatis nostræ pleniorem obtineat vigorem, et

Actum Aquis palatio nostro in Dei nomine feliciter. Amen.

V.

# Ejusaem pro eodem monasterio. (Anno 815.)

[Apud D. Bouquet., ibid.]

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, Ludovicus divina ordinante providentia imperator Augustus.

Si enim ea, quæ fideles imperii nostri pro opportunitatibus utriusque partis inter se commutaverunt, nostra confirmamus auctoritate, morem in hoc facto exercemus imperialem, et in postmodum jure firmissimo mansurum permanere volumus. Quapropter noverit utilitas seu industria omnium fidelium nostrorum, tam præsentium quam et futurorum, quia adiens serenitatem culminis nostri vir venerabilis Benedictus abbas ex monasterio quod vocatur Anianense, situm in pago Magdalonense, constructum in honore Domini nostri Jesu Christi et sanctæ Mariæ semper virginis, quod ipse a fundamentis in suo construxerat proprio, et domno et genitori nostro Carolo bonæmemoriæ piissimo Augusto, cum omnibus ibidem aspicientibus, per chartam delegavit donationis; innotuit eo quod cum pluribus hominibus per diversos pagos [Al. add., commanentibus] commutationem fecisset, datis scilicet de rebus prædicti monasterii per chartulas commutationis illis, et acceptis ab eis de rebus eorum propriis ad partem monaste- C rii sui similiter per chartulas commutationis, et manibus bonorum hominum roboratis : ea videlicet ratione ut quidquid pars alteri contulit parti, absque ullius inquietudine aut injusta interpellatione, jure firmissimo retinerent. Et idcirco postulavit idem Benedictus ut super easdem commutationes nostræ auctoritatis præceptum fleri censeremus, per quod jure firmissimo et ipse et rectores monasterii hoc, quod acceperant, et quod illis alii tradiderant, perenniter haberent et possiderent. Cujus precibus ob reverentiam ipsius sancti loci et utilitatem utrarumque partium, hanc nostræ auctoritatis præceptionem super easdem commutationes fleri decrevimus, per quam decernimus atque jubemus ut non solum res, quæ ab aliis hominibus eidem traditæ sunt mo- D nasterio, et eidem monasterio alii homines similiter per chartulam commutationis tradiderunt jure firmissimo teneant et possideant : verum etiam et sicubi deinceps per chartulam commutationis cum quibuslibet liberis hominibus rectores ipsius monasterii commutationem facere voluerint, licentiam habeant, ea scilicet ratione ut commutationes pari tenore conscribantur, manibusque bonorum hominum roborentur : et quidquid pars juste et rationabiliter alteri contulerit parti, per hanc nostram auctoritatem jure firmissimo teneant et possideant : et quidquid exinde facere voluerint libero in omnibus

perfruantur arbitrio faciendi. Et ut hoc præceptum auctoritatis nostræ pleniorem obtineat vigorem, et . per futura tempora inviolabiliter conservetur, de annulo nostro subtus jussimus sigillari.

Durandus diaconus ad vicem Helisacar recognovi. Data viii Kalen. Martias, anno, Christo propitio, ii imperii domni Ludovici piissimi Augusti, indi ctione viii.

Actum Aquisgrani palatio regio in Dei nomine feliciter. Amen.

VI.

Ejusdem pro eodem monasterio. (Anno 815.)

[Inter Acta SS. ordinis S. Benedicti, parte 1, sec. 1v, pag. 221.]

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, Ludovicus divina ordinante providentia imperator Augustus.

Si liberalitatis nostræ munere de benesiciis a Deo nobis collatis locis Deo dicatis aliquid conferimus, id nobis et ad mortalem vitam feliciter transigendam, et ad æternam perpetualiter obtinendam profuturum liquido credimus. Unde noverit experientia atque utilitas omnium fidelium nostrorum, tam præsentium quam et futurorum, quia placuit nobis pro mercedis nostræ augmento et animæ emolumento quamdam cellulam ex re proprietatis nostræ, quæ nuncupatur Casa-Nova, quæ sita est juxta castrum, quod nuncupatur Planitium, in pago Ucetico super fluvium Cicer, quam dudum Willelmus quondam comes a fundamento in honore sanctæ Mariæ semper virginis construxerat, et rebus quamplurimis ditaverat, et domno et genitori nostro Carolo bonæ memoriæ piissimo Augusto cum rebus et omnibus, quæ eidem cellulæ aspicere fecerat per chartulam delegavit donationis; sed postea propter compendium et loci utilitatem non procul ab eodem loco eadem celiula constructa est, quæ nuncupatur . Gordanicus, in eodem pago et super eumdem fluvium, ad monasterium quod nuncupatur Aniana concedere, et per hanc nostræ auctoritatis largitionem tradere, quod est situm in pago Magdalonense, non longe a castro quod dicitur Monscalmus, constructum in honore Domini et Salvatoris Jesu Christi et sanctæ Mariæ semper virginis, ubi etiam Senegildus abbas præesse videtur: quod olim vir venerabilis Benedictus abbas in suo construxerat proprio, et similiter domno et genitori nostro Carolo per instrumenta delegaverat chartarum. Hanc itaque cellulam, quæ sicut diximus, nuncupatur Gordanicus, et illam quæ vocatur Casa-Nova, cum omnibus ibidem pertinentibus vel aspicientibus, cum mancipiis, domibus, ædificiis, terris, vineis, silvis, pratis, pascuis, aquis aquarumve decursibus, mobilibus et immobilibus, cum omnibus quæ prædictus Willelmus per venditiones, cessiones, donationes acquisierat, et præfato domno et genitori nostro tradiderat; et cuur his quæ postea prædictis locis a bonis hominibus

· Gordanicus, vernacule Guourague, nunc usque prioratus Anianæ subjectus.

tradita sunt, memorato monasterio Aniano præsenti A rum circumcinxerint, aut testimonia idonea deletempore tradidimus, et per hanc nostræ auctoritatis donationem perpetualiter ad habendum concessimus, ita videlicet ut quidquid in ipsis locis, aut de ipsis ad utilitatem et profectum rectores aut congregatio ipsius monasterii facere vel judicare voluerint, libero in omnibus perfruantur arbitrio faciendi. Hæc vero auctoritas largitionis nostræ ut per curricula annorum inviolabiliter inconvulsam obtineat firmitatem, et a fidelibus nostris, præsentibus scilicet et faturis verius certiusque credatur, eam manu propria subterfirmamus, et annuli nostri impressione signare jussimus.

Signum Ludovici serenissimi Augusti.

Durandus diaconus ad vicem Helisacar recognovi. Data xII Kal. Junias, anno, Christo propitio, se- B perator Augustus. cundo imperii domni Augusti Ludovici piissimi, indictione vui.

Actum Aquisgrani palatio regio in Dei nomine feliciter. Amen.

Ejusdem pro eodem monasterio. (Anno 816.) [Apud D. Bouquet., ibid.]

In nomme Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, Ludovicus divina ordinante providentia im-

perator Augustus.

Notum sit omnibus fidelibus nostris in partibus Septimaniæ provinciæ, Aquitaniæ, vel in cæteris provincijs consistentibus, quia vir venerabilis Benedictus abbas ad nostram accedens clementiam, suggessit nobis ut per nostram jussionem advocati monasterii Anianensis perdita quærerent, et juste possessa ubique secundum legem defenderent. Quem nos libenter recipimus, et has litteras scribere et ei dare jussimus, per quas omnibus notum facimus ut sciatis advocatos prædicti monasterii Anianensis omnia quæ secundum legem quæsierint, et quicunque de prædicti monasterii rebus eis alia quæsierit; et secundum legem desinitum suerit, ratum et stabile permaneat. Et ideo præcipimus ut ubicunque in loca vel potestates seu ministeria cujuslibet et comitum advenerint et undecunque de rebus prædicti monasterii judiciare quæsierint, absque ulla dilatione secundum legem justitiam recipiant et faciant. Si vero D quilibet aliquam dilationem in justitiis faciendis opposuerit aut aliquam injustam occasionem adhibere conatus fuerit, advocatis insius monasterii iniungimus ut nobis renuntient, ut nos illi qui nostram jussionem neglexerit, secundum facti sui meritum retribuamus. Dixit etiam nobis prædictus Benedicius abbas eo quod mancipia de monasterio S. Martini, vel alia, quod [quæ] nos largitionis nostræ munere ad prædictum Anianense monasterium concessimus, per loca diversa fugitiva sint : de quibus volumus ut ejusdem monasterii advocati ea perquirant, et ubicunque reperta fuerint, et secundum legem Romanam tricennio se defendere voluerint; et hoc advocati prædicti monasterii ea propinquis eo.

rint; siat de eis secundum Romanæ legis sanctionem. ut tricennium ea excludere non possint. Et ut has litteras nostras esse verius credațis, de annulo nostro subtus Jussimus sigillari.

Durandus diaconus ad vicem Fridugisi recognovi. Data Idibus Octobris, anno, Christo propitio, imperii nostri 3, indictione 10. Actum Compendio palatio regio in Dei nomine feliciter. Amen.

Ejusdem pro eodem monasterio. (Apno 818.)

[Apud D. Bouquet., ibid.]

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri len Christi Ludovicus divina ordinante providentia in-

Si liberalitatis nostræ munere de beneficiis a Des pobis collatis ad loca divinis cultibus mancipata propter amorem cœlestis patrize, et sustentationen ibidem Deo famulantium aliquid largimur, id mis procul dubio ad mortalem vitam felicius transigendam, et ad æternam perpetualiter obtipendam profuturum liquido credimus. Idcirco noverit omniun sidelium nostrorum, præsentium scilicet et sutrorum, sagacitas, quia nos divina aspiratione tacti, et cœlestis patriæ amore succepsi, ob apimæ nestre salutem, vel stabilitatem Christiani imperii, libuit nobis ad monasterium quod dicitur Anjana, quel est constructum in honore Domini Dei et Salvatoria nostri et sanctæ Mariæ semper virginis, quod est C situm in pago Magdaloneuse, cui Georgius abba præesse videtur quamdam cellulam juris nostri, 🕬 est constructa in honore sancti Martini infra nuros Arelatensis civitatis, cum his quæ ad eam inin eumdem pagum præsenti tempore pertinent et locum qui est in pago Arausiensi, vocabulo Morenatus, vel quæ ad ipsum locum pertinent, similiter et in pape Aveniouensi, per hanc nostræ auctoritatis donationem conserre. Hanc vero cellam superius præscriptam cum ecclesiis, domibus, ædisiciis, mancipiis, terris, vineis, pratis, silvis, pascuis, aquis aquarumve decursibus, molendinis, mobilibus et immobilibus, cultum et incultum, totum et ad integrum, quantamcunque ad ipsam dictam cellam, sicut diximus, presenti tempore legitime aspicit, et nostri juris se possessionis in prædictis pagis nostræ proprietalis est per hanc nostræ auctoritatis donationem memorato monasterio ad stipendia fratrum ibidem Deo famulantium, et ad subsidia pauperum vel ad curctas ejusdem monasterii Aniani necessitates consulendas obemolumentum animæ nostræ perpetusliter concessimus, atque perpetuo ad habendum delegavimus : ita videlicet ut quidquid de ipsa cella; rel de rebus ad eam pertinentibus rectores et ministri supra memorati monasterii disponereatque ordinare, vel etiam facere voluerint, libero in omnibus perfruantur arbitrio faciendi. Hæc vero auctoritas largitionis nostræ ut per curricula annorum inviolabilem atque inconvulsam obtineat firmitatem, mass

ı

sione signari jussimus.

Signum Ludovici imperatoris serenissimi. Faramundus ad vicem Fridugisi recognovi.

Data II Nonas Decembris, anno Christi propitio imperii domini nostri \* vi, indictione xii.

Actum Aquisgrani palatio regio in Dei nomine feliciter. Amen.

#### Ejusdem pro eodem monasterio. (Anno 849)

[Inter Acta SS. ordinis S. Bened., part. 1, seec. 17, pag. 220.]

an nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi Ludovicus divina ordinante providentia imperator Augustus.

Notum sit omnibus sidelibus nostris, quia vir venerabilis Benedictus abba una cum consensu b Georgii abbatis Anianensis monasterii, quem ipse ibldem successorem elegerat, et monachis ibidem consistentibus, seu etiam et Nibridii reverentissimi archiepiscopi et aliorum servorum Dei, cuidam cellulæ in pago Albiensi super fluvium qui dicitur Aquotis sitæ, nuncupante Bella-Cella, constructæ in honore sancti Benedicti et aliorum sanctorum, quæ nuperrimis temporibus novo opere in rebus quas · Vulfarius comes memorato monasterio Anianensi delegaverat, constructa est, privilegium ob firmitatem loci concessit, ut semper de ipsa congregatione ibidem eligerent abbates, quandiu ibi tales inveniri potnissent. Si vero contigisset ibidem illum inveniri minime posse, ut de prædicta congregatione Anianensis monasterii ibidem constitueretur; et si aliter quam oportebat fecisset, et a suo proposito in alique exorbitasset, ut rector sæpe nominati monasterii sua auctoritate illud emendaret.

Cæterum quandiu suam professionem bene observabunt, nullatenus qualibet occasione cos infestassent, aut eorum quietem perturbassent, aut aliquid contrarii eis fecissent. Sed ut melius conservaretur, petiit ut nostræ jussione manus ratum maneret. Proinde has litteras sieri jussimus, per quas jubemus ut memorati fratres in eodem loco consistentes juxta superius taxatum modum Deo quiete militent, et juxta præmissam constitutionem eligant : et si a proposito suo aliorsum digressi fuerint, per abbatem Anianensis monasterii corrigantur; et, sicut intulimus, nullam infestationem aut inquietudinem qualibet occasione, dum bene suum propositum conservaverint, a rectoribus et congregatione præscripti monasterii Anianensis patiantur : sed juxta præmissam conditionem in omnibus quiete vivere valeant. H:ec vero cellula sub eadem immunitate, quam nos prædicto monasterio Anianensi fecimus, indivisibi-

<sup>a</sup> Initium regni repetendum ab anno 813.

propria subtersirmamus, et annuli nostri impres- A liter, sicut res cæteræ ad ipsum monasterium pertinentes, ita ea sub nostra desensione consistat. Et ut hæc nostra jussio in omnibus firmior habeatur et melius conservetur, de annulo nostro subter jussimus sigillari.

Durandus diaconus ad vicem Helisacar recognevi. Data vii ld. Mart., anno Christi propitio inaperii domni Ludovici piissimi Augusti sento, iadictione xu.

Actum Aquisgrani palatio regio in Dei nomine scliciter. Amen.

# Ejusdem pro eodem monasterio. (Anno 820.)

[Apud D. Bouquet., ibid.)

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, Ludovicus divina providentia imperator Augustus.

Cum locis divino cultui mancipatis ob divinæ servitutis amorem quiddam deserimus, et imperialem morem decenter implemus, et id nobis profuturum ad æternæ remunerationis præmia capessenda veraciter credimus. Idcirco noverit omnium fidelium nostrorum, præsentium scilicet et futurorum solertia, quia nos divino amore succensi, olim per nostrum præceptum tradidimus quamdam cellam proprietatis nostræ, sitam infra muros Arelatensis civitatis, constructam in honore sancti Martial confessoris Christi, cum rebus et mancipils ad se aspicientibus vel pertinentibus, monasterio Anianensi, quod est dicatum in honore Domini et Salvatoris nostri Jesu Christi, et sanctæ Mariæ semper virginis, situm in pago Magdalonense. Et tunc placuit nobis pro remedio animæ nostræ, ut pius Dominus peccatorum nostrorum maculas tergere et supernis civibus adscisci dignetur, quamdam villam luris nostri, quæ dicitur Massacia, cum appendiciis, suis, habentem plus minus quadraginta mansos, qua. est ex ratione prædictæ cellæ sañcti Martini, non solum eidem cellæ reddere, sed etiam liberalitatis nostræ munere per hos imperiales apices nostros ibidem confirmare: quatenus eadem cella cum prædicta villa perpetim in jus et dominationem præfati monasterii Anianensis eorumque rectoris persistat. abbatem quandiu ex se bonum eligere potuerint, D Hanc vero villam cum omnibus ad se præsenti tempore juste et legaliter aspicientibus, domibus, ædificiis, ecclesiis, mancipiis utriusque sexus, terris, vineis, pratis, silvis, pascuis, aquis aquarumve decursibus, molendinis, perviis, exitibus et regressibus, vel quantumcunque ad eam moderno tempore aspicere videtur et nostri juris et possessionis est jare proprietatis, totum et ad integrum vel inexquisitum prædictæ ecclesiæ sancti Martini et monasterio Anianensi per hanc nostræ auctoritatis donationem donamus atque transfundimus: ita videlicet ut quid-

Benedictus a Ludovico Pio in Franciam vocatus anno 814. Georgium in monasterio Anianensi suum successorem elegerat.

c Vulfarius Alhigensis comes, Aimoni, cui hune comitatum anno 778 dederat Carolus Magnus, successisse creditur.

quid rectores et ministri præfati monasterii Ania- A quam juniores et ministeriales vestri, ut homines nensis ob utilitatem et profectum prædicti monasterii facere voluerint, libero in Dei nomine perfruantur arbitrio faciendi. Et ut hæc auctoritas per futura tempora inviolabilem obtineat firmitatem, eam manu propria subter firmavimus, et annuli nostri impressione signari jussimus.

Signum Ludovici serenissimi imperatoris.

Durandus diaconus ad vicem Fridugisi recognovi.

Data IIII Idus Martii, anno, Christo propitio, vII imperii domni Ludovici piissimi Augusti, indictione xIII.

Actum Aquisgrani palatio regio in Dei nomine feliciter. Amen.

Xľ.

## Ejusdem pro eodem monasterio (Anno 822.)

[Apud D. Bouquet., ibid.]

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, Ludovicus divina ordinante providentia imperator Augustus, omnibus comitibus, vicariis, centenariis, sive cæteris judicibus nostris partibus Provinciæ, · Septimaniæ et Aquitaniæ consistenti-

Notum vobis sit quod vir venerabilis Tructesindus abbas monasterii Anianensis suggessit nobis atque indicavit, quod homines vel famuli memorati monasterii per diversa loca consistentes, in ministeriis vestris multa præjudicia et infestationes patiantur tam a junioribus vestris quam ab aliis hominibus, et non possunt habere defensionem per præceptum C immunitatis, quad nos eidem monasterio propter Dei amorem et nostram eleemosynam concessimus, eo quod vos sive juniores vestri dicatis non plus immunitatis nomen complecti quam claustrum mopasterii; cætera omnia quamvis ad ipsum monasterium pertinentia extra immunitatem esse. Propter hoc volumus ut intelligatis non solum ad claustrum monasterii, vel ecclesias atque atria ecclesiarum immunitatis nomen pertinere, verum etiam ad domos et villas et septa villarum, et piscatorias, manufacta, vel quidquid fossis vel sepibus aut alio clausarum genere præcingitur, eodem immunitatis nomine contineri. Ita quidquid intra hujusmodi munim**enta ad jus cuj**uslibet monasterii pertinentia **a** quolibet homine, nocendi, vel damnum inferendi D suis, vel quidquid ibi Willelmus quondam comes, causa, spontanea voluntate committitur, in hoc facto immunitas fracta esse judicatur. Quod vero in agro vel campo aut silva, quæ nulla munitione cingitur, casu sicut fieri solet, a quibuslibet hominibus commissum fuerit, quamvis idem ager vel campus aut silva ad ecclesiam præceptum immunitatis habentem pertineat, non tamen in hoc immunitas fracta judicanda est. Et ideo non sexcentorum solidorum compositione, sed secundum legem quæ in eodem loco. tenetur, mulctandus est is qui fraudem vel damnum in tali loco convictus fuerit fecisse. Pracipimus tamen vobis ut [tam] vos ipsi caveatis et observetis,

et famuli memorati monasterii in omnibus locis ad vestra ministeria pertinentibus pacem habeant, et eis liceat cum securitate memorato monasterio deservire tam in privatis quam in publicis et communibus locis; nec ullus vestrum vel juniorum vestrarum ulterius eos audeat despoliare, et vel in fluminibus, vel in plagis maris piscantes, vel in aliis locis ad prædictum monasterium pertinentibus diversas utilitates et servitia facientes infestare, vel inquietare, aut a debito injuncto sibi servitio prohibere, vel aliquid contra legem et justitiam facere : quia si ulterius ad nostras aures fuerit perlatum, et verum inventum, temeratorem nostri mandati condigna suis factis vindicta coercere decrevimus. Proptera B præcipimus atque jubemus ut taliter exinde agais. qualiter gratiam nostram vultis habere propitiam. Et ut certius hanc nostram jussionem esse credatis, de annulo nostro subter jussimus sigillari.

Data xiv Kal. Aprilis, anno Christo propitio, n Imperii domni Ludovici piissimi Augusti, indictione xv.

Actum Aquisgrani palatio in Dei nomine seliciter. Amen.

# Ejusdem pro eodem monasterio. (Anno 822.)

[Apud D. Bouquet., ibid.]

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jest Christi, Ludovicus divina propitiante providentia imperator Augustus.

Si erga loca divinis cultibus mancipata, propter amorem Dei, ejusque in eisdem locis sibi fameiantes, beneficia opportuna largimur, præmium nobis æternæ remunerationis rependi non diffidimus. Idcirco notum sit omnibus fidelibus nostris, præsentibus scilicet et futuris, quia placuit nobis pro mercedis nostræ augmento ad monasterium quod dicitur Aniana, situm in pago Magdalonense, constructum in honore Domini et Salvatoris nostri Jesu Christi, et sanctæ Mariæ semper virginis, seu et aliorum, ubi nunc Tructesindus abbas præesse videtnr cum turba monachorum, aliquid ex nostris rebus tradere; id est quamdam cellulam nuncupantem Gellonis, sitam in pago Ludovense, cum omnibus appendiciis qui ipsam cellulam in causa domni et genitoris nostri construxit, seu et alii boni homines per stromenta chartarum tradiderunt : nec non in prædicto pago, villam quæ dicitur Magarantiate; et in eodem pago in loco qui dicitur Castra-Pastura, ad pecora eorum alenda, cum terminis et adjacentiis suis; in pago Beterense fiscum nostrum, qui dicitur Miliacus, cum ecclesia sancti Paragorii, et Miliciano villa; et in pago Magdalonense castrum, quod dicitur Monte Calmense, situm juxta fluvium Araur, cum ecclesia sancti Hilarii, a termino ejusdem monasterii Anianensis usque ad terminos eorum, sicut genitor noster

Septimania anno 817 ab Aquitania distracta fuerat.

ripam præfati fluminis per suum præceptum ad propitium antedictum tradidit monasterium, excepto proprium ingenuorum hominum, quod infra conjacet. Item in eodem pago illos segos cum ipsa piscatoria, quantumcunque in eodem loco idem genitor noster quodam ad suum habebat opus, qui est inter mare et stagnum, cum ecclesia et villaribus, et piscatoriis, et omnibus aspicientiis et adjacentiis suis. De silva vero, quæ eidem fisco adjacet, concedimus eisdem monachis et eorum hominibus, ut ad usus et ad piscatorias reemendandas, quantumcunque necesse fuerit ad.eorum utilitates, accipiant, pascua etiam ad animalia eorum alenda, absque ullius hominis impedimento, ubi voluerint, et illi et homines eorum habeant. Cætera vero quæ restant et silva et R pascua utantur, et comes et habitatores civitatis Agatensis, sicut antiquitus usus fuit. In pago namque Agatense fiscum nostrum qui vocatur Sita, et in pago Narbonense salinas, quæ sunt in pago nuncupante b Ad-Signa, quantascunque eis noster missus c Leybulfus comes designavit, cum terminis et laterationibus. Insuper et cellam juris nostri quæ est constructa in honore sancti Martini intra muros civitatis Arelatensis, cum omnibus quæ ad eam in eodem pago Arelatensi vel Avenionensi præsenti tempore legaliter pertinent. Et locum qui est in pago Arausione, vocabulo Morenatus, vel quæ ad ipsum locum pertinent. Similiter et villam quæ dicitur Massacia, cum omnibus appendiciis, habentem plus minus xL mansos, quæ est ex ratione prædictæ C ecclesiæ sancti Martini. Hæc omnia præscripta cum ecclesiis, villis, villaribus, domibus, ædificiis, mancipiis, terris, vineis, olivetis, silvis, garricis, pratis, pascuis, molendinis, aquis aquarumve decursibus, piscatoriis, perviis exitibus et reditionibus, cultum et incultum, cum omnibus adjacentiis et appendiciis suis, totum et ad integrum, quantumcunque juris nostri et possessionis ac proprietatis, prædicto monasterio concessimus per hanc nostræ auctoritatis donationem, ad stipendia fratrum ibidem Deo famulantum, et ad subsidia pauperum ad cunctas ejusdem monasterii utilitates, perpetualiter concedimus ad habendum. Ita videlicet ut quidquid ab hodierno die de prædictis rebus facere vel ordinare, vel etiam disponere rectores et ministri prædicti monasterii volue- D rint, libero in omnibus perfruantur arbitrio faciendi. Et nullus ex sidelibus sanctæ Dei Ecclesiæ et nostris de præscriptis rebus a nobis præfato monasterio vel congregationi ibidem degenti concessis aliquid minuere tentet; nec homines ibidem commanentes distringere, nec fidejussores [tollere], nec paratas requirere, nec ullas redhibitiones exigere præsumat. Sed sicut nobis ob amorem Dei præscripta loca cum omnibus eorum appendiciis eidem congregationi delegari, atque perpetualiter ad habendum tradere libuit; ita, Domino protegente, absque alicujus con-

Legendum, antedicto tradidit monasterio.

b Ad-Signa est locus vulgo Sigean dictus, in dice-

Carolus bonze memorize pilssimus Augustus trans A trarietate vel diminutione, jure sirmissimo ipsas res habere et possidere valeant. Placuit etiam nobis huic congregationi, quando Dominus abundanter largiri dignatus fuerit, decem modia de oleo dare, id est de tolomena et solaria; quando vero minus, sex modia. Et jubemus per hoc præceptum procuratoribus earumdem villarum præsentibus et futuris. ut mensuram olei præscriptam missis supradictæ congregationis vel ejus successoribus in Arclato annis singulis dare studeant. Hæc quippe auctoritas ut nostris et futuris temporibus, Domino protegente, valeat inconvulsa manere, manu propria subscripsimus, et annuli nostri impressione signari jussi-

Signum Ludovici serenissimi imperatoris.

Durandus diaconus ad vicem Fridugisi recognovi. Data xiii Kal. Aprilis, anno, Christo propitio, ix imperii Ludovici piissimi Augusti, indictione xv.

Actum Aquisgrani palatio regio in Dei nomine feliciter. Amen.

XIII.

Ejusdem pro eodem monasterio. (Anno 826.)

[Mabill., Annal. Bened., II, 124.]

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, Ludovicus divina ordinante providentia imperator Augustus.

Omnibus sidelibus sanctæ Dei Ecclesiæ, præsentibus scilicet et futuris, notum sit quia Tructesindus venerabilis abbas, ex monasterio quod dicitur Aniana, in honore Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi necnon et sanctæ Mariæ constructum, nostræ mansuetudini suggessit qualiter Arnaldus comes in pago Biterrense villam de Cinciano, et casale proprium ex comparatione et acquisitione acquisivit, et ipse Arnaldus per suum wadium domno Benedicto tradidit prædictas res præfati monasterii Anianensis, quo mortuo missi nostri partibus nostris prædictas res revocaverunt. Petiit itaque prædictus abbas Benedictus clementiam nostram, ut ipsas res de jure nostro in ejusdem monasterii ditione perpetualiter ad obtinendum tradidissemus, quod ita et fecimus. Petiit itaque nos Tructesindus abbas, ut nostrum præceptum super hoc negotio sieri juberemus, per quod nostris futurisque temporibus ipse et successores sui per eum securius et firmius eas possiderent. cujus petitioni assensum præbulmus, et hoc nostræ auctoritatis præceptum sieri decrevimus, per quod decernimus atque jubemus, ut quidquid rerum suarom prædictus Arnaldus ad præfatum monasterium Anianum prædonavit, sirmum et inviolabile permaneat; ita videlicet ut quidquid de ipsis vel in ipsis rectores et ministri supra memorati monasterii disponere atque ordinare vel etiam facere pro utilitate ejusdem monasterii voluerint, absque ullius injusta contradictione ordinent atque disponant, et faciant quidquid utilitati prædicti monasterii congruere et cesi Narbonensi ad marc.

Leibulfus comes erat Narbonensis.

converire prospexerint. Et ut hac auctoritatis nostræ A ciendis opposuerit, aut aliquam injustam ocasiopræceptio firmior habeatur, et per futura tempora melius conservetur, annuli nostri impressione subter eam signari jussimus.

Hirminmaris diaconus ad vicem Fridugisi abbatis recognovi.

Data xix Kalend. Septemb., anno, Christo propitio, ıx imperii domni Ludovici piissimi Augusti, indict.... Actum Carbonaco villa palatio regio in Dei nomine feliciter. Amen.

#### XIV.

Ejusdem pro eodem monasterio. (Anno 835.)

[Apud D. Bouquet., ibid.] .

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, Ludovicus divina repropitiante clementia B suas res proprias absque cujuslibet interpelatione imperator Augustus.

Si petitionibus servorum Dei justis et rationabilibus divini cultus amore favemus, id nobis procul dubio ad æternam beatitudinem promerendam profuturum credimus. Idcirco notum esse volumus cunctis fidelibus sanctæ Ecclesiæ Dei et nostris, præsentibus scilicet et futuris, quod Ermenaldus abbas monasterii nostri, quod dicitur Aniana, ad nostram accedens mansuetudinem, ostendit nostræ majestatis obtutibus quamdam præceptionem quam nos olim ad petitionem prædecessoris sui Benedicti abbatis. ob amorem Dei et monasterii utilitatem, fieri jusseramus; de advocatione videlicet.... ad hoc in nostram præceperamus commendationem, ut liberius prædicti monasterii utilitates et necessitates procurare C imperii domni Ludovici piissimi Augusti, indictione valeret. Sed endem advocato divina vocatione rebus humanis exempto, nostram expetivit elementiam ut eamdem advocationis curam Maurino vassallo nostro committeremus. Cujus petitionem nostris indigere auxiliis perpendentes, divino tacti munere postulata concessimus, committentes eidem vassallo nostro. Maurino nomine, rerum monasterii sui curam, in acquirendis videlicet justitiis, et aliis faciendis. Propter hoc hos nostræ auctoritatis apices ei successoribusque per tempora labentia sibi succedentibus fieri ac dari præcepimus; per quos præcepimus atque juhemus [ut] omnia quæcunque prædictus advocatus sæpe dicti monasterii Anianensis, nomine Maurinus, secundum legem quæsierit, aut quærentibus obstiterit, aut juste satisfocerit, atque legaliter D quamdam villam in pago Lutevense Aniani mossdiffinita fuerint, rata et stabilita permaneant, ubicunque ad loca et potestates seu ministeria cujuscunque comitum advenerit, undecunque de rebus ejusdem monasterii justitiam quæsierit, absque ulla dilatione secundum legem plenissimam reperiat, atque quærentibus faciat. Et quia constat idem monasterium nostrum proprium esse, volumus et præcepimus ut sæpe nominatus advocatus nulla ullatenus testimonia super nostra ejusdem immunitate monasterii testes recipiat : sed quidquid juste et legaliter quæsierit sive detenderit cum nostræ partis testibus, effectum rei evindicare et perficere studeat. Si quilibet vero aliquam dilationem in justitiis fa-

nem conatus fuerit adhibere, prædicto advocato injunximus ut nobis renuntiet, ut nos illi, qui nostram jussionem neglexerit, secundum facti sai me ritum retribuamus. Dixit etiam nobis prælicus Emenaldus abbas eo quod mancipia de monasterio sancti Martini, quod nos largitionis nostre muen ad prædictum Ananiense monasterium concessinus, per loca diversa fugitiva sint. Volumus ut prædicus advocatus ea quærat; et ubicunque inventa fueriat, et secundum legem Romanam tricennic se desenden voluerint; et hoc prædictus advocatus ex propinguis eorum circumcinxerit, aut testimonia idonea dederit; siat de eis secundum Romanæ legis, sanctimen, ut tricennium ea excludere non pessit. Et licet é injusta aut inquietudine quiete possidere; et qui memorata ad peragendum ei injunximus, ab emai hoste vel wasta, sive ab omni publico servitio immnem existere : quatinus advocationem a pobis sibi injunctam liberius atque utilius peragere valeat. Licentiam etjam dedimus eidem abbati de minoribes atque levioribus causis alium advocatum mittere. qui præfati monasterii causas atque necesiuts utiliter fideliterque administrare pessit. Et nt ha litteras esse verius credatis, de annulo postro suber eas jussimus sigillare.

Hirminmarus notarius ad vicem Hugonis recognovi.

Data xii Kal. Augusti, anno, Christo propitio, xia

Actum Stremiaco villa in Dei nomine selicier. Amen.

YV.

Ejusdem pro eodem monasterio, (Anno 837.)

[Apud D. Bouquet., ibid.]

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri lest Christi, Ludovicus divina reprepitiante clementia imperator Augustus

Omnibus sidelibus sanctæ Dei Ecclesia et nostris, præsentibus scilicet et futuris, notum sit quiz olim adhuc in Aquitania constituti, et necdum imperiali honore et nomine cœlitus insigniti, beneficavimet sterii, quæ est in honore sancti Salvatoris, seu bestæ Mariæ virginis, et Petri et Pauli apostolorum, alque archangeli Michaelis dicata, petente nimiron Benedicto ejusdem monasterii tunc temporis ahbale, et per auctoritatem nostram delegare curavimus. Sed quia deinceps divinitus nobis imperiali solio sublimatis, easdem res potiori auctoritate roboralas fuisse necdum esse consisterat, venerabilis Ermenaldus ejusdem monasterii ablas nostra supplicavit clementiæ ut denuo nostram auctoritatem super rebus villæ, quæ dicitur Caussenas, accipere mereretot, per quam eas sirmius possidere valeret Cui divino amore et honore assensum præbentes, hes nostres

sancimus ut jam dicta villa Caussenas cum omni integritate sua diebus vitæ nostræ beneficiario munere in dominatione et gubernatione Aniani monasterii rectorumque illius atque sustentatione fratrum in Deo Domino militantium persistat; et quidquid de ea jure ecclesiastico et modo beneficiario facere disposuerint, liberam habeant potestatem. Et ut hæc auctoritas nostra firmior habeatur, de annuio nostro subter jussimus sigillare.

Signum Ludovici serenissimi imperatoris.

Hirminmaris notarius ad vicem Hugonis reco-

Data xiv Kal. Novembris, anno, Christo propitio, xxiv imperii domni Ludovici piissimi Augusti, a indictione xv.

Actum Aquisgrani palatio regio in Dei nomine feliciter. Amen.

#### XVI.

#### Fjusdem pro eodem monasterio. (Anno 837.)

[Apud Mabill., Acta SS. ord. S. Bened.]

In nomine Domini Dei et Salvatoris nostri Jesu Christi, Ludovicus divina ordinante providentia imperator Augustus.

Si erga loca divinis cultibus mancipata propter amorem Dei eosque in eisdem locis sibi famulantes beneficia opportuna largimur, præmium nobis apud Dominum æternæ retributionis rependi non dissidimus. Ideireo notum sit omnibus fidelibus nostris, præsentibus et futuris, quia placuit nobis pro mer- C cedis nostræ augmento ad monasterium quod dicitur Aniana, situm in pago Magdalonense, constructum in honore Domini et Salvatoris nostri Jesu Christi, et sanctæ ac semper virginis Mariæ, seu aliorum sanctorum, ubi venerabilis Hermenaldus abbas præesse videtur, aliquid ex rebus tradere nostris, id est quamdam cellulam nuncupantem Gellonis, sitam in pago Lutovense, cum omnibus appendiciis suis, vel quidquid ibi Willelmus quondam comes, qui ipsam cellulam in causa domni et genitoris nostri construxit, seu et alii boni homines per strumenta chartarum tradiderunt. Et in prædicto pago villam quæ dicitur Magaranciate, et locum qui dicitur Castra-Pastura ad pecora eorum alenda, seu diversis usibus, cum terminis et adjacentiis D suis. Et in eodem pago fiscum nostrum Curcenate cum omnibus adjacentiis suis. In pago quoque Biterrense fiscum nostrum, qui dicitur Miliacus, cum ecclesia sancti Paragorii et Miliciano villa, cum omnibus appendiciis et adjacentiis suis. Et in eodem pago Villam-Cincianum cum appendiciis et adjacentiis suis. Et inter confinia de pago Rutenico seu Nemausense alpes ad pecora alenda seu alios usus quas dicunt Jaullo, cum terminis et adjacentiis suis, quas olim præfato monasterio per missos nostros Ragambaldo seu Fulcoaldo comite tradidimus cum

 Cointius hoc præceptum refert ad annum 836, indictionem ineundo a Kalendis Septembris, annos

apices fleri jussimus, per quos decernimus atque A omni integritate, sicut a temporibus domni et genitoris nostri ab eisdem monachis possessum fuit. Et locum qui dicitur Auraria cum omni integritate, sicut olim a bonæ memoriæ Ermengarde regina prædicto monasterio traditum est. Et in pago Magdalonense castrum quod dicitur Monte-Calmense, situm juxta fluvium Araur, cum ecclesia sancti Hi-Iarii, a termino ejusdem monasterii Anianensis usque ad terminum rerum, sicut genitor noster trans ripam præfati fluminis per suum præceptum ad proprium jam dicto tradidit monasterio, excepto proprium ingenuorum hominum quod infra conjacet. Et super præfatum fluvium, Caucinum ad pascua armentorum et alenda pecora seu alias utilitates, cum villulis et omnibus aspicientiis suis. Et B alio loco Comajagas cum finibus et adjacentiis suis, seu et Paliares cum appendiciis suis. Et in loco qui dicitur Sogrado, cellulam quam ipsi monachi ædi-Acaverunt cum adjacentiis suis. Omnia hæc cum omni integritate, sicuti a misso genitoris nostri Caroli Leydrath archiepiscopo traditum et marmoribus per cruces et terminationes assignatum fuit, et ab ipsis monachis a temporibus genitoris nostri possessum. Et in ipso pago, in fisco nostro nuncupante Juviniaco, locum quod antiquo vocabulo Fons-Agricolæ dicebatur, nunc autem Nova-Cella appellatur, quam proprio opere ipsi monachi manibus suis ædificaverunt; etiam et molina duo infra ipsius fisci terminum super fluvium Lero ab eisdem constructa cum omni integritate, sicut hactenus a temporibus prælibati genitoris nostri quieto ordine tenuerunt; et inter mare et stagnum locum qui vocatur porcarias, quem sibi ad porcos alendum vel ad piscationis opportunitatem, seu alias adjacentias de locis eremis præfati monachi susceperunt, et a genitore nostro eis per præceptum collata sunt. Item in eodem pago illos segos cum ipsa piscatoria et plagis maris et fiscum nostrum adhærentem illis qui nuncupatur Sita, qui est inter mare et stagnum, et subjungit pago Agatensi, cum ecclesiis, villaribus, mancipiis plagis maris et piscatoriis, cum omnibus aspicientiis et adjacentiis suis, cum silvis et arboribus supra positis, usque ad locum qui dicitur Carajacum, quantumcunque vel quomodocunque in eisdem locis idem genitor noster quondam ad suum habuit opus. Et in pago Narbonense salinas quæ sunt nuncupante Ad-Signa, quantascunque noster missus Leibulfus comes eis desiguavit, cum terminis et laterationibus suis. Insuper et cellam juris nostri, quæ est constructa in honore sancti Martini infra muros civitatis Arelatensis, cum omnibus quæ ad eam in eodem pago Arelatensi vel Avinionensi præsenti tempore pertinent. Et locum qui est in pago Arausione, vocabulo Murenatis, quidquid ad ipsum locum pertinet; et villam quæ dicitur Massacia cum omnibus appendiciis suis, habentem plus minus mansos xL, quæ est ex ratione prædictæ cellæ

> vero imperii Ludoviciani ab anno 813, quo a patre consors imperii declaratus est.

sancti Martini; seu et insulam Suburbanam nun- A vel paratas faciendas, aut sidejussores tollendos, ant cupatam, quæ cingitur ab omni parte a Rhodano flumine, cum ecclesiis ac rebus seu appendiciis suis, sicut quondam Leibulfus comes per auctoritatem nostram cum Notone archiepiscopo ex suo alode a excambiavit et jure possedit, atque per chartam donationis præfato contulit monasterio. Necnon et in pago Ucetico donamus cellulam proprietatis nostræ, quæ nuncupatur Casa-Nova, quæ sita est juxta locum qui vocatur Gordanicus, super fluvium Cicer, sicut eam et genitor noster quondam possedit, et nos olim præfato monasterio per auctoritatem nostram concessimus. Hæc omnia præscripta cum omni integritate prædicto monasterio per hanc nostræ auctoritatis donationem perpetualiter concedimus ad stipendia fratrum ibidem Deo famulantium. ita ut quidquid ab hodierno die et tempore de prædictis rebus facere vel ordinare voluerint ministri loci ipsius, libero in omnibus perfruantur arbitrio. Quam ob rem hanc præceptionem nostræ auctoritatis pro firmitatis studio sieri jussimus : per quam опиліпо præcipimus atque jubemus, ut nullus ex fidelibus sanctæ Dei Ecclesiæ ac nostris de præscriptis rebus a nobis præfato monasterio vel congregationi ibidem degenti concessis aliquid abstrahere aut minuere tentet, nec in ecclesiis aut loca vel agros seu reliquas possessiones prædicti monasterii, quas moderno tempore per donationes genitoris nostri ac nostras seu cæterorum fidelium juste possidere videtur in quibuslibet locis, quidquid ibidem propter divinum amorem collatum fuit, quæque C etiam deinceps in jure ipsius sancti loci aut per nos aut per alios voluerit divina pietas augeri, ad causas audiendas vel freda exigenda, aut mansiones

homines ipsius monasterii tam ingenuos quamque servos, qui super terram memorati monasterii residere videntur, distringendos, nec ullas redhibitiones aut illicitas occasiones perquirendas ullo unquan tempore ingredi audeat vel exactare præsumat. Et quidquid de rebus præfati monasterii fiscus sperare poterat, totum nos pro æterna remuneratione pradicto monasterio concedimus, ut perpetuis temporibus in alimoniam pauperum et stipeudia monachorum ibidem Deo famulantium proficiat in augmentum. Et quandoquidem divina vocatione supradictus abbas et successores ejus de hac luce migraverint, quandiu ipsi monachi inter se tales invenire potuerint, qui ipsam congregationem secundum Regulam sancti Benedicti regere valeant, per hare nostram auctoritatem et consensum, sicuti in aliis eorum continetur præceptis a nobis vel genitore nostro sibi collatis, licentiam habeant semper eligendi abbates, quatenus ipsis servis Dei qui ibidem Deo famulari videntur, pro nobis et conjuge proleque nostra et stabilitate totius imperii a Deo nobis corcessi vel conservandi jugiter Domini misericordim exorare delectetur. Et ut hæc auctoritas nostris faturisque temporibus Domino protegente valent inconvulsa manere, manu propria subscripsimus, et annuli nostri impressione signari jussimus.

Hirminmaris notarius ad vicem Hugonis recognosi. Data xii Kal. Novembris, anno, Christo propilio, xxıv imperii domni Ludovici piissimi Augusti, in dictione xv.

Actum Aquisgrani palatio regio in Dei nomine feliciter. Amen.

Exstat in tabulario Anianensi.

## INDEX RERUM ET VERBORUM

### SANCTI BENEDICTI ANIANENSIS CONCORDIAM REGULARUM.

In hoc Indice revocatur Lector ad numeros columnarum nostrarum.

Abbas qualis esse debet, 755, 769. Ex congregatione eligendus, 785, 760. Non neophytus, 760. Ejus ordinandi ratio, 762. Ordinandus ab episcopo, ratio, 762. Ordinandus an opportunity 761. Non olim tenebatur esse pacerdos, 895. Qualiter peccet in rerum temporalium administratione, 775. Ei rem monasterii vendere aut alienare non licet, 785. Non debet habere pro-prium, 775. Non debet uti libera po-testate, 783, 1019. Sine ejus permissu nibil factendum, 1197. Debet reficere cum sua congregatione, 1255. Eisdem fratrum cibis debet esse contenus, 1107. Lavet pedes fratrum, ibid. Litigare non debet, 760, 761. Cubare debet in dormitorio, 968. Ejus

lectus in medio dormitorii, 967. Quam curam gerere debet de excommuni-

Abbatissæ ordinatio ab episcopo, 761

Abbo (S.) abbas, 798.

Ablactatum, 833

Ablutio manuum ante sumptionem eucharistia, 1007.

Abnegare semetipsum sibi, 799 Absentes ab oraterio pro utilitate monasterii, 1158. Absentium commemoratio in oraturio, 1313.

Absolutionis forma, 1030.

Absolvendi monachi excommunicati ritus, 1005, 1009.

Abstentus, quid, 986. Abstinentia moderata, 1117. Qualis erse debeat, 1211.

Abstinere sliquem, 986.

Acceptio personæ, 771. Accusatio sui, 1023. Quam sit stilis, 1025.

Acedia, 960. Ejus remedia, 961. Achar, Achan, 981 Acta Apostolorum, 1221.
Actum, coactum, 739.
Adalardus (S.) abbas, 793.
Adalaricus (S.), 1118.
Adusto aurosca

Adusto corpore puer manet immo hills, ne sacrificium interrumpatus,

Æ lificans supra petram, vei sapet

arenam, 725. Ægil (B.) abbas Fuldensis, 793. Ægrotantes in itiuere ut tractand, 1039.

Ægroti monachi ut tractandi, 1089. Ut tentandi, 1093. Non sunt forendi in adibus parentum, 1096.

Ægyptiorum monachorum in suscipiendis monachis ratio, 126;. Æquare quid, 1286.

Æsopus quomodo appellatus, 776. Æstate bis cibus sumendus est,

Agapius impostor, 1222. Agaunense monasterium, 883. Ejus

officium, 891. Agenda quid, 896.

Agricolarum mos, 1189. Aidanus (S.) episcopus, 1210. Altagos, 902.

Αυτημοσύνη, 1260. Αυτημοσύνη, 1260. Alabastrum, 1200.

Albuinus presbyter, 837. Albus color vitandus mona his, 1218.

Alcuinus seu Albinus, 893.

Alexander Severus imperator, 799. Alleluia, 898. Quando dicendum, 898. In Dominicis, 898. Ejus intermissio in Septuagesima, 898. Altercari, 781.

Alteri non faciendum, quod tibi ficri non vis, 799, 1320. Alto (S.), 847. Amari plusquem timeri oportet,

Ambrosiana Erclesia, 898. Ambrosianum, 838.
Ambrosianum, 838.
Ambrosianus (S.), 888.
Amor prædati erga subditos qualis sit, 771, 777.
Amphictyon, 1105.
Amphictyon, 1105.

Amphitheatrum spiritale, 922. Anachoretæ, 751, 753, 735, 746.

Awdatos, 1231. Awdatos:w. ibid. Awdoyilov, 889. Analogium, 889. Anastasius papa, 894.

Anaxagoras Clazomenius, 863. Aváturate, 1235. Andreas (S.), 1221.

Augeli referunt nostras actiones

Deo, 839. Anglorum rex contentus cibis mo-

nachorum, 1217. Animarum regimen quam difficile, 772.

Anniversariæ preces pro defunctis fratribus, 809.

Amorum multitudo parum confert ad vitæ monasticæ perfect onem, 948. Annus probationi monachorum conces**su**s, 1 265.

is, 1265. Anselmus (S.) Cantuariensis, 748. Antecessus, 1121, 1201. Autiphona, 896. Antiphois, 1347. Antonius (S.), 1117. Augusta, 785. Apes signo ad quietem vocate, 1866.

1156.

άφισις, 912. **ἀφισία**, 1197. Apocrisiarius, 1209. Apollonius astronomus, 776.

Azolutural, 1320.

A-100146Kat, 890. Apostoli opus corporale faciebant,

Aquæ nimius potus noxius, 1113.

Ara Dius et Proserpinæ subterranea, 966.

Arcella, 155. Area quid, 1184.

Archite Terrise, Sextæ et Nonse officium quando institutum 903 Apustiques, 364.

Aristomenes, 865.

Arsenius (S.), 1224.
Arsesius (S.), 707.
Artifices monasterii extolli non debent, 1239. Ejusdem artis simul habitent, 1263. Non accipiant opus sine permissu, 1262. Non eligant opus pro suo arbitrio, 793.

Apripus, 1233. Aruudo quis dicatur, 758.

**Αρχάριόι,** 914. Αρχιι6δομπδάριος, 1076. Asa rex Juda, 1093.

Ascensa Domini, 1355. Áorgue, desgrie, 732. Asturius (S.) episcopus, 1142. Attentio in oratione, 1108, 1214. Attenualus abstinentia quid faciat,

1072.

Attonitus, 721.
Audientes qui, 1010. Eorum genus duplex, 1010.

Augustians (S.) componit librum de opere monachorum, 1173. Eius Re-gula, 768. Nullam composuit regulam eremitarum, 712. Eligit sibi successorem, 812.

Aurelianus (S.) Arelatensis episco-pus; ejus regula, 710. Aurelius Carthaginiensis episcopus,

Avaritia fugienda, 1052. Insatiabilis,

751.
Aviarium, 1046.
Avitus (S.) Viennensis episcopus,

Aydoinus episcopus Carnotensis,

Baculi usus apud monachos, 1239. Balnearum usus, ægris concedendus, 1084, 1089, 1091. Sanis tardius, 1084. Noxius animæ, 1084. Ante cerlas festivitates concessus, 1195.

Balneum unde, 1194.
Bancor monasteria duo, 982.

Baroli, 1229. Bardocuculius, 1229.
Barnabas ; resbyter, 815.
Basilii (S.) Regula, 708.
Basina sanctimonialis turbat suum

monasterium, 10:1.

Baucalis, 987.

Beda olim sanctus, et bratus appel latus, venerabilis tardius, 1028.

Bellerophon, 962.

Benediceudi se mutuo in occursibus mes. 1530. Benedicere monachum, 1277. Benedicite, 738.

Benedictio abbatis, 889. Ciborum et edentium, 1153. Merorum, 1152. Monachorum in exitu monastern, 1-79. Septimanariorum, 1074. Benedictio-

nes, 895. Benedicti 'S.) Regulæ perfectio,

718 et seqq Biber, 1074. Biberes, 1074.

Bibitio, 991. Birrus, 1244. Bisacia, 737.

Bona lateutia in quibusdam, 860. Bona, per quæ Deo parendum est, sunt a Deo, 724. Bonum omne ex Deo est, 81. Bracile, 1236.

Bratiarium, bratiatorium, bratium, 1311.

Bitton, 1153. Breve seu brevis, 1153.

Breviarium, 869.

Bruta incumes olim inter demonia-

cos consistebant, 1010. Ruccella, 1133. Buccellarii milites, 995. Buccellatum, 995. Burgund:ofara, 855. Burgundofar, 835.

C

Cacabus, 737.

Caecilianus archidiaconus, 747. Caecilianus archidiaconus, 747. Caedentis alterum poma, 1367. Caedere invicem in monasterio non licet, 1366.

Celibatus professio, 1307. Cesar male cincus, 1231.

Cæsar spiritalis, 766.

Casarias duss. 923. Casarius (S.) Arelatensis, 1029. Eius Regula, 710. Attentio in oratione, 925. Meditatio de rebus divinis etiam dormiendo, 997.

Cam maledictio, 945. Cam bæretici, 904.

Calamus quassatus non conterendus.

Calcramenta monachorum, 1232.

Calcearium, 1049
Cadelius, 1120, 1153.
Caldius, 1120, 1153.
Caldius, 11232.
Caldius, 1232.
Calcearium, 1247.
Cama, 1248.
Cama, 1248.

Cambuta, 933 Camisiæ, 1248

Campsate, 1206

Candela quid, 968. Ardens noctu in dormitorio, 964, 168 Candor, 750.

Canonicæ horæ unde. 1206.

Cauonicæ mulieres, 950. Canon officium divinum, 1295. Mensura; qua. colonus reddit domino suo, ibid.

Capilli monachornm in confessione positi, et Deo sacrati, 1300. Capitale, 1276.

Capitis demissio omni in loco, 866. Lotio, 1193. Velatio inter vescendum, 1105.

Carmina, 748.

Carnes haud apronende monachis, 1113, 1123 Infirmis et omnino debilibus concesse. 1085. Et longo itineri destinatis, 1129.

Carnotensis comitatus a quo institutus, 952.

Caro mollibus vestita vires resumi adversus animam. Vehementius impugnat monachum recens conversum, 1297.

Caroli Magni versus, 1217.

Carricare, 738 Casinenses monachi, 864 et seq.

Cassiani error, regula, sauctitas,

708, 1036. Caste quid, 756. Casula quid, 1032.

Catechumeui novitioli, 1263. Pœniteutes, 1010.

Caucellus, 1134. Caucus, 1154.

Causa culpa, 1001. Defensio, 754. Potestas, 938, 1168.

Causarius, 761. Causatio, 774. Causator, 760. Cauti, 1289.

Cautio, 1227.

Cautum, 1289. Caltum, 1289.
Cella ægrotoram, 971, 1084, 1091.
Hospitum, 1215. Novitiorum, 1263.
Monachorum, 1178. Senum, 971. Variæ ejus acceptiones, 1085. Cusnotia: quot in una olim monachi habitabant, 971. Ut paradisus habenda, 805.
Cellararii dotes, 1041. Vasa ei consistenti dotes, 1041. Vasa ei consistenti habitabata habitabata dotes.

gnanda ab hebdomadario, 1048. Negliatura an actioniscanto, 1050. 105 glector fratrum judicandus cum impiis, 1057, 1050. Cellarium, 1025. Cellarius, 1051.

X 1440, 641, 1010.

4448 Xestin, 1010. Chicagius episcopus, 998. Chilpericus Burgundioaum rex, 712. Xlaira. 1236. Xiativa, 1236. Xiativa, 1236. Xiativa, 1245. Christus via, 814. Ejus passiones imitandæ, 1023. Pievisse legitur, non risisse, 863. Prandisse non legitur, 1115. Prandisse probatur, 1145. a et a. 776. In hospite suscipiendus, 1215. Sub vultu pauperis, 1049. Chrodiekis monacha turbat suum monasterium, 1071. Cibi monachorum iidem, 1159, 1163. Abbatis et monacho:um etiam ildem, 932. Senum molles et delicati, 1100. Cicindelus, 1149. 895 Cilicina vestis vitanda monacho. 1230. Cil cium, 1013. Ciucti dormire debent monachi, 961, 986. Cinguli solvendi mos petendo veniam, 1012, 1013. Circa quid, 1178. Circare quid, 1178. Circelliones, 748. Circellum quid, 1339. litis, 1160. Circitores, 1178. Circumcelliones, 747. Cistertiensium monachorum devotio, 1127. Clamitatio rusticitatis signum, 991. Clamor vitandus in oratione, 935, 1215. Claudii imp. socordia, 772. Claustrum monasterii , ejusque partes et usus, 1179. Claves monaster i et officinarum no-1266 Claves monaster 1 et officinarum no-cle dandæ sunt abbati, 1341. Clavi in calighs, 1221. Quales, 1221. Clavis forensis, 1222. Clerici olim artilicio sibi victum quæ-rebaut, 1175. In hospitium exceptis major homos exhibendus est, 1210. Pos-unt recipi in monachos, 1315. Quomodo in monasterio recipiendi, 1315. Habitu monachico donabantur ante annum elapsum, 1313. Monachi sub po-testate episcopi, 1322. Clusura, 10 7.

Cochlear signare, et lambere, 1228. 746.

Cochlearium, 831.

Connearium, 657.
Cuena olim vespertina, 1145. In prandium mutara, 1136. Ad eam non dicebatur psalmus, 1163.
Comobitæ, 730, 733, 755.
Comobitæ vitæ laus, 740 et seq.,

Cœnobium, 733.

Cogitationes malæ prælato revelandæ, 846, 848. Sanctæ in lecto habendæ, 969.

Collatio, 979.

Collect», 1155. Duplex in monaste-rils S. l'achomii, 986. Ab ea non exeundum sine licentia, 1156. Collecte orationis formula, 851. Cujus erat eam dicere, ibid. Leco benedictionis post

Evangelium, 814. Colmannus (S.), 1217. Colobium, 1257.

Color vestium qualis, 1251. Columbanus (S.) abbas, 712, 881,

1227, 1238.
Columbs (S.) Tabennensis præcla-rum dietum, 958.
Comain untrice haud decet mons-

chum, 1244.

Comedere ante statutam horam non debet monachus, 4160, 4163, 4164. Neque extra suum monasterium, 1210. Quando id ei permittitur, 1211.

Commestus, 919. Commestas, 919. Commendatum, 911.

Communicare, 1311. Communicatio virtutum et bonorum spiritalium inter monachos, 950.

Communiter, 817. Complere, 850. Completa, 853, 913.

Completio, 1151. Completorium, 913, 1147.

Competerram, 913, 1132.
Concordia Regularum, 713, 718.
Confessio culpæ, 1025. Non revelanda, 834. Vensalum culibet, 1028, 1030. Turpium non erubescenda, 847.
Ejns wilhtig, 853. Humilis, 866. Ante mensam, 854. Ter in die, 853. Confessions and 854. sio pro capsa seu tabernaculo, 1300.

Confitemiai Domino quoniam bonus,

Confiteri quibus oportet, 846. Conradus rex Romanorum, 917,

Consentientes alterius peccato, 1384. Consitium sumendum, 791. Quomodo, 791. Sine illo nihil faciendum, 793, 797.

Consistentes, 1309. Consuetudinis vis, 867.

Consuetudo pro annona et victu so-

Contentio fugienda, 793.

Conticiuium, 875. Continentie laus, 1123. Mensura,

Convalescentes ut tractandi, 1089. Convenire quid, 897. Conventus abbatum fuitio mensium,

Conversi, 732, 1332.

Conversionis morum votum quale,

Coqui hospitum ad annum, 1218. Coquina abbatis, 1217. Corona clericorum, 1244.

Corporale, 1301.

Corpus, congregatio, 996. Crapula fugienda, 1115. — Unde dicta, 1115.

Crassus aguarres, 863. Crucis signam, 1157. Pani olim im pressum, 1056. Crucitus, 911. Cuculla, 1229. Segestrata, 1255.

Cucunio, cuculius, 1229. Cucuma, 737, 1231.

Culpa latens cui revelanda, 1025. In ejus animadversione que sunt consideejus annicationales, 185.
Cuminum, 1199.
Cursus pro horis canonicis, 1161.
Cuspus quid, 1235.
Livon episcolorus

Cypressinm virga episcoj orum, 951

Debriare, 1134

Decalvare, 1001. Decauus quid, 938. Officium, 962 Qualiter eligendus, 950. In militia, in claustris, in judiclis, in funeribus, 949.

Decas, 852 Decurio, 949.

Defendere invicem in monasterio non licet, 1359.

Dejejunatus, 1352. Delicati levius et melius habendi,

1069, 1072. Deo gratias, 1535.

Desideri : non implenda, 858.

Desiderius impostor pseudoeremita

Detractio fugienda, 806, 1072. Detractoris puras, 973.

Deum inquirere quanta intentione uportet, 932.

Deus monas, 731. Deus Deus meus, etc., 893. Δεντεράφιος, 780.

Diaboli exsuffandi mos, 1046, Qualiter monachos perdit, 796.

Diacon, 1326. Diaconatus genus sacerdolii, [521 Diæta in morbis qualis esse debet,

Dictare pronuntiare, 1168.
Diel initium apud Judros et Athenienses, 1143.

Dies quibus sponsus est nobiscus. 1353

Dietmarus cellerarius poenas inteni evadit ob charitatem in fratres, 1045. Difficiliora ad abbatem referendi,

Dilectio carnalis fugienda, 917. Dionysius Exiguus, 1210.

Διψυχία διψυχος, 931

1089

Dipiyeum quid, 762. Altupos deros, 995. Dirigendi fratres in via quomoto, 4343.

Discincti lascivi, 1231. Disciplina pro flagellatione, 812. Discipulus Christi verus, 745. Discretionis virtus, 759, 1117. Dissimulare peccata pusili est ul-

mi, 772. Distrahere, vendere, 1261

Distribuere oportet cuique prost opus est, 1067.

Distringere, districtus, 1373.
Divites in sæculo non extollanturia
monasterio, 1071. Blandius forend, 1072.

Doctrinæ gradus in Ecclesia, 740. Doec Idumæus, 915.

Dominico die non est operanten manibus, 1162. Jejunare nezs, 110. A quo id institutum, 1353.

Dominicarum supplementum is Quedragesima, 1146. Domna, 1323.

Domnus, 1328.

Domus variæ, sen casses in mon

sterio S. Pachomit, 947.

Donatistæ frequentius suos palant

canebant, 901. - Donatistarum palmi, 916.

Donati regula, 712, 713. Donatus (S.) abbas, 713. Donatus (S.) episcopus Vesostiones-

sis. 713. Dormire in uno loco debent mons-

chi, 965. Nefas post vigilias nociuras, 875. 875.

Dormitorium, 939. Dornitorium, 939. Dorotheus (S.), 830, 1063, 1067. Dorsennus, 751. Dositheus (S.), 857, 1065, 1065,

1037.

Dubia lux, dubius dies, 1189. Duic amina dienus festis monschis danda, 1121.

Duplex animo, 1331. Duplicitas in oratione, 931. Dura omnia prædicada novitie,

Dyas, 751.

1261.

E

Ebrius quidam pro martyre celus, 748.

Ebullire quid, 1157.

Egrecie monasterio non oportel sist permissu, 1348, 1551.

oi, 1263 PETSULE

Ejectio ex monasterio, 1287. Eleazarus, 1121.

receptions uon facienda, 951.
Electio praelatorum juxta ordines
receptionis uon facienda, 951.
Eleemosyna, 1226. Omni petriti
dauda, 1019. Quo danda est in must sterio, 1061.

Eminanuel Commenus imp., 1134.

Encratitie næretici, 1222. бора, 749. бора, 810. Enthecm 763. Brester, 1220. Apolicies, 1220. Analyses strapsoria, 905. Epipinanius (S.) Ticini episcopus,

1085 Episcopi non depent precipere mo-

nachis ut edant volatilia, 1123. Mittunt eulogias, 1221. lis inconsultis non est ejiciendus monachus, 1038. Eorum potestas in presbyteros et clericos monachos, 1323.

Eptoticum quid, 1146.

Επωμάδιον, 1251. Επώμιον, 1251.

Equorum multitudo in abbat bus damnata, 787.

Eratosthenes, 778. Eremine, 731, 746.

Eremiticus status non obest voto stabilitatis, 1266. Ereminoldus (S.) abbas et mar:ye,

768, 7: 8.

Evangelium dum legi.ur, stare oportel, 393.

Ebjapionia, 902.

Eucharistiæ sumptio in parasceve, 1202. Quando sumebatur a monacuis, 1050.

Euchitæ bæreti i, 1173. Eugendus (S.) ambas, 1333. Eugeniæ (S.) humihtus, 1238. Evrescere, 821. Europe. 12:3. Europe. 12:3.

Eulogiæ varia significata, 1223. Non accipienda a monachis sine permissu. 1226. Ejus usus, 1226. Non dabatur ex-communicatis, 1224.

Eutropius (S.) Valentin is episcopus, 713.

Evoriscas monasterium, 855.

Exagella, tieros, 1311. Excommunicandi monachi ratio seu

norma antiqua, 520. Excommunicari quis debeat, 973. Excommunicati in cellulas separatas retrusi, 1002. Se eis jungere non li cet, 1015 et seq. Licet resalutare, 999. Quo nodo satisfaciant, 1009. Ante fo-

s ecclesiæ, 1002. Excommunicatio ad certos dies vel annos olim determinata, 993. Benediclina major, 999.

Excarrico, 738. Ex corde recitare, 890. Excusure quid, 1266. Expansis manibus orare, 923. Exponere, expositio, 1271. Expulsio a monasterio, 988. Exsufflare, 1020. Exuvise, 1285.

Fabulis abstinendum in ecclesia. 989.

Facilergium, 1038.

Factis impleudum quod docetur, 78t.

Familiaritas particu.aris vitanda, 1152.

Fara (S.) abbatissa, 855. Faro (S.) episcopus, 835. Fasciis pedes involvere, 1233.

Favus mel·is die festo patribus ab angelis datus, 1121. Peminalia

angens datus, 1121.
Peminalia, femoralia, 1233.
Peminarum familiaritas fugiènda
monachis, 987, 1326. Feminarum ha-bitu viri induti Kal. Jan., 1111. Feminis sacras pailas tangere prohibitum, 1501.

Ferarum profusa multitudo in circo, et in amphitheatro, 921.

Ferarum formam homines luduti

Kal. Jan., 1111.

'ercula fratrum æqualia, 1107. Feria quinta non jejunan lum, 1200,

Feriæ mouachis non sunt super terram, 1128.

Ferim in quibus jejuma conquiescunt, 1139.

Fernandus Castellæ rex, 1217.

Fermentum justitia, 769. Ferramenta spiritalia, 815. Ferra-

mentorum cura ut gerenda, 1033,

1056. Ferramentum quid, 815. Ferreolus (S.) martyr, 711.. Ferreolus (S.) episcopus Ucelicensis, 711.

Ferrenlus (S.) episcopus Lemovicensis, 711.

Fe tinandum ad opus Dei, 1164. Festis diebus pulmentaria augenda, 1122, 1121.

Fictilia monachorum vasa, 1073. Filii nobilium vel iguobilium non sunt in monasteriis docendi, 1098.

Fimbriæ, 748. Fimella, 1330. Finis malus, 802.

Firminus (S.) Ucaticansis episco-

pus, 711. Firmitas, 1231.

Firmus, 1288.

Flagellationis Pauli tabula antiqua,

Flavius Rhemensis episcopus, 553. Flentes quinam dicti, 1009.

Flexuosa verba, 828. Formaria, 910. Formarius, 910. Formosi non sunt aliis præfe endi,

Fornicationis remedium, 813.

Forti r pro majore, 765. Fortuitu, 1102. Fossatum, 849.

Frictuosus (S.) abbas, 711.
Fructuosus (S.) apiscopus Bracarensis, 711, 1143.
Frictuosus (S.) episcopus Segovien-

sis, 712. Fruticare, 869.

Fulgentius (S.) episcopus Rus en-

sis, 172, 451. Furti rens ut tractandus, 1000. Quasi adulter habendus, 1000.

Galbanatus, 1243. Galbanis, 1245.

Galbanum, 1213. Galleta, 1155. Galli (S.) monasterium, 835. Ejus

disciplina, 917.
Gallica, 1054, 1246.
Gallicard, 1262.
Gallicinium, 875.

Gallicula, 1347. Gallogræci buccellaril, 995.

Galnabis, 1218. Galvus, 121.; rapiv, 1316. Garum, 1346.

Gastrimargia 751.

Gastrimargia 751.
Tearphage, 751.
Gaudium spiritale, 11°5.
Gavisci, 1067.
Genovefa (S.), 1533.
Genua osculari in signum reverentias, 764. Quando in ecclesia curvantur, 1111.
Genuflexiones in orationibus, 1205.
Inter usalmos, 930.

Inter psalmos, 930.
Georgius (S.) monachus martyr, 1083.

Gerardus (B.) abbas, 798. Gillo, 986.

Gillonarii, 986. Gloria Patri, etc. Diversa ratione olim cani solitium, 886. Arjanorum, 886. In responsoriis, 889.

Glutto, 737.

Gluttum, 757. Gosuinus (B.) abbas, 871, 961,

Gothis sabbatum celebre ofini. 1113.

Graduum humilitatis ratio, 837. Græci quidam tollentes ossa mor-

tworum pro reliquis, 747.
Gramma quid, 1150.
Gramma leguminis non contemnendum in monasterio, 1077.

reagain, 1058. Graphiarium, 1058. Graphium, 1057.

Graie, 830. Gratize post cibum agendæ in eccle-

sia, 1153. Gratus, 836.

Gregorii (S.) Neocæsariensis, 900. Guido (S.) abbas, 1026.

Guillelmus (S.) comes, 843. Guillelmus Londontensis seditiosus suspensus, pro mariyre cultus, 747. Gyrovagi, 735, 736.

Habitus monachorum similis, 1196. Ordinatus seu ornatus, 1211. Non pre-

tiosus nec nimis abjectus, 1243.

Haymo Halberstatensis auctor commentariorum in Epi tolas Pauli, 1030. Hehdomadæ sanctæ jejunium, 1202.

Hebdomadarii culium, 1073. Helenus (S.) episcopus, 876. Hellen monachur, 876.

Heraclii episcopi electio, 813. Successor sancti Augustini, 813.

Herluca (B.), 847. Hieme semel in die edendum, 1157.

Hierax hæreticus, 916. Hieronymus (S.), 707. Ejus Regula, 703.

Hippias sophista, 1185.

Hippo regius, 823. Historia, 1285. Homicida animarum malus præletus,

L'ominis natura, et perfectio septenario consistit, 89).

Honor of m monachis et clericis exbibirus, 1339.

Hora operis Del a quo nuntiando, 1167. — Hora refectionis, 1137, 1141. — Horæ incompetentes, 1190. — Horæ monasteis exercitis congruz, 1175, 1181, 1182, 1187, 1193. — Horse canonicze unde appellats, 1203. Posunt recitari laborando, 1031. Earum olim diversitas, 901. Quindecim in monasterio sancti Finctuosi abbatis, 7c6.

Se tem diurnæ, 903. Horatici visio, 1157.

Hordesceus panis cibus pomitentium, 1001.

Hortulani officium, 1343 Hortus in mon sterio, 1342.

Hospites qualiter suscipiendi, 1215. Hospites qualiter suscipiento, 1215. Doceadi in oratorium, 1216. In service debet novitius, 1261, 1275, 1277. Eorum adventu aliquid fratribus augendum, 1122. Eorum custodia. 1221. Stabilitas in monasterio, 1222. Humanitas qualis est els exhibenda, 1216. Hugo (S.) abbas Guniacensis, 1117. Humanutas. 992.

Humanuas, 992. Humanum, 992. Hambertus discipulus sancti Ber-

pardi, 863. Humilis suffert omnia, 1333

Humilitas, 835, 1355 Hymni a sanctis Patribus compositi in Ecclesia cani possunt, 888.

Thices, 717.

iδωνίσαι, 718. iδιώτης, 1368. Idoneus, 962. Ignis erumpens e sepulcris, 856. Ex silice elicitus iu lucernario, 907.

Imitatio, 868.

Imperanti contraria legi Dei non obediendum, 1370.
Imperare nibil de bet prælatus quod non ipse prior fecerit, 767, 781.— Imperare oportet monacho voluntati ejus contraria, 1297.

Imperatori seu regi ut Deo paren-

dum est, 816.

Imponere psalmum, 1168. Impositio, 1168.

Improbitas, 975. Improbus, 975. Impulsare, 1272.

lu impossibilibus obediendum, 1557. Juæqualitas pro morbo, 785.

Inchoatio boni non est sine gratia Dei, 723.

Incipientes novitii dicti, 1250, 1263. Inclusi in monasterio duplices, 971. luciusionis in monasterio bonum, 4537.

Incessus qualis, 808, 867. Incorrigibiles monasterio expellen-

Increpatus monachus quid faciat,

Index pro campana, 966. Iudicere, 1200.

Infans et puer idem sancto Benedi-

cto, 1097. Infantium setas, 1198. Eorum potlones, 1136. Ut puniendi cum falluntur in oratorio, 1165. Indulgentius haben-

di, 1197. Qualiter tractandi, 1100. Inferiorem se omnibus debet judi-

care monachus, 857.

Infirmi et ægroti differentia, 1023.— Infirmi fratres ut tractandi, 1083 et seq. Cum eis plus datur quam cateris non debent esse elatiores, 1068 et seq., 1072. Eorum cellarium et coquina, 1085, 1091, 1092. Quomodo se gerant, 1083, 1091, Unimono forgunatine 1083. — Infirmum animo frequentius operari oportet, 1095.
In gratiis tuis, 836.

Ingratus, 836. Ingredi, ingressus, 867. — Ingredi

Ingressis in the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the

Interrogatio, 1156. luticæ, 763. Invidia tormentum, tortor, 752.

Invidorum ingenium, 977.— Invidus contentionis amator, 1377. Alterius meritum in sel tormentum convertit, 1378. Vix alteri subjicitur, 1378. Invitos Deus non convertit, 1056.

Ira non perficienda, 800. Iracundia iugienda, 812. Isidorus (8.) episcopus Asturicen-

isidorus (S.) episcopus Hispalensis, 711. Ejus Reguia, 721, 1031.

Jaculatorize orationes, 902.
Jejunium, 807. Relaxatur zegrotis, 1093. Nulium olim a Paschate usque ad Pentecosten, 1157. Usque ad nonam, 1653. Monachorum, 1160. Quartze et sextze ferize, 1158. Kal. Jan., 1141. Quadragesimze, 1157, 1198. Hebdomadze sanctze, 1202. Parasceves, 1202. Sabhatini cur nulla lit mentio a sancto Renedicto, 1143.
Joannis abbatis responsum, \$20. Jaculatorize orationes, 931. Juannis abbatis responsum, 820.

Joannes (S.) Alexandrinus patriar-

cha, 1049. Joannes (S.) Chrysost., 1105.

Joannes (S.) Evangelista, 1221.
Joannes (S.) Gnalbertus, 1217.
Joannes (B.) Marre episcopus ConJoea monachis interdicta, 990.

Etiam honesta vitanda, 823.

Joseph (S.) faber ferrarius, 1186.

Faber lignarius, 1186. Judicare quemquam non oportet,

Judicie Dei timenda, 807

Judicium pro justitia, 756. Jugum Christi quibus suave, 820. Julianus (S.) Sauba, 901.

Junci madefacti ad faciendas mattas. 1348.

Juniorum mores, 797. Officium, 796. Jurandi consuetudo abjicienda, 1251. Jurare probibitum clericis et monachis, 810.

Justus (S.) martyr, 1141. Jutta quid, 1153.

Kansten, 737. Kal. Januarii jejunium, 1141. Καμίσιου, 1248. Κανδιβα, 968. Kavin, 1203. Κατανότιον, 1231. Κελλαρία, 1011. Κελλαρικόν, 1025. Κελλάριον, 1025. Κελλάριος, 1041. Κέλλη, 1084. Kelliov, 1084. Κοδριτης αρης, 1056 Κοίτων, 939. Κοτύλη, 1129. Κοχλιτριον, 831. Κράσις, 1105. Kpixtos, 1339. Κυμινοπρίστης, 1205. Кира, Кирі, 1329. Киражіў, 1213. Kyrie eleisou, 895. Kupis, 1329. Kupès, 1329.

Lahor manuum moderatus esse de-Labor manuum moderatus esse de-bet, 1184. Labor manualis in officio nocturno, 881. Laborandum manibus quare, 1184. Laborans non plus requirere debet a consuetudine, 1124. Læna, 1236, 1256. Laici fratres, 1332. Laici non debent refinere cum monachis, 1255.

reficere cum monachis, 1255.

Ασμαργία, λείμερτος, 751. Lampades vitrese, 968.

Lambda mater Cypseli appellata,

Lamberti cujusdam sæcularizatio,

Lamperius hereticus, 900. Langire pro largiri, 736.
Laudes quid, 895. Pro alleluia,

879. Laudes Deo s' lvere statis boris vetus Ecclesiæ institutum, 899.

Laus perpetua in quibusdam Ecclesiis, 883. Laus tibi, Domine, etc., 900.

15, 053. Asupa, 752, 733. Asupateu, 752. Lavacrum ægrotis concedendum,

1089, 1091. Lazarus diaconus, 813. Lectio in lecto, 1117. In mensa, 1101, 1107. In medio refectorio, 1107, 1110. Lectioni vacandum, 1176.

Lectiones Nocturnorum, 891. Lectoris mensa benedictio, 1107. 1110.

Lecti monachorum frequenter vistandi, 804. In singulis singuli jacead monachi, non duo in uno, 969. la es pia o arlo et meditatio esse debe, 11:9. Eorum stramenta, 1236.

Lectiviernium pro lecto, pro sсго, 965.

Lectrum, 889.

Legerenses monachi, 837, 1213, 1357. Leontius patriarcha Antiochean Ariauus, 887.

Leporius presbyter Gallus, 812. Leporius presbyter Afer, 815. Lerineuses monachi, 1031. Levitonarium, 1237.

Lex divina, 1216. Liberti duplices, 962. Libra sancti Benedicti, 1111. Un

sufficiat in die monacho, illi, ila. Romana, 1114.

Librorum piorum ectio quan utilis; paganorum noxia, 1177. Ligaturas, 749.

Ligni usus pro campana, 1155. Ligula, 831. Lingis uti non debet monache,

1246. Nec liveis fasciolis, 1252. Lingula, 851.

Linostima vestis, 1252. Liquamen quid, 1346. Litania, 895.

Littera incoepta non perficienda andito signo, 1157, 1162.

Litterarum neglectus quid peperit monasteriis, 1368.

Litterse non recipiends, sec sci-bendæ sine permissu, 1063, 1225. Litteræ commendatitæ, 1008. Se-

lutoriæ, 749. Locutio fugienda in opere Dei, 919.

**Δ**όγος, 79**6**. Loqui non debet monachus nisi in-

terrogatus, 861, 1210, 1221. Neccua hosp te, 1551. Nec secularia, i331. Lordicare, 758. Applior, 738.

Lotio vestimentorum, 1251. Pedmin cœna Domini, 1201. Rerum in pt rasceve, 1203.

Lucernarium quid, 905. Ejas cele-randi ritus, 905. Dupliciter sumptun, 907.

Lucilla mulier Donatistarum fautrix,

Lucretius episcopus Deensis, 729. Lumborum accinctio castitatis sysbolum, 1**2**50.

Lumen offerre, 906.

Luminis exstinctio in paracere, 1203. Accensio in Sabbato santo, 1203.

Lux dubia, 1189. Lux in dormitorio, 1148, 1149. Luce diei omnia agenda in monasterio, 1139.

Luxuria origo, 1118. Luxurias Origo, 1116. Luxuria, redundantia, 837. Augusta, 905. Augusta, 1189.

Auzógus, ibid. Lyra, 899.

Macarii plures, 707, 708. Macarii Regula duplex, 707, 708. Marcenas discinctus, 1251. Mafortes, 1238. Mafortum, 1258. Magistri Regula, 715, 714. Major quis, 1018. Major domus, 95%. Majorum exempla sequenda, 859. Mala alterius revelare quando licel,

806. Maledicere non operiet, 806.

Malorum materies et cause, 815. Mandatum, 1015.

Mardiner, 1015.

Mandanopies, 1015. Mandus expansis orare vetus consuctudo, 923.

Manicationes, 889. Mausio, 1354.

Manuale, 889. Manuariolum, 1255.

Manum alterius tenere monacho nefas, 987.

Manumissio duplex, 791.

Mappula, 1237. Mapipula, 1238.

Marcelli papse decretum apocry-phum, 1505.

Martinoi imp. lex, 811. Martino (S.) monachi, 1131. Martinus (S.) nigro colore usus,

Martyres hæreticos colere prohibitum, 747. Martyrum falsorum membra vendentes, et adorare suadentes. 747. Martyrum reliquias vendere probibitum, 747.

Magripov, 1215. Massaliani hæretici, 1175. Matta. 1235. Mattarii, 1235.

Matuticorum solemnitas ut agenda, 894. Matutini, 894. Matutini al quando 894. Matutini, 894. Matutini al-quando vigilise nocturase, 894. Matutinise laudes quando dicendee, 877. Qualiter privatis diebus agantur, 895.
Maurus (S.), 1258.
Maximi (S.) Cæsar Augustani Chronicon, 712, 713.
Maximus (S.) Releasis episcopus, 779

772.

Mazalini (B.) abbatis visio, 779.

Mediocrites, 1117. Meditari loqui, 1183. Cantare, 1216. Legere, 1551.

Melanthins insignis helluo, 752.

medynogus, 1070. Memoriosus, 801. Mendacium fugiendum, 812.

Mendacis pœna, 973.

Menedemus Eretriensis, 1185. Mensa abbatis, 1253. Quare in ea comedere debent quidam fraires, 1256.

Menso substantia, et possessio com-munis, 1270. A menso consortio ex-

clusio, 985. Mensibus omnibus idem numerus pulmentariorum, 1113.

Mente orandum, 917.

Mentis cum voce concordia inter grandum, 917. Divagatio, 918. Mentio pro mendacio, 852.

Mentio pro mendacio, 852.
Mentiosus, mendax, *ibid*.
Menwercus (S.) episc. Paderbornensis, 1116.

Merx, 1136 rovierzon, 902.

i

Mumboc est pon debet dicere mo-nacius, 1039, 1063.

Micse non perdendse, 1027. Milites in tabulas relati, 1275. Eorum sacramentum ibidem puncturæ, ibid. Caligæ clavatæ, 125i. Labore exercendi, 1096.

Mille abbates in uno monasterio

Mina pro minatione, 1383. Minima peccata vitanda, 854, 978. Ministri ægrotorum, 1086, 1088, 1091.

Minor pars que sanior sit, in electione pravalere debet, 755.
Mi-ericordia potior justitia, 756.
Misneusis Ecclesia, 883.
Missa pro missione, 911.

PATROL. CIII.

Missæ pro horis canonicis, 1154.

Missa celebranda hora diversa,

912 Missa seu collecta inter psalmos, 879, 911.

Misse Sabbati sancti, 1201.

Missas tenere, 1514. Mithres et Muhriaca sacra, 1141.

Mixtum, 1105. Mygenezia, 800.

Modus optimus, 757. Modus pro numero, 1354.

mero, 1354.

Molina rivulus, 1142.

Monachae prohibentur tangere pallas sacratas, 385.

Monachi officium, 745. Monachorum
quatuor genera, 729. Sex genera,
745. Monachi raro foras procedere
debent, 1356. Nec soli, 1090. Extra
monactarium laborantes non praetermouasterium laborantes non prætermonasterium laborantes non prætereant horas canonicas, 1203. Exeuntes proprio vitio, aut ejecti quoties recipiendi, 1035. Desertores in ultimo loco suscipiendi, 1038, 1059. Ejecti sub cura episcopi, 1057. Fugtitvi in alio monasterio non recipiendi, 1037. Suo monasterio restituendi. Fiunt officiales præsidis provincia, 1010. Eorum cibus vilis esse debet, 1117. Non vescantur cibis sæcularium, 1209. Extra monasterium non comedant, 1209. Necessaria æqualiter acci-pere non debent, 1067. Nigri, 1252. Operari debent manibus, 1175, 1185. Operando medirentur et psallant, 1187. Operantes nihii debent loqui secu-lare, 1183. Non recipiendi pretio, 1298. Quidam in suis sedibus vitam monachicam ducabant, 1302. Abscedentibus bona quæ intulerant monasterio non reddends, 1299. Non suscipiendi in alieno monasterio sine consensu sui abbatis, 1219. Peregrini ut suscipiun-tur in monasterium, 1315. Imperfe-ctiones, 960. Monachum que faciant, 1303. Quidam correptus in visione ob sputamenta, 932. Imperfectus salvatus, quia neminem judicarat, nec injurias ultus fuerat, 959. Mortuus ad gallina morsum, 1116. Monachus unde dicitur, 731 et seq. Monachi vagi descriptio, 1211.

Monasterium claudendum tempore refectionis, 1161. Mutatio non facile probatur, 1317. Que requiruntur in ejusuodi mutstione, 1517. Notum quod dictur, 1519. Commoditates, 1535.

Morbi quotidiani speruendi, 1297.

Ex Ignavia, ibid.

Mors, 802.

Mortificatio triplex, 836.

Moyses Alex appellatus, 776. Mozarabæ Ecclesiæ ritus in lucer-Mario, 906.

Multiloquium in oratione quid, et

fugleadum, 923.

Munditias facere, 1075.

Munuscula accipere monachis non licet, 1225.

Muria, 1346.

Murmuratio vitanda, 824. Malum, 1181.

Murmuratorum pcena, 975. Murmuriosus, 801.

Murmurium, 801. Museæ noctu lucentes, 968. Muerila, púeriles, 831. Mutandas, 1253.

Mutare monachis non licet, 1227, 1228.

Mutil obed entia, 1570. Mutuare inter se monachis non licet, 1062.

Nascentia leguminum, 1115. Na quid aimis, 757. Negotiis secularibus non debent intricari monachi, 745. Negotia mona-sterii non sunt committenda junioribus et nuper conversis, 1358. Neocesarienses clerici, 899.

Neowaysk, 1265.

Nova imperator, 785.
Nicetius (S.) laborat suis manibus,
1175. Scurrilltatem fugiendam monachis dicebat, 825.

Niger color monachorum, 1252. Nihil factum, 1223.

Nimis, nimius, 757. Nitrienses monachi, 1131.

Nonina litterarum quibusdam imposita, 776. Nomina pontificum orthodo-xorum in diptyca relata, 762.

Nonse horse canonicse mysterium. 908.

Nonna, 1327. Nonna (S.), 952. Nonnosus (S.), 1856.

Nonus, 1527. Nonus defunctorum dies, 806.

Nota, 829. Notari, ibid.

Nova accipientes reddant vetera. 1235.

Novemdial, 810.

Novitiatus unius anni, 1265. Non integri, 1276. Aliquando trium annorum, 1265.

Novitii ut probandi et recipiendi, 1261. Cur ab aliis separati, 1261. Olim in habitu sæculari, 1269. Rasum fe-rentes, 1270. Ia ilis quæ inspicienda, 1264. Novitius quid, 1263.

Nuditas, 846, 1260. Nuntiare visa et audita extra monasterium non licet, 1345.

O pro u, 827. Obedientis qualts sit, 1574. Simplex et carca, 1574. Sine discussione, 819. Hilaris, 818. Martyrii et victima genus, 823. Labor, 723. In rebus duris, 843. Omnimoda, ibid. Fjus qualitates et circumstantia, 813 et seg. 841 et seg. Laus, 817. Utilitas, 818. Merces, 794. Votum vita monachica conveniens, 1267. Obedientia mira cujusdam monachi, 843.

Oblato, 1301.

Oblatio, 1501.

Oblatio puerorum in monasterio, 1301. Quam sit accepta Deo, 1308.

Oblivionem fugere, 837. Obedientia qualis sit, 1374. Simplex

Oblivionem fugere, 837.

Obsculta, 725.
Obsculta, 725.
Odillo (S.) abbas Cluniacensis, 756.
Odile, 804.

Odisse vitia oportet, non homines,

Oddo (S.) abbas Ciuniacensis, 866, 1116, 1346.
Oficonomus, 1373. Oficonomus ma-

Officium pro officialis, 816.
Officium pro officialis, 761.
Officium divinum, ratio quomodo re-

Onicium divinum, ratio quomodo re-tictur, 1228. A fratribus peregre pro-ficiscentibus, 1206. Qualiter agatur per diem, 900. Qualiter agatur æstatis tempore, 890. Nocturnum quomodo celebretur, 875. Quale a S. Avito Viennensi institutum, 891. Oteo pedes bospitum ungendi, 1220. Onagri Indici descriptio, 925. Ouus manuum quolidie a fratribus

Opus manuum quotidie a fratribus facien ium, 1175. Succurrit tentatouibus, 849. Iuobedien ium et mu:mu-rantium olim disruptum, 824. Ad illud cito occurrendum, 1193. Illius ressatio olim ab una vespera ad sequentem, 1442. 1143. Operi Del cito occurrendum, 1151, 1157, 1164. Operum bonorum lux, 888.

Oracium, 1943.

.... 1245t

Oratio pro permisso, 778.
Oratio pro permisso, 778.
Oratio assiduz ad impetranda Dei dona, 724. Laus et assiduitas, 805.
Utilitas, 805. Disciplina, 927. Bayerentia, 928. In conspects Dei, 916, 919. rentia, 928. In conspects Dei, 916, 919. Ante et post cibum, 1153. In benedictione lectoris, 1103. Ante et post opus manuum, 1195. In exitu monasterii, 1227. Ante somnum, 911.

Oratio Dominica in vesperis et matulinio, 836. Cur secius dicenda in officio, 897.

Orationes impures 4009

Orationes imporæ, 1008.
Orationes breves inter pealmos, 929, 935.

Orationes in exitu et regressu.

Oratorium, 1213. Ordo pro officio divino, 1932. Ordo congregationis, 1325 Ordinis seu congregationis religioses mutatio improbata, 1517. Requisita ad ejus modi mutationem, 1318.

Oppi, 800.

Ögter, 902. Örpyllis scortum, 776. Orpheus, 899. Orsiesius (S.), 707.

Osculum ante sumptionem euchari-stiæ, 1526. Ma.us 764. Genuum, ibid.

Ostiariorum officium, 1339. Otiositas inimica animas, 1178.

Otiosus monachus, 1185.

Otium fugiendum, 1175. Ovis morbida gregem contaminat, 103 L

όξυχολία, 800. Οφάριον, 1128.

Pachomii (S.) Regula, 706. Monasterium in varias classes seu domos distributum. 775.

Palla altaris, 1301. Pallæ sacratæ, 1301.

Palliis operti monachi, 1244. Palmarum rami madefacti ad con-

texendas mattas, 1348.

Parabo (S.) eremita, 823.

nome, 1232.
Panis et aquæ refectio in punitio-

nem, 974.
Panis medius, 1120.
Panis quadratus, 1116.

auvozisas, 873.

Papa, papas, 750. Rámes, 730. Parapsis, 1119. Paratura, 1252. Parens, 1284.

Parentes obliviscendi, 840.

Paropeis, 1119. Pars quid, 1206. Basoburnés, 800.

Parva peccata non spernenda, 854, 977.

Parvulorum custodia, 1568. Els Deus revelat qued melius est, 792. Eorum consectator et osculator ut tractandus, 1000. Eorum sermonibus non ducatur prælatus, 945.

Parvers quid non faciondum sine printesu, 1345.

Paschæ epitheta honorabilia, 1196.

Octava feriale, 1155.

Pastor (S.) martyr, 1141. Petrentia amplectenda, 845.

Patriarches greges paverunt, 1185. Patrum decreta non sunt relin-

quenda, 1280. Pauli apostoli Apocalypsis seu reve-latio, 904. Ascensus, toid. Flagellatio, 998.

Paulus V papa , 915. Pauli et Stephani Regula, 709. Pauperes qui fueriut in seculo, in

menasterio humilientur, 1071. Pauperilus reliquise menase erogands, 1158:

Pausationes, 914.

Pax Ecclesize Hipponensis nemen, 813.

Paxamas, pexensatium, 998.

Paxamus coquus, 993.

Percati correptio qualiter fieri de-beat, 979. Radices succidendee, 977.

Percatores etiam gravissini in reli-gio em admittendi, 1281. Ut probandi, 1282. Non eis silendum aut acquiescendum, 982.

Peculiaritatis vitium nequissimum, 1059.

Pecunia iu zonis, 1241.

Pedale, 1233. ntton, 1232. Pedales, 1232. Pedales, 1232.

Pellicula capitie infantis recens mati,

Pellis, 1216.

Penuria, 1297.

Perduellio pro perduelle, 1324. Perfectionis impedimentum, 748.

Perperam agere, 1241. Питичева, 1241.

Memore, 1241.
Petitio quid, 1267. Non reddenda monacho fugitivo, 1270.
Petrus (S.) non prius constitutati

pastor Ecclesiae, quanti as Christum amare ter profiteatur, 784. Petrus (S.) Bamlani, 1117. Phantasiae nocuarina unde, 997.

Pharise: superbis, 886. Pharise: pecestum quale, 969. Philarg ria, 751.

Philosophi sutores fuere, 1185. .

Philosophi menachi, 731.

Philos phia monechatus, 731. Phoeniciam, 870.

Puyiacteria pro reliquiis usurpata, 748.

Пирів, 800. Піле. 1253.

Pinguediais esus olim monachis concessus, 1115.

Pisces in festivitatibus monachis appositi, 1115.

Pistores monasterii qualiter se gerant, 1341.

Pittacium, 1281. Placidia Theodosii imp. filia, 813. Plagarum numerus in flagellatione, 998.

Planeta vestis, 1244. Planus, 864.

Platonis cœna, 1217.

1168m, 1233.

Pœnitens ex corde ut suscipiendus.

Pœnitentium gradus quinque, 1009.

Non semper istos gradus decurrebant, 1009.

Pænæ delinquentium monachorum, 987, 989. Loquentium et ridentium in mensa, 1165. Non festinantium ad opus Dei, 1106, 1151. Non occurrentium ad versum qui dicitur ante et post men-sam, ibid. Ebriorum, i 132.

Pollutionis nocturnæ expiatio, 848. Quorumdam antiquorum circa illam scrupulositas, 848. Adversus illam re-

media, 848.

Polypticum, 762. Polyzelus Cyrenseus, 865. Ponere pro desinere, 7. Portarii officium, 1339.

Posca, 1133.

Possessio, 1351 Posticiaria, posticiarius, 1229.

Posticium, posticum, 1223.
Potestate absoluta nihil faciendum, 782

Potionum numerus, 1153.

Potes ad Monam, 1186. Prælatus primus in dom dies erercitiis ess. debet, 781, 784. Us se geral in rerum temporalium attaministrator a 773: Timere debet judicum nuero. 774. Mali character, 773 & sep. int Deo parendum est, 816. Statu ingenium, 790.

Prandia o'im meridima, 115" A priscis Romanis ignorate, 1146, Prodia et jejunia opposia, 1148.

dia et lejunta opposta, 1145.
Præpostus monasterii qualis st.
Præpostus monasterii qualis st.
759, 935. Kjus officium, 859, 941, 944, 948. Ejus diguitas qualis st.
938, 946, 1187. Sollieitudo erga subditos. ltd.
Ut eos admonest, 955. Ordinandes ab abhate, 955, 936. Deo in singula decadibus, 954. cadibus, 954.

Prepositus et abbas dignitates detinciæ, 935.

Præse tia Dei, 838.

Presbyteri monachi ordinati doplici titulo, 1525. Eorum dotes, 1325.

Prima lax, 905. Primae horae synaxis ubi et quade

inventa, 874. Principes monasteriorem, 777.

Prior quid, 1104 Prior claustri, 1181

Prioratuum origo, 971. Privatus, 1368.

Probationis monastica selica. 1965, 1275.

Procax ut tractandus, #574. Procedere, processio, 1233. Prodicus philosophus, 127.

Professio monachica quare servanda,

l'rofectus ex carnalibus et spirits-

libus, 1377.

Προσικός, 955. Propensa, 1114. Proprium non debent habere wo-

nachi, 1057. Πρόσελισις, 1048. Prosper (S.) Aquitanicus, 709.

Prosperitas metuenda, 1023. Prostratio monachi correpti, 1369. Prostrati seu substrati, 1009.

Provisor, 1249.

Provisores, 941. Prudentla in correctione, 757. Psallendi disciplina, 913. Modes,

790. Cessatio in parasceve, 1201. Psallere sapienter, 918.

Psaimi quo ordine dicendi, 875, 915. Non combinandi, 878. Duodecim in Non combinanti, 878. Duotem mocuturnis et vesperis, 890. Quot diceudi in noctibus, 865. Quot empere discendi, 872. Qui olim canebatti cum allelula, 1191. Ecrum distribuit, 914. Apocryphi in Ecclesta accendi, 918. Quot per hores durast canendi, 919. Davideorum las dutilitas, 1191. Psalmus aperito:is, 1180 Psalmus canegamus, stillatero utilitas, 1191. Psalmus aperiosis, 1150. Psalmus centesimus, quinque

simus primus, 916.

Psaherati fratres, 1238.

Psahterii Davidici divisio a 8. P. Be nedicto facta ab Keclesia apprebels,

914, 915. Pseudomonachi descriptio, 745. Pseudothyrum, 1250.

Psiathus, 1149. Publicani humilitae, 866.

Publius (S.) Zeugmatensis, 901. Pueri custodiendi, 1565. Esco nicationis son capaces, 1441. Despines assuefaciendi, 1641. Miner di borum mensura pascendi, 1697, 118. Cum els non ridendum, 944. Oblat parentibus cogebantur olim perpetu manuere in monastario atiam and atmanere in monasterio, etiam jost in-num pubertatis, 1303, 1508. Christ donationum quando facere debehat, 1508. Borum legitima in tres parie, divisa. 1840

divisa, 1312.

Pulchro aligao valtu inspecto terra aspicienda est, 984.

Pulli soils infirmis apponendi, 1119. Pullorum cantus, 875.

Pulmentaria quot cuique apponenda. 1113.

l'elmentarium quid, 1115.

l'ulsare, 1272.

Pultes, 1113.

Purctura militum, 1275.

Papillae oculorum virgines dicta, 9NA.

Purm orationes, 1201.

Purpura a quo et ubi inventa, 870. Assuta colobia monachorum, 1238.

Pythagoras <sub>Террия</sub> appellatus, 776. Pythagoras ittera, 738.
Pithagorae in communitivebant, 733. Non sapeliebantur in area cypressina, 934.

Q

Quedra, 1056.

Quadrag sima, 1140. Quadragesima monachorum qualis sit, 1195, 1198. Quot pulmentis in ea relicie dum, 1118. In ea Te Deum laudamus canitur a monaphis Benedictinis, 892. Altera, 1142.

Quadragesimus defunctorum dies,

Quadrupedum esus monachis pro-

Quadrupedum esus monacus prohibitus, 1918.
Quando pro si quidem, 740.
Quere a, 1070.
Queriosus, 1070.
Querimonia, ibid.
Qui habitat, etc., 902.
Quid tum postes, 978.
Quinquagesima paschalis, 1144.
Quinquagesima ante quadragesimam, 1198.
Quinte ferim jepanium prohibitum,

Quinte ferie jejunium prohibitum, 1144, 1062.

Racanse, racanellas, 1256.

Rachinae, 1255.

Radegundis (9) 926.

Ralla, 1013.

Rausrum silentium precipiente sa-

cerdote, 990.

Rasum, 1015, 1270.

Ригорорам, 1013, 1270. Ригороро, 1013, 1270. Ravenna, 1105.

Rebellio pro rebelle, 1324.

Recapitulare, 1222. Receptorium, 792.

Reclusioni mouschorum requisita,

Recellulæ, 736. Recondere nihil debet monachus ad edeudum aut bibendum, 1160. Recondere nihil oportet in oratorio præ-ter ea que spectant ad opus Del, 1213.

Rectores mala permittentes gravi-

ter peccant, 754. Reculæ, 756.

Recusare opus injunctum non licet mouacho, 1558.

Refectioni cito occurrendum, 1161. Refectio, 880

Refectorium, 995. Refleere, 880.

Reformare, reformatio, 1038. Refrigerium, 1233.

Refuga, 753. Refuare, 1128. Regia pro janua, 1316. Regula S. P. Benedicti admonitiones habet, et præcepta, 723. Scopus, ibid. Excellentia et discretio, 718, 719. Cum aliis collata, ibid. Regula legenda in congregatione, 1337, 13.5. In refectorio, 1110. Novitiis, 1264, 1270, 1147. Regula pro disciplina. 1324. Regula communit sequenda,

Regam libri sero non legendi, 1146. Reiculæ, 736.

Reimberti (S.) archiepiscopi Bremensis prædare dietum, 1050. Religio pro vita monachica, 732.

Religiosus pro monacho, 752.

Remi, ins (S.) Rhemensis archispi-scopus et Remigius Autisiodorensis non sunt suctures commentatiorum in Episcolas Pauli, 1029. Sancti Remigii obitus, 1029.

Reliquias falsas colentes, 747. Reliquias sauctorum vendere prohibitam, 748.

Remissa, 1365, Renutæ, 749. Repelitio lecturas mensas, 1112. Res monssterii negligenter non

Resona echo, 1353.
Respicere comedentem Respicere comedentem all haud monachis licitum est, 1123. alterum

Respondere increpanti non debet monachus, 1373

Responsalis, 1209. Responsto, 1197. Responsoria, 898. Quid different ab antiphonis, 896

Responsum, 1209. Revelatio Pauli, 904.

Reverentia oraționis, 928.

Revorare, 1055.

Ridere cum pueris non licet menacho, 944.

Risus vitandus, 826. Immoderatus, 827. Facilis et nimius, 861. In choro coercendus, 989.

Ritus benedicendi monachi, 1075. Offerendi pueri in monasterio, 1301. Roboani rex Juda, 949. Rogus, 878.

Romani olim pultifagi, 1113. Pran-

dia ignorabant, 1145. Romanus (S.) abbas, 712.

Rumeseienses mouachæ sanctum talsum coleutes, 748. Rupicapreæ, 717.

Sabanum, 1056, 1238. Sabbatum olim feriatum, 1132, 1143.

Sabbati sancti misse, 1201.

Bánnoc, 12:5. Saccus, 1253.

Sacerdotes ut recipiondi in monachos, 1313. Recipi possunt in mona-chos, 1313. Recepti in monasterio ut peregrini, 1315. Sabsunt quodammodo episcopo, 1324.

Sacerdotti genus triplex, 1523. Sacramentum mil tum, 1375.

Sacrarium, 791.

Sacrificium pro defunctis, 808.

Sacrus, 717. Sæcularia loqui non decet monachum, 1351.

Sæculares non ingrediebantur olim in claustra monachorum, 1180.

Sæculi (a) actibus se facere alie-num, 800. Savitia prælatorum quampernitiosa subdius, 779. Sagi, 1255.

Sagum, 1236. Salon, 786. Salomonis psalmi et odæ, 916.

Saltuarius, 952.

Salutationes episcoporum, 792.

Salutatorium, 792. Samuel, 1207.

San Jalium, 1254.
Sanctimoniales damnatæ ob neglectam peccatorum confessionem, 855. Sanctimonialium salutatorium, 792.

Sanctorum acta in seclesia legenda, 898.

Sanitas ex labore, 1096.

Sarabaitæ, 734, 735, 749. Satisfactio eorum qui falluntur in oratorio, 1165. Eorum qui tard us oc-currunt ad opus Dei, 1162, 1163, 1164. Eorum pri tarde ad mensam occur-runt, 1156, 1159. Om tarde occurrunt ad aliquod opus, 1156,

Sa ur abstinentiam facile prædicat,

781.

Satyrus zama appellatus, 776. Scandalum pro pugna et jurgio,

Scapulare, 1231. Scarabei nocte lucentes, 968.

Scemari, 1255.

Scenario, 1233. Sceptrum Jovia oppressionm, 954. Schola, conclave, 835. Scholæ in monssteriis, 1098.

Scribere præcipum opus manuale monachorum, 1 190.

Scriptura, scriptum est, 841. Scrupulos, 1114, 1130. Sculdais, 952. Scorrilitatis vitium, 925.

Scurelia, 1411. Secreta locutio intermonachos noxia, 762

Secretarium, 791.

Secundi domorum, 947. In monesteriis, 779.

Stepente, segestrum, 1255. Stella reclina, 945. Imputor, 735. Senes indulgentius tractandi, 1095. Delicatius nuriendi, 1097. Ut tractandi, 1098. Junioribus præferen-di, 859. Debent alis præfucere, ibid.

Honorandi a junioribus, 1328. Senior novidis deputandus, 1264,

1277. Seniores duo in monasteriis, 962. Seniorum officium, 796 Septenarius numerus sacer et mysti-

cus, 899.
Septimanariorum coquinæ officium, 1073.

Septimum monschorum genus, 750. Septimus dies defunctorum, 809.

Śeptuagesima, 1198.

Sepultura monachorum in codem loco, 855.

Sequax, 1279.

Sermo secularis vitandos monacho.

Servandus (B.) abbas, 967. Servitor, 1081.

Servitores, 1105. Servi non manumittendi ab abbate, 791. Ut habendi in monasteriis, 771 Monachi fugitivi restituendi dominis

suis, 1040. Sessio in sacris Herculis, 965 Severitas miscenda lenitati, 772. Severus Sulpitius presbyter, 1175.

Severus subdiaconus, 814. Sexagesima, 1198. Sexagesima canonicae mysterium,

908. Sextarius, 1129.

Sezach rex Ægypti, 949.

Seizera, 1121.
Sicera, 1121.
Sicera, 1121.
Sidetana synodus, 1175.
Signatura petitionis, 1268.

Signo in mensa petenda, 1103, †106, 1109. Signum pro campana, 1151. Silentium in mensa, 1105, 1106, 1109, 1112. Horis nocturnis, 1148, 1150. In opere manuum, 1185. Rjus

utilitas, 827, 828. Similis excommunicationis vindicta

quomodo intelligitar, 1015. Simon Atheniensis, 1185.

Simplex, 1332. Rjus dotes, 1286.

Solea, 1013

Solon, 757.

Simplicitas, 1552. Sirvitanum monasterium, 713.

Solatium pro auxilio, 1046.

Somaus frater mortis. 1171. Meridi nus, 11-3. Fuguendus in opece Del, 919. Post pocturnas vigilias vetitus, 873. Spartes, 1013. Spartum, 881. Zeerski, 1 26. Species, 1253. Sperare pro petere, 1160. Spiritalis vimilicia, 1027. Spiritu sancto duce omnes indigent. 768. Spuere in aliquem ignominise causa, 1001. Spuere in Ecclesia ante se non oport, 1, 932. Sputamenta in oratione rara esse opertet, 932. Sputamenti colibitio post communionem, 1105. Stabilitatis votum, 1266. Staminearium usus apud monachos, 19AR Stare cum legitur Evangelium, 904. Intraction, 1254.
Stellarum observatio, 1170.
Stephani et Pauli regula, 709.
Stephanus (S.) de Obazina, 1148.
Storea, 1013. Stricare, 1223. Strumentum pro instrumento, 1035. Subse jui, 844. Substantia monasterii sacra, 1045. Uni fratri committenda, 1053. Substrati seu prostrati iu Ecclesia, 1049. Subulci monachi quales, 751. Suffecta persona, 1205. Suffragium, 1193. Supellex monachi, 1218, 1252. Superbus quis, et quomodo curatur, 807. Superexaltat misericordia judicium, quomodo intelligitur, 756. Superfluum nihit debet habere monachus, 1258. Superiores nobis alios existimare debemus, 855. Superpositio, superponere, superpositio jejunii, silentu; superponero ejunium, silentium, 1174, 1202. Superstitio plebeculæ in viudicandis falsis reliquis, 717. Supplacitare, 786. Surius, mutus, et cæcus debet esse monachus, 869. Surgentes signum crucis faciant, Soum aliquid esse monachus dicere non debet, 1059, 1063, 1064, 1065. Sylla, 1251. Sylva barbera, 921. Sylva in circo et in amphitheatro, 921. Sylvester (S ), 1555. Sympecta, 1018.
Suprations, 1019.
Suprations, 884. T Tabenna insula, 1086. Tabennesiotarum horse canonicse, 902. Taciturnitas ut tenenda, 825.

Tanti pro tot, 1321. Tereri, 800.

». 1186. Temporius, 891.

965.

**80**2.

Tarentum locus in campo Martio,

Tarnadas, 710. Tarnateusis Regula, 709. Taxare quid, 821. Te Deum laudamus in nocturals,

Tephilin, 748. Ter bibendum, 1118. Tertiæ horæ canonicæ mysterium, 909. Tertius defunctorum dies, 809. Testamentum pro in trumento seu charta, 7:3. Testamenti condendi atas. 1309. Theodeberton rex Francorum, 1258. Theodoricus (S.) episcopus Cameracensis, 856. Theodosius junior imp., 815. Vitam artificio sibi comparat, 1176. Θηραπευταί, 731. Θήτις, 776. Θυμός, 800. Θύραι, 762. Timor Domini, 857, 840. To::-sem, 1151. Tousura clericoram, 1344. chorum, 1244. Fit ab abbate, 1298. A sacerdote, 1298.
Transmissa uni monacho, elteri dari possunt, 1228. Trasila, 815. Tricare, tricæ, 1080. Tricesima, 1198. Tricesimus defun-ctorum dies, 809. Triclinium, 969. Triviom vitæ humanæ, 727, 728. Tu autem, Domine, 889 Tuba campanæ loco, 1153. Tulta, 765. Tunicæ manicatæ feminarum, et delicatiorum, 1238. Tunicæ sacci, 1253. Tessis frequens vitanda in oratione, Tutare pro extinguere, 969. Typus, 1445. Tupes, 1043. Tyrones, 1273. Ulciscere pro ulcisci, 756. Una quid, 1153. Uncia, 1114. Ejus pondus, 1130. Uncina hunditas, 838. Unus in domo Dei congregatus, quomodo intelligitur, 920. U banus V papa, 709. Urbanus VIII, 1031. Ursorum circumductio superstitiosa,

Usufructuarium, usufructuarius, 1303. Ut particulæ significatio, 804. Utensilia monasterii, 1058.

L tilis frater, 839. Utor verbum cum accusaudi casu,

Vacivus, 728. Vænalia monusterio viliori pretio danda, 1259. Vagario animi fugienda fu opere Dei, 9.0.

Vale dicere debent fratres exeuntes

monasterio, 1556.

Valerius (S.), 714, 750. Valerius, 776.

Valentini hæretici psalmi, 916. Valentinianus tertius imperator,

Valesius Sabinus, 963. Vasa monasterii consignanda celleratio ab hebdomadariis, 1074.

Veniam petere non debent prælatt a subditis, 917. Petenti indulgendum, 1374. Ad eam petendam tardus, ut tractandus, 1374.

Vente exsultenus, etc., 888. Verba etiosa vitanda, 826. Verbum promaudato, 796.

Verberibus aliquem raso capite cæ-

dere, 1:01.
Vergidum oppidum, 714, 1112.
Versiculi ante collectam, 884.

Versus apertionis, 1150. Vespera quando celebrada, 964. Ejus mysterium, 909. Vespera abbai, 1143.

Vespere lucernarum accensio, 905, Verperna, 1145.

Vespertinum, 905, 906. Vesperting

Vespertinum, 200, 200. Communication, 1117.
Vestes sacræ ubi induntur, et exuntur, 792. In vestions hunitus servanda. 1259. Juxta professionen cujuque habenden, 1240. Monacha necessuriæ, 1242. Quales sint, 1250. Qualifactu anschniendæ, 1161. Noturie, affectu suscipiendæ, 1161. Noturæ, 1235.

Vestiti dormiant monachi, 964. Veterator quis, 1263. Vetulas, et cervolos facere qui,

Vizticum hospiti exeunti imposi solitum, 868.

Victoris (S.) Massiliense monsterium, 709.

Victualia, 1049

Vicedom aus, 951. Vigiliæ pro sacris soctumis, 873.

Vigilize nocturnze, 871 et 2001., 891,

Vigiligallus, 939 Vigilius abbas, 715. Vigiliucius, 939. Vilitate omni contentus esse debt

monachus, 857. Villicus, 952. Villosa, 1251. Villosa cuculla, 1251.

Villus, 1231. Vinum nou est monschorum, 11%,

1131. Apostatare facit sapientes, 1131. Modico utendum, 1131. Mensura, 1131. In arbitrio abbatis, 1131. Mouschis isdultum, 1131. Luxurise incentirus, 1156.

Vires tentandæ, eum quid suscipiet-dum est arduum, 1264.

Virges abbatum, episcoporus, etc., 933

Virginitatis professio quando feri potest, 1306, 1507.

Virginum zone solute is mptic,

Virtus et voluptas Herculi et Scipioni occurrunt, 728.

Visitare ægrutum non l:cet monsche sine permissu, 1086.

Vita præsens via est, 727. Vita mit pastoris ovium occisio est, 1021. Yim seternæ descriptioner, 802.

Vitia acrius impugnant noviter co-

versum, 12:7.
Vitiosi bomines feris comparati,

922, Vocis moderatio, 863.

Volatilia comedere in quibusina IN 11100\$ solemnitaribus olim concess chis, 1116. Volatilia olim a quibuda credita non esse carnem, 1116.

V- luntas propria fugienda, 839. 10-luntais propria periculum, 1197. Votum simplex religionis, 1304.

Vota tria regulas sancti patris metri Benedicti statui monastico convenet-

tissima, 1267. Vulgaris, 744. Volnus aperiendum et secondus,

Wiborada (S.) martyr, 1118. w moraga (S.) martyr, 1116. Wicpertus (S.) episcopus Angalo-nus, 847. Wiradis abbatusse nimia severies, 770. 779.

Y

Y, littera, 728.

1155.

**~**;.

==

Indoteria. 1174, 1902. 

Z
Zelus duplex bonus et malus. 1377.
Zelo Dei an quis moveatur, quomodo intelligitur, 1380.
Zelum uon habere, 804

# ORDO RERUM

## QUÆ IN HOC TOMO CONTINENTUR.

| · SEDULIUS SCOTUS.                                                                                        | synodalibus conventibus.                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| NOTITIA HISTORICA. Col. 9                                                                                 | CAP. XII. — De so quod saluberrimis antistitum admo-<br>nitionibus et correptionibus pio rectori obtemperare sit |
| SEDULII S CUTI COLLECTANBA IN OMNESB. PAULI                                                               | gloriosum.                                                                                                       |
| EPISTOLAS. 9                                                                                              | CAP. XIII. — De zelo boni rectoris rationabili ac pietati                                                        |
| 1. — In Enistolam ad Romanos. 9 CARITA 1-XVI. 9-128                                                       | permisto. 314                                                                                                    |
| CAPITA 1 44 11                                                                                            | CAP. XIV. — De duce Christiano, ut non in sua et suo-                                                            |
| 11. — In Bristolam ad Corinthios. 127 CAPITA 1 XVI. 127-162                                               | rum for judine, sed in Donino confidat.                                                                          |
| III In Epistolam II ad Corinthios. 161                                                                    | CAP. XV. — De eo quod imminentibus hostilium bello-                                                              |
| CAPITA [-X][]. 161-182                                                                                    | rum fragor bus divinum sit implorandum auxilium. 318<br>CAP. XVI. — De adversis si forte contigerint. 521        |
| IV. — In Epistolam ad Galatas.                                                                            | CAP. XVII. — De non superbiendo post oblatam etiam                                                               |
| CAPITA [-VI] 181-194                                                                                      | ab hostibus pacem, seu prostratos hostes. 524                                                                    |
| V — In Epistolam ad Ephesios. 195                                                                         | CAP. XVIII. — Gratiarum ac benevula vota post pacem                                                              |
| CA: ITA [-V]. 195-212<br>VI. — In Relatorem ad Philippenses. 211                                          | seu victoriam Deo reddeuda. 526                                                                                  |
| VI. — In Epistocam ad Philippenses. 211<br>CAPITA 1-IV. 211-218                                           | CAP. XIX. — De privilegiis sanctæ matris Ecclesiæ a pio                                                          |
| VII In Epistolam I ad Thessalonicenses. 217                                                               | rectore conservandis, ac dignis ecclesiarum præpositis                                                           |
| CAPITA I-V. 217-222                                                                                       | atque ministris. 528<br>CAP. XX. — Quanta ignominia superbos, qualisque vel                                      |
| VIII. — In Epistolam II ad Thessalonicenses. 221                                                          | quanta gloria hic et in futuro principes orthodoxos comi-                                                        |
| CAPITA 1-111. 221-224                                                                                     | tatur. 530                                                                                                       |
| IX — In Epistolam ad Colossenses. 223                                                                     | SEDULII SCOTI EXPLANATIONES IN PRÆFATIO-                                                                         |
| CAPITA I-IV. 225-250<br>X. — In Roistelam I ad Timotheum. 229                                             | NES SANCTI HIERONTMI ADERVANGELIA. 531                                                                           |
| X. — In Epistelam I ad Timotheum. 229 CAPITA I-VI. 229-238                                                | SANCTUS BENEDICTUS ANIANBNSIS ABBAS.                                                                             |
| XI. — In Epistolam II ad Timotheum. 237                                                                   |                                                                                                                  |
| CAPITA 1-1V. 257-212                                                                                      | Vria sancti Benedicti. 581 Observationes præviæ, 351                                                             |
| XII. — In Epistolam ad Titum. 241                                                                         | Observationes præviæ, 351<br>Præfatio auctoris. 553                                                              |
| CAP TA 1-111. 241-250                                                                                     | Incipit Vita. 555                                                                                                |
| XIII. — In Byistolam ad Philemonem. 249                                                                   | Appendix prima ad Vitam sancti Benedicti.—De synodo                                                              |
| XIV. — In Epistolum ad Hebræos. 251<br>CAPITA I-XIII. 251-270                                             | Aquiseranensi, deque monasteriis Anianæ subjectis, aut                                                           |
|                                                                                                           | per Benedictum ordinatis 383                                                                                     |
| SEDULII SCOTI EXPLANATIUNCULA DE BREVIA-                                                                  | Appendix II. — De tribus Benedictis, Anianensi, Fos-                                                             |
| RIORUM ET CAPITULORUM CANONUMQUE DIFFE-<br>RENTIA. 274                                                    | satensi, et Mediolanensi abbaubus, ubi de Enticio abbate<br>Gallo. 391                                           |
| Incipit breviarium secundum Matthæum. 271                                                                 | SANCTI BENEDICTI CODEX REGULARUM. 593                                                                            |
| Argumentum in Matthæum. 2 3                                                                               | Præfatio. 593                                                                                                    |
| In argumentum secundum Matthæum expositiuncula.                                                           | CODICIS REGULARUM PARS PRIMA SS. PATRUM ORIENTA-                                                                 |
| 273                                                                                                       | LIUM REGULE AD MONACEOS 423                                                                                      |
| Argumentum in Marcum. 279                                                                                 | Su cli As tonii aubalis regula ad monachos. 423                                                                  |
| Explanationeds in argumentum secondum Marcum. 279 Argumentum in Lucam. 285                                | De sancio Antonio veterum testimonia. 425                                                                        |
| Expositioncola in argumentum secondum Lucam. 2:35                                                         | Observatio critica in regulam sequentem. 425 Incipit Regula 423                                                  |
| Maii præfatio S. dulii opusculo político sequenti. 289                                                    | Isaice abbilis regula ad monachos.                                                                               |
| SEDULII SCOTI LIBER DE RECTORIBUS CHRI-                                                                   | De Isaia veterum testimonia. 427                                                                                 |
| STIANIS. 291                                                                                              | Observatio critica in regulam sequentem. 427                                                                     |
| Præfatio. 291                                                                                             | Incipit Regula. 427                                                                                              |
| CAPITULUM PRIMUM. — De eo quod pium rectorem, ac-                                                         | Sanctorum Pairum Seranionis. Macarii, Paphinutii,                                                                |
| cepta potestate regali, primum dignes Deo et sanctis ec                                                   | Macarii alterius, reguta ad monachos. 433<br>De serapione centerisque veterum testimonia. 453                    |
| Cir. 11 Orditor or orthodoxus comptioners require                                                         | De serapione ceterisque veterum testimonia. 453 Observatio critica in regulam sequentem. 435                     |
| CAP. II — Qualiter rex orthodoxus semetipsum regere debet. 295                                            | Incipiunt capitula.                                                                                              |
| CAP. III Qua arte et industria niomentaneum re-                                                           | Capitulum primum. — Præ'atio. 455                                                                                |
| goom stabiliri potest. 297                                                                                | CAP. 11. — De prima conjunctione comobitarum. Sera-                                                              |
| CAP. V. — De regia potentate non tam opibus et fiducia                                                    | pion dixit. 435                                                                                                  |
| fortitudinis, quam sapie itia cultuque pietatis peroruanda.                                               | CAP. III. — Idem ipse, de unanimitate et jucunditate                                                             |
| Can V Quenta geeni modernaninia gelliaituda essa                                                          | frairum. 436                                                                                                     |
| CAP. V. — Quanta sacri moderaminis sollicitudo erga ux rem et liberos propriosque domesticos ab eodem est | CAP. IV. — Qui supra, de abbate, et quomodo el obe-<br>diant monachi. 436                                        |
| exhibenda.                                                                                                | CAP. V Macarius divit, qualiter spirituale exerci-                                                               |
| CAP. VI. — Quales co isiliarios et amicos bonum princi-                                                   | tium ab his qui præsunt Patribus teneatur. 457                                                                   |
| pem habere decet. 502                                                                                     | Cap. VI. — Idem ipse, nt in oratione astantibus nullus                                                           |
| CAP. VII — Quæ res malos principes faciat. 304                                                            | sine prircepto aubatis psalmum imponat.                                                                          |
| CAP. VIII. — De avaris vel impiis regibus, et quanta                                                      | CAP. VII. — Idem ipse, quomodo examinentur qui ex                                                                |
| per cosdem populum mala, vel ipos ultro divina conse-                                                     | Sæculo convertuntur.  437 CAP. VIII.—Idenique, qualiter peregrini hospites susci-                                |
| quitur. 504 CAP. IX. — De rege pacifico atque elementi. Vel quibus                                        | piantur. 438                                                                                                     |
| danda sunt beneficia.                                                                                     | CAP. IX. — Qualiter jejuniorum ordo teneatur. Paphnu-                                                            |
| CAP. X. — Quot columnis regnum justi regis susten-                                                        | tius dixit. 438                                                                                                  |
| tatur. 308                                                                                                | CAP. X Idem ipse, qualiter fratres debent operari.                                                               |
| Cap. XI. — De eo quod bouus princeps ecclesiasticis                                                       | C. VI — Qualitar inflamites well nessibilities connecum                                                          |
|                                                                                                           |                                                                                                                  |

| ab eo qui præest Patre cognoscenda sit.                                                              | 459                   | pe         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|------------|
| CAP. XII Qualiter officies mutuis se fratres miant.                                                  | 459                   | lo         |
| Cap. XIII. — Qualiter inter se monasteria pacem                                                      | firmam<br>439         | 146<br>180 |
| obtineant, alius Macarius dixit.  Cas. XIV. — Idemque, qualiter clerici hospites                     |                       | Y          |
| piendi sint in mouasterio.  CAP. XV. — Qualiter culpæ singulorum emen                                | 440                   | ¥1         |
|                                                                                                      | 410                   | ita        |
| CAP. XVI. — Ut sine personarum acceptione æ                                                          | qualiter<br>440       | du         |
| judicetur.<br>Sequitur alia Patrum regula ad monaches.                                               | 441                   | re         |
| Observatio critica in regulam sequentem.<br>Præfatio.                                                | 441<br>441            | ta         |
| CAPITILUM PRIMUM — De unanimitate charitati                                                          | s, et de              | 50         |
| diligendo ac obtemperando abbati.  Cap. II. — Ut non se fabellis vanis destruant,                    | 441<br>At pt in       | þr         |
| conventu, nisi interrogatus quis loquatur.                                                           | 461                   | D          |
| CAP. III. — Ut a venienti peregrino nihil plus e quis quem occursum humilem et pacem.                | J edidze<br>144       | 30         |
| CAP. IV Ut præsente seniore psallendi loq                                                            | uendive               | vi         |
| non habeat facultatem.  CAP V. — De c rsu orationis, et horis operand                                | 412<br>I. ac de       |            |
| correctione delinguentium                                                                            | 442                   | th         |
| CAP. VI. — De his qui ad opus Dei tarde occurre<br>CAP. VII. — Ut trater qui pro qualibet culpa      | nnt. 492<br>arguitur  | sl         |
| patie tiam habeat, et ut ad mensam nemo loquati                                                      | ır. 442               |            |
| Sequitur tertia Patrum regula ad monachos.  Observatio cridea in regulam sequentem.                  | 4 13<br>4 43          | q:         |
| CAPITULUM PRIMUM. — Disconversis                                                                     | 443                   |            |
| CAP. II. — Ut abbas whil sibi proprium vindices CAP. III. — De vestimentis mousem rum.               | t. 444<br>445         | 0I         |
| CAP. IV. — Ut mulla mulier ad monasterium ve                                                         | agrum                 | D          |
| monachorum accedat.  CAP. V. — De lectione et operatione monachorum.                                 | 443<br>um. 445        | in         |
| CAP. VI. — De his qui ad opus Dei tarde occurre                                                      | 10L. 445              |            |
| CAP. VII. — De silentio ad mensam.<br>CAP. VIII. — Ut ad necessaria querenda bini y                  | 445<br>rei terni      | . 61       |
| mittantur.                                                                                           | 445                   | ₹(         |
| CAP. IX. — Ut nusquam sine præcepto senior diantur.                                                  | us egre-<br>445       | gı<br>cl   |
| CAP. X. — De h s qui de monasterio extre                                                             |                       |            |
| rint.  CAP. XI. — Ut abbas cum fratribus reliciat om                                                 | 446<br>nitem-         | qı         |
| pore.                                                                                                | 446                   |            |
| CAP. XII. — Ut nullus monachus in infirmitate parentum studio commendetur.                           | 446                   | 21         |
| CAP. XIII. — De lus qui furtum faciont.                                                              | 416                   | þı         |
| CAP. XIV. — Ut nullus alterius monachum sine su abhatis suscipiat.                                   | 146                   | q.         |
| Sancti Macurii Alexandrini abba'is Nitriensis ra<br>monachos.                                        | egula ad<br>415       | rı         |
| De sancto Macario ejusque regula veterum                                                             |                       |            |
| nia. Observatio critica in regulam sequentem.                                                        | 445<br>447            | 10         |
| Incipit regula.                                                                                      | 447                   | re         |
| Epistola besti Macarii dala ad monachos.  Sancti Pachomii abbatis Tabennensis regula ad              | 451<br>- mana         | cr         |
| chos, præceptu, epistolæ.                                                                            | 451                   |            |
| Sancti Orsiesii abbatis Tabennensis doctrina de                                                      | msnu-<br>471          | P          |
| De sancto Orsiesio ejusque regula veterum                                                            | testimo-              | te         |
| ais. Observatio critica in regulam sequentem.                                                        | 451<br>455            | le         |
| Incipit regula.                                                                                      | 483                   | 4          |
| Regula Orientalis Orientalium regulis collecta diacono.                                              | 475                   | <b>t</b> u |
| De regula Orientali veterum testimonia. Observatio critica in regulam sequentem.                     | 475                   | ţı:        |
| Incipit regula.                                                                                      | 477<br>47 <b>7</b>    | d          |
| Bancti Basilii Cararea Cappadocia episcopi re<br>monachos.                                           | gula ad<br>483        | 8          |
| De sancto Basilio ejusque regula veterum tes                                                         |                       | n          |
| Observatio critica in regulam sequentem.                                                             | 483<br>485            |            |
| Præfatio Rufini.                                                                                     | 485                   | e          |
| Incipit regula.  Prima interrogatio fratrom. — Quoniam ded                                           | 487                   | 50         |
| sermo tous potestatem ut interrogemus, primo                                                         | omnium                | C          |
| doceri quasumus si ordo aliquis est et couseque mandatis Dei; ut aliad quidem sit primum, et a       | entia in              | m          |
| Cundum, et sic per ordinem cætera : an omnis ma                                                      | adata ita             | n          |
| sibi invicem coliæreant, et sint æqualia, ut unde<br>quis possit initium sumere, tanquam in modum ci | voluerit<br>rculi vel | tr         |
| coronse ?                                                                                            | 488                   |            |
| INTER. II. — Quoniam igitur de charitate Def<br>als esse mandatum, 'inde nobis primum omnium         | primuni<br>dissore.   | 18         |

Nam quia oportet diligere audivimus, quomodo nomen hoc

ssit impleri desideramus addiscere? INTER. III. - Quia ostendit nobis sermo trus pericu-Bum esse cum bis qui mandata contemnant vilim dige , nune discere cupimus si oporteat e m qui ab huju-re. odi consortiis discesserit, remotum esse et soluni, m ero cum fratribus ejusdem propositi et e,esdem anim Itam suam sociare? INTER IV. - Oportet primum renuntiare omnibus, et a venire ad hanc vitam vel conversationem que secun m Deum est? INTER. V. — Si oportet eum qui servis Dei sociari villi dinquere indifferenter propinquis suis portionem facel tum suarum? INTER. VI. - Si oportet omnes qui inveniunt ad non iscine e; aut cum probatione? et qualis ista debei en obatio? INSER. VII. - Ex qua ætate oportet nosmetiosos oferleo, vel virginitatis protessionem quando opoitet finan e stabilem judicari? INTER. VIII. - Si oportet eum qui se piæ ac religiose 12 dederit et:am continentiam observare? INTER. IX. — Quie est mensura continentia? 50 INTER. X. — Quomodo oportet observare nos circa (2edras et accubitus, una tenn us poposcerit? INTER. XI. - Quis est diguas vel decens habi us troianı? INTER. XII. — Si licet alicui ex proprio sensu de re tod videtur s bi bonum, absque teatimonio Scriptura-9 1111 Inter. XIII. — Si oportet omnibus vel quibuscun un redire? XIV. - Quali affectu debet servire, qui serut MTER eo? et iste tpse affectus quid est? INTER AV. - Qual sentire de se debet is qui præes, quibus præcipit, vel imperat?

1871. — Peccantem quomodo corridenus, el 36 mendanimus? INTER XVII. - Si quis autem in parvis delictis affige.e duerit fratres, dicens : Quia debetts pœntere per saula, ne forte et i**pae immisericors videatur, e**t dissolvé e naritatem? INTER. XVIII. - Quomodo quis debet possitere in bineuo aue delicto? INTER XIX. — Qui sunt fructus digni prenitentia? 5th INTER XX. — Qui sa verbo dicit prenitere, peccum utem suum non emendat, quid est?

INTER, XXI. — Qui vult confitera peccata sus, si constituta. us debet coufficeri, sive quibuslibet, aut certs quibus INTER. XXII. — Qui pœnituerunt pro aliquo peccalo, dursum in hoc ipsum peccatum inciderunt, quid taciunt Inten. XXI I. - Quali affectu, vel quali sensu oportel crepare eum qui increpat? INT. B. XXIV. - Quali affectu debet quis suscipere orptionem? INTER XXV. -- Qui tristatur adversus eum qui se o cpat qualis est? INTER. XXVI. - Quale judicium esse debet de bis eccantes defenda**nt?** INTER. XXVII. - Poznitentem ex corae quomodo (40) et suscipi ' inter. \XVIII. - Ergs cum qui pro peccato non perm t qualiter esse débenius? INTER. XXIV. - Si debet habere allquid proprium, qui iter fratres est? INTER. XXX. — Si quis dicat : Quis neque accipio a failius, neque do , sed contenus sum meis propris, quid e hoc observare debemus? INTER. XXXI. — Si debet quis a carnalibus propinqui rcipere aliquid? INTER. XXXII. — Quomodo videre debemus eos qui obis vel familiares, vel consanguinei fuerunt et proximi - Quod si deprecantur nos, volentes ut INTER. XXX!II. amus cum ipsis ad domos eorum, si oporteat nos acquirtere? INTER. XXXIV. — Unde ergo vagatur mens nosta, el por positiones diversæ ascendunt in corde nostro? el que el positiones diversæ ascendunt in corde nostro? odo postunus hoc emendare?

Inter. XXXV. — Unde et nocturaæ phantasiæ isk estæ et turpes accidunt nobis? INTER. XXXVI. — Qualt affectu debemus infrms fraibus ministrare? INTER. XXXVII. - Cum quali humilitate debei qui suscipere a fratribus obsequium? INTER. XXXVIII. — Qualem debemus habere chuititem ad invicem?

iracandia 9

gravius videtur?

INTER LXXIX. - Dicunt quidam quia impossibile est non irasci homiue u? 521
intra. LXXX. — Si oportet ire quocunque, non com-

monito eo qui præest?

INTERA. LXXXI. — Si omnino volenti litteras discere, vel lectioni vacare, indulgendum est?

INTERA. LXXII. — Si licet unicuique vitare opus quod

INTER. XXXIX. — Quomodo poterit quis implere chari-INTER. LXXXIII. -- Quomodo quis promptus fiat etiam ad pericula propter mandatum Domini? 522
Intea. LXXXIV. — Cum quali affectu obedire oportet 512 Latent circa proximum suum? INTER. XL. - Usque ad que verba otiosus serme judiei qui uos ad opus mandati colortatur? 522 INTRR. LXXXV. — Quali auimo debet esse quis pro hoc ipso quod dignus habitus est in opere Dei inventi? 522 513 **ca**butur? INTER. XI.I. — Quis est maledicus, id est Acideres? 313 INTER. XIII. — Quid est detractio vel derogatio? 313 INTER. XIIII. — Qui detrabit fratri, aut audit detra-INTER. LXXXVI. - Quomodo debent hi qui processehentem et patitur, quid dignus est?

hene. XLIV. — Quod și de eo qui preest quis detraxerunt in labore, operis Dei, instruere, vel instituere cos 813 qui nuper accedunt? 523 INTER. LXX VII. - Si dicat quis : Volo apud vos parit, quomodo eum observabimus? KIX INTER. XLV. - Si quis acerbiori sermone, vel inrum aliquid temporis facere, ut proficiam ex vobis oten. oportet enu suscipi? tiori voce res, ondeat, et admonitus dicat quia nibil mali 525 INTER LXXXVIII. - Si quis supra vires vult abstinere, 514 habeat in corde, si oportet ei credi? INTER. XLVI. — Quomodo possit siquis non irasci? 814

INTER. XLVIII. — Quis est mansuetus?

INTER. XLVIII. — Quomodo quis non viacatur la voluptate et libidine c.borum?

514

Stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria dell' stationaria del its etiam, ut in opere mandatorum impediatur per nimietatem abstinentie, si oportot ei concedi? 525 In En. I.XXXIX. — Qui satis jejunat et in refectione non potest communeu cibum cum omnibus sumere, quid 514 magis eligere dehet, jejunare cum fratribus el cum ipsis rell ere, aut propter majora jejuna alios cibos requi-Inter. XLIX. — Quomodo excidemus vitium mali desi-514 derii? Inter. L. — Quæ est tristitia secundum Deum, et que est secundum seculum? 524 INTER. XC. - Quomodo oportet jeiunare, cum necessa-INTER. LI. - Quæ sunt in Domino gaudia, vel quid farium jemnium injungitur? si aliquando aliquid quid relicientes gaudere debemus?

INTER. LII. — Quod lugere debemus, ut bestitudigio dep seit expleudum est, tanquam ex necessitate, an 515 volunt ri 😷 524 INTER. XCI. — Qui non vult ipsis cibis vesci ex quibus nem consolationis consequi mereamur? 515 fratres reliciontur, sed alios regorit, si rectelacit? 524 INTER AUII. — Qui dicit, Quia læ it me noc, et con-tristator si ei alios cibus nen tuerit datus, quaris est? 524 INTER. Lill. - Si ex toto ridere non licet? 515 515 INTER. LIV. - Quæ est sollicitudo sæcularie? INTER. LV. - Unite accidit in bis importune dormitare INDER. XCIII. - Si vero etiam quis murmuret propter et quomodo hoc possumos abjicere? RIS escam, quæ erga eum sententia servabitur? 525
inten, vi IV. — Si oportet eum qui plus laborat requirere plus aliquid a cousu tudine? 525 INTER. LVI. — Quomodo quis ad gloriam Dei facit 516 INTER. LVII. — Quomodo manducet quis et bibit in glo-am Dei? 516 INTER. XCV. - Quan affectu op riet accipere vei vestiriam Dei? mentum, vel cale amentum, qualectinque feerit? 525 INTER. LVIII. — Quomodo faciat dextera que non cognoscat sinistra? 516 aliquid cocum que ad usum proceduc? 528
INTER. ACVII. — Su necesse est oumes convenire ad Inter. LIX. — Quomodo apparebit els qui hominitus vult placere? - Quomodo quis effugiet vitium hominibus bosan prandii, eum qui remanet es post vent, quemodo INTER. LX. placendi vel captandi laudem ab hominibus? INTER. XCVIII — ) superes year utes a l'ostium et pe-teutes, qu'modo dimittimus? Il si deb it unusquisque INTER. LXI. - Quomodo intelligitur superbus? vel 516 modo curatur INTER. LXII. - Quid est humilitas, et quomodo eamporrigers panem, vel quod unque altad; su oportet hoc dem implere possimus?
INTER. LXIII. — Si opo tet honorem quærere?
INTER. LXIV. — Quomodo invicem obaudire 517 ad enni qui pra est pertinere? 523 517 INTER. YCIX - Si licet unique veterem suam tunidebecam aut calce-mentum dave cui voluerit, misericordia causa propter mandatom? 526
INTER. C. — Si trater junior fuerit jussus docere aliquem 517 mus? INTER. LXV. — Usque ad quem modum obsudire oportet eum qui placeudi Deo implere regulam cupit? 517
INTER. LXVI. — Qui jager est erga mandatum, quomodo potest industrius et vigilans effici? 518
INTER. LXVII. — Si quis non contentus est quotidie semorem s condum settem, quomodo debet agere cum 52**6** Inten. Cl. - Si d bent peregrini intrare usque ad illa loca ubi fratre operantur, ve' etiam si alij de eodem mosibi aliquid injungi de his quæ pro mandato. Dei incidunt, naster o decent relicus suis loc sa atrus ad alios? 528 sed artificium vult discere; quali vitio ægrotat? aut s Inter. (1). - Si oporti t eos qui noveront artificia susci-Oportet el acquiescere? 518
INTER. LXVIII: — Si quis industrius sit et promptus ad pere ab aliquo opus absque scientia, vei jussione eju qui præest et eperam sollicitudmem gerit? 526 імтья. СПІ. — Quemodo ebent hi qui ope antur cu-ram gerere ferramentorum vel utensilium eorum de quiimplenda mandata, agat autem non quod ei injungitur, sed quod ipse vult, quam mercedem habebit? 518
INTER. LXIX. — Si licet alicui excusare opus quod ei bus operatur? Dus operatur?

INTER. CIV. — Quid si per negligentiam pereat alique ex his, aut per ontemptum dissipetur?

INTER. CV. — Quid si a seipso commodare volucrit aliqui, aut accipere ab alio?

INTER. CVI. — Quid si necessitas poscat ut is qui praesst requirat ab aliquo eorum vas vel ferramentum, et consentivative. injungitur et aliud quærere?

Sits

INTER. LXX. — Si injunctum fuerit sliquid fratri, et contradixerit, postea autem sua sponte obedierit, quid INTER. LXXI.—Si sutem obediens quis murmuret? 519 INTER LXXII.—Si frater fratrem contristaverit, quomodo debet emendari?

INTER. LXXIII. — Quid si non acquiescat ut salisfacial 819 tradixerit? 527 INTER. CVII. - Si is qui circa cellarium, vel coquinam, vel alia hujuscemodi opera occupatus est, non occurrat adesse ordini psallentium vel ad oratonem, nihi damni quid agendum est? 519 ingga. LXXIV. — Quid si, satisfaciente eo qui con-tristaverit, nolucrit reconciliari is qui contristatus paritur in anima? INTER. CVIII. - Quomodo obtinebit quis ut in oratione 519 sensus ejus non vagatur? 527 Inven. CIX. — Si po sibile est obtinere hom nem ut in INTER. LXXV. — Quomodo quis debet habere eum qui ad orationem suscitat fratres? INTER. LXXVI. - Quod si contristatur ille qui excita omni tempore et loco non vagetur mens sua; vel quomodo tur, aut etiam si irascitur, quid dignus est? INTER. LXXVII. — Quid est, Nolite judicare, 427 520 id fieri potest? INTER. CX. -- Et quid est : Psallite sapienter? 5-8 judicemini; nolite condemnare, ut non condemne-Inten. CXI. — Qua mensura debet temperare 520 testatem dispensationis suæ is cui cellarii cura commissa INIER. LXXVIII. — Quomodo intelligitur quis, si zelo K9X Dei moveatur adversus peccantem fratrem, aut a propria INTER. CXII. - Qua sententia observabitur erga dispen-

521

521

522

santem, staliquid secundum personæ acceptionem vel per contentionem facial? Inten. CXIII. — Si autem neglexerit dare fratri quod Opus esi ? 528 INTER CXIV. - In profectibus mandatorum Dei una est mensura omnium? An alius amplius, alius minus debet

INTER. CXV. - Si oportet sequaliter haberi cos qui plus proficiunt et eos qui minus?

INTER. CXVI. - Quid si contristatur is qui minus honoratur, cum præferri sibi viderit evm qui in timore Domini

Præcedit, quomodo eum habebimus? 539
INTER. CXVII. — Anima post multa peccata et multas vitæ miserias, cum quali timore et qualibus lacrymis debet recedere a peccatis, et cum quali spe et affectu accedere ad Dominum debet? 529

INTER. CXVIII. — Quonism scriptum est: Redemptio anime viri proprie divitie ejus; nobis quibus non accidit dispergere pro anime redemptione divitias, quid facie-

INTER. CXIX. - Si quis audiens sermonem Domini dicealis (Luc. xn): Quia servus qui cognovit roluntulem Domini mi, et non fecit secundum voluntalem ejus, vapu-labit multum; qui vero non cognovit, et non fecit diqua, plagis vapulabit pancis; negligat et dissimulet scire volun-

tatem Domini, al habet al quid excusationis? 530
INTER. CXX.—Si is qui facit voluntatem alicujus, etiam particeus ejus est vel socius ? , 530
INTER. CXVI. — Si is qui consentit alterius peccato,
etiam ipse peccati reus est? , 530
INTER. CXVII. — Si oportet peccantibus fratribus silere

531

INTER. CXXIII. - Cur sliquoties animæ, etiam si non salis agat, sponte tamen quodam genere incidit ei dolor quidam cordis et compunctio timoris Dei, aliquotics tanta securitas et negligentia animain tenet, ut etiam si cogat se homo, non i ossit dolorem aliquem vel compunctionem cordia assumere?

INTER. CXXIV. — Quomodo quis dignus efficitur parti-ceps lleri Spiritus saucil? 532 INTER. CXXV. — Qui sunt pauperes spiritu? 535 INTER. CXXVI. — Usque ad quem modum est observatio

mandati, vel quomodo adimpleri potest?

INTER. CX\VII. — Si ergo neque sollicitudinem habere oportet de necessariis usibus ad vitam, et aliud est præceptum Domini dicentis (Joan. vi): Operamini cibum qui non perit, superfluum est manibus operari?

INTER. CXX\III.— Si quis in corde sao cogitat de cibis, and qui and potet aliung and corde sao cogitat de cibis.

tunc deinde notet seipsum et arguat, si et hic quasi cogi-

tans de talibus judicandus stt? 534 Intra. CXXIX. — Si licet nocturnum tunicam habero INTER. CXXIX. — St. licet inocumilibet?

S34
INTER. CXXX. — Si licet ei qui ministrat majore voce,
100019

554

INTER. CXXXI. — Si quis die suo, quo ministrat in co-quina, laboraverit supra vires, ita ut impediatur, et non possit etiam reliquis diebus exercere opus suum, si opor-

tet imperari ei bujuscemodi officium ? INTER. CXXXII. — Et ille cui isna credita est, quomodo debet habere hanc curam, et quomodo observare cas quæ

operantur? 555 INTER. CXXXIII. — Si quis condemnatus est, ut eu-logiam non accipiat, et dicit : Quia si non accepto eulo-

gram, non manduro, si debenus audire eum ? 535 INTEN. CXXVIV. — Quali timore, fide, vei effectu per-cipere debenus corporis ei sangunis Christi gratiam ? 535 INTER. CAXAV. - Quis est bonus the aurus, et quis est

536 INTER CXXXVII. — Si bonum est penitus tacer ? 576
INTER CXXXVII. — Si opertet temp re orationum vel 576

pol ora a logar aliquem in domo? INTEN. CAXXVIII. — Quomodo posumus timere judicia

INTER CXXXIX. - Quominio lata est porta et spatiosa

via que du it ad morten (Maith, \n)?

INTER. CXL — Quo odo augusta porta et arcia via est quard or ad vitam? 537

inter. Chi.i. — Avaritia usque ad quem modum defini-:537 tur ?

INTER. CXLII. — Quid e-t perperam agere? 537
INTER. CXLI I. — Quis est qui ab apostolo dicitur ha-537 bitus or inatus?

537 INTER. CXLIV. -- Si quis pretiosas vestes abliciat, ipsa sutem indument villors quibus mitur, vel calceanents, it conveste matur, ut studeat decorem inde aliquem capere, si peccai, aut vitio aliquo id facere putandus est?

538 INTER. CXLV. — Quid est Raca! 558
INTER. CXLV! — Quid est quod dicit Apostolus: Non efficiamur munis g'oriæ cupidi (Gal. vi); et iterum : Non ad oculum servientes, quasi hominibus placent s (Eph. vi); quis est inanis gioriae cupidus, et quis est hominibus pis cens!

INTER. CXLVII. — Quid est inquinamentum carais, et quomodo ab his eniendari possumus, et que est sanctificatio, et quomodo possumus eam obtinere? INTER. CXLVIII. -- Quis est mundus corde ?

538

Inten. CXLIX. -- Quomodo potest aliquis odium 1 adversus pecratum? INTER CL. - Quomodo potest sliquis ex anime

affecta facere mandata Domini? 559

INTER. CLI. — Que est mensura in charitate Dei? 538 INTER. CLII. — Quomodo quis obtineat ut possit in ce 530 habere charitatem Dei? 533 INTER. CLII.. - Que sunt indicia esse in nobis chai-

210 tatem Dei ? INTER. CLIV. — Quid est seipsum diligere, vel qu no lo

vitium suum cognosit qui seipsum alligit?

Jarra, Cl.V.—Quomodo apparet qui diligit fratrem secundum mandatum Domini et quomodo arguitur qui non 540 diligit?

– Qui sunt inimici quos diligere jubemur, INTER. CLVI. et quomodo diligamus inimicos nostros origere jubrillut, et quomodo diligamus inimicos nostros, præstantes eis beneficia tantummodo, aut etiam affectuin eis exhibentes, et si hoc possibile est fieri?

[NTER. CLVII. — Quid est quod dicit Apostolus: Irasci-

mini, et notite peccare (Epbes 17); et: Sol non occidat super irucundiam v stram (lbid), cum in aliis divert: Omnis amaritudo, vel ira, rel indignatio, suferance a vobis 541 (Ibid.)?

bid.)?

INTER. CLVIII. — Quid est: Date locum iræ?

INTER. CLIX. — Quie est differentia amaratudinis, et

Amarica de l'aritationis?

541 furoria, et irae, clamoris et irritationis?

Inten. CLX. — Quis est qui a Domino beatificatur ps-543 cificus ? INTER. CLXI. - Quomodo converti quis potest et Beni

542 sicut infans? INTER. Cl.XII. - Quid est prudentem esse sicut serper

tem et simplicem sicul columbam (Matth. x)? 54
INTER. CLXIII. — Quoniolo debenus suscipere regnus 513 Dei sicut infaus?

INTER. CLXIV. - Domino dicente: Qui se exaltat INTR. CLXIV. — Domino dicente: Vas se excessa se-humiliabitur (Luc. xvii); et Apostolo præcipiente: Nelle superbum supere (Rem. xi); et slibi: Arroganies, superbi, influi: (II Tim. in); et it:rum: Charitas non influtur (I Cor xiii); quis est elatus, et quis est jectans vel arro-gans, et quis influtus vel tumens?

INTER. CLXVI. — Quid est: Charitas non dehonestatur? 543 INTER. CLXVI. — Scriptura dicente: Nolite gloriuri, no-nue loqui ata II Reg. iii: et Aiostolo confitente: Oxia

inten. CLXVI. — Scriptura dicente: Notic gloristi, meque toqui aita (I Reg. 11); et Apostolo confitente: Quis quis toquor, non secundum Deum toquor, sed sicui in instituti, in hac substatita gloriandi (II cor. x1;; et rursum: Factus sum insipients gloriando (II cor. x1;; et rursum ipso dicente: Quia qui gloriatur, in Domino giorietur (I cor. 1; Il Cor. x); quie est gloriatio in Domino, et quis est cuipabilis gloriatio?

1 inten. CLXVII — Qualem intellectum vel prudent an Decutera debenus vel guando and presentante uso.

a Deo petere debemus, vel quoniodo eam possumus pro

INTER. CI.XVIII. -- Si Dominus dat sapientiam, facie ejus sciemia et intellectus est (Prov. x1; et si alii quidem per Spiritum datur sermo sapientiæ, alri sermo sci-ntiæ (I Cor. xii); quomodo incr. par Dominus dis ijmniceus: Quia adhuc el vos insensati estis, el mon int l mitis (Matth xv), et Apostolus cutpat Galatas insensatos (Galat, m) ! 511

INTER. CI.XIX. - Si ab aliquo quid beneficii consequimor, quonodo poterinus et Domino digue et miegre gratias avere, et ei qui beneficium præstitit? Quali me 511

uit et mis in utroque?

Inter. CLXX — Quid est dignum vel sauctem (Græci Seror dicunt) et uid est justim?

INTER. CLXXI. — Quomodo dat quis san-tum canibes, et mittit margaritas ante porcos (Matth. vn ? A. t quemode accitet till dequest adocur: Ne forte conculcent est pedibus, et corversi discumpent ros (Ibid.)?

INTER. CLXXII. - Quomodo Dominus aliquando quid-m prohibet portari sa culum vel peram in via (Luc. x); oliqua do antem direbat: Sed nu c qui habet saccul mi, tollut simi iter et peram; et qui non habet gladium, vendat

vestimentum seum, et emat gladrum (l.uc. xxii)? 545 INTER C.XXIII. — Quid est: Panem substantivum da

notes hodie, quod in oratione dicere jubemur? 5.5
inter. CLXXIV. — Si omni volenti accedere ad orores
oportet indulgere, an certis quibu que et personis et
temporibus, vel quomodo vidende sunt surores? 545
inter. CLXXV. — Si quis habet aliqued vitium quod

corrigere non putest, et frequenter notatus in perus pro-ficit, si com expedit intermitti? 516 INTER. CLXXVI. — Si quis contristetur quis ci non per-

mittitur facere illud quod non potest apte et recte face рге, 546 si d bemus ei permittere? 546
INTER. CLXXVII. — Quomodo debent fortiores fraires

infirmitates infirmorum portare?

INTER. CLXXVIII. — Quid est: Invicem onera vestra po

| ante (Gal. 1x)? et quam legem Christi adimplebimus boc                                                           | Sancti Isidori Hispalensis episc. regula monachorum.                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| facientes? 546                                                                                                   | De Isidoro ejusque regula veterum testimonia. 553                                                                |
| INTER. CLXXIX.— Domino docente nos orandum esse ne intremus in tentationem, si oportet orare ne accidant         | De Isidoro ejusque regula veterum testimonia. 553 Observatio critica. 555                                        |
| noisis dolores corporales, vel si inciderimus in eos, quo-                                                       | Præfatio. 555                                                                                                    |
| inodo oportet ferre? 547                                                                                         | CAPUT PARMUM. — De monasterio. 557  CAP. II. — De eligendo abbate. 557                                           |
| modo ei cousentire debemus in via? 547                                                                           | CAP III. — De monachis. 557                                                                                      |
| Intera. CLXXXI. — Si bonum est statuere ad certuin tempus, verbi causa, abstinere se tali cibo, sive potu?       | CAP. IV. — De conversis. 558 CAP. V. — De familiaris rei vitaque appetitu. 560                                   |
| 517                                                                                                              | CAP. VI. — De opera monachorum. 560                                                                              |
| INTER. CLXXXII. — Si quis voluntate peccaverit, con-                                                             | CAP. VII. — De psallendi officio. 862<br>CAP. VIII. — De collatione. 863                                         |
| demuatur? An etiam ille qui per ignorantiam extra veri-<br>tat m aliquid fu rit locutus? 547                     | CAP. IX. — De codicibus. 563                                                                                     |
| INTER CLXXXIII.—Si cogliaverit tantum facere ali-                                                                | CAP. X. — De mensis. 864                                                                                         |
| quid, et non fecerit, si et ipse mendax judicandus est?  547                                                     | CAP. XI. — De feriis. 1865<br>CAP. XII. — De jejuniis. 1865                                                      |
| INTER. CLXXXIV Si quis preventus fuerit ut defi-                                                                 | CAP. XIII. — De habitu monachorum. 566                                                                           |
| nist aliquid agere corum que non placent 1200, quid oportet magis irritum revocare, quod male fuerat defini-     | Cap. XIV. — De strato sive de illusionidus mocturais.  567                                                       |
| tum, an timore eo, ne mendax sit, implere peccatum?                                                              | CAP. XV. — De delinquentibus. 567                                                                                |
| INTER. CLXXXV. — Si is cui 'commissa est dispensatio                                                             | CAP. XVI. — De delictis. 569 CAP. XVII. — De excommunicatis. 569                                                 |
| eorum que Domino offeruntur, necessitatem babet im-                                                              | CAP. XVIII. — De rebus mouasterii. 570                                                                           |
| plere quod dicit mandatum: Omni petenti te da (Luc. vi),                                                         | Cap. XIX. — Quid ad quem pertinest. 570                                                                          |
| et eum qui vult abs te mutuum sumere, non avertas (Matth. v)?                                                    | CAP. XX. — De infirmis fratribus. 571 CAP. XXI. — De hospitibus. 571                                             |
| INTER. CLXXXVI. — Quod si frater nihii habens pro-                                                               | CAP. XXII — De profectione. 572                                                                                  |
| prium petatur ab sliquo boe ipsum quo vestitus est, quid dehet facere, maxime si mudus sit ille qui perit? 548   | CAP. XXIII. — De defunctis. 572  Rigula sancti Benedicti abbatis Cassinensis. 575                                |
| INTEN CLXXXVII. — Quomodo potest quis sine chari-                                                                | Regula consensoria monachorum. 573                                                                               |
| tale tautam fidem habere, ut montes transferat, aut sub-                                                         | Re; va incerti auctoris 575<br>Sauctorum Pauli et Stephani abbatum regula ad mona-                               |
| stantism snam pamperibus dividat, et corpus suum tradere<br>ut ardrat (1 Cor. xm)? 548                           | chos. 573                                                                                                        |
| Inten. Cl. XXXVIII. — Quis est qui abscondere dicitur                                                            | Sancti Cæsarii Arelatensis episcopi regula ad monachos.                                                          |
| Internal CLXXXIX. — Quid est immunditia, et quid est                                                             | 575<br>Sanc'i Fructnosi Bracarensis episcopi regula monacho-                                                     |
| impudicitia? 549                                                                                                 | rum et regula monast ca communis. 573                                                                            |
| Jarra. — CXC. — Quid est proprium furoris, et quid est proprium indignationis justa, et quomodo aliquoties quasi | Cujusdam Patris regula ad monachos. 573<br>Regula Magistri ad monachos. 575                                      |
| ab indignatione incipientes inventuntur decidere in furo-                                                        | Grimlaici presbyteri regula solitariorum. 575                                                                    |
| ren:? 549 INTER. CXCI. — Ex quibus fructibus probari debet is                                                    | Observatio critica. 573 Prologus. 575                                                                            |
| qui ex affectu arguit fratrem peccantem? 549                                                                     | CAPUT PRIMUM. — De generibus solitariorum 577                                                                    |
| INTER. CXCII. — Si oportet eos qui ingrediuntur ad fraires statum artific a discere?                             | Cap. II. — De præceptis altioribus monachorum vel solitackorum.                                                  |
| INTER. CXCIII. — Si quis non desiderio corrigendi fra-                                                           | litarkrum. 579 CAP. III. — De quatuor ordinibas hominum qui erunt                                                |
| tres argust eum qui deliuquit, sed sur vitii explendi gratia;                                                    | in die judicii. 580                                                                                              |
| incode opertet hunc corrigi, si post multam communi-                                                             | Cap. IV. — Que sint vere divitie. 581<br>Cap. V. — De perfectione justicie. 582                                  |
| INTER. CXCIV — Qualibus correptionibus uti oportet                                                               | CAP. Y!. — Quo! qui seculo renuntiant non debent ha-                                                             |
| nuer fraires ad emendationem corum qui definquent?                                                               | bere hereditates nec possessiones.  Cap. VII. — Quod post abrenuutiationem seculi non de-                        |
| INTER. CXCV. — Si in omni percato, sive secundum co-                                                             | bet quisque divitias colligere 584                                                                               |
| gitationes, sive secundum verbum, sive secundum actum,<br>Saranam in causa esse convenit dici? 550               | CAP. VIII. — Quid sit proprie activa, quidve contemplativa vita.  586                                            |
| INTER. CACVI Si quis reliquens fiscalis debits, in-                                                              | CAP. IX. — Qualis debet esse in activa vita, qui ad con-                                                         |
| trit ad fratres, et parentes ejus pro ipso exigantor et tri-                                                     | templativam conscendere constur. 586                                                                             |
| eum susceperunt, vel ilii esi qui ita egerit?                                                                    | CAP. X. — Quantum inter contemplativem et activam vitam intersit. 587                                            |
| INTER. CXCVII. — Si oportei eum qui præest extra e-m                                                             | Cap. XI. — Quod presentium contemptores etiam hic                                                                |
| que sororibus præest loqui aliquid quod ad ædificationem<br>tid i pertineat virginibus? 551                      | co-templative vita delectat. 588  CAP. XII. — Que et quanta sit in hac carne contem-                             |
| INTER. CXCVIII. — Si convenit eum qui præest cum ea                                                              | plativæ vitæ perfectio. 589                                                                                      |
| que sororibus præest frequenter loqui, et maxime si<br>aliqui de fratribus pro hoc læduntur? 551                 | CAP. XIII. — Quod Deum perfecte sancti videre non possint, nisi cum ad beatitudinem futuræ vitæ pervene-         |
| INTER. CXCIX. — Si oportet, cum aliqua soror confite-                                                            | rint. 590                                                                                                        |
| tur quodcunque delictum suum presbytero, etiam matrem nouasterii adesse?                                         | CAP. XIV. — Quod pro perfectione vitae contemplativae a sanctis patribus solitaria vita primitus fuit inchoata.  |
| INTER. CC. — SI oportet gesta turpia vel obscena confi-                                                          | 591                                                                                                              |
| teniem inverecundius pronuntiare omnibus, aut certis quibusque, et quibus illis?                                 | CAP XV. — De disciplina suscipiendorum fratrum ad retrusionem.                                                   |
| INTER. CCI. — Si ignorante matre seniore presbyter                                                               | CAP. XVI. — Qualis debet esse cellula retrusionis. 594                                                           |
| aliquid fieri præcipiat sororibus, recte videbitur indignari<br>senior mater cum ipsa nescierit? 552             | CAP. XVII. — Quod nunquam minus quam duo vel tres                                                                |
| INTEA. CCII. — Si potest impedire propositum sancti                                                              | sint simul solitarii. 595<br>Cap. XVIII. — Si oportet suscipere ad solitariam vitam                              |
| hominis Satanas, quia scriptum est : Ego quidem Parlus                                                           | suburbanos presbyteros vel juvenes setate. 596                                                                   |
| (1 Thess. 11)?                                                                                                   | Cap. XIX. — Qualem vel quam sanctum oportet esse solitar um. 538                                                 |
| INTER. CCIII. — Quomodo fit aliquis in præsenti sæculo                                                           | Cap. XX. — Quomodo solitarii debeant esse docti, et                                                              |
| LOD.CIS REGULARUM PARS SECUNDA — REGULE SS. PATRUM                                                               | qualiter alios doceant ac semetip-os discrete provideant.  59)                                                   |
| Occidentalium ad monachos. 553                                                                                   | CA. XXI. — Ut solitarii lucis exempla omnibus dent,                                                              |
| Suncturum Aureliant et Ferreoli Arelatensis et Ucetensis episc. 1 egulæ ad monachos. 553                         | of ut laudabiliter vivant, sed laudari non appetant. 601<br>Car. XXII. — De his q i in regimine prodesse possent |
| Sancti Columbani abbatis et confessoris regula comobialis                                                        | et propter quietam vitem præsse refugiunt. 603                                                                   |
| cum pemilentuli. 353<br>Regula Tarnalensis monastern. 553                                                        | iter eis in solitaria vita conversandum sit.                                                                     |
| C C C C C C C C C C C C C C C C C C C                                                                            | One to a serious to 1160 ABMA ABMA ABMA ABMA ABMA ABMA ABMA ABM                                                  |

| 1467. ORDO                                                                                                       | RERUM ' 166                                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Cap. XXIV. — Item de esdem re que supra. 60%                                                                     | RELIGIOSE, COLLECTE ONE A SANCEO BEMERICATO AND                                                         |
| CAP. XXV. — De instrumentis bonorum operum. (608)<br>CAP. XXVI. — De observatione mandatorum Def. (609)          | NEAS'. 667<br>Observatio critica. (6)                                                                   |
| CAP. XXVII. — Lamentabilis descriptio de his qui præ-                                                            | Incipit tiber sıncis Athanasii episoopi Alexandriz k<br>observationibus monachorum.                     |
| Cap. XXVIII. — Item de cadem lamentatione quae su-                                                               | Eju:dem Athanasii exhortatio ad sponsans Christi. 651                                                   |
| CAP. XXIX. — De compunctione cordis. 617                                                                         | Sanci Bastili Casarea Cappadecia epiteupi admini o ad fiium spiritualem.                                |
| CAP. XXX, - Quod duo sunt genera compunctionum.                                                                  | Procemium.                                                                                              |
| 618<br>Car. XXXI — De reverentia et instantia orationis. 619                                                     | CAPUT PRINOM. — De militia apirituali. 685<br>CAP. II — De virtute anima. 6%                            |
| CAP. XXXII. — Quomodo possit aliquis sine intermis-<br>gione orare. 621                                          | Cap. I'I. — De dilectione <b>Dei.</b> 6*6<br>Cap. IV. — De dilectione <b>proximi.</b> 687               |
| CAP. XXXIII. — Quod omnes vanze cogitationes ex tliu-                                                            | CAP. V. — De studio pacis.                                                                              |
| sione dæmonum flunt. 632<br>CAP. XXXIV. — Quod cantantibus et psallentibus præ-                                  | CAP. VI. — De patientia. 683 CAP. VII. — De continentia et castisse. 693                                |
| senia Dri et angelorum semper adsit. 623                                                                         | CAP. VIII. — De sæculi amore fugiendo. 690<br>CAP. IX. — De avertija fugienda. 690                      |
| rarum in guibus psallere debemus.                                                                                | CAP. X. — De studio humilitatis. 691                                                                    |
| CAP. XXXVI. — Si quotidie corpus Domini quilibet au-<br>dent sumere vel missam cantare. 625                      | CAP. XI. — De oratione. 691<br>CAP. XII. — De vigiliis. 693                                             |
| CAP. XXXVII. — Si post illusionem, que per somnium                                                               | CAP. XIII. — De jejunio.                                                                                |
| molet accidere, debest quis missaga celebrare an non?                                                            | CAP. XV. — De vitanda superbia. 695                                                                     |
| CAP. XXXVIII. — De assiduitate lectionis et orationis.<br>627                                                    | *CAP. XVI. — De lingua compescenda. 6% CAP. XVII. — De vane gaudio fugiendo. 6%                         |
| Cap XXXIX De quotidiano opere manuum solitario-                                                                  | CAP. XVIII. — De malorum contubernio vitando. 697                                                       |
| rum. 629 CAP. XL. — Quad certis horis occupasi debent solitarii                                                  | CAP. XIX. — De fra cohibenda et differenda peni-<br>tentia.                                             |
| ta labore manuum. 631                                                                                            | CAP. XX. — De morte eogitanda. 6% Evagrit monachi sententia. 69                                         |
| CAP. XLI. — Ut solitarii nihil proprium habsant, et oblationes fidolium suscipiant. 631                          | Fousti abbatis Lirinensis sermones ad manaches. 699                                                     |
| CAP. XLII. — Quibus horis oporteat solitarios reficere.<br>633                                                   | San ti Rucherii , Lugdunensio episc <b>epi exhertati</b> e el<br>manachos.                              |
| CAP. XLIII. — De mensa solitariorum. 651                                                                         | Sancti Casarii Arelatensis opiscopi ad Casarian abs-                                                    |
| CAP. XLIV. — De crapula cavenda. 634<br>CAP. XLV — De mensura potus solitariorum. 636                            | tissam ejusque congregationem epistola. 699<br>Novati casholici sententia de humilitate at chedianis, e |
| CAP. XLVI. — De chrietate carcuda, et de laude so-                                                               | de calçanda superbia. 899 Sanoti Paulini ad monachos de pentitentia. 699                                |
| firitatis. 636<br>CAP. XLVII. — Si compes sequaliter necessaria vites de-                                        | Sancti Eutropii abbatis epistola ad Petrum papam de di-                                                 |
| thent accipere. 637 CAP. XLVIII. — De infirmis et senibus solitariis. 639                                        | strictione monachorum et roina menasteriorum, directa<br>Ronce. 701                                     |
| CAP. XLIX De vestimentis et calceamentis solita-                                                                 | Incerti auctoris sermo de decem virginibus. 70                                                          |
| CAP. L. — De lectisterniis solitariorum. 640                                                                     | SANCTI BENEDICTI CONCORDIA REGULARUM. 701<br>Prolegomena. 701                                           |
| Car. I.I. — Ut certs tempore sese radant, ne sint co-<br>mati.                                                   | Sancto Patri Benedicto monachorum Occidentis pa-<br>trjarchæ. 701                                       |
| Cap. Lll De discipulis solitariorum, et de eorum                                                                 | Lectori benevolo præfatio. 705                                                                          |
| Cap. Lill. — De selo bono quem debent habere solita-                                                             | De hujus concordiæ regulis estumque austoribus. 705<br>Præfatio. 715                                    |
| Fil erga discipulos. 644<br>CAP, LIV. — Quomodo jejunare debeant solitarii. 644                                  | Item præfatio. 715<br>Caput Primum. — De concordia regularum. 717                                       |
| CAP. LV. — Quod solitarii pro hospitibus jejunium sol-                                                           | § 1. Ex regula sancti Benedicti. — Quod non omnis ob-                                                   |
| Vant. 646<br>CAP. LVI. — De charitate. 647                                                                       | servatio justitiæ in har sit regula constituts. 717<br>II-VII. Ex radem regula, 719                     |
| CAP. LVII - De humilitate. 648                                                                                   | VIII. Ex regula Isid ri 720                                                                             |
| CAP. LVIII — De obedientia. 649 CAP. LIX. — De virtute patientia. 650                                            | X. Ex libro Orsiesii 722                                                                                |
| CAP I.X. — De discretione. 631 CAP I.XI. — De tacturnitate. 632                                                  | CAPUT II. — Præfatjo sancti Benedicti et aliarun.  § 1. Præfatjo regulæ sancti Benedicti.               |
| CAP. IXII. — De cavenda detractione, et que du bus                                                               | II Præfatio ex regula Magistri.                                                                         |
| modis potest atiquis sine peccate alieni peccate dicere.                                                         | CAPUT III De generibus monacherum.                                                                      |
| Cap. LXIII. — Consolațio solitariorum de detractione. 634                                                        | § I. Ex regula saucti Benedicti. 729<br>II. Ex regula Magistri. 785                                     |
| CAP. LXIV. — De cogitationibus et diabolicis illusio-                                                            | III. Ex regula sancti Basilli episcopi. 740                                                             |
| nibus, 655<br>Cap. LXV. — De diversis tentationibus solitariorum, 657                                            | IV. Dicta sancti Hieronymi. 745 V. Lx regula sancti Pructuosi episcopi. 745                             |
| CAP. LXVI. — De tentamentis somniorum. 658<br>CAP. LXVII. — Ut solitarit signa et miracula fleri non             | V!. Dicta sancti Isidori. 745<br>VII Dicta sancti Valerii. 750                                          |
| quarant. 659                                                                                                     | CAPUT IV. — De ordinando abbate. 755                                                                    |
| CAP. LXVIII. — De trimuda charismatum gratia, 661<br>CAP. LXIX. — Ut solitarii post retrusionem ad sæcula-       | § I. Ex regula sancti Benedicti.  11. Ex regula sancti Fructuosi episcopi.                              |
| rem vitam minime redeant, et de perseverantia boni ope-                                                          | III. Ex regula alterius Fructuosi.                                                                      |
| CODIGIS REGULARUM PARS TERTIA. — REGULÆ SS. PATRUM                                                               | V. Ex regula sancti Isldori.                                                                            |
| AD VINGINES 663<br>Sancti Augustini Hipponensis episcopi epistola 109, re                                        | VI. Ex regula sancti Basitit. 768 CAPUT V. — Quatis debet & se abbas. 769                               |
| gulum sanctimentalibus præscriptam contivens. 663                                                                | § 1. Ex regula sancti Benedicti.                                                                        |
| Sanctorum Casara, Ameliani, Donati Arelatensis, item<br>Arelatensis et Vesontionens s episcoporum regulæ ad vir- | III. IV. Ex regula Patrum.                                                                              |
| gines. 663                                                                                                       | V-X Ex libro Orslesu ad monachos.                                                                       |
| Cujusdam Patris regula ad virgines.  663  Sancti Leandri Hispalensis regula, sive de institutione                | XII. Ex regula sadoti Isidori.                                                                          |
| virginum et contemptu mundi ad Florentinam sororem<br>liber. 665                                                 | MV. Ex regula Perreoli.                                                                                 |
| CODICIS REGULARUM APPENDIX SANCTURUM PATRUM EX-                                                                  | XV-XVII. Ex regula sancti Aureliani episcopi. 784                                                       |
| EURTATIONES AD MONACHOS ET VIRGINES DE OBSERVANTIA VITÆ                                                          | XVIII. Ex regula Fructuosi.                                                                             |

| XIX. Ex regula cujusdam.  XX. Ex regula Orientalium.  XXI. Ex regula sancti Basilii.  XXIV. Ex regula sancti Basilii.  XXV. Ex regula sancti Isidori.  CAPOT VI. — De adhibradia ad consilium fratribus.  II. Ex regula sancti Basilii.  III. Ex regula sancti Basilii.  VIII. Ex regula sancti Basilii.  VIII. Ex regula sancti Basilii.  VIII. Ex regula sancti Aureliani.  VIII. Ex regula sancti Aureliani.  VIII. Ex regula Patrum.  XX. Ex regula Patrum.  XX. Ex regula Patrum.  XX. Ex regula Patrum.  XX. Ex regula sancti Stephani.  XX. Ex regula sancti Stephani.  XX. Ex regula sancti Basilii.  YIII. Ex regula sancti Fructuosi episcopi.  XX. Ex regula sancti Cassiani.  XXII. Ex regula sancti Basilii.  YIII. Ex regula sancti Basi | 861<br>861<br>861<br>863<br>863<br>864<br>863<br>865<br>865<br>866<br>865<br>867<br>867 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| XXI-XXIII. Ex regula sancti Basilii. XXV. Ex regula cojustam. XXV. Ex regula sancti Isidori. CAPOT VI. — De adhibendis ad consilium fratribus.  § I. Ex regula sancti Benedicti. II, III. Ex regula sancti Benedicti. IV-VI. Ex regula sancti Basilii. VIII. Ex regula sancti Basilii. VIII. Ex regula sancti Basilii. VIII. Ex regula sancti Basilii. VIII. Ex regula sancti Basilii. VIII. Ex regula sancti Basilii. VIII. Ex regula sancti Basilii. VIII. Ex regula sancti Basilii. VIII. Ex regula sancti Basilii. VIII. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Fructuosi episcopi. XI. Ex regula patrum.  XI. Ex regula sancti Columbani. VIII. — Quæ sunt instrumenta bonorum operum.  § I. Ex regula sancti Cassiani.  V. Ex regula sancti Cassiani. V. Ex regula sancti Cassiani. V. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Fructuosi episcopi. III. IV. Ex regula sancti Cassiani. V. Ex regula sancti Basilii. V. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Buedicti. V. Ex regula sancti Basilii. VIII. — De officiis diviniis in noctibus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 861<br>861<br>863<br>863<br>863<br>863<br>863<br>865<br>866<br>865<br>865<br>867<br>867 |
| XXIV. Ex regula sancti Isidori, XXV. Ex regula sancti Isidori, CAPOT VI. — De adhibendis ad consilium fratribus.  § I. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Fructuosi episcopi. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Fructuosi episcopi. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Fructuosi episcopi. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Furctuosi episcopi. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Furctuosi episcopi. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Cassiani. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Benedicti. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula sancti Basilii. III. Ex regula san | 861<br>863<br>863<br>864<br>863<br>863<br>865<br>866<br>865<br>865<br>867<br>867        |
| XXV. Ex regula sancti Isidori, CAPUT VI. — De adhibendis ad consilium fratribus. 791  § I. Ex regula sancti Banedicti. 793 II. Ex regula sancti Banedicti. 793 III. Ex regula sancti Banedicti. 794 III. Ex regula sancti Cassiani. 794 VII. Ex regula sancti Basilii. 794 VII. Ex regula sancti Basilii. 795 IX. Ex regula Patrum. 795 IX. Ex regula Patrum. 795 XI. Ex regula Patri et Stephani. 796 XII. Ex regula sancti Columbani. 796 XII. Ex regula sancti Columbani. 797 CAPUT VII. — Quæ sunt instrumenta bonorum operum. 797 § I. Ex regula sancti Basilii. 111. Ex regula sancti Basilii. 112. Ex regula sancti Basilii. 113. Ex regula sancti Basilii. 114. Ex regula sancti Basilii. 115. Ex regula sancti Basilii. 116. Ex regula sancti Basilii. 117. Ex regula sancti Basilii. 118. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119. Ex regula sancti Basilii. 119 | 863<br>864<br>863<br>863<br>863<br>865<br>866<br>865<br>865<br>867<br>867               |
| CAPUT VI. — De adhibendis ad consilium fratribus.  § I. Ex regula sancti Benedicti.  11, III. Ex regula sancti Pachomii.  12, III. Ex regula sancti Basilii.  13, III. Ex regula sancti Basilii.  14, III. Ex regula sancti Basilii.  15, III. Ex regula sancti Basilii.  16, III. Ex regula sancti Basilii.  17, III. Ex regula sancti Basilii.  18, III. Ex regula sancti Basilii.  19, III. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Basilii.  11. Ex regula sancti Bas | 864<br>863<br>863<br>865<br>866<br>865<br>865<br>867                                    |
| III, III. Ex regula sancti Pachomii.  1V-VI. Ex regula sancti Basilii.  VII. Ex regula sancti Basilii.  VIII. Ex regula sancti Basilii.  VIII. Ex regula Patrum.  IX. Ex regula Patrum.  X. Ex regula Patrum.  XI. Ex regula Patrum.  XI. Ex regula cajusdam Patris.  XII. Ex regula sancti Columbani.  CAPOT VII. — Quæ sunt instrumenta bonorum operum.  797  § I. Ex regula sancti Basilii.  CAPOT XVII. — De unalecimo gradu humilitatis.  § I. Ex regula sancti Basilii.  CAPOT XXII. — De unalecimo gradu humilitatis.  § I. Ex regula sancti Basilii.  CAPOT XXII. — De unalecimo gradu humilitatis.  § I. Ex regula sancti Basilii.  CAPOT XXII. — De unalecimo gradu humilitatis.  § I. Ex regula sancti Basilii.  CAPOT XXII. — De unalecimo gradu humilitatis.  § I. Ex regula sancti Basilii.  CAPOT XXII. — De unalecimo gradu humilitatis.  § I. Ex regula sancti Basilii.  CAPOT XXII. — De unalecimo gradu humilitatis.  § I. Ex regula sancti Basilii.  III. Ex regula sancti Basilii.  III. Ex regula sancti Basilii.  III. Ex regula sancti Fructuosi episcopi.  III., IV. Ex regula sancti Cassiani,  V. Ex regula sancti Basilii.  CAPOT XXII. — De unalecimo gradu humilitatis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 863<br>863<br>865<br>866<br>×65<br>863<br>867                                           |
| IV-VI. Ex regula sancti Basilii.  VII. Ex regula sancti Aureliani.  VIII. Ex regula sancti Aureliani.  VIII. Ex regula sancti Basilii.  III. Ex regula sancti Basilii.  III. Ex regula sancti Fructuosi episcopi.  Capur XXII. — De duodecino gradu kunsiliatis.  XI. Ex regula sancti Columbani.  XII. Ex regula sancti Columbani.  Capur VIII. — Quæ sunt instrumenta bonorum operum.  V. Ex regula sancti Lassiani.  V. Ex regula sancti Basilii.  III. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 863<br>865<br>866<br>×65<br>863<br>867                                                  |
| VII. Ex regula sancti Aureliani. VIII. Ex regula Palentali. IX. Ex regula Patrum. T95 XI. Ex regula Pauli et Stephani. XI. Ex regula sancti Columbani. T96 XII. Ex regula sancti Columbani. T97 CAPUT VII. — Quæ sunt instrumenta bonorum operum.  § I. Ex regula sancti Benedicti.  T97  § I. Ex regula sancti Benedicti.  T97  § I. Ex regula sancti Benedicti.  T97  § I. Ex regula sancti Benedicti.  T97  § I. Ex regula sancti Benedicti.  III. Ex regula sancti Benedicti.  III. Ex regula sancti Benedicti.  III. Ex regula sancti Benedicti.  III. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 865<br>866<br>865<br>865<br>867<br>867                                                  |
| IX. Ex regula Patrum.  X. Ex regula Pauli et Stephani.  XI. Ex regula cujusdam Patris.  XII. Ex regula sancti Columbani.  CAPUT VII. — Quæ aunt instrumenta bonorum operum.  § I. Ex regula sancti Basilii.  797  § I. Ex regula sancti Basilii.  797  § I. Ex regula sancti Basilii.  797  § I. Ex regula sancti Basilii.  797  § I. Ex regula sancti Basilii.  CAPUT XXII. — De duodecino gradu kunsilitatis.  § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ×65<br>865<br>867<br>867                                                                |
| X. Ex regula Pauli et Stephani. XI. Ex regula cujusdam Patris. XII. Ex regula sancti Columbani. XII. Ex regula sancti Columbani. XIII. Ex regula sancti Basilii. Apur VII. — Quæ sunt instrumenta bonorum operum. XIII. Ex regula sancti Basilii. Apur XIII. — De officiis divinis in noctibus. XIII. Ex regula sancti Benedicti. XIII. Ex regula sancti Benedicti. XIII. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 865<br>867<br>867                                                                       |
| XI. Ex regula cujusdam Patris. XII. Ex regula saucti Columbani. 797 CAPUT VII. — Quæ sunt instrumenta bonorum operum. 797 § I. Ex regula saucti Benedicti. 797  § J. Ex regula saucti Benedicti. 797  § J. Ex regula saucti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 867<br>867                                                                              |
| CAPUT VII. — Quæ sunt instrumenta bonorum operum. 797  § I. Ex regula sancti Banedicti.  V. Ex regula sancti Basilii. CAPUT XIII. — De officiis divinis in noctibus. § J. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                         |
| § I. Ex regula sancti Benedicti.  797 CAPUT XXIII. — De officiis divinis in noctibus.  § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                         |
| § I. Ex regula sancti Benedicti. 797 § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 870<br>871                                                                              |
| II De manula canati Mananii Que II De libera e lantianitanium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 87 i                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 873                                                                                     |
| III IX. Ex regula sancti Basilii. 806 III. Ex libro ni Institutionum.<br>X, XI. Ex regula sancti Isidori. 808 IV. Ex regula sancti (assiani,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 874<br>874                                                                              |
| XII. Ex regula saucti Pachotuli, 810 V. Ex regula saucti Aureliani episcopi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 875                                                                                     |
| XIII. Ex regula saucti Ferreoli. 810 VI. Ex regula Magistri.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 875                                                                                     |
| XIV-XVII. Ex regula Aureliaui. 811 VII. Ex regula sancti Isidori. XVIII. Incipiunt gesta a beato Augustino quando sibi VIII. Ex regula sancti Aureliaui.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 878<br><b>881</b>                                                                       |
| successorem elegit. 812 IX. Ex regula sancti (columbani                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 881                                                                                     |
| XIX. Ex doctrina sancti Orslesii. 814 Appendices ad Caput XXIII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 885                                                                                     |
| XX-XXII. Ex regula Magistri. 815 Monitum J. Garnerii.  CALUT VIII. — De obedientia. 815 Appendix prung. — Quanti psalmi dicendi sunt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 885                                                                                     |
| CAIUT VIII. — De obedientia.  8 1. Ex regula sancti Benedicti.  815 Appendix prune. — Quanti psalmi dicendi sunt etibus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . 111 110~<br>885                                                                       |
| II. Ex regula Patrum. 817 Appendix II. — Qualiter æstatis tempore agatur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                         |
| III, IV. Ex regula sancti Columbani. 818 na laus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 890                                                                                     |
| V. Ex regula sancti Ferreoli.  VI. Ex regula cujusdam Patris.  819 Appendix III. — Qualiter Dominicis dichus sgantur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Vigiliæ<br>891                                                                          |
| VII Ex regula Magistri. 820 Appendix IV. — Qualiter matutinorum solemait                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                         |
| VIII. Ex regula sancti Basilii. 824 tur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . 894                                                                                   |
| 1X. Ex regula sancti Fructuosi. 824 Appendix V. — Qualiter privatis diebus matutin CAPUT 1X. — De tacitumitate. 823 tur.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 895 11                                                                                  |
| Sanctorum qualite Sanctorum qualite Sanctorum qualite Sanctorum qualite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _                                                                                       |
| II, III. Ex regula sancti Basilii. 826 tur vigiliæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 898                                                                                     |
| IV. Ex regula sancti Pachomii. 827 Appendix VII. — Quibus temporibus dicatur A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                         |
| V Ex regula Pauli et Stephani. 827<br>VI. Ex regula sancti Columbani. 828 Carur XXIV. — Qualiter divina opera per dien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | . <b>8</b> 98<br>n <b>a</b> aan-                                                        |
| VII. Ex regula cu usdam. 828 Nov.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 899                                                                                     |
| VIII, IX. Ex regula Magistri. 839 § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 899                                                                                     |
| X. A D nato collects. 835 II. Ex regula Magistri.  CAPUT X. — De humilitats. 833 III. Ex regula sancti Cassiani.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 903<br>907                                                                              |
| § 1. Ex regula sancti Benedicti. 855 IV. Ex regula sancti Fructuosi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 909                                                                                     |
| II. Ex regula sancti Basilii. 835 Appendix prima. — Quauti paslmi per casden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                         |
| III. Ex regula saucti Columbani, 836 dicautur,  CAPUT XI. — De primo gradu humilitatis. 837 Appendix II. — Quo ordine psalmi diceudi sunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 912<br>915                                                                              |
| § I. Ex regula sauct: Benedicti. 837 Caput XX — De disciplina psallendi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 915                                                                                     |
| II. Ex regula Cassiani. 840 § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 915                                                                                     |
| CAPUT XII. — De secundo gradu humilitatis.  § I. Ex regula sancti Benedicti.  841 II. Cassio tori, de psalmo ci.  § II. VI. Ex regula sancti Basilii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 917<br>917                                                                              |
| II. Ex regula Cassiani. 842 VII, VIII. Ex regula sanctorum Pauli et St                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                         |
| CAPUT XIII. — De tertio gradu humilitatis. 841                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 919                                                                                     |
| § I. Ex regula sancti Benedicii. 841 IX, X. Ex regula sancti Aureliani. II, III. Ex regula sancti Basilii. 841 XI. Tract-tus beati Augustini de eo quod script                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 919                                                                                     |
| 11. 11. Ex regula sancti Basilii. 841 XI. Tract-tue beati Augustini de eo quod script<br>1V-VI. Ex regula sancti Fructuosi episcopi. 843 in Evangelio : Ubi duo v:l tres congregati [s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                         |
| CAPUT XIV De quarto gradu humilitatis. 845 nomine meo (Matth. xvni).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 9:20                                                                                    |
| J. Ex regula sancti Benedicti. 845 XII. Ex regula sancti Cissiani.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 924                                                                                     |
| II Ex regula sancti Macarii, 845 XIII. Ex regula sancti Cæsarii.<br>III. Ex regula sancti Basihi. 843 XIV-XVI. Dicta Cæsariæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9 <b>25</b><br>925                                                                      |
| IV. Ex regula sancti Fructuosi episcopi. 846 XVII. Ex regula Magistri.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 937                                                                                     |
| V. Ex regula Cassiani.  846 CAPUT XXVI. — De reverenția oralionis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 927                                                                                     |
| CAPUT XV. — De quinto gradu humilitatis.  § 1. Ex regula saucti Benedicti.  § 1. Ex regula saucti Benedicti.  11, 111. Ex regula saucti Basilii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 927<br>931                                                                              |
| II-IV. Ex regula sancu Ba-iiii epi-copi. 846 IV. Ex regula Magistri.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 931                                                                                     |
| V. Ex regula sancti Isidori episcopi. 848 V. Ex regula Patrum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 932                                                                                     |
| VI Ex regula sancti Fructuosi episcopi. 848 VI, VII. Ex regula sancti Cassiani. 849 CAPUT XXVII. — De præposito monasteris                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 934<br><b>9</b> 35                                                                      |
| VIII. Ex regula Magistri. 849 § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 935                                                                                     |
| IX. Ex regula comedam. 852 II. III. Ex regula sancti Fructuosi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 937                                                                                     |
| X. i x regula Donati. 854 IV. Ex regula sancti Ferredi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 940<br>941                                                                              |
| XI. Ex regula cujusdam.  XII. Qued factum sit in monasterio Everiacas.  85; V, VI. Ex regula Tarnateusi.  VII-IX. Ex regula Orientali.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 942                                                                                     |
| Caput XVI. — De sea to gradu humilitutis. 857 X-XII. Ex regula sancti Pachomil.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 944                                                                                     |
| § 1. Ex regula sancti Benedicii. 887 Alli. Ex regula sancti Isidori.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 946<br>947                                                                              |
| III. Ex regula sancti Augustini. III. Ex regula sancti Cassiani 858 AV. Ex regula sancti Orsiesii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 947                                                                                     |
| CAPUT XVII. — De septimo gradu lumilitatis. 859 XVI. Ex regula cojustam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 948                                                                                     |
| § L. Ex regula sancti Benedicti. 859 CAPUT XXVIII. — De aecanis monasterii.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 949<br>949                                                                              |
| 11. Ex regula Cassian. 859 § 1. Ex regula sancti Benedicti. CAPUT λViii. — De octovo gradu humilitatis. 859 11. Ex regula Magistri.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 949<br>931                                                                              |
| § I. Ex regula sencti Bene dicti. 859 111, IV. Ex regula sancti Fructuosi episcopi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 958                                                                                     |
| II. Ex regula sancti Cassiani 861 V. Ex regula sancti Cassiani.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 96 <b>2</b><br>9 <b>62</b>                                                              |
| CAPUT AIX. — De nono gradu humilitatis. 861 VI. Ex regula Orientali.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | a de la compa                                                                           |

| 1471 0                                                                                 |                       | RERUM                                                                         | 1472                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| CAPUT XXIX. — Quomodo dormiant monachi.                                                | 963                   | X. Ex regula Orientall.                                                       | 1034                         |
| § 1. Ex regula sancti Benedici. 11. Dicta sancti Augustini ex libro de Civitate        | 963<br>Dei.           | XI. Ex regula Magistri.<br>XII, XIII. Ex regula cujusdam.                     | 1034<br>1035                 |
| III, IV. Ex regula Magistri.                                                           | 966                   | CAPUT XXXVIII.—Si debeant fratres exemples de mo                              | maste-                       |
| V. Ex regula sancti Isidori.<br>VI. Ex regula sancti Fructuosi.                        | 969<br>969            | rio iterum recipi.<br>§ I. Ex regula sancti Benedicti.                        | 107 <b>5</b><br>1057         |
| VII. Ex regula sancti Ferreoli.                                                        | 970                   | 11. Ex præceptis et institutis sancti Pachomii.                               | 1037                         |
| VIII. Ex regula cujusdam.                                                              | 971<br>973            | III. Ex regula sancti Fructuosi.<br>IV. Ex regula Magistri.                   | 1037<br>1058                 |
| CAPUT XXX. — De excommunicatione culparum.  § 1. Ex regula sancti Benedicti.           | 973                   | V. Ex regula cujusdam.                                                        | 1034                         |
| II-VIII. Ex præceptis et institutis beati Pachomii.                                    | 973<br>977            | VI. Ex regula sancti Pachomii.                                                | 1039<br>1039                 |
| IX-XI. Ex regula sancti Basilii.<br>XII. Ex regula sancti Isldori.                     | 979                   | VII. Ex regula sancti Ferreoli. CAPUT XXXIX.—De pueris minori ætate, qualiter |                              |
| XIII. Ex regula sancti Fructuosi episcopi.                                             | 980                   | pia: tur.                                                                     | 1039                         |
| XIV. Ex regula Orientali.<br>XV. Ex regula cajusdam.                                   | 980<br>981            | § 1. Ex regula sancti Benedicti. 11. Ex regula sancti Isi-lori.               | 1039<br>1041                 |
| XVI. Ex regula sancti Cœsarii.                                                         | 981                   | III, IV. Ex regula sancti Aureliani.                                          | 1041                         |
| XVII. Ex regula sancti Columbani.<br>XVIII. Ex regula sancti Basilii.                  | 982<br>982            | V. Ex regula Magistri.<br>Caput XI—De cellarario monasterii, qualis sit.      | 1042<br>1041                 |
| XIX Ex regula sancti Augustini.                                                        | 983                   | § I. Ex regula sincii Benedicti.                                              | 1041                         |
| XX. Ex regula Pauli et 'tephani.                                                       | 984                   | II. Ex regula Patrum.                                                         | 1045<br>1046                 |
| CAPUT XXXI. — Qualis debet esse modus excommus tionis.                                 | 985                   | III. Ex regula sancti Isidori.<br>IV-VI. Ex regula sancti Basilii.            | 1047                         |
| § 1. Ex regula sencti Benedicti.                                                       | 985                   | VII. Ex regula Pault et Stephani.                                             | 1048                         |
| II. Ex regula Patrum.<br>III, IV. Ex pracceptis et institutis sancti Pach              | 985<br>Omii.          | VIII. Ex regula Tarnatensi.<br>IX. Ex regula Orientali.                       | 1048<br>10.8                 |
|                                                                                        | 986                   | X. Ex regula Magistri.                                                        | 10.9                         |
| V. Ex libro Institutionum,<br>VI-VIII. Ex regula sancti Basilii.                       | 988<br>988            | XI. Ex regula cujusdam.<br>Caput XLI.—De ferramentis et rebus monasterii.     | 1052<br>1053                 |
| 1X. Ex regula sancti Isidori episcopi.                                                 | 989                   | § 1. Ex regula sancti Benedicti.                                              | 1053                         |
| X. Ex regula sancti Pructuosi.                                                         | 991                   | II. Ex regula Patrum.                                                         | 1053                         |
| XI. Ex regula cujusdam.<br>XII. Ex regula sancti Aureliani.                            | 992<br>992            | III, IV. Ex regula sancti Pachomii.<br>V–VIII. Rx regula sancti Basili        | 1054<br>1 <b>0</b> 54        |
| XIII-XV. Ex regula sancti Perreoli.                                                    | 992                   | IX. Ex regula sancti Isidori.                                                 | 1055                         |
| XVI. Ex præceptis et institutis sancti Pachomil. XVII-XX. Ex regula sancti Columbani.  | 995<br>995            | X. Ex regula Fructuosi.<br>XI. Ex regula Magistri.                            | 1056<br>1 <b>0</b> 56        |
| XXI. Ex regula cujusdam.                                                               | 996                   | XII. Ex regula cujusdam.                                                      | 1058                         |
| XXVI. Ex regula sancti Basilil.  XXIII. Ex regula sancti Isidori.                      | 997<br><b>997</b>     | CAPOT XLI. — Si quid debeant monachi propri<br>bere.                          | tm ha-<br>1057               |
| XXIV. Ex regula Tarnatensi.                                                            | 997                   | I. Ex regula sancti Benedicti.                                                | 1057                         |
| XXV, XXVI. Ex regula sancti Aureliani.<br>Capor XXXII.—De gravioribus culpis.          | 998                   | II. Ex doctrina Orsiesii.                                                     | 1039                         |
| § 1. Ex regula sancti Benedicti.                                                       | 999<br>999            | III. Ex regula sancti Pachomii.<br>IV-VII. Ex regula sancti Basilii.          | 1060<br>1050                 |
| II. Ex regula Patrum.                                                                  | 999                   | VIII. Ex regula sancti Augustini.                                             | 1063                         |
| III. Ex regula sancti Ferr <b>e</b> oli.<br>IV. Ex regula sancti Fruct <b>u</b> osi    | 1000                  |                                                                               | 106 <b>3</b><br>106 <b>3</b> |
| V. Ex regula cujusdam.                                                                 | 1001                  | XII-XIV. Ex regula saucti Fructuosi.                                          | 1063                         |
| VI, VII. Ex regula Magistri.<br>VIII-X. Ex regula sancti Cæsarii.                      | 1002                  | XV. Ex regula sancti Ferreoli.<br>XVI. Ex regula sancti Aureliani.            | 1063<br>1064                 |
| XI. Ex regula sancti Ferreoli.                                                         | 1009                  |                                                                               | 1064                         |
| CAPUT XXXIII.—De his qui excommunicantur, quo sattsfacioni.                            |                       | XIX. Ex regula Orientali.                                                     | 1065<br>4068                 |
| § I. — Ex regula sancti Benedicti.                                                     | 1069                  |                                                                               | 1065<br>1065                 |
| II. Ex regula sancti Isidari.                                                          | 1011                  | XXII. Ex regula sancti Cæsarii episcopi.                                      | 1067                         |
| III. Ex regula sancti Fractuosi episcopi.<br>IV. Ex regula Magistri.                   | 1013                  |                                                                               | 1067<br>Sessoria             |
| CAPUT XXXIV.—De his qui sine jussione abbatis jung                                     | untur                 | ассірете.                                                                     | 1067                         |
| Excommunicalis. § 1. Ex regula sancti Benedicti.                                       | 1015                  |                                                                               | 1067<br>10≈9                 |
| <ol> <li>Ex regula saucti Isidori episcopi.</li> </ol>                                 | 1015                  | III, IV. Ex regula sancti Augustini.                                          | 1069                         |
| III. Ex regula sancti Fructuosi episcopi. IV. Ex regula sancti Aureliani.              | 1016                  |                                                                               | 1070<br>1:71                 |
| V. Ex regula Cussiani.                                                                 | 1:17                  | CAPUT XI.IV. — De septimanarils coquinæ.                                      | 1073                         |
| VI. Ex regula Tarmateusi.<br>VII. Ex regula Magistri.                                  | 1018                  | § 1 Ex regula sancti Benedicti.                                               | 1073                         |
| Viil. Ex regula cujusdam.                                                              | 1018                  |                                                                               | 1075<br>1 -73                |
| CAPUT XXXV.—Qualiter debeat abbas sollicitus esse                                      |                       | VII-IX. Ex regula Magistri.                                                   | 1078                         |
| excommunicalos. § 1. Ex regula sancti Benedicti.                                       | 1017                  |                                                                               | 1082<br>1082                 |
| II. Ex regula sancti Fructuosi.                                                        | 1019                  | CAPUT XLV. — De infirmis fra:ribus.                                           | 1083                         |
| III. Ex libro Gregorii Naziauzeni.<br>IV-VII. Ex libro sancti Augustini de pastoribus. | 1031                  | § I. Ex regula sancti Benedicti.<br>II-VII. Ex regula s meti Pachomii.        | 10KS<br>1085                 |
| CAPUT XXXVI.—De his qui in aliis quibuslibet i ebi                                     | us de-                | VIII. Ex regula sencti Fructuosi.                                             | 1087                         |
| linquunt.<br>§ 1. Ex regula sancti Benedicti.                                          | 1023                  | IX, X. Ex regula sancti Basilii.                                              | 1087                         |
| il Ex regula saucti Cassiani.                                                          | 1025<br>1026          |                                                                               | 10.48<br>1048                |
| III. Ex regula cujusdam.                                                               | 1027                  | XVI:I. Ex regula sancti Aureliani.                                            | 10 i                         |
| IV. Ex regula a Donato collecta.<br>V. Ex regula 4 arnatensi.                          | 1025                  |                                                                               | 1091<br><b>109</b> 1         |
| VI, Dicta sancti Bedæ.                                                                 | 102                   | XXIII. Ex regula sancti Aureliani.                                            | 1091                         |
| C. PUT XXXVII.—De his qui sæpius correpti non en verint.                               | enda<br>1029          |                                                                               | 1092<br>1092                 |
| § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                       | 102                   | ) XXVI, XXVII. Ex regula Magistri.                                            | 1093                         |
| II, III Ex regula Marsrii.<br>IV Ex regula saucti Isidori.                             | 1031                  | XXVIII, XXIX. Ex-regula Patrum.                                               | 1095<br>1095                 |
| V-VII. Ex regula sancti Busilii.                                                       | 1033<br>10 <b>5</b> 3 |                                                                               | 10:5<br>095                  |
| VIII. Ex regula sancti isidori. IX. Ex regula sancti Fractuosi.                        | 103                   | II. Ex regula magistri.                                                       | 1097                         |
| an bas despit t. i inflittal                                                           | 1034                  | III. Ex regula sancti Casarti episcopi.                                       | 1.098                        |

| 4475 QUÆ IN                                                                    | 1 HOC <b>TO</b> 1                                    | O CONTINENTUR.                                                                                                                           | 4474                         |
|--------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| IV, V. Ex regula sancti Pructuosi.                                             | 1008                                                 | XIII-XVI. Ex regula Stephani.                                                                                                            | 1183                         |
| VI. Ex reguls sancti Isidori.                                                  | 1101<br>1101                                         | XVII. Ex regula sancti Isidori.<br>XVIII Ex regula sancti Fructuosi.                                                                     | 1185<br>1188                 |
| VII. Ex regula Mag stri.<br>VIII. Ex regula cujusdam.                          | 1101                                                 | XIX, XX. Ex regula sancti Ferreoli.                                                                                                      | 1189                         |
| CAPUT XLVII. — De hebdomadario lectore.                                        | 1101                                                 | XXI-XXIV. Ex regula Cassiani.                                                                                                            | 1191                         |
| <ol> <li>Ex regula sancti Benedicti.</li> <li>II. Ex regula Patrum.</li> </ol> | 1101<br>110 <b>5</b>                                 | XXV. Ex regula Tarnatensi.<br>XXVI. Ex regula cujusiam Patris.                                                                           | 1192<br>1193                 |
| III-VI. Ex regula sancti Pachomii.                                             | 1105                                                 | XXVII. Ex regula Fructuosi.                                                                                                              | 1195                         |
| VII. Ex regula sancti Isidori.                                                 | 1107                                                 | XXVIII. Ex regula sancti Augustini.                                                                                                      | 1196                         |
| VIII. Ex regula sancti Fructuosi.<br>IX. Ex regula sancti Aurelii episcopi.    | 1107<br>1108<br>1108<br>1108<br>1109<br>1109         | CAPOT LVI. — De quadragesmæ observations. § 1. Ex regula sancti Benedicti.                                                               | 1195                         |
| X. Ex regula beati Cassiani.                                                   | 1108                                                 | II, III. Ex regula sancti Basilii.                                                                                                       | 1197                         |
| XI. Ex regula Tarnatensi.                                                      | 1108                                                 | IV. Ex regula Magistri.                                                                                                                  | 1198                         |
| XII. Ex regula Orientalium.<br>XIII. Ex regula Magistri.                       | 1109                                                 | V. Item Bedæ.  CAPUT LVII. — De fratribus qui longe ab oratori                                                                           | 1204<br>io <i>labo</i> -     |
| XIV. Ex regula cujusdam.                                                       | 1112                                                 | Tant aut in via sunt.                                                                                                                    | 1205                         |
| APOT ALVIII. — De mensura ciourum.                                             | 1111                                                 | § I. Ex r. gula sancti Benedicii.                                                                                                        | 1203                         |
| § I. Ex regula sancti Benedicti.<br>II. Ex regula sancti Columbani.            | 111 <u>1</u><br>1117                                 | II. Ex regula sancti Pachomii.<br>III. Ex regula sancti Basilii.                                                                         | 1205<br>1205                 |
| III-V. Ex regula sancti Isidori.                                               | 1119<br>1119                                         | IV. Ex regula Magistri.                                                                                                                  | 1206                         |
| VI. Ex regula sancti Ferreoli episcopi.                                        | 1119                                                 | V. Ex regula Stephani.                                                                                                                   | 1208                         |
| VII, VIII. Ex regula sancti Aureliani.<br>IX. Ex regula Magistri.              | 1119<br>1120<br>1122                                 | CAPUT LVIII. — De fratribus qui longe satis profitur.                                                                                    | 1209                         |
| X. Ex regula cujusdam,                                                         | 1123<br>1123                                         | § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                         | 1209                         |
| XI. Ex regula sancti Fructuosi.                                                | 1193                                                 | II. Ex regula Patrum.                                                                                                                    | 1211                         |
| XII-XVI. Ex regula sancti Basilii.<br>XVII. Ex regula cajusdam.                | 1134<br>4198                                         | III. Ex regula Magistri.                                                                                                                 | 1211                         |
| CAPOT. XLIX. — De mensura potus.                                               | 1129                                                 | § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                         | 1215<br>1215                 |
| § f. Ex regula sancti Benedicti.                                               | 1124<br>1128<br>1129<br>1129<br>1131                 | CAPUT LIX. — De orato io monasterii. § I. Ex regula sancti Benedicti. II. III. Ex regula sancti Augustini. IV. Ex regula Tarnatensi.     | 1213                         |
| II. Ex regula sancti Fructuosi.<br>III. Ex regula alterius Fructuosi.          | 1151<br>1 <b>1</b> 31                                | IV. Ex regula Tarnatensi.<br>V. Ex regula Magis et                                                                                       | 121 6<br>494K                |
| IV. Ex regula sancti Ferreoli.                                                 | 1131                                                 | V. Ex regula Magis ri. CAPUT I.X. — De hospitibus suscipiendis. § I. Ex regula sancti Benedicti. II. Ex regula Macarti.                  | 1215                         |
| V. Ex regula Magistri.                                                         | 1132                                                 | § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                         | 1215                         |
| CAPUT L. — Quibus horis oportel reficere. § I. Ex regula sancti Benedicti.     | 1132<br>1157<br>1157<br>1159<br>1141                 | II. Ex regula Macarii.<br>III. Ex regula Patrum.                                                                                         | 1219                         |
| 11-IV. Ex regula sancti Isidori.                                               | 1139                                                 | IV. Ex regula sancti Pachomii.                                                                                                           |                              |
| V. Ex regula sancti Fructuosi.                                                 | 1111                                                 | V. Ex regula Macaril.                                                                                                                    | 1219<br>1219<br>1220         |
| VI. Ex regula saacti Aureliani.<br>VII. Ex regula Cassiani.                    | 1142<br>1144                                         | V. Ex regula Fructuosi. VI. Ex regula Fructuosi. VII, Viii. Ex regula sancti Isidori. IX. Ex regula Tarnstensi. X. XI Ex regula Marcaret | 1220<br>1220                 |
| VIII. Ex regula Magistri.                                                      | 1144                                                 | IX. Ex regula Tarnatensi.                                                                                                                | 1221                         |
| CAPUT LI. — Ut post completorium nen                                           | no loqua-                                            |                                                                                                                                          |                              |
| fur. § I. Ex regula sancti Benedicti.                                          | 1145<br>1145                                         | CAPUT LXI. — Si debeal monachus litteras, eulogaliquid accipere.                                                                         | 1995<br>1995                 |
| If the man of the street                                                       | 441                                                  | § 1. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                         | 1225<br>1225<br>1225<br>1225 |
| III. Ex regula saucti isidori.                                                 | 1147<br>1148<br>1148<br>1149<br>1149<br>1150<br>1152 | II. Ex doctrina saucti Orsiesii.                                                                                                         | 1225                         |
| IV. Ex regula sancti Fructuosi.<br>V, VI. Ex regula Orientalium.               | 1148<br>4140                                         | III. Ex regula sacti Basilii.<br>IV, V. Ex regula sancti Augustini.                                                                      | 1223<br>1226                 |
| VII. Ex regula Magistri.                                                       | 1149                                                 | VI-VIII. Ex regula sancti Isidori.                                                                                                       | 1226                         |
| VIII. Ex regula cujusdam.                                                      | 1150                                                 | IX. Ex regula sancti Fructuosi.                                                                                                          | 1227                         |
| IX. Ex regula sancti Aureliani.  CAPUT Lil.—De his qui ad opus Dei vel ad mei  | 110 <b>2</b><br>usam tarde                           | X, XI Ex regula saucti Aureliani.<br>XII Ex regula Tarnatensi.                                                                           | 1227<br>1228                 |
| occurrent.                                                                     | 1151                                                 | XIII. Ex regula Orientali,                                                                                                               | 1128                         |
| § J. Ex regula sancti Benedicti.                                               | 1151                                                 | XIV. Ex regula a Donato col'ecta.                                                                                                        | 1229                         |
| II. Ex regula Patrom.<br>III. Ex regula aliorum Patrum.                        | 1154<br>1153                                         | CAPUT LXII. — De vestiariis et calceariis fratrum<br>§ 1. Ex reguls sancti Benedicti.                                                    | 1229                         |
| IV-IX. Ex regula sancti Pachomii.                                              | 1155                                                 | II. Ex regula Patrum.                                                                                                                    | 1237                         |
| X, XI, Ex regula saucti Aureliani.                                             | . 1156<br>1157                                       | III. Ex regula sancu Pachomii.                                                                                                           | 1238<br>1239                 |
| XII-XIV. Ex regula Magistri.<br>XV-XVII. Ex regula sancti Fructuosi.           | 1159                                                 | IV-VIII. Ex regulasancti Basilii<br>IX. Ex regula sancti Augustini.                                                                      | 1242                         |
| XVIII-XX. Ex regula Pauli et Stephani.                                         | 1160                                                 | X-XII. Ex regula sancti Isidori,                                                                                                         | 1243                         |
| XXI, XXII. Ex regula sancti Isidori.                                           | 1161                                                 | XIII. Ex doctrina sancti Orsiesii.                                                                                                       | 1245<br>1246                 |
| XXIII-XXV. Ex regula sancti Basilii.<br>XXVI-XXIX. Ex regula Cassiani.         | 1161<br>1162                                         | XIV-XVI. Ex regula sancti Ferreoli.<br>XVII, XVIII. Ex regula sancti Fructuosi.                                                          | 1248                         |
| XXX. Ex regula Tarnatensi.                                                     | 1163                                                 | XIX, XX. Ex regula sancti Aureliani.                                                                                                     | 1249                         |
| XXXI. Ex regula cujusdam Patris.'                                              | 1165<br>1164                                         | XXI. Ex regula Cassiani,<br>XXII. Ex regula Tarnatensi.                                                                                  | 1250<br>1251                 |
| XXXII. Ex regula sanctı Cæsarii.<br>XXXIII. Ex regula sancı Aureliani.         | 1164                                                 | XMII-XXVI. Ex regula sancti Pachomii.                                                                                                    | 1251                         |
| XXXIV Ex regula cujusdam.                                                      | 1164                                                 | XXVII. Ex regula Stephani.                                                                                                               | 1252                         |
| CAPUT LIII. — De his qui falluntur in orator § I. Ex regula sancti Benedicti.  | io. 1165<br>1165                                     | XXVIII Ex regula Magistri.<br>Caput LXIII. — De mensa abbutis.                                                                           | 1252<br>1255                 |
| II. Ex regula Pauli et Stephani.                                               | 1167                                                 | § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                         | 1255                         |
| CAPUT LIV. — De significanda hora operis De                                    | i. 1167                                              | II. Ex regula Magistri.                                                                                                                  | 1257                         |
| § 1. Ex regula sancti Benedicti.<br>Il. Ex regula sancti Isidori               | 1167<br>- 1169                                       | III. Ex regula Patrum.<br>IV. Ex regula sancti Fructuosi.                                                                                | 1259<br>1260                 |
| III. Ex regula Fructuosi.                                                      | 1163                                                 | CAPLY LXIV. — De artificibus monasterii.                                                                                                 | 1259                         |
| IV. Ex regula Caesiani.                                                        | 1170                                                 | § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                         | 1259                         |
| V, VI. Ex regula sancti Basilii.<br>VII. Ex regula Macarii.                    | 1171                                                 | II. Ex regula Macarii.<br>III. Kx regula Cassiani.                                                                                       | 1260<br>1260                 |
| VIII. Ex regula Aureliani episcopi.                                            | 1172                                                 | IV. Ex regula Magistri.                                                                                                                  | 1 260                        |
| IX. Ex regula Patrum,                                                          | 1173                                                 | V. Ex regula sancti Hieronymi.                                                                                                           | 1262                         |
| X. Ex regula Pauli et Stephani.<br>XI. Ex regula cujusdam.                     | 1174<br>1174                                         | VI-VII. Ex regula sancti Basilii.<br>Caput LXV. — De disciplina suscipiendorum f                                                         | 1262<br>ratrum.              |
| CAPUT LV De opere manuum quotidiamo.                                           | 1175                                                 | Marvi Mari Do manipana sapripromini ain                                                                                                  | 1261                         |
| § I. Ex regula sancti Benedicti.                                               | 1175                                                 | § I. Ex regula sancti Benedicti.                                                                                                         | 1261<br>4970                 |
| II, III. Ex regula sancti Macarii.<br>IV-VI. Ex regula Patrum.                 | 1181<br>1182                                         | ll. Ex regula Patrum.<br>III. Ex regula aliorum Patrum.                                                                                  | 1270<br>1270                 |
| VII-XI. Ex regula Pachomii.                                                    | 1183                                                 | IV. Ex regula sancti Macarii.                                                                                                            | 1372                         |
| XII. Ex regula sancti Basilii.                                                 | 1183                                                 | V, VI. Ex regula sancti Pachomii.                                                                                                        | 1974                         |

### FINIS TOMI CENTESIMI TERTIL.

1351

1352

1358

XXII. Ex regula saucti Isidoti. XXIII-XXIX. Ex regula Magistri.

XXX. Ex regula sancti Cæsaril.

monasterio.

III-XVI. — Ejusdem pro eodem monasterio.

ANIAMENSIS CONCORDIA REGULARIM CUNTINESTUR.

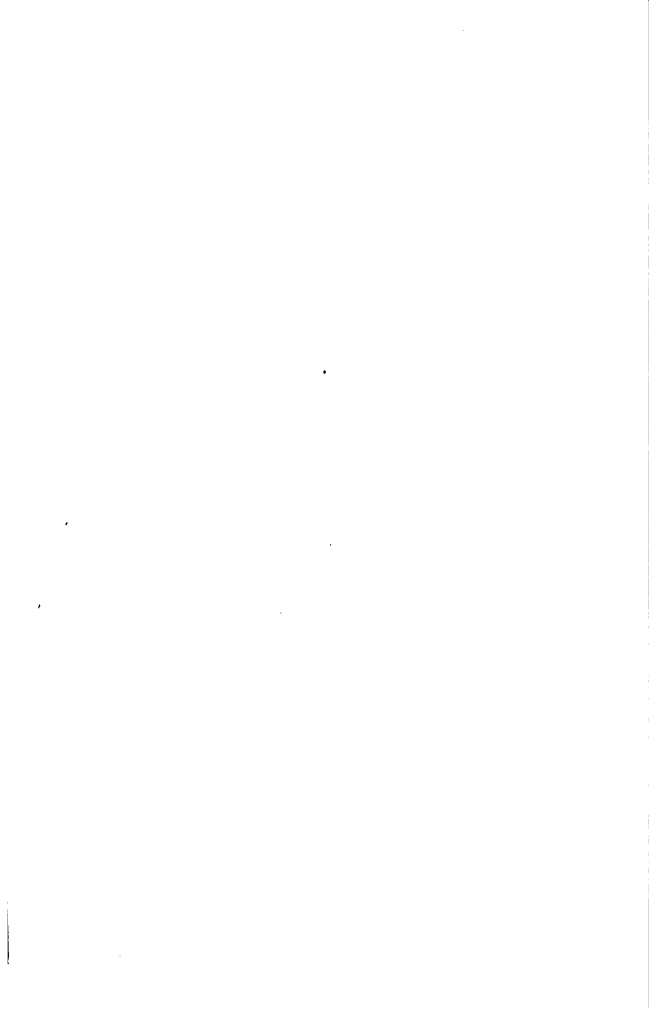
INDEX REBUM ET VERBURUM QUE IN SARCTI SE

1121

1133

1139

. • • N.





This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

