## SOURCES CHRÉTIENNES

Directeurs-fondateurs: H. de Lubac, s.j., et J. Daniélou, s.j.

Directeur: C. Mondésert, s.j.

No 28 bis

## JEAN CHRYSOSTOME

# SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ DE DIEU

TOME I (Homélies I-V) 2e édition

Introduction
DE
Jean DANIÉLOU

TEXTE CRITIQUE ET NOTES

 $\mathbf{DE}$ 

Anne-Marie MALINGREY

TRADUCTION

DE

Robert FLACELIÈRE

# AVANT-PROPOS DE LA SECONDE ÉDITION

L'édition des homélies Sur l'incompréhensibilité de Dieu, parue dans la collection « Sources Chrétiennes » en 1951, donnait le texte de la Patrologie grecque (48, 701-748), celuici reproduisant l'édition de Montfaucon, « Œuvres complètes », tome I, 2° partie, Paris, 1718.

La tradition manuscrite de ces homélies est très riche. Le texte critique, publié ici pour la première fois, a été établi d'après la collation des plus anciens manuscrits, complétée par celle d'un manuscrit syriaque datant du VIe siècle. La traduction a été adaptée à ce texte, lui-même éclairé par des notes plus nombreuses. On a dressé de nouveaux index.

Nous souhaitons que ces améliorations facilitent la lecture d'une des plus belles œuvres de Jean Chrysostome.

Les éditeurs.

## INTRODUCTION \*

Ι

### Jean Chrysostome et l'anoméisme

Jean Chrysostome s'est occupé, à deux reprises, assez longuement, des Anoméens, et de l'incompréhensibilité divine dont ils étaient les adversaires : une première série d'homélies fut prononcée à Antioche, en 386-387, une seconde à Constantinople, après 397. Les cinq homélies publiées dans ce volume appartiennent à la première série. Elles nous reportent à la période la plus ancienne de l'activité oratoire de Chrysostome, aux premiers mois après son ordination qui eut lieu en 386 1.

Dans la grande métropole, un schisme regrettable divisait alors les catholiques, affaiblissant leur action dans la lutte nécessaire contre les hérétiques, les Juifs et les païens, encore fort nombreux et remuants. Ordonné lecteur par Mélèce, évêque d'Antioche, puis diacre, Jean s'attacha résolument à ceux qui représentaient à ses yeux la seule Église légitime. Il vénérait Mélèce qui, longtemps retenu loin de son siège par la persécution de Valens, était devenu, à partir de 378, le véritable chef de l'Église d'Orient. Il s'était fait aussi le disciple fidèle de Flavien et de Diodore, qui avaient dirigé la commu-

<sup>\*</sup> Il n'est que juste de rappeler ici le nom du Père Ferdinand Cavallera qui avait rédigé quelques pages de cette introduction pour la première édition. Nous les avons reprises avec les modifications qui semblaient nécessaires.

<sup>1.</sup> L'allusion aux fêtes juives d'automne dans la première Homélie contre les Juifs (PG 48, 844 D), prononcée peu après la première de nos homélies, permet de fixer la date de celle-ci au début de septembre 386.

nauté au temps où elle était privée de son légitime pasteur. Il les secondait en participant activement à la vie de l'Église au cours de cette période troublée, en favorisant leurs efforts pour maintenir à Antioche l'orthodoxie et la ferveur¹. Ne pouvant encore prendre part comme prêtre à la célébration de l'Eucharistie et à la prédication, il accomplissait avec zèle ses fonctions de lecteur puis de diacre, qui le mettaient en contact intime avec la hiérarchie et avec la communauté. Mais il entendait aussi appliquer son talent d'écrivain au service de l'Église. Une série d'opuscules lui donna l'occasion de défendre d'abord les institutions monastiques et d'en propager l'idéal; d'autres prônèrent la virginité et la viduité dans le Christ, ces nouvelles formes de vie qui contrastaient si heureusement avec la corruption du paganisme.

Bientôt, mettant à profit l'expérience que son diaconat lui faisait acquérir de la vie intime de l'Église, il exprimait dans son traité du Sacerdoce ses vues sur la redoutable fonction de l'épiscopat, plénitude du sacerdoce, et sur les diverses tâches qu'il comporte. Entre toutes, la prédication l'avait retenu. Dans de nombreuses pages, il disait sa manière de comprendre l'office du prédicateur, la soigneuse préparation requise, morale aussi bien qu'intellectuelle, la part qui revenait à la Bible dans la formation du prêtre comme dans la préparation de son discours. la nécessité de plaire à l'auditeur par une belle parole, afin de lui faire accepter plus facilement les leçons qui l'engagent à pratiquer la vertu; il exposait la méthode à suivre pour atteindre le pécheur sur son propre domaine, en vue de le relever et de le mener jusqu'à Dieu, le travail incessant et profond qu'exige du prédicateur l'amour des âmes auxquelles il doit se dévouer. En lisant ces pages, on voit que rien ne lui échappait des difficultés, mais aussi de la grandeur de la tâche. Le moment venu - et il était tout proche -, il s'y appliquerait avec une ardeur infatigable et ne négligerait rien pour réaliser ce programme où il avait mis toutes ses aspirations d'apôtre et de lettré. Il sent en lui une force qui ne demande qu'à s'employer, il aime les âmes, il veut mettre à leur service toutes les ressources que lui fournit, avec l'expérience de la vie pratique, la formation intellectuelle si remarquable qu'il a reçue.

En abordant la prédication, dans la plénitude de son âge, le nouveau prêtre (386) trouvait devant lui un auditoire auguel seul l'amour d'une belle parole donnait de l'unité. Plus que jamais Antioche était devenue un carrefour où se rejoignaient et luttaient entre elles toutes les doctrines comme toutes les civilisations. Le paganisme v était encore florissant : il tenait en mains l'instruction et par elle l'influence sur le public lettré. Le judaïsme exercait une sorte de fascination sur une partie de la foule chrétienne, qui se laissait séduire à ses observances et pratiquait sans trop de remords certains de ses rites superstitieux. Toutes les formes du christianisme y avaient trouvé des adeptes, et l'on a vu que les catholiques eux-mêmes y étaient profondément divisés: la grande majorité était restée fidèle à Mélèce et à son représentant Flavien, mais une minorité agissante suivait obstinément la direction de Paulin, puis de son successeur Évagre. Parmi les hérétiques se plaçaient au premier rang les Anoméens, dont l'ardeur était sans cesse attisée par la propagande de leur vieux chef Eunome. En constatant leur vitalité, Jean sentait frémir en lui l'indignation. Il n'attendait qu'une occasion pour détourner d'eux les catholiques chancelants et tenter de les ramener eux-mêmes à la vraie foi. Tel fut l'objet de quelques-unes de ses premières homélies, dont cinq sont ici reproduites en entier.

Qu'était-ce au juste que l'anoméisme? Il était apparu à Antioche même, vers 350. A cette date, le diacre Aèce, originaire de la Cœlésyrie, était revenu d'un séjour à Alexandrie, où il était allé se perfectionner auprès d'un sophiste dans l'art du syllogisme aristotélicien. Protégé par l'évêque Léonce, puis par Eudoxe son successeur, il avait adopté les positions de l'arianisme le plus radical

<sup>1.</sup> Sur l'Église d'Antioche à cette époque, voir F. CAVALLERA, Le schisme d'Antioche, Paris, 1905; R. Devreesse, Le patriarchat d'Antioche, Paris, 1945, p. 39-47.

nauté au temps où elle était privée de son légitime pasteur. Il les secondait en participant activement à la vie de l'Église au cours de cette période troublée, en favorisant leurs efforts pour maintenir à Antioche l'orthodoxie et la ferveur¹. Ne pouvant encore prendre part comme prêtre à la célébration de l'Eucharistie et à la prédication, il accomplissait avec zèle ses fonctions de lecteur puis de diacre, qui le mettaient en contact intime avec la hiérarchie et avec la communauté. Mais il entendait aussi appliquer son talent d'écrivain au service de l'Église. Une série d'opuscules lui donna l'occasion de défendre d'abord les institutions monastiques et d'en propager l'idéal; d'autres prônèrent la virginité et la viduité dans le Christ, ces nouvelles formes de vie qui contrastaient si heureusement avec la corruption du paganisme.

Bientôt, mettant à profit l'expérience que son diaconat lui faisait acquérir de la vie intime de l'Église, il exprimait dans son traité du Sacerdoce ses vues sur la redoutable fonction de l'épiscopat, plénitude du sacerdoce, et sur les diverses tâches qu'il comporte. Entre toutes, la prédication l'avait retenu. Dans de nombreuses pages, il disait sa manière de comprendre l'office du prédicateur, la soigneuse préparation requise, morale aussi bien qu'intellectuelle, la part qui revenait à la Bible dans la formation du prêtre comme dans la préparation de son discours, la nécessité de plaire à l'auditeur par une belle parole, afin de lui faire accepter plus facilement les leçons qui l'engagent à pratiquer la vertu; il exposait la méthode à suivre pour atteindre le pécheur sur son propre domaine, en vue de le relever et de le mener jusqu'à Dieu, le travail incessant et profond qu'exige du prédicateur l'amour des âmes auxquelles il doit se dévouer. En lisant ces pages, on voit que rien ne lui échappait des difficultés, mais aussi de la grandeur de la tâche. Le moment venu - et il était tout proche -, il s'y appliquerait avec une ardeur infatigable et ne négligerait rien pour réaliser ce programme où il avait mis toutes ses aspirations d'apôtre et de lettré. Il sent en lui une force qui ne demande qu'à s'employer, il aime les âmes, il veut mettre à leur service toutes les ressources que lui fournit, avec l'expérience de la vie pratique, la formation intellectuelle si remarquable qu'il a reçue.

En abordant la prédication, dans la plénitude de son âge, le nouveau prêtre (386) trouvait devant lui un auditoire auquel seul l'amour d'une belle parole donnait de l'unité. Plus que jamais Antioche était devenue un carrefour où se rejoignaient et luttaient entre elles toutes les doctrines comme toutes les civilisations. Le paganisme y était encore florissant: il tenait en mains l'instruction et par elle l'influence sur le public lettré. Le judaïsme exerçait une sorte de fascination sur une partie de la foule chrétienne, qui se laissait séduire à ses observances et pratiquait sans trop de remords certains de ses rites superstitieux. Toutes les formes du christianisme y avaient trouvé des adeptes, et l'on a vu que les catholiques eux-mêmes y étaient profondément divisés: la grande majorité était restée fidèle à Mélèce et à son représentant Flavien, mais une minorité agissante suivait obstinément la direction de Paulin, puis de son successeur Évagre. Parmi les hérétiques se plaçaient au premier rang les Anoméens, dont l'ardeur était sans cesse attisée par la propagande de leur vieux chef Eunome. En constatant leur vitalité, Jean sentait frémir en lui l'indignation. Il n'attendait qu'une occasion pour détourner d'eux les catholiques chancelants et tenter de les ramener eux-mêmes à la vraie foi. Tel fut l'objet de quelques-unes de ses premières homélies, dont cinq sont ici reproduites en entier.

Qu'était-ce au juste que l'anoméisme? Il était apparu à Antioche même, vers 350. A cette date, le diacre Aèce, originaire de la Cœlésyrie, était revenu d'un séjour à Alexandrie, où il était allé se perfectionner auprès d'un sophiste dans l'art du syllogisme aristotélicien. Protégé par l'évêque Léonce, puis par Eudoxe son successeur, il avait adopté les positions de l'arianisme le plus radical

<sup>1.</sup> Sur l'Église d'Antioche à cette époque, voir F. CAVALLERA, Le schisme d'Antioche, Paris, 1905; R. Devreesse, Le patriarchat d'Antioche, Paris, 1945, p. 39-47.

et développé sur la nature divine des thèses d'une rigueur simpliste, qui lui avaient gagné l'audience de la foule. Au temps où Jean Chrysostome inaugurait son ministère sacerdotal, les autres erreurs antitrinitaires tendaient à disparaître, si elles n'avaient pas déjà disparu. Mais l'anoméisme était encore vivant. Il avait survécu aux coups que lui avaient portés les conciles d'Ancyre (356) et de Constantinople (360), ainsi que le revirement de l'empereur Constance, qui lui avait d'abord été favorable. A l'avènement de Julien, il avait retrouvé une vigueur que ni la mort d'Aèce (entre 366 et 370) ni les sévérités récentes de l'empereur Gratien (375) n'avaient encore réussi à lui ôter. Tour à tour Basile et son frère Grégoire de Nysse l'avaient attaqué, sous la forme que lui avait donnée Eunome, compagnon et disciple d'Aèce. Mais Eunome, aussi fanatique et aussi habile à la propagande que son maître, continuait la lutte. Retiré maintenant dans ses terres de Dakota en Cappadoce, il envoyait de tous côtés des lettres qui reprenaient incessamment les mêmes sophismes, présentés avec une apparence de rigueur logique propre à impressionner les ignorants 1.

L'anoméisme était donc encore, aux environs de 380, la grande erreur à combattre. Sa théorie de la connaissance de Dieu — point auquel s'attaque Jean Chrysostome dans les homélies qui vont suivre — était résumée par Eunome lui-même dans les termes suivants: « Dieu ne sait de son être rien de plus que nous, son être n'est pas plus clair pour lui que pour nous. Tout ce que nous savons de lui, il le sait également, et tout ce qu'il sait de lui-même, nous le trouvons facilement en nous sans différence aucune 2.» Rien de plus simple que l'essence divine et rien de plus aisé que de la connaître. Car il n'y a en Dieu que la simpli-

2. Socrate, Hist. eccl., IV, 7 (PG 67, 474 B).

cité de l'être pur, qui ne doit rien à personne et en qui s'identifient toutes les manifestations et virtualités de l'être. Cet être est incommunicable. Aussi la Trinité n'est-elle point ce que la présente l'orthodoxie nicéenne. Le Père seul possède la divinité ainsi définie. Il crée le Verbe et lui communique, non pas sa divinité, mais son énergie, son activité, pour qu'il puisse lui servir d'instrument et, sur son ordre et conformément à ses intentions, produire les autres créatures. Au premier rang de celles-ci se trouve l'Esprit-Saint, dont il fait à son tour son collaborateur pour assurer au monde sa dernière perfection. Verbe et Esprit sont donc sans ressemblance (ἀνόμοιοι) substantielle avec le Père. Ils appartiennent à l'ordre du créé.

On voit ce que devenait la religion chrétienne dans un pareil système, soutenu par le recours à toutes les arguties de la sophistique, si bien que ses adversaires disaient volontiers que ce n'était plus là une théologie, mais une technologie1. Si l'on pouvait y retrouver tous les genres d'argumentation logique, force était d'y constater un singulier appauvrissement de la religion. Mais ceux qui n'accordaient qu'une attention superficielle aux choses de l'âme s'en accommodaient sans peine. Il est difficile de savoir combien il y avait d'Anoméens à Antioche. Ils devaient cependant être assez nombreux, et en tout cas ils étaient assez agissants, puisque Jean Chrysostome considéra comme une de ses tâches primordiales la lutte contre leur influence et le soin de travailler à leur conversion. Ce n'était pas contre les restes d'une hérésie morte depuis longtemps, c'était contre une erreur bien vivante, séduisante par sa simplicité, sa fausse clarté, son exaltation de l'intelligence humaine, en même temps que par un certain accent de piété, que le nouveau prêtre avait à défendre la vraie foi et le sérieux de la vie chrétienne. Il entra résolument dans la lice, aux côtés des deux Grégoire, celui de Nazianze et celui de Nysse, encore en vie

<sup>1.</sup> Sur Aèce et Eunome, presque tous nos renseignements nous viennent de leur admirateur Philostorge, Hist. eccl., éd. Bidez, GCS 21, Leipzig, 1913, Namenregister, s.v. 'Αέτιος et Εὐνόμιος. Cf. G. Bardy, dans Fliche et Martin, Histoire de l'Église, t. III, p. 151-152; 155-156; 161; 255-256; P. Smulders, La doctrine trinitaire de saint Hilaire de Poitiers, Rome, 1944, p. 43-52.

<sup>1.</sup> Voir Τηέοροπετ, Haer. compendium, IV, 3 (PG 83, 420 A-B): 'Ο δέ γε Εὐνόμιος, εὐθύς προστάτην αἰρέσεως ἐαυτὸν ἀνηγόρευσε... οὖτος τὴν θεολογίαν τεχνολογίαν ἀπέφηνε...

à cette époque, et qui depuis longtemps guerroyaient contre Eunome.

C'est avec une véritable allégresse, il ne s'en cache pas, qu'il saisit l'occasion de se déclarer contre les Anoméens et de montrer à tous combien était misérable, du point de vue intellectuel comme du point de vue religieux, leur conception du divin. Trop longtemps, avoue-t-il, il a patienté; des conseils de prudence, la vue de tant d'hérétiques qui assistaient à ses prédications, l'avaient incité à temporiser, pour ne point perdre l'occasion de leur faire du bien. Mais maintenant, eux-mêmes lui demandent d'aborder le sujet. Ils le défient, ils s'imaginent que leur victoire est assurée, que la cause de l'orthodoxie est impossible à défendre. Jean relève le gant, avec l'ardeur du champion, sûr de faire triompher la vérité, mais aussi avec l'amour de ces âmes dévoyées, malades, égarées, qu'il faut doucement ramener au bercail, en les éclairant sur leur erreur. La lutte une fois engagée, il la mène rondement, ne se laissant détourner par rien. Diverses nécessités dues à l'actualité l'obligent parfois à l'interrompre : lutte contre l'emprise juive et les superstitions qu'elle développe ; présence de plusieurs évêques étrangers auxquels il faut rendre honneur; série de fêtes de saints obligeant à prononcer les panégyriques traditionnels. Dès qu'il est libre, Jean revient à son sujet, rappelant d'abord ce qu'il a dit précédemment, pour rendre à ses auditeurs sa démonstration plus présente. Il laisse d'ailleurs au second plan l'erreur trinitaire proprement dite, pour aborder de front la doctrine sur la connaissance de Dieu, que les Anoméens disent si facile et si complète; mais, sur ce point, il n'a de cesse qu'il n'ait tourné et retourné arguments et objections jusqu'à la pleine victoire.

II

## L'incompréhensibilité de Dieu

L'incompréhensibilité de l'essence (odota) divine pour tout esprit créé est le thème essentiel de nos homélies et leur a donné leur nom. Cette doctrine n'était pas nouvelle dans la théologie chrétienne. On s'est posé la question de son origine. Certains historiens, en particulier Eduard Norden<sup>1</sup>, pensaient la trouver déjà dans la philosophie grecque avant le christianisme. Mais H.A. Wolfson est d'avis que son premier auteur est Philon d'Alexandrie2. Celui-ci la formule avec une remarquable netteté, dans les termes mêmes qui seront ceux de Jean Chrysostome: «Le bien le plus grand est de comprendre que Dieu, selon son essence (κατὰ τὸ εἶναι) est incompréhensible (ἀκατάληπτος) à tout être3. » « Nous n'en pouvons connaître que l'existence et les manifestations 4. » « Celui qui voudrait voir l'être souverain serait aveuglé par l'éclat de ses rayons, avant de le voir 5. » Cette doctrine apparaît chez Philon, comme l'expression à la fois métaphysique et religieuse de la transcendance radicale du Dieu de la Bible. Elle se retrouve chez les premiers théologiens chrétiens. L'affirmation que la connaissance de l'essence divine est au-dessus. des forces naturelles de l'homme est chez eux un lieu commun<sup>6</sup>. Mais ils mettent plutôt l'accent sur le fait que Dieu, inaccessible aux forces humaines, s'est fait connaître par grâce en Jésus-Christ. C'est en particulier l'enseignement d'Irénée et d'Origène.

<sup>1.</sup> Agnostos Theos, Leipzig-Berlin, 1918, p. 56 s.

<sup>2.</sup> Philo. Harvard University Press, 1947, t. II, p. 113 s.

<sup>3.</sup> Poster. 15.

<sup>4.</sup> Poster. 168.

<sup>5.</sup> Fug. 164.

<sup>6.</sup> Justin, Dialogue, CXXVII, 2; CLÉMENT D'ALEXANDRIE, Strom., II, 2 (GCS 15, p. 115-116); IRÉNÉE, Adv. Haer., IV, 20, 5 (SC 100, p. 636-642); ORIGÈNE, Contre Celse, VII, 42 (SC 150, p. 110-114).

La question va rebondir, à la fin du IVe siècle, à l'occasion de l'hérésie d'Eunome. Celui-ci reconnaissait bien que l'homme ne peut connaître l'essence (οὐσία) de Dieu par ses propres forces. Il allait même en ce sens jusqu'à refuser toute valeur aux conceptions que l'homme se fait de Dieu à partir des réalités du monde, ce qui conduisait à un radical agnosticisme. Mais d'autre part il affirmait que cette essence, inconnaissable naturellement, Dieu l'avait révélée : elle consiste dans l'άγέννητος, le fait de n'être pas engendré. Ce concept exprime proprement (ἀκριβῶς) l'essence divine, en sorte que celle-ci ne présente plus désormais aucun mystère et que nous connaissons Dieu comme il se connaît lui-même l.

En face de cette erreur, les docteurs du IVe siècle finissant vont être amenés à remettre l'accent sur le caractère incompréhensible de l'essence divine, en précisant que, même pour l'intelligence éclairée par la grâce, elle reste mystérieuse. C'est ce que s'efforceront de montrer saint Basile, dans son livre Contre Eunome, et son frère Grégoire de Nysse, dans un ouvrage qui porte le même titre. Cyrille de Jérusalem souligne aussi cet aspect dans ses Catéchèses. Mais la réaction anti-eunomienne ne suscitera pas seulement des écrits de polémique. Elle amènera à un sens plus profond du mystère de Dieu, qui s'exprimera en particulier dans les ouvrages mystiques où Grégoire de Nysse, reprenant la tradition de Philon, montre que, même pour le chrétien, l'itinéraire de l'âme l'amène à découvrir que Dieu lui échappe et à s'enfoncer dans la ténèbre 2. Ces idées seront reprises par le Pseudo-Denys dans sa Théologie mystique, et par lui influeront profondément sur la mystique aussi bien orientale qu'occidentale.

Comment situer nos Homélies dans ce développement? Sur beaucoup de points, elles reprennent les arguments de Basile et de Grégoire, dont il est bien vraisemblable que, du moins pour le premier, notre auteur a lu la réfutation d'Eunome. Mais les deux Cappadociens s'adressaient

à des théologiens. Chrysostome s'adresse au peuple chrétien. Il insiste donc moins sur l'argumentation savante et davantage sur l'attitude concrète. En outre, moins mystique que Grégoire de Nysse, il n'aborde pas le problème de la transcendance de Dieu au niveau de l'expérience des mystiques, mais au plan du sens religieux commun. C'est là ce qui fait le prix de nos homélies. Nul mieux que Chrysostome ne nous donne le sentiment de cette crainte sacrée dans laquelle la présence du Dieu transcendant jette l'âme. Son influence à cet égard sera à chercher, non chez les mystiques, mais dans la liturgie orientale, où cet esprit de vénération et d'adoration sera si développé.

Cette transcendance divine, nous avons à nous demander comment Chrysostome la conçoit et d'abord comment il la désigne. Il se sert d'un nombre notable d'expressions négatives qui font de notre texte, avec ceux de Grégoire de Nysse et du Pseudo-Denys, un riche répertoire pour l'étude du vocabulaire de la théologie apophatique. Certaines sont empruntées au Nouveau Testament, en particulier à saint Paul. Il en est ainsi pour: ἀδρατος, invisible¹; ἄρρητος, indicible²; ἀνεκδιήγητος, inénarrable³; ἀνεξερεύνητος, insondable⁴; ἀνεξιχνίαστος, impossible à découvrir⁵; ἀπρόσιτος, inconcevable³; ἀπερίγραπτος, impossible à circonscrire³; ἀσχημάτιστος, impossible à figurer¹⁰; ἀθέατος, impossible à contempler¹¹. De toutes ces expressions, la plus

- 1. III, 54; cf. Rom. 1, 20.
- 2. IV, 61; cf. II Cor. 12, 4.
- 3. I, 274; cf. II Cor. 9, 15.
- 4. I, 261; cf. Rom. 11, 83.
- 5. I, 264 et 273; cf. Job 5, 9; Rom. 11, 33. Voir la remarquable définition de ce mot dans Grégoire de Nysse, De beatitudinis orat., VI (PG 44, 1268 B-C): Διὸ καὶ « ἀνεξιχνιάστους » τὰς ὁδοὺς αὐτοῦ ὁ μέγας ὁνομάζει 'Απόστολος, σημαίνων διὰ τοῦ λόγου τὸ ἀνεπίβατον είναι λογισμοῖς τὴν ὁδὸν ἐκείνην, ἡ πρὸς τὴν γνῶσιν τῆς θείας οὐσίας ἄγει.
  - 6. III, 124; cf. I Tim. 6, 16.
  - 7. Voir Wolfson, Philo, t. II, p. 111; 153-154.
  - 8. IV, 73; cf. Fug. 141.
  - 9. III, 171; ef. Sacrif. 59.
  - 10. IV, 186; cf. Fug. 8.
  - 11. II, 147; cf. Ebr. 185.

<sup>1.</sup> II, 158-159,

<sup>2.</sup> Vie de Moïse, II, 163-164 (SC 1 ter, p. 210-212).

importante, antérieure à Philon, mais à laquelle celui-ci a donné sa signification proprement religieuse, est celle d'ἀχατάληπτος, incompréhensible. Elle revient à chaque page de nos homélies. Philon la présente dans des contextes très voisins!.

Nous retrouvons chez Clément d'Alexandrie toutes les expressions que nous venons d'énumérer 2, plus quelques autres, qui reparaîtront dans notre auteur, comme ἀνέκφοαστος, inexprimable<sup>3</sup>. Les Pères du IVe siècle héritent de ce vocabulaire. Chez Grégoire de Nysse, on peut relever plus de quarante expressions marquant l'incompréhensibilité de Dieu. Chrysostome est plus sobre; son répertoire présente cependant une richesse étendue. Il faudrait ajouter aux mots que nous avons cités certaines expressions qui viennent de la philosophie, mais qui, à partir de Philon, avaient été incorporées au vocabulaire de la théologie biblique, comme : ἄναρχος, sans commencement; ἀναλλοίωτος, sans changement; ἀσώματος, incorporel; ἄφθαρτος, incorruptible 4. D'ailleurs elles désignent seulement l'incorporéité de Dieu et non directement sa transcendance. Enfin le terme aparoc, ineffable 5, vient. dans son emploi théologique, du néo-platonisme 6. Il ne se trouvait ni chez Philon, ni chez Clément,

Ainsi achève de se constituer le vocabulaire apophatique, qui restera celui de la théologie, et aussi de la liturgie orientale. Il est remarquable par exemple que l'énumération qu'on lit en III, 53-54: ἀνέκφραστος, ἀπερινόητος, ἀόρατος, ἀπατάληπτος, se retrouve dans la liturgie dite de saint

1. Poster. 15; 169.

2. Ainsi, ἀπερινόητος: Ecl. proph., 21 (GCS 17, p. 142, 21); ἀπερίγραπτος: Strom., V, 11 (GCS 15, p. 376, 7 ἀπερίγραφος);

άκατάληπτος: Strom., VI, 8 (GCS 15, p. 466, 32).

Jean Chrysostome exactement dans le même ordre <sup>1</sup>. Nous voyons ainsi comment, par la rencontre du vocabulaire biblique et du vocabulaire néo-platonicien de la théologie négative, s'est constituée, vers la fin du IVe siècle, chez des hommes comme Chrysostome et Grégoire de Nysse, la langue liturgique qui donne au rite oriental son caractère si profond d'adoration <sup>2</sup>. On peut rapprocher des expressions négatives d'autres mots qui marquent ou la séparation, comme ἀπόρρητος, qu'il est interdit de nommer <sup>3</sup>, ou la transcendance, comme ὑπερβαίνειν, surpasser <sup>4</sup>, ὑπεροχή, excellence <sup>5</sup>.

Cette incompréhensibilité de l'essence divine est radicale. Elle concerne toutes les créatures: «L'essence de Dieu est incompréhensible pour toute créature 6.» Vrai pour la raison naturelle, ceci l'est aussi pour l'âme éclairée par la grâce. Chrysostome en donne plusieurs exemples empruntés à l'Écriture. C'est le Psalmiste qui, en présence de «l'océan infini et béant de la sagesse de Dieu, a été pris de vertige» et reconnaît son impuissance à la sonder 7. C'est Isaïe qui s'écrie: «Sa génération, qui la racontera 8 ? C'est Abraham reconnaissant qu'il n'est que terre et cendre 9. C'est Moïse témoignant que nul ne pourra voir Dieu sans mourir 10. C'est Paul, admirant les jugements de Dieu difficiles à scruter et ses voies inaccessibles 11 et qui, ayant connu ce que nul autre n'a connu, reconnaît que cette science est infime à côté de la réalité 12.

1. Voir le recueil de F.E. BRIGHTMAN, Liturgies eastern and western, t. I, Oxford, 1896, p. 384, 25.

2. Pour Grégoire de Nysse, voir J. Daniélou, Platonisme et théologie mystique, Paris, 1958<sup>2</sup>, p. 185 s.

- 3. II. 143.
- 4. II, 192.
- 5. II, 297.
- 6. IV, 809.
- 7. Ps. 138, 6; cf. I, 207-208.
- 8. Is. 58, 8; cf. I, 235-236.
- 9. Gen. 18, 27; cf. II, 184-185. 10. Ex. 33, 20; cf. IV, 199-200.
- 11. Rom. 11, 33; cf. I, 260-261; 263-264.
- 12. I Cor. 13, 9; cf. V, 327-328. Voir Grégoire de Nysse, In Cant. hom., V (éd. Jaeger, t. VI, p. 138; PG 44, 860 B).

<sup>3.</sup> III, 53; cf. Clément d'Al., Péd., III, 12 (GCS 12, p. 291, 6). On rencontre aussi nombre de ces expressions chez les gnostiques, qui insistaient sur le caractère inconnaissable de Dieu. Voir, pour l'école de Valentin, F.-M. Sagnard, La gnose valentinienne et le témoignage de saint Irénée, Paris, 1947, p. 331-333.

<sup>4.</sup> II, 190-191.

<sup>5.</sup> V, 505.

<sup>6.</sup> Cf. PLOTIN, Enn., IV, 8, 6.

Plus encore: l'essence de Dieu est inaccessible aux anges eux-mêmes. « Abandonnons Paul et les prophètes et élevons-nous dans les cieux : peut-être y trouverons-nous des esprits qui connaissent Dieu dans son essence ?... Écoutons les anges 1... » Chrysostome s'appuie ici encore sur la Bible. Il cite Ézéchiel<sup>2</sup>, pour montrer que l'essence de Dieu est inaccessible aux Chérubins: Îsaïe3, pour montrer que les Séraphins n'en peuvent porter l'éclat. «Et ce n'est pas seulement pour les Chérubins et les Séraphins, mais aussi pour les Principautés, les Puissances et pour toute espèce de vertus créées que Dieu est incompréhensible 4. » L'argument se trouve aussi chez Grégoire de Nysse 5. Il scelle la radicale inaccessibilité de l'essence divine. Plus les êtres s'approchent de Dieu, plus ils comprennent qu'il est incompréhensible. «Le caractère incompréhensible de Dieu nous apparaît, à nous, moins nettement qu'à ces illustres vertus, dans toute la mesure où elles surpassent la nature humaine en pureté, en sagesse et en perspicacité 6. » Ainsi, pour Grégoire de Nysse, plus on s'approche de Dieu, plus on s'enfonce dans la ténèbre 7.

Radicale parce qu'elle vaut pour tout être créé, cette inaccessibilité l'est aussi parce qu'elle concerne tout le divin: non pas seulement l'essence, mais aussi les économies divines 8, le mystère des voies de Dieu dans l'accomplissement de ses desseins. Impénétrable dans sa transcendance, Dieu l'est aussi dans son immanence au monde; présent, il reste mystère: « T'expliques-tu comment Dieu est présent partout? Le prophète, lui, n'en sait rien; il est pris de vertige, il se trouve démuni, il est troublé quand il cherche seulement à le concevoir (cf. Ps. 138). N'est-ce

donc pas le comble de l'insanité, que des hommes si inférieurs en grâce à ce prophète prétendent scruter l'essence même de Dieu1?» De même, la Sagesse, par laquelle Il conduit toutes choses, « est incompréhensible au prophète (Ps. 146, 5), et l'essence nous serait à nous compréhensible? N'est-ce pas là manifestement de la folie? Sa grandeur n'a pas de bornes, et tu prétends circonscrire son essence<sup>2</sup>? » Et ce n'est pas seulement cette sagesse dans l'ensemble de sa Providence, ni même dans sa Providence à l'égard des hommes, mais c'est un petit aspect de cette Providence, celui qui concerne le reiet des Juifs et l'élection des Gentils, en présence de quoi Paul, «comme s'il voyait une mer infinie ou un abîme béant, saisi de vertige, fait aussitôt un bond en arrière et pousse un grand cri en disant : 'O abîme de la richesse, de la sagesse et de la connaissance de Dieu! Que ses jugements sont insondables!' (Rom. 11, 33). Il ne dit pas 'incompréhensibles', mais 'insondables'. S'il est impossible de les sonder, il l'est bien davantage encore de les comprendre. 'Et l'on ne peut découvrir les traces de ses voies ' (ibid.). Ses voies ne peuvent être découvertes, et il serait lui-même compréhensible<sup>3</sup>?»

Chrysostome résume ainsi tout cet enseignement sur les mystères des voies de Dieu: « Que dis-tu? Ses jugements sont insondables, ses voies impossibles à découvrir, sa paix dépasse toute intelligence, ses dons sont inexprimables, ce que Dieu a préparé pour ceux qui l'aiment n'est pas monté jusqu'au cœur de l'homme, sa grandeur n'a pas de borne, son intelligence est sans mesure, ainsi tout en lui est incompréhensible, et lui seul serait compréhensible ? » Nous observerons les expressions qui décrivent ce mystère: océan sans limite, abîme sans fond; il jette l'homme dans le vertige, il le fait tressaillir. Chrysostome reste toujours sur le terrain de l'expérience religieuse. Les voies de Dieu déconcertent absolument l'homme

<sup>1.</sup> I, 302-308.

<sup>2.</sup> Ez. 1: cf. III, 277 s.

<sup>3.</sup> Is. 6, 2; cf. III, 147-148.

<sup>4.</sup> III, 338-340.

<sup>5.</sup> Contre Eunome, II, 67 (éd. Jaeger, t. I, p. 245; PG 45, 932 C).

<sup>6.</sup> III. 182-184. Cf. IV, 60-62.

<sup>7.</sup> In Cant. hom., XI (éd. Jaeger, t. VI, p. 322-323; PG 44, 1000 C-D). Voir Platonisme et théologie mystique, p. 19.

<sup>8.</sup> I, 280-281.

<sup>1.</sup> I. 220-225.

<sup>2.</sup> I. 231-234.

<sup>3.</sup> I, 257-264.

<sup>4.</sup> I. 272-277.

naturel. C'est un monde étranger, sur lequel il n'a aucune prise et qui le jette dans l'effroi.

Grégoire de Nysse offre un passage très proche: « Les Prophètes ont craint d'approcher de la gloire de la divine Merveille au point de ne pas même saisir l'admiration de ce qui se manifeste d'elle au dehors. En effet ils n'ont pas dit que l'essence de Dieu est sans limite, jugeant cette pensée présomptueuse, mais ils ont admiré la majesté qui environne la gloire... Loin de chercher à scruter ce qu'est l'essence divine, les Prophètes n'avaient même pas la force d'admirer la dernière de ses manifestations. En effet, ce n'est pas sa sainteté qu'ils admiraient, ni la gloire de sa sainteté, mais, s'étant proposé d'admirer la majesté de la gloire de sa sainteté, ils se sont sentis trop faibles pour cette admiration 1.»

Cette démonstration de l'incompréhensibilité de l'essence divine par la Bible est appuyée chez notre auteur par une démonstration, d'origine philosophique cette fois, de l'incompréhensibilité de toute essence. Nous en avons deux exemples remarquables dans nos homélies. D'une part, Chrysostome critique l'impudence des Eunomiens qui prétendent scruter l'essence divine, quand celle du ciel physique leur est inconnue: «Vois-tu ce ciel?... il recouvre toute la terre, nous le savons... mais quelle est son essence? nous l'ignorons. Si quelqu'un soutient le contraire... qu'il dise donc de quelle substance est formé le ciel : est-ce de l'eau congelée en glace ? est-ce un nuage condensé ? est-ce de l'air épaissi ?... Ce ciel que nous voyons chaque jour, tu ne peux dire quelle en est la nature, et le Dieu invisible, tu te flattes de connaître exactement son essence 2 1 »

Mais le monde invisible surtout est un mystère pour l'homme. Ceci est vrai d'abord de sa propre âme: «L'essence de notre âme elle-même ne nous est pas suffisamment connue, ou plutôt ne nous est même pas connue du tout. Si ces gens-là prétendent la connaître, demande-leur

en quoi consiste l'essence de l'âme... Ils ne connaissent pas... leurs propres âmes; mais le Maître et le Créateur de l'univers, ils prétendent le connaître à la perfection !!» Si l'homme est à lui-même une énigme, combien plus les esprits supérieurs lui seront-ils incompréhensibles: « Une essence ne saurait connaître bien une essence supérieure, même si la distance entre elles était petite... Bien que l'intervalle soit petit, du moment qu'il existe, nous ne connaissons pas parfaitement l'essence des anges et, même au prix de très longues spéculations, il nous est impossible de la pénétrer 2, »

Ces arguments se trouvaient dans la polémique contre Eunome. Basile observe que l'homme ne connaît même pas la nature du ciel<sup>3</sup>. De même Grégoire de Nysse: « Quand nous regardons le ciel et que, par les organes de la vue, nous touchons en quelque façon sa beauté malgré la distance, nous ne doutons pas de l'existence de ce que nous voyons, mais nous ne pourrions expliquer quelle en est la nature<sup>4</sup>. » Plus encore l'affirmation que l'homme ne se connaît pas lui-même se trouve souvent. Cyrille de Jérusalem la mentionne <sup>5</sup>. Basile aussi <sup>6</sup>. Grégoire de Nysse y revient souvent: « La créature ne se connaît pas elle-même, ni ne comprend quelle est l'essence de l'âme <sup>7</sup>. »

Philon d'Alexandrie parlait déjà de même<sup>8</sup>. Il semble bien qu'ici nous soyons en présence d'un thème alors constant. C'est un lieu commun de la philosophie grecque de l'époque chrétienne d'insister sur les limites de la connaissance humaine. On trouve cette critique<sup>9</sup> aussi

<sup>1.</sup> In Eccl. hom., VII (éd. Jaeger, t. V, p. 415; PG 44, 782 B).

<sup>2.</sup> II, 475-476; 478-483; 485-488.

<sup>1.</sup> V, 259-262; 264-266.

<sup>2.</sup> V, 249-250; 256-258.

<sup>3.</sup> Contre Eunome, III, 6 (PG 29, 668 A-B).

<sup>4.</sup> Contre Eunome, II, 71 (éd. Jaeger, t. I, p. 247; PG 45, 983 C).

<sup>5.</sup> Ad illum. cat., VI, 6 (PG 33, 548 B).

<sup>6.</sup> Contre Eunome, III, 6 (PG 29, 668 A).

<sup>7.</sup> In Eccl. hom., VII (ed. Jaeger, t. V, p. 416; PG 44, 732 D).

<sup>8.</sup> Mutat. 10.

<sup>9.</sup> Jean Chrysostome parle de ματηγορία (II, 172). Voir Platonisme et théologie mystique, p. 181 s.

bien dans la diatribe cynique que chez les sceptiques de la Nouvelle Académie. Il semble en particulier que les théologiens chrétiens aient été influencés par la conception stoïcienne de la connaissance, pour laquelle il n'y a d'appréhension que des réalités sensibles 1. Grégoire de Nysse la reprend pour montrer l'impuissance de l'homme à saisir les réalités spirituelles 2. L'apologétique chrétienne utiliserait donc ici une thèse du scepticisme philosophique, un peu comme le fera Pascal pour le pyrrhonisme.

D'ailleurs, Chrysostome renvoie explicitement à cette source profane pour cette partie de son argumentation: « Mais pourquoi parler des divines Écritures, quand cette absurdité est si évidente et cette aberration si excessive que les Grecs eux-mêmes, si éloignés qu'il fussent de la vérité, n'ont jamais songé à rien dire de pareil? Aucun d'eux, en effet, n'a osé définir l'essence divine et l'enfermer dans un seul nom. Et pourquoi dire 'l'essence divine', quand, spéculant sur la nature des êtres incorporels, ils n'ont pas même donné de celle-ci une définition véritable et se sont contentés, à défaut de définition, d'une description, d'une esquisse en traits incertains ? » Ainsi l'ignorance de la nature exacte (ἀκριβής) des créatures spirituelles apparaît comme un thème philosophique introduit dans la controverse eunomienne, mais qui ne présente pas la même valeur que l'argumentation biblique proprement dite.

La grandeur de la création visible et invisible nous donne déjà une idée de la grandeur de Dieu. Déjà elle nous accable. Cependant elle n'est rien en comparaison de la grandeur divine. Chrysostome reprend sous cette forme sa démonstration en parcourant la hiérarchie des êtres 4. Le ciel, « qui subsiste depuis cinq mille ans et davantage encore ... et qui a conservé la beauté qui lui est échue à l'origine », Dieu l'a fait comme en se jouant.

La terre avec ses montagnes, sa végétation et sa faune est comme un néant devant lui (Is. 40, 22). Les nations sont comme une goutte d'eau devant sa face (Is. 40, 15). « Elevons-nous par notre propos au-dessus du ciel et parvenons jusqu'aux anges. Vous savez sans doute qu'un seul ange vaut autant que toute la création visible, ou plutôt qu'il lui est bien supérieur. En effet, si le monde entier n'est pas digne d'un homme juste, comme le montre Paul (cf. Hêbr. 11, 38), ... à bien plus forte raison ne saurait-il jamais être digne d'un ange, puisque les anges surpassent de beaucoup les justes. Et pourtant, il y a là-haut dix mille myriades d'anges et mille milliers d'archanges, et les Trônes, les Dominations, les Principautés, les Puissances, des peuples infinis de vertus incorporelles et des tribus innombrables, et toutes ces vertus ont été créées par lui avec une telle aisance qu'aucune parole ne peut le faire comprendre 1. » C'est la démonstration que donnait déjà Basile dans le Contre Eunome2, mais avec cette insistance sur le monde angélique qui caractérise notre auteur.

Un texte de Grégoire de Nysse résume cette argumentation où Chrysostome apparaît dépendant des Cappadociens: «Dans les choses qui sont au-dessus des réalités d'en haut (ὑπὲρ ἐπέκεινα), il n'est pas permis à la créature de sortir de ses propres limites, mais elle doit se contenter (ἀγαπᾶν) de se connaître elle-même. Si en effet, comme c'est notre avis, la créature ne se connaît pas elle-même et si elle ne peut comprendre quelle est l'essence de l'âme, comment pourra-t-elle parler de ce qui est au-dessus d'elle? Il convient donc alors de se taire. En ces choses le silence est le meilleur³. » Telles sont bien la pensée de Chrysostome et ses expressions mêmes. Ne dit-il pas lui aussi que la créature doit «se contenter... de la mesure de connaissance qui nous est départie 4 »?

<sup>1.</sup> E. von Ivanka, «Vom Platonismus zur Theorie der Mystik», dans Scholastik, 11 (1936), p. 178-185.

<sup>2.</sup> In Eccl. hom., VII (ed. Jaeger, t. V, p. 414; PG 44, 732 A).

<sup>8.</sup> V, 357-365.

<sup>4.</sup> Cf. II, 209 s.

<sup>1.</sup> II, 270-283.

<sup>2.</sup> Contre Eunome, I, 14 (PG 29, 544 B).

<sup>3.</sup> In Eccl. hom., VII (ed. Jaeger, t. V, p. 414-416; PG 44, 732 A-D).

<sup>4.</sup> II, 388-389.

Chrysostome peut dès lors conclure que, si Dieu est incompréhensible, la vraie science est de reconnaître qu'on l'ignore, tandis que la prétention de le connaître est la véritable ignorance: « Celui qui ignore Dieu n'est pas celui qui se résigne à ignorer quelle est son essence, mais au contraire celui qui prétend la connaître 1. » Comme il le dit ailleurs, «il y a une ignorance dans la science et une science dans l'ignorance<sup>2</sup>». Si Dieu est invisible. c'est celui qui le voit qui se trompe et celui qui ne le voit pas qui a raison<sup>3</sup>. Ici encore Chrysostome reprend un thème antérieur. Cyrille de Jérusalem écrit : « Ên ce qui regarde Dieu, reconnaître son ignorance est une grande science4. » Et toute la Vie de Moïse, de Grégoire de Nysse, tend à montrer que la plus haute connaissance de Dieu est de comprendre qu'il est incompréhensible<sup>5</sup>.

L'erreur des Eunomiens, c'est leur prétention de connaître l'inconnaissable. Dieu ne pouvant être exprimé exactement par aucun concept 6, le concept qu'ils connaissent n'exprime pas ce qu'est Dieu7 et, en le prenant pour Dieu, ils se trompent. Chrysostome ne se lasse pas de combattre la folie (μανία) et la présomption (ἀλαζονεία)8 de ce rationalisme théologique. Il désigne cette attitude par les mots de περιεργάζεσθαι 9 et surtout de πολυπραγμοσύνη 10 qui correspond à ce qu'Augustin appelle curiositas, l'avidité de savoir qui caractérise la scientia stérile et à quoi s'oppose la vraie sapientia.

En face de cette attitude, la vraie gnose est l'άγγωσία, la « docte ignorance », seule vraie connaissance du Dieu inconnaissable. Car si Dieu est incompréhensible, c'est la reconnaissance de son incompréhensibilité qui est la seule manière de le comprendre. Philon le premier avait formulé cet adage essentiel de la théologie négative! Chrysostome le reprend après Grégoire de Nysse. Par eux cette doctrine deviendra fondamentale dans l'Église orientale. Par le Pseudo-Denys, elle passera en Occident. Elle apparaît comme la condition nécessaire pour maintenir, dans l'exercice de la théologie, les droits du mystère et pour empêcher l'esprit humain d'adorer ses propres

concepts.

Mais alors une question se pose. Pareille ignorance n'est-elle pas agnosticisme? Et les Eunomiens ne pourrontils pas dire: « Tu ne connais donc pas ce que tu adores 2 » ? Il y a en effet une ignorance de Dieu qui est condamnée par l'Écriture. Mais ce n'est pas l'ignorance de l'essence divine, c'est celle de son existence3. Un mot revient sans cesse sous la plume de Chrysostome: celui d'ἀκρίβεια4. Ce qui est impie, c'est de prétendre à une connaissance complète (ἀκριβής) de l'essence divine. Celle-ci est le privilège exclusif du Fils unique<sup>5</sup>. Mais ceci ne veut pas dire que nous ne sachions rien de Dieu. Ainsi saint Paul ne dit pas qu'il ne sait (οίδα) pas, mais qu'il ne comprend pas (καταλαμβάνω). Il ne témoigne ni d'une entière ignorance (ἄγνοια) ni d'une entière science (γνῶσις). Il a donc une science, mais non exhaustive (ἀκριβής)6. Et quand saint Jean dit que «personne n'a jamais vu Dieu», il veut parler d'une connaissance exhaustive (ἀκριβής) et d'une intelligence complète7. Il y a donc entre l'άγνοια et la γνῶσις une via media. En quoi consiste-t-elle?

Nous ne savons pas ce qu'est Dieu, mais nous savons qu'il est. Nous ne savons pas ce qu'est la sagesse de Dieu,

<sup>1.</sup> V. 371-373.

<sup>2.</sup> Expos. in Ps., CXLIII, 2 (PG 55, 459 A).

<sup>3.</sup> Ibid. (459 B).

<sup>4.</sup> Ad illum. cat., VI, 2 (PG 33, 541 A).

<sup>5.</sup> Voir Vie de Moise, II, 163 (SC 1 ter, p. 210).

<sup>6.</sup> Expos. in Ps., CXLIII, 2 (PG 55, 460 A).

<sup>7.</sup> Voir II, 219-220.

<sup>8.</sup> III, 60.

<sup>9.</sup> I. 322.

<sup>10.</sup> Cf. I, 323. Voir GRÉGOIRE DE NYSSE, Contre Eunome, II, 12 (éd. Jaeger, t. I, p. 230; PG 45, 913 D).

<sup>1.</sup> Par exemple, Poster. 169.

<sup>2.</sup> V. 366-367.

<sup>3.</sup> V. 392-393.

<sup>4.</sup> Par exemple, IV, 222; II, 487. Voir Cyrille de Jérusa-LEM, Ad illum. cat., VI, 2 (PG 33, 540 B).

<sup>5,</sup> V, 244-245.

<sup>6.</sup> II. 471.

<sup>7.</sup> IV, 182.

mais nous savons que Dieu est sage. La connaissance partielle (dont parle saint Paul), c'est que « tout en sachant que Dieu existe, il ignore quel il est dans son essence; tout en sachant qu'il est sage, il ignore quelle est l'étendue de cette sagesse. Tout en n'ignorant pas qu'il est grand, il ne connaît ni le comment ni la nature de cette grandeur... tout en n'ignorant pas qu'il prévoit, soutient et gouverne tout dans le moindre détail, il ignore la manière dont il le fait¹.» C'est là d'ailleurs ce qui nous est demandé: « Il suffit à la piété de savoir que Dieu est².»

On remarquera que cette connaissance porte non seulement sur l'existence de Dieu, mais aussi sur celle de son action dans le monde. Son contenu est donc très riche. Il s'étend en réalité à tout ce qu'est Dieu. Mais ce qui le caractérise, c'est sa modalité. C'est-à-dire que tout ce que nous connaissons de Dieu, nous le connaissons sur le plan existentiel, comme un fait qui s'impose à nous, non à partir d'une exigence de notre esprit, ou d'une façon dont nous puissions disposer par notre raison. Il ne faut pas « s'enquérir des causes, procéder à des vérifications, chercher à savoir comment...3». Car alors ce serait notre esprit qui se ferait mesure de Dieu et non Dieu qui mesurerait notre esprit. Il faut «apaiser nos propres pensées lorsqu'elles divaguent à contretemps, rendre notre esprit vide et libre du savoir profane pour pouvoir, lorsqu'il s'agit de recevoir les enseignements du Christ, l'offrir disponible et comme balayé aux paroles divines qu'il doit accueillir4».

La raison en est que les voies de Dieu ne sont pas les nôtres : « Lorsque Dieu parle, il ne faut pas mettre en jeu des raisonnements, ni prétexter l'enchaînement des causes ou la loi inéluctable de la nature, ni rien de tel, puisque la force de la parole divine est supérieure à tout cela et n'est arrêtée par aucun obstacle 5.» Ce fut le péché de Za-

charie d'opposer à la parole de l'ange les impossibilités naturelles <sup>1</sup>. Au contraire, Abraham est le modèle de celui qui croit à la parole de Dieu sans chercher à la scruter <sup>2</sup>.

Or ce qui est vrai des manifestations visibles de Dieu l'est encore plus de son essence invisible. Ainsi le péché des Eunomiens est pire que celui de Zacharie. « Si Zacharie est puni pour avoir douté d'une naissance humaine, toi qui cherches à pénétrer le mystère inviolable d'une génération d'un ordre supérieur, comment échapperas-tu au châtiment<sup>3</sup>?» Toute la réalité divine est un mystère inaccessible à nos raisonnements et que nous devons « accueillir dans la foi 4». Chrysostome ici encore rejoint Grégoire de Nysse écrivant: « Il n'y a pas d'autre moyen d'approcher de Dieu que la médiation de la foi qui unit l'esprit qui cherche à la nature incompréhensible (ἀκατάληπτος). C'est pourquoi, ayant abandonné la curiosité (πολυπραγμοσύνη) de la gnose, Abraham crut et cela lui fut imputé à justice<sup>5</sup>.»

<sup>1.</sup> I, 293-300.

<sup>2.</sup> V, 393-394.

<sup>3.</sup> II, 77-78.

<sup>4.</sup> II, 71-75.

<sup>5.</sup> II, 115-120.

<sup>1.</sup> II. 102 s.

<sup>2.</sup> II, 312-318.

<sup>3.</sup> II, 142-144.

<sup>4,</sup> II. 76.

<sup>5.</sup> Contre Eunome, II, 92 (éd. Jaeger, t. I, p. 253; PG 45, 941 B).

#### III

#### La terreur sacrée

En présence de ce Dieu mystérieux, quelles seront les dispositions de l'âme? Si les homélies décrivent objectivement la transcendance divine, elles ne sont pas moins riches en ce qui concerne la réaction subjective de l'homme à cette transcendance. Rudolf Otto, dans son livre sur Le sacré, a montré leur importance à ce point de vue. Il y voit à juste titre un texte majeur de l'antiquité chrétienne sur le sentiment du « numineux ! ». Nous essaierons de faire ici l'inventaire des données qu'elles contiennent en ce sens.

Sous sa forme la plus élémentaire, la transcendance divine se découvre à l'homme comme une réalité dont la grandeur est absolument disproportionnée avec ses limites et qui le jette dans une sorte de stupeur. L'expression la plus générale est θαυμάζειν. Mais le mot est équivoque. Il peut signifier aussi bien l'admiration esthétique que la stupeur devant l'immensité qui déconcerte. Chrysostome analyse très finement cette différence à propos de la parole: «'La connaissance que tu as de moi m'a été un objet d'admiration... Je te bénirai, parce qu'on t'admire avec crainte' (Ps. 138, 6 et 14). Que signifient ces mots: 'avec crainte'? Nombreuses sont les choses que nous nous contentons d'admirer, mais non pas avec crainte, par exemple la beauté des colonnes, ou des chefs-d'œuvre de la peinture, ou des corps dans leur fleur. Nous admirons aussi l'étendue et l'abîme infini de la mer, mais ceci avec crainte, lorsque nous nous penchons sur cet abîme. De même l'écrivain sacré, s'étant penché sur l'océan infini et béant de la sagesse de Dieu, a été pris de vertige et, ayant admiré avec une grande crainte, il a reculé en

1. Le sacré, trad. fr., Paris, 1929, p. 145.

criant ces mots: 'Je te bénirai, parce qu'on t'admire avec crainte...' 1 »

Ce passage définit de façon remarquable les caractères propres de l'admiration religieuse. C'est une stupeur pénétrée de crainte (φοβερῶς), la crainte étant ici le sentiment spécifique suscité par le « numineux ». Or, ce qui la suscite, c'est proprement l'infini (ἄπειρον) de la grandeur divine, ce qu'Otto nomme tremenda maiestas, le caractère terrible de ce qui est excessivement grand. Il s'agit d'une réaction élémentaire du sentiment religieux sous sa forme encore brute. La stupeur suscite un recul. Le premier mouvement de l'homme devant le sacré est de fuir.

Cette grandeur de l'être divin est telle que son approche est intolérable à l'homme (ἀφόρητον)². Chrysostome revient plusieurs fois sur cette catégorie qu'Otto n'a pas soulignée. A propos de la vision de Daniel, il écrit : « Son âme, remplie de crainte, incapable de supporter la vue de cet autre serviteur de Dieu qui était là et ne pouvant soutenir l'éclat de cette lumière, se trouvait dans un grand trouble³.» Ailleurs c'est la vue de Dieu, « que les anges ne peuvent supporter, même lorsque celui-ci use de condescendance⁴». La densité trop forte de l'existence divine, telle que la nature créée ne peut la subir, jette celle-ci dans le trouble (ἐθορυβεῖτο)⁵.

Ce trouble, qui enlève à l'homme le contrôle de lui-même 6, Chrysostome le désigne du terme général d'ἔκπληξις, stupeur. Tel est le sentiment dans lequel l'apparition de l'ange jette Zacharie dans le sanctuaire et qui lui attire la réponse : « Ne crains point 7. » Les Séraphins le manifestent en présence de la sainteté de Dieu, « détournant leurs yeux, déployant leurs ailes devant leur visage 8».

<sup>1.</sup> I, 199-210.

<sup>2.</sup> IV. 22.

<sup>3.</sup> III, 251-258.

<sup>4.</sup> IV, 228-229.

<sup>5.</sup> III, 253.

<sup>6.</sup> Voir III, 222-237.

<sup>7.</sup> II, 90 (Lc 1, 13).

<sup>8.</sup> IV, 56-57.

Ce trouble saisit Chrysostome, quand son âme « s'applique trop longtemps à des contemplations célestes 1 ». A côté du verbe ἐκπλήττειν, on rencontre aussi dans un sens analogue un autre composé, καταπλήττειν 2.

Mais cette stupeur peut prendre des formes diverses suivant l'aspect sous lequel l'excès de l'existence divine se manifeste à l'âme. Elle peut être d'abord θάμβος. Le mot apparaît deux fois. Dans un cas, il est associé à ἔμπληξις 3 et dans l'autre à άγωνία (angoisse) 4. C'est l'expression qui, selon Otto, définit le plus proprement la réaction de l'âme en face du sacré 5. Dans la littérature païenne. elle exprime la stupeur en présence d'une vision surprenante 6. Ainsi nous lisons dans Polybe: «Ils restèrent sur place, stupéfaits (ἔκθαμβοι) et sans voix, leurs esprits et leurs corps comme pris de défaillance (παραλελυμένοι) devant l'inattendu (παράδοξον) de ce qui se présentait à eux 7.» A cette signification de θάμβος, Bertram oppose son emploi dans le Nouveau Testament où il signifie non «la réaction psychologique devant le merveilleux», mais la crainte religieuse provoquée par la manifestation de Dieu dans le Christ 8.

Chez Chrysostome, ce mot est employé dans le sens classique. Il désigne, dans les deux cas, le phénomène psychologique d'une stupeur allant jusqu'à l'évanouissement, sous l'effet d'une vision qui jette le désarroi dans l'âme. Daniel, en voyant l'ange, s'évanouit. Il faut citer ce passage, car il est caractéristique de la signification du  $\theta \dot{\alpha} \mu \beta o \varsigma$ , en tant qu'il exprime le désordre psychologique entraîné par le poids, trop lourd pour être supportable, de la présence d'êtres dont la densité spirituelle est trop forte : « La crainte que lui inspirait la présence de l'ange le mit

dans l'état d'un moribond... De même que, lorsqu'un cocher prend peur et lâche les rênes, ses chevaux se précipitent n'importe où et son char se renverse, la même chose arrive ordinairement à l'âme qui se trouve possédée par la frayeur et l'angoisse : terrifiée, relâchant comme des rênes les énergies qui lui viennent des sens de son corps, elle déserte ses membres, ainsi abandonnés à euxmêmes, puis ceux-ci, privés de la force qui les animait. défaillent et s'écroulent. Voilà ce que Daniel ressentit alors. Que fit l'ange? Il le releva... tout tremblant. Et comme l'ange recommençait à lui parler... de nouveau il tomba à terre, comme cela arrive à ceux qui ont une défaillance 1. » Et Chrysostome continue en comparant Daniel à des hommes évanouis qui, revenus à eux parce qu'on leur a jeté de l'eau froide au visage, défaillent à nouveau dans les bras de ceux qui les assistent. Nous avons là une description littéraire de l'évanouissement à la manière de l'ecphrasis de la Seconde Sophistique 2.

Du θάμβος, il faut rapprocher l'ἀγωνία 3. C'est l'angoisse de l'âme anxieuse dans l'appréhension d'un effort excessif et en particulier d'une lutte à soutenir. Tel est le sens chez les auteurs païens 4. C'est aussi en ce sens, et non au sens moderne du mot d'« agonie », que l'expression doit être entendue dans Luc 22, 445. Dans notre texte elle est à peu près synonyme de θάμβος. Chrysostome le précise bien en comparant l'âme, qui, sous le coup du θάμβος, cherche à fuir le corps, à une colombe affolée qui cherche à sortir de sa cage : « De même qu'une colombe apprivoisée et paisible qui s'ébat dans une volière, si elle vient à être effrayée, s'envole soudain toute frissonnante vers le toit et cherche une issue à travers les fenêtres, dans sa hâte à se délivrer de son angoisse 6. »

<sup>1.</sup> III, 342-343.

<sup>2.</sup> III, 345; IV, 353.

<sup>3.</sup> IV, 59.

<sup>4.</sup> III, 231.

<sup>5.</sup> Le sacré, p. 46.

<sup>6.</sup> Voir A.J. Festugière, dans Histoire générale des religions, t. II, Paris, 1944, p. 41 s.

<sup>7.</sup> XX, 10, 9.

<sup>8.</sup> Theol. Wort., t. III, p. 5-7.

<sup>1.</sup> III, 223-246.

<sup>2.</sup> On remarque l'analogie de la description chez Jean Chrysostome et chez Polybe: les composés de λυόμενος se retrouvent dans les deux textes; θάμβος aussi.

<sup>3.</sup> III, 232.

<sup>4.</sup> ARISTOTE, Problem., II, 31.

<sup>5.</sup> Voir Theol. Wort., t. I, p. 140, art. άγωνία (Stauffer).

<sup>6.</sup> IV, 26-30.

Nous rencontrons un aspect différent de l'έκπληξις avec ίλιγγιᾶν, avoir le vertige 1. Âu sens propre, le mot désigne l'angoisse physique provoquée par la vue d'un abîme béant. Il est repris par la langue religieuse pour exprimer l'angoisse devant l'abîme de la grandeur divine. C'est l'excès d'étendue plus que l'excès de densité qui est ici en vue. Le mot revient trois fois dans nos homélies, et tout à fait en ce sens : « L'écrivain sacré, s'étant penché sur l'océan infini et béant de la sagesse de Dieu, a été pris de vertige (Ιλιγγιάσας) 2. » Plus loin il est rapproché de διαπορεΐν et de θορυβεῖσθαι 3. Le sens n'est pas moins clair quand, à propos de saint Paul contemplant le mystère de l'élection des Gentils, Chrysostome écrit : « Comme s'il voyait une mer infinie ou un abîme béant, saisi de vertige, il fait aussitôt un bond en arrière 4.» On remarquera deux expressions qui appartiennent au même contexte. La première est celle d'aπορεῖν 5, qui marque l'impossibilité de se raccrocher à rien et qui caractérise aussi la langue de la théologie négative 6. La seconde, ἀποπηδᾶν, désigne le « mouvement de recul », qui marque bien l'aspect répulsif du sacré. L'idée apparaissait déjà plus haut 7.

On doit comparer à ces textes la page extraordinaire où Grégoire de Nysse décrit lui aussi le vertige qui saisit l'homme devant l'abîme de la divinité: « Il se trouve comme sur une falaise à pic (ἀχρώρεια). Qu'on suppose, en effet, un rocher lisse et abrupt, dont la masse s'enfonce en bas dans la mer sur une longueur infinie et dresse en haut cette crête, dont le sommet plonge sur son rebord dans un abîme béant. Ce qu'éprouvera normalement celui qui touche de la pointe du pied le bord qui surplombe l'abîme et qui ne trouve aucun appui pour son pied ni

aucune prise pour sa main, voilà précisément ce qu'éprouve aussi l'âme qui a dépassé les espaces dans lesquels elle a pied, dans sa recherche de la nature qui est avant le temps et qui n'est pas mesurée par des espaces. N'ayant plus rien sur quoi elle ait prise, ni lieu, ni temps, ni mesure, ni rien autre, elle ne trouve plus aucun point d'appui pour sa pensée. Mais, sentant de tout côté se dérober l'insaisis-sable (ἄληπτος), elle est prise de vertige (ἰλιγγιᾶ) et sans aucun moyen de se tirer d'affaire (ἀμηχανεῖ) ·.» Cette étonnante description est le meilleur commentaire des passages plus brefs de Chrysostome. Il s'agit bien de la même réalité, du vertige de l'esprit auquel l'immensité divine se dérobe. A l'ἀπορεῖν de Chrysostome répond l'ἀμηχανεῖν de Grégoire.

Le premier groupe d'expressions que nous avons étudié manifestait le sens du sacré sous sa forme élémentaire d'accablement de l'âme sous le poids de l'approche de l'existence trop forte de Dieu. Mais il ne contenait encore aucune appréciation de valeur. Un autre groupe important désigne la «crainte» de Dieu, cette crainte qui est le sentiment religieux par excellence. Chrysostome y voit la nature même de l'homme : «C'est le propre de l'homme de craindre Dieu 2. » Crainte révérentielle, qui implique déjà une adhésion, qui est plus que l'écrasement devant la grandeur trop lourde de Dieu. Elle correspond à la reconnaissance en Dieu du mysterium tremendum, qui est plus que mirum, ce qui étonne et bouleverse.

Le mot le plus ordinaire ici est φόβος. C'est la crainte suscitée par la présence de l'ange qui fait pâlir Daniel³; crainte (φόβος) qui différencie l'admiration devant l'infini (ἄπειρον) de l'admiration esthétique. Ce texte montre bien, dans le φόβος, le sentiment religieux spécifique. Le caractère d'appréciation que comporte le φόβος apparaît dans l'homélie I, 821, où la crainte des anges devant Dieu s'oppose au καταφρονεῦν, à l'attitude irrévérencieuse des Eunomiens.

<sup>1.</sup> Ἰλιγξ signifie tourbillon; Ιλιγγιᾶν, c'est donc avoir la tête qui tourne.

<sup>2.</sup> I, 206-209.

<sup>3.</sup> I, 221.

<sup>4.</sup> I, 257.

<sup>5.</sup> I, 194.

<sup>6.</sup> Même rapprochement dans Platon, Lysis, 216 c.

<sup>7.</sup> I, 200. Il faut joindre à Ιλιγγιᾶν le mot σκοτοδινία (IV, 51), qui désigne aussi le vertige.

In Eccl. hom., VII (éd. Jaeger, t. V, p. 413-414; PG 44, 729 D - 732 A).

<sup>2.</sup> I, 83-84.

<sup>8.</sup> III, 223-227.

Enfin, dans un passage, la crainte succède au vertige  $^1$ . Ceci rejoint une remarque d'Otto soulignant que dans Marc 10, 32, le moment du  $\varphi \delta \beta o \varsigma$  est distingué de celui du  $\theta \delta \mu \beta o \varsigma$  et lui succède  $^2$ . La crainte religieuse succède à l'effroi premier.

Une seconde expression, caractéristique aussi de la langue religieuse, est τρόμος (tremor), le «tremblement» de Kierkegaard. Dans l'homélie II, 202-203, Chrysostome décrit l'effroi du monde physique devant la théophanie : «Tout l'univers est ébranlé, effrayé, tremblant.» Ici encore, l'effroi physique (σαλεύεται) précède la crainte religieuse. Quant au verbe δέδοιχα (pauere), il désigne proprement la peur. Dans la vision de Daniel, celui-ci, évanoui, se dresse sur ses pieds tout tremblant (ἔντρομος) à la parole de l'ange 3. Le mot marque un sentiment plus intense que la simple crainte. Enfin son caractère religieux apparaît dans son emploi à propos du mystère liturgique: «Il convient à l'homme de se tenir en présence de Dieu avec terreur (φρίχη) et tremblement (τρόμος)4.» Nous avons là un équivalent plus intense de « crainte et tremblement5».

Il reste un dernier mot, particulièrement cher à notre auteur et qui exprime la crainte sacrée à son degré le plus intense: φρίκη, horror. Il signifie de la façon la plus générale l'horreur sacrée, qui fait dresser les cheveux sur la tête et qui saisit l'homme à l'égard de tout ce qui touche à Dieu <sup>6</sup>. Ainsi, à la pensée de formuler le blasphème des Eunomiens, « un frisson d'horreur » saisit Chrysostome <sup>7</sup>. Le mot exprime aussi parfois le poids accablant des choses divines: après avoir parlé des anges, Chrysostome avoue que « son esprit défaille, accablé moins par le nombre que par le caractère redoutable

des choses à dire 1 ». Le mot ici est rapproché de ἐκπλήττειν et de τρέμειν.

Mais ce ne sont là que des emplois seconds du mot. Son sens le plus ordinaire est liturgique. C'est le frisson de terreur, de crainte révérentielle qui accompagne le culte céleste des anges : « Ils rendent gloire, ils adorent. ils exhalent sans cesse leurs chants triomphaux et mystiques avec une profonde révérence. Les uns s'écrient: Gloire à Dieu au plus haut des cieux, et les Séraphins à leur tour : Saint, saint, saint<sup>2</sup>. » La φρίκη remplit le monde angélique, environnant la présence de Dieu de sa perpétuelle adoration. Le mot caractérise essentiellement le climat de cette liturgie. Or il exprime aussi l'atmosphère de la liturgie terrestre qui n'en est que la participation. L'homme est alors « transporté tout entier dans le ciel, comme s'il s'y trouvait volant à côté du trône de gloire en compagnie des Séraphins ». Il chante «l'hymne très sainte ». Aussi doit-il se tenir en présence de Dieu « avec terreur (φρίκη) et tremblement (τρόμος) 3 », et « assister avec piété à nos redoutables mystères 4». Ici le mot φρικωδέστατα à lui seul désigne le mystère eucharistique.

Nous sommes au cœur de nos homélies. On peut dire que la φρίχη en est le contenu propre, l'essence particulière. Elle rassemble en effet les trois aspects essentiels de notre texte: il a pour thème la crainte sacrée, telle qu'elle s'exprime dans la liturgie, au niveau du monde des anges. Or, si le monde des anges est le plus élevé de la création, si la liturgie représente le moment essentiel de la manifestation de Dieu, on peut dire que nous avons ici un remarquable témoignage sur le sens de Dieu. Chrysostome décrit l'essence du sentiment religieux, tel qu'il s'exprime en particulier dans sa forme humaine la plus haute, la liturgie chrétienne de l'Eucharistie.

Avec φρίκη, nous abordons un dernier groupe d'expressions, celles qui expriment l'hommage inconditionné

<sup>1.</sup> I, 208.

<sup>2.</sup> Le sacré, p. 46, n. 2.

<sup>8.</sup> III, 241. Voir IV, 24.

<sup>4.</sup> IV, 423-425. Les deux mots sont rapprochés dans la Septante (Job 4, 14).

<sup>5.</sup> Le verbe πτοεῖσθαι, être effrayé (III, 232; IV, 28), relève plutôt d'un contexte psychologique et serait à rattacher au θάμβος.

<sup>6.</sup> Voir HÉRODOTE, VI, 134; SOPHOCLE, Oed. R., 1306.

<sup>7.</sup> II, 155.

<sup>1.</sup> III, 341-342.

<sup>2.</sup> I. 310-313.

<sup>3.</sup> IV, 417-419; 423-425.

<sup>4.</sup> III, 376-377.

rendu par la créature à l'excellence éminente de Dieu. C'est la sanctitas, l'άγιωσύνη, et non plus seulement la maiestas, la μεγαλωσύνη. Et la disposition qui lui correspond est la forme d'admiration réservée à la seule perfection divine. l'adoration. Nous sommes ici dans le domaine du vocabulaire liturgique, au seuil duquel la φρίκη nous menait déjà, puisque la liturgie est précisément l'expression officielle de l'adoration. La crainte se pénètre de cette attirance souveraine qu'Otto a nommée fascinatio. Amour pénétré de crainte, infiniment respectueux, forme la plus haute de la religion.

Chrysostome emploie pour le décrire trois expressions principales. La première est δοξάζειν, rendre gloire, qui correspond à la gloire divine (δόξα). Elle se rencontre fréquemment dans nos textes sous différentes formes. Les anges «rendent gloire» à Dieu (δοξάζουσι), en particulier en s'écriant : «Gloire (δόξα) à Dieu au plus haut des cieux 1.» Cette glorification est opposée aux spéculations (περιεργάζεσθαι) des Eunomiens 2. C'est la seule attitude qui convienne devant Dieu 3. Elle s'exprime en particulier par la foi4, qui est reconnaissance du mystère des voies de Dieu et qui lui rend gloire (δοξάζειν, δόξαν διδόναι) 5. L'expression de cette glorification est la δοξολογία 6. Chrysostome emploie ce mot notamment pour les formules de saint Paul dans ses Épîtres 7. Nous aboutissons ici au sens liturgique. Une homélie se termine par la formule : « Gloire (δόξα) et souveraineté (κράτος) » adressée au Père, au Fils et à l'Esprit-Saint 8.

Au verbe δοξάζειν, deux autres s'ajoutent. Le premier est προσχυνεῖν qui désigne proprement l'adoration . Le

second est εύφημεῖν, mot de la langue religieuse païenne, qui, à la différence de προσκυνεῖν, ne se trouve ni dans la Septante, ni dans le Nouveau Testament. Il signifie originellement « garder un silence religieux ! ». Dans la langue ordinaire, il est à peu près synonyme de προσκυνεῖν. C'est le cas dans nos homélies 2. Il désigne la louange de Dieu, mais avec ce caractère d'adoration silencieuse3 qui s'oppose aux discussions impies des Eunomiens 4.

L'importance de ces expressions montre bien quel est le contenu de nos homélies. Il ne s'agit pas de la nature de Dieu considérée abstraitement, mais de la transcendance de Dieu expérimentée comme une présence terriblement réelle. Nous sommes ici sur le terrain de l'existence (ὅπαρξις). de la relation d'un Dieu vivant à des hommes vivants. Et cette présence est envisagée dans ses moments les plus intenses et devant les créatures les plus hautes.

<sup>1.</sup> I. 310 et 312-313.

<sup>2.</sup> I, 322.

<sup>3.</sup> II, 293-294.

<sup>4.</sup> II, 315; 400.

<sup>5.</sup> II. 308 s. et 321.

<sup>6.</sup> III, 40.

<sup>7.</sup> III. 86.

<sup>8.</sup> II, 538-539.

<sup>9.</sup> I, 810; II, 294; 378.

<sup>1.</sup> Cf. Homère, Il. IX, 171; Platon, Banquet, 214 d.

<sup>2.</sup> Voir I, 322; II, 379; III, 28; 88 (εὐφημία).

<sup>3.</sup> Voir Otto, Le sacré, p. 106-108.

<sup>4.</sup> I, 322.

#### IV

## L'angélologie

On aura remarqué déjà les fréquentes allusions aux anges que contiennent nos *Homélies*. De toutes les œuvres de Chrysostome, c'est celle qui offre le plus de données sur ce thème. Non pas que nous y trouvions toute l'angélologie de notre auteur. Elles n'ont rien par exemple sur l'ange gardien, doctrine qui lui est cependant chère <sup>1</sup>, ni sur les anges des nations <sup>2</sup>, ni sur les combats des anges contre les démons de l'air <sup>3</sup>. Ici tout est commandé par le point de vue de la transcendance de Dieu et de la glorification de sa sainteté. Mais précisément cet aspect est le plus important de l'angélologie <sup>4</sup>. Déjà, dans le judaïsme, le développement de celle-ci est lié à celui du sens de la transcendance. C'est donc à juste titre que les anges tiennent une place considérable dans notre texte.

Les anges portent le nom général de vertus (δυνάμεις)<sup>5</sup> ou de vertus d'en haut (ἄνω δυνάμεις)<sup>6</sup>. Mais ces puissances célestes forment plusieurs groupes. Chrysostome désigne ces groupes par les expressions scripturaires et liturgiques communes. A cet égard, son énumération correspond à la doctrine qui restera traditionnelle à partir du Pseudo-Denys. Il n'y a chez lui ni protoctistes, ni éons, ni égrégores, ni liturges, mais seulement les Anges, les Archanges, les Trônes, les Dominations (κυριότητες), les Principautés (ἀρχαί), les Puissances (ἐξουσίαι), les Vertus (δυνάμεις)<sup>7</sup>, les

Chérubins et les Séraphins 1. Ce sont là les neuf catégories classiques.

Ces ordres forment une hiérarchie. On le voit d'abord à l'ordre régulier selon lequel l'auteur les énumère. Les Anges et les Archanges apparaissent au degré inférieur. Viennent ensuite les Séraphins et les Chérubins. Chrysostome affirme que «les Chérubins sont supérieurs aux Séraphins: les premiers se tiennent debout près de Dieu, tandis que les seconds lui servent de trône<sup>2</sup>». Viennent ensuite les Trônes et les Dominations, puis les Principautés et les Puissances et enfin les Vertus<sup>3</sup>. Les Séraphins et les Chérubins sont donc placés assez bas, alors que les Constitutions apostoliques<sup>4</sup>, les mettent au degré le plus élevé, comme l'ont fait plusieurs préfaces de la liturgie romaine<sup>5</sup>.

Ces catégories sont-elles exhaustives? Non pas. Non seulement à l'intérieur de chaque ordre le nombre des anges est incommensurable: «Il y a là-haut dix mille myriades d'anges et mille milliers d'archanges <sup>6</sup> », mais encore, en dehors des ordres connus, il y a « des peuples infinis de vertus incorporelles et des tribus innombrables? ». Ailleurs Chrysostome précise encore sa pensée. Après avoir énuméré les Principautés, les Puissances et les Dominations, il ajoute: « Ces peuples ne sont pas les seuls qui habitent les cieux, où il existe encore un nombre infini de nations et des tribus innombrables, qu'aucune parole ne saurait représenter <sup>8</sup>. » Saint Paul ne dit-il pas que « Dieu a fait asseoir le Christ au-dessus de

. ..à

<sup>1.</sup> De laud. S. Pauli hom., VII (PG 50, 509 A).

<sup>2.</sup> Ibid., II (482 A).

<sup>3.</sup> In Ascens. (PG 50, 444 A).

<sup>4.</sup> E. Peterson, Le livre des anges, trad. fr., Paris, 1954, p. 57.

<sup>5.</sup> II, 282.

<sup>6.</sup> II, 206 et 290.

<sup>7.</sup> II, 278 s.

<sup>1.</sup> III, 338.

<sup>2.</sup> III, 272-274.

<sup>3.</sup> II, 281.

<sup>4.</sup> Const. Apost., VIII, 12 (Brightman, p. 18 ou J. QUASTEN, Monumenta eucharistica et liturgica vetustissima, Bonn, 1936, Flor. Patr. 7, p. 220).

<sup>5.</sup> De même aussi le Pseudo-Denys.

<sup>6.</sup> II, 278-279.

<sup>7.</sup> II, 280-281. Voir Cyrille de Jérusalem, *Ad illum. cat.*, XV, 24 (*PG* 33, 904 B); Pseudo-Denys, *Hiér. cél.*, XIV (*SC* 58, p. 162-164).

<sup>8.</sup> IV, 101-103.

toute Principauté, de toute Puissance, de toute vertu et de tout être qui porte un nom, pas seulement dans ce siècle présent, mais encore dans le siècle à venir<sup>1</sup>»? Ainsi «vous voyez qu'il existe là-haut des noms qui seront connus plus tard et qui sont actuellement ignorés<sup>2</sup>».

Ces catégories inconnues sont celles que Chrysostome désigne sous le nom générique de δυνάμεις. Le terme peut signifier soit la totalité des anges, soit une catégorie particulière 3. Mais en ce sens les δυνάμεις ne sont pas à proprement parler un « neuvième » chœur des anges, elles désignent tous les chœurs qui sont en dehors des huit chœurs connus. Elles constituent donc une catégorie qui n'est pas sur le même plan que les autres. En d'autres termes, les vertus célestes (δυνάμεις) comprennent huit chœurs connus, plus d'innombrables chœurs inconnus qui sont désignés par le terme commun de δυνάμεις, vertus.

Sur la signification des noms des différents chœurs, Chrysostome donne des indications intéressantes 4. Le nom des anges vient de ce qu'«ils annoncent aux hommes les volontés de Dieu (ἀναγγέλλειν) »; celui des archanges « de ce qu'ils commandent aux anges 5 ». De même, le nom des Chérubins signifie sagesse et celui des Séraphins pureté. « Que veut dire, en effet, 'Chérubin'? Connaissance accomplie (γνῶσις πεπληθυσμένη). Et 'Séraphin'? Bouches de feu (ἔμπυρα στόματα) 6.» La première étymologie vient de Philon?. On la retrouve chez Origène 8. Le Pseudo-Denys en développe le symbolisme 9. Elle n'a aucun fondement sémantique. Celle des Séraphins par contre se rattache bien à l'origine réelle du mot, qui veut dire « brûler ». Chrysostome y voit un symbole de

pureté. Le Pseudo-Denys préfère y voir l'ardeur de la charité!.

Comme il interprète symboliquement les noms des anges, Chrysostome explique aussi le symbolisme des représentations qu'en donne l'Écriture. Ainsi pour les ailes: « Elles manifestent la sublimité d'une nature — et c'est pourquoi l'on nous représente Gabriel en train de voler, non pas que les anges aient des ailes, mais pour que tu saches qu'ils quittent les régions supérieures et le séjour le plus élevé pour s'approcher de la nature humaine 2.» Il en est de même des autres images. L'expression de trône ne vient pas de ce que Dieu ait besoin d'un siège, mais nous enseigne l'excellence de ces vertus 3. Elle signifie en effet que Dieu repose (ἀναπαύει) en eux. De même les yeux signifient la pénétration; la proximité du trône et les hymnes perpétuels signifient l'absence de sommeil et la vigilance (τὸ ἄγρυπνον καὶ τὸ ἑγρηγορός)<sup>4</sup>.

Comme leurs attributs, les attitudes des anges sont symboliques: «Quand tu entends dire que les Séraphins détournent les yeux et couvrent leur visage comme d'un rempart, et que les Chérubins font de même, ne va pas croire qu'ils aient des yeux et des prunelles, car c'est la un attribut des êtres corporels; comprends que le prophète voulait désigner par là leur faculté de connaître... ' Regarder fixement' équivaut ici à connaître 5. » Nous avons là déjà les éléments d'une symbolique à laquelle le Pseudo-Denys ne fera que donner plus d'extension et de précision. Il s'exprimera à peu près dans les mêmes termes que notre auteur: «La légèreté des ailes indique qu'elles n'ont aucun penchant terrestre, mais qu'elles s'élèvent en toute pureté et sans poids vers les sommets6... elles lèvent les yeux vers les lumières divines, de façon à les recevoir avec plus de transparence 7... les paupières et

<sup>1.</sup> Éphés. 1, 21, cité en IV, 106-108.

<sup>2.</sup> IV, 109-110.

<sup>3.</sup> Comparer II, 281 et II, 290. Il en est de même pour le Pseudo-Denys, voir *Hiér. cél.*, XI, 1 (SC 58, p. 142).

<sup>4.</sup> III, 313-331.

<sup>5.</sup> III, 314-316.

<sup>6.</sup> III, 329-330.

<sup>7.</sup> Mos. II. 97.

<sup>8.</sup> In Rom. comm., III, 8 (PG 14, 948 B).

<sup>9.</sup> Hiér. cél., VII, 1 (SC 58, p. 105 et 108).

<sup>1.</sup> Ibid. (p. 106-107).

<sup>2.</sup> III, 317-322.

<sup>3.</sup> III, 274-276.

<sup>4.</sup> III, 327.

<sup>5.</sup> IV, 222-228 et 233.

<sup>6.</sup> Hiér. cél., XV, 3 (SC 58, p. 177).

<sup>7.</sup> Ibid. (p. 174).

L'ANGÉLOLOGIE

les sourcils (indiquent) qu'elles conservent leurs visions intellectuelles de Dieu 1. »

Ces indications sont précieuses pour nous faire connaître l'état de l'angélologie à la fin du IVe siècle, Toutefois, ce n'est pas sur elles que porte l'enseignement précis de nos homélies. Elles envisagent les anges dans leur relation à la transcendance. Ceci amène Chrysostome à insister d'abord sur la transcendance des anges par rapport à l'homme. Il est remarquable, en effet, qu'un grand nombre des expressions par lesquelles il décrit la réaction de l'homme en présence du mystère soient relatives à la manifestation des anges. Pour l'homme, déjà le monde angélique est mystère.

Si l'homme, en effet, est à lui-même un mystère, combien plus les natures qui lui sont supérieures : « Une essence ne saurait connaître bien une essence supérieure, même si la distance entre elles était petite<sup>2</sup>. Écoute donc ce que dit l'écrivain sacré du petit intervalle qui sépare les anges de la nature humaine... Bien que l'intervalle soit petit, du moment qu'il existe, nous ne connaissons pas parfaitement l'essence des anges et, même au prix de très longues spéculations, il nous est impossible de la pénétrer3.» L'argument est cher à notre auteur. Il est lié à l'importance générale de l'angélologie dans sa pensée et peut-être au fait que ses homélies sont prononcées au cours de la liturgie eucharistique, qui est participation à la liturgie des anges, comme nous le verrons.

Chrysostome développe deux fois ce thème. Il nous montre d'abord Daniel, qui n'a pu supporter la vision d'un ange sans défaillir, bien qu'il fût ami de Dieu et qu'il puisât dans sa sagesse et sa justice une grande assurance (παρρησία)4. C'est une allusion à Daniel 10, 5-8: «Son âme, remplie de crainte, incapable de supporter la vue de cet autre serviteur de Dieu qui était là et ne pouvant soutenir l'éclat de cette lumière, se trouvait dans un grand trouble, pressée qu'elle était de s'affranchir du lien du corps comme d'une chaîne. Mais l'ange la retint encore. Qu'ils m'entendent, ceux qui prétendent scruter le Maître des anges!... Des hommes, qui sont si éloignés de la vertu de ce juste, se font fort de connaître avec une entière exactitude l'être suprême et premier qui a produit les myriades de ces anges, et Daniel n'eut pas la force de supporter la vue d'un seul d'entre eux 1. »

On remarquera deux choses dans ce texte. La première, c'est qu'il ne s'agit pas ici de l'essence abstraite des anges, mais de la densité concrète de leur existence. Or cette densité est si forte que l'homme ne peut la supporter, si elle se manifeste à lui. Nous sommes sur le terrain de l'existence spirituelle. Chrysostome nous apparaît ici comme le maître de l'expérience du sacré. Et comment ne pas évoquer Rilke écrivant, dans les Élégies de Duino, à propos des anges : «Si l'un d'eux soudain me prenait sur son cœur, je succomberais, mort de son existence trop forte 2. » Č'est bien cette «intolérable» (ἀφόρητον) manifestation des anges, dont Chrysostome nous parle dans l'homélie suivante, en résumant l'épisode de Daniel 3.

En second lieu, la transcendance dont il s'agit n'est pas seulement métaphysique, mais religieuse. Je veux dire par là que ce qui rend l'homme incapable de porter le poids des anges, ce n'est pas seulement leur densité d'existence, c'est aussi leur éblouissante sainteté. Chrysostome insiste en effet sur le fait que Daniel ne put soutenir leur éclat. La παρρησία est l'expression de cette assurance qui procède de la sainteté. Or la παροησία de Daniel, si grande fût-elle, ne lui permettait pas d'affronter impunément les anges, tant leur sainteté lui faisait prendre conscience de sa misère. Combien plus alors en devrait-il être des Eunomiens! Ici encore Chrysostome se maintient sur un terrain tout biblique.

<sup>1.</sup> Ibid. (p. 175).

<sup>2.</sup> Voir GRÉGOIRE DE NYSSE, In Eccl. hom., VII (éd. Jaeger, t. V, p. 414; PG 44, 732 A).

<sup>3.</sup> V, 249-258.

<sup>4.</sup> Voir III, 197.

<sup>1.</sup> III. 251-265.

<sup>2.</sup> Élégie I, vers 2-4.

<sup>3.</sup> Voir IV, 22.

Ainsi le monde des anges est-il pour l'homme un mystère plein d'effroi. Or, et c'est la seconde étape de la pensée de notre auteur, ce monde dont la grandeur nous écrase, n'est devant Dieu que néant. Et la grandeur de Dieu est pour lui infiniment plus écrasante que sa propre grandeur ne l'est pour nous. Cette seconde partie constitue le cœur des homélies. L'orateur veut montrer aux Eunomiens quelle est leur folie quand ils prétendent scruter le mystère de Dieu, alors que les anges eux-mêmes l'adorent comme incompréhensible.

Le thème est abordé dès la première homélie: « Si vous voulez, abandonnons Paul et les prophètes et élevonsnous dans les cieux: peut-être y trouverons-nous des 
esprits qui connaissent Dieu dans son essence ?... Écoutons 
les anges... S'entretiennent-ils là-haut de l'essence divine, 
en discutent-ils entre eux? Nullement. Mais que font-ils? 
Ils rendent gloire, ils adorent...!» Et Chrysostome poursuit 
en opposant les anges, qui «rendent gloire... adorent... détournent leurs regards...» aux Eunomiens qui «cherchent 
à satisfaire leur curiosité... s'occupent de soins superflus... 
s'efforcent de fixer impudemment leurs yeux sur la gloire 
ineffable... 2».

Si les anges se contentent ainsi d'adorer, si l'éclat de la lumière divine les force à se voiler la face, c'est qu'en effet pour eux aussi elle est absolument incompréhensible. « Les anges ne peuvent le déceler, ni les Séraphins le contempler, ni les Chérubins le comprendre, car il est invisible aux Principautés, aux Puissances, aux vertus et à toutes les créatures sans exception; seuls le Fils et l'Esprit le connaissent 3. » Le monde angélique apparaît ici avant tout pénétré du mystère de Dieu, séparé de lui par un abîme infiniment plus grand que celui qui le sépare de nous.

La même doctrine se trouvait déjà chez Cyrille de

Jérusalem 1. Elle a été formulée aussi par Grégoire de Nysse dans un passage où il montre l'épouse du Cantique, c'est-à-dire l'âme, demandant aux gardiens de la cité, c'est-à-dire aux anges, s'ils savent où se trouve son Bien-Aimé, c'est-à-dire Dieu: «Elle parcourt par l'esprit le monde intelligible (κόσμος νοητός), où se trouvent les Dominations, les Principautés et les Trônes assignés aux Puissances, cherchant si son Bien-Aimé se trouve parmi eux. Et comme elle ne le trouve pas parmi les beautés qu'elle rencontre, elle se dit à part elle : Est-ce qu'eux du moins peuvent saisir celui que j'aime? Mais eux se taisent à cette question et par ce silence lui font connaître que celui qu'elle cherche est à eux-mêmes insaisissable (ἄληπτος). Alors, ayant laissé tout ce qu'elle trouve, elle reconnaît celui qu'elle cherche à cela seulement qu'on ne peut comprendre ce qu'il est 2. » Comme chez Chrysostome, le silence des anges enseigne à l'esprit avide de savoir que le non-savoir est ici la seule science3.

Chrysostome va plus loin encore. Non seulement les anges ont aussi le sens du mystère, mais ils l'ont bien plus que nous, car, selon le mot profond de notre auteur, l'intensité de la vénération correspond à l'intensité de la science<sup>4</sup>, et c'est la plus haute connaissance de Dieu de comprendre son incompréhensibilité: « En effet, le caractère incompréhensible de Dieu nous apparaît, à nous, moins nettement qu'à ces illustres vertus, dans la mesure où elles surpassent la nature humaine en pureté, en sagesse et en perspicacité<sup>5</sup>. » Et encore: « Dans la mesure même où elles sont sages et plus proches que nous de cette ineffable et bienheureuse essence, elles savent mieux que nous combien elle est incompréhensible <sup>6</sup>. »

Même lorsque Dieu se proportionne à eux, les anges ne

<sup>1.</sup> I, 302-310.

<sup>2.</sup> I, 321-325.

<sup>3.</sup> III, 56-59.

<sup>1.</sup> Ad illum. cat., VI, 6 (PG 33, 545 B); XI, 11 (704 B).

<sup>2.</sup> In Cant. hom., VI (cité avec des coupures) (éd. Jaeger, t. VI, p. 182-183; PG 44, 893 B).

<sup>3.</sup> Voir Platonisme et théologie mystique, p. 159-160.

<sup>4.</sup> IV, 62-63.

<sup>5.</sup> III, 182-184.

<sup>6.</sup> IV. 60-62.

peuvent supporter son éclat. Chrysostome revient à plusieurs reprises sur ce point: «Les vertus d'en haut ne peuvent contempler Dieu, même quand il use de condescendance 1. » Ou encore, à propos des Séraphins : « Ils détournent leurs yeux, ne pouvant même pas supporter la condescendance de Dieu 2. » Cette condescendance consiste en ce que Dieu ne se montre pas dans la pureté de son essence, mais en tempérant l'éclat de celle-ci par égard à leur faiblesse. C'est ainsi que Chrysostome définit cette notion dans le remarquable passage suivant : « Pour quelle raison, dis-moi, cachent-ils leur visage en placant leurs ailes devant lui? Pour quelle autre raison, sinon parce qu'ils ne peuvent supporter l'éclat et le scintillement de la lumière qui s'échappe du trône ? Et pourtant ils ne voyaient pas cette clarté telle qu'elle est quand rien ne l'altère, ils ne contemplaient pas l'essence divine elle-même dans toute sa pureté, mais ils avaient sous les yeux des témoignages de sa condescendance. Qu'est-ce que cette condescendance? C'est, pour Dieu, le fait d'apparaître et de se montrer non pas tel qu'il est, mais tel qu'il peut être vu par celui qui est capable de cette vision, en proportionnant l'aspect qu'il présente de lui-même à la faiblesse de ceux qui le regardent 3. » Chrysostome donne comme exemples de la συγκατάβασις l'apparition de Dieu aux Séraphins dans Isaïe et sa manifestation aux Chérubins dans Ézéchiel. Il en rassemble les divers éléments dans ce passage: « Nous avons fait comparaître aussi d'autres vertus, les Chérubins, et nous avons montré comment il semblait y avoir un firmament au-dessus d'eux, une pierre de cristal, l'apparence d'un trône, une forme d'homme, du métal brillant, du feu, un arc-en-ciel, et comment, après tout cela, le prophète disait : 'Tel était l'aspect de la ressemblance de la gloire du Seigneur' (Éz. 4, 27). Par tous ces moyens nous vous faisions voir combien Dieu, par condescendance, tempère son éclat qui, cependant, reste intolérable même aux vertus d'en haut 1. »

Bien plus, même les voies de Dieu dans la conduite du monde sont inaccessibles aux anges: «Parmi les desseins de Dieu, beaucoup sont ignorés des vertus d'en haut, des Principautés, des Puissances, des Dominations<sup>2</sup>.» Chrysostome établit cela par plusieurs citations de saint Paul (Éphés. 3, 5-10). Par suite, il y a des choses qui ont été connues des anges grâce aux hommes: «Vois quel honneur est fait à la nature humaine: c'est avec nous et par nous que les vertus d'en haut apprennent les secrets du roi<sup>3</sup>.»

Ce thème avait déjà inspiré à Grégoire de Nysse une de ses plus belles homélies sur le Cantique, avec même citation d'Éphés. 3, 9-10. En voici le passage essentiel : «Ce n'est pas seulement la nature humaine qui a été instruite des divins mystères par cette grâce (de la venue du Christ), mais ce sont aussi les Principautés et les Puissances dans les cieux qui ont connu la sagesse variée de Dieu, quand elle a été manifestée par l'incarnation (oixoνομία) du Christ dans l'humanité... Jusque-là, en effet, seule la sagesse simple de Dieu était connue des puissances hypercosmiques. Mais sa sagesse variée, qui consiste dans l'union des contraires, maintenant par l'Église ils l'ont connue clairement, en voyant comment le Verbe devient chair, comment la vie est mêlée à la mort... C'est pourquoi... les amis de l'Époux (les anges) furent émus, ayant connu dans ce mystère un autre caractère de la divine sagesse. Et si ce n'est pas être trop audacieux, j'oserais dire qu'ayant vu par l'Épouse la beauté de l'Époux, ils ont admiré ce qui est invisible et incompréhensible (ἀκατάληπτος) à tous les êtres. Car Dieu a fait de l'Église son corps. Si donc l'Église est le corps du Christ et le Christ la tête du corps, donnant forme à l'Église à sa propre ressemblance, peut-être, en contemplant celui-ci à travers

<sup>1.</sup> III, 267-268.

<sup>2.</sup> I. 314-315.

<sup>3.</sup> III, 157-166.

<sup>1.</sup> IV, 75-82.

<sup>2.</sup> IV, 114-116.

<sup>3.</sup> IV, 148-145. Voir aussi In Jo. hom., I, 1-2 (PG 59, 26 A-C).

celle-là, les amis de l'Époux furent-ils bouleversés, en voyant nettement en elle l'invisible. Et, de même que ceux qui sont incapables de voir le disque du soleil le regardent à travers son reflet dans l'eau, ainsi eux, en plongeant les yeux dans un miroir pur, la forme de l'Église, contemplent-ils le soleil de justice comme à travers sa manifestation 1. » Ici encore le génie de Grégoire de Nysse donne une amplitude extraordinaire à ce qui n'est qu'indication chez Chrysostome, mais nous sommes bien dans la même ligne de pensée.

Telles sont les principales données de nos homélies sur le monde des anges. Comme nous le disions en commençant, ils sont envisagés surtout ici dans leur relation à Dieu. Les homélies contiennent peu de choses sur leurs ministères auprès des hommes. C'est à peine si quelques allusions sont faites à l'envoi de Gabriel à Zacharie. Il y a pourtant un aspect du rôle des anges qui tient dans notre texte une place considérable, c'est leur participation au culte liturgique et en particulier à l'Eucharistie.

#### V

## Les données liturgiques

Un dernier aspect sous lequel les Homélies sur l'Incompréhensibilité de Dieu constituent un document remarquable est celui de la liturgie. Elles ont été prononcées à Antioche au cours d'une liturgie eucharistique. Elles y font allusion à plusieurs reprises. Peu de textes peuvent mieux nous introduire à ce qu'était la messe à Antioche à la fin du IVe siècle. Les données sont de deux ordres : d'une part des indications concernant le culte lui-même; de l'autre, l'explication de certains rites et de leur signification théologique.

Nous sommes assez bien renseignés sur la liturgie syrienne à l'époque de saint Jean Chrysostome. Le document essentiel est ici le livre VIII des Constitutions Apostoliques, qui contient une liturgie eucharistique complète. Elle a été reproduice par Brightman en tête de ses Liturgies eastern and western. Les Homélies catéchétiques de Théodore de Mopsueste, dont nous n'avons plus que le texte syriaque, se rapportent aussi à la liturgie de Syrie<sup>1</sup>. Enfin les sermons de Chrysostome en constituent une des sources principales. Les textes ont été groupés suivant l'ordre de la liturgie par Brightman. Probst leur a consacré un chapitre de sa Liturgie des vierten Jahrhunderts und deren Reform<sup>2</sup>. Nous relèverons les données intéressantes que contient notre texte.

La première concerne les renvois. Après l'homélie qui suivait les lectures et avant la liturgie eucharistique proprement dite, différents groupes étaient successivement renvoyés, non sans qu'une prière ait été prononcée sur

2. Münster i. W., 1893.

<sup>1.</sup> In Cant. hom., VIII (éd. Jaeger, t. VI, p. 254-257 ; PG 44, 948 B - 949 B).

<sup>1.</sup> Édition Tonneau-Devreesse, avec traduction française, Vatican, 1949 (Studi e Testi, 145).

eux. C'était, d'après les Constitutions apostoliques, d'abord les assistants païens (sur qui aucune prière n'était dite), puis les catéchumènes, les possédés, les candidats au baptême (φωτιζόμενοι) et les pénitents.

Chrysostome fait une allusion précise à la prière sur les possédés, qui précédait leur renvoi : « A ce moment-là, le diacre fait venir les possédés et leur ordonne d'incliner seulement la tête, afin qu'ils supplient du moins par l'attitude de leur corps, puisqu'il ne leur est pas permis de prendre part aux prières de l'assemblée des frères. C'est dans cette pensée qu'il les fait venir afin que, prenant en pitié leur malheur et leur mutisme, tu uses en leur faveur de ton crédit auprès de Dieu 1. » Or, si nous nous reportons aux Constitutions Apostoliques, nous voyons que leurs indications complètent et expliquent ces paroles 2. Après le renvoi des catéchumènes, le diacre dit : « Priez, vous qui êtes possédés par des esprits impurs. Prions tous pour eux avec ferveur, afin que le Dieu ami des hommes délivre ses serviteurs de la tyrannie de l'Étranger, etc. Inclinez-vous, possédés, pour être bénis. » Et l'évêque les bénit en disant : « O toi qui as enchaîné le fort, etc. 3. » Nous retrouvons bien et l'inclinaison et la prière de la collectivité pour les possédés. Le diacre les renvoie alors, pour faire venir les candidats au baptême.

Dans la quatrième homélie, Chrysostome, félicitant ses auditeurs de ce qu'ils sont restés pendant les prières pour les possédés, donne quelques indications nouvelles. D'abord il précise ce que sont ces possédés, qu'il appelle « démoniaques ». C'est, dit-il, « une chaîne pernicieuse et insupportable que l'influence des démons, une chaîne plus solide que le fer le plus dur ». Il compare alors les démoniaques, amenés devant l'autel où le Christ va paraître, à des prisonniers « malpropres, les cheveux en désordre, couverts de haillons », amenés devant le juge. Mais, ajoutet-il, eux ne viennent pas pour subir un châtiment, mais

« pour que tout le peuple, toute la ville rassemblée dans cet édifice élève à leur sujet de communes supplications, tous d'un seul cœur adjurant pour eux le commun Maître et implorant sa pitié avec de grandes clameurs 1». Brightman déduit avec beaucoup de vraisemblance de ce passage qu'à l'appel du diacre : « Prions tous pour eux avec ferveur », la foule répondait : Κύριε ἐλέησον 2.

Après les renvois successifs des candidats au baptême et des pénitents, qui suivaient celui des possédés, les fidèles se retrouvaient entre eux, et le diacre, les avant fait s'agenouiller, les faisait prier pour tous les besoins de l'Église<sup>3</sup>. C'est la prière universelle dont nous entendons l'écho dans un passage de nos homélies. Chrysostome invite à prier pour les hérétiques : « Si nous vous demandons d'invoquer Dieu pour les malades, pour ceux qui sont condamnés au travail des mines ou réduits à un dur esclavage, et pour les possédés, combien davantage devons-nous le faire pour ceux-ci...4 » Le rapprochement avec les possédés montre qu'on est dans la même suite de prières. Or le texte des Constitutions Apostoliques mentionne précisément dans la prière pour les fidèles les catégories qu'énumère Chrysostome. « Pour nos frères qui sont éprouvés dans la maladie, demandons au Seigneur de les délivrer de toute maladie et de toute faiblesse... Pour ceux qui sont dans les mines et les prisons à cause du nom du Seigneur, prions. Pour ceux qui subissent une dure captivité, prions<sup>5</sup>.» La présence des mêmes mots dans le même ordre permet de discerner le texte liturgique à travers l'allusion de Chrysostome.

Après la prière des fidèles, commençait la liturgie eucharistique proprement dite. Les diacres parcouraient

<sup>1.</sup> III. 465-471.

<sup>2.</sup> Voir J.A. Jungmann, Missarum solemnia, trad. fr., t. II, Paris. 1952, p. 250 et notes.

<sup>8.</sup> Const. Apost., VIII, 7 (Brightman, p. 5-6; Quasten, p. 202).

<sup>1.</sup> IV, 824; 326-328; 332-333; 389-348.

<sup>2.</sup> Sur les possédés, voir aussi Jean Chrysostome, In II Cor. hom., XVIII, 3 (PG 61, 527 B).

<sup>3.</sup> Const. Apost., VIII, 10 (Brightman, p. 9-12; Quasten, p. 206-209).

<sup>4.</sup> III, 347-350.

<sup>5.</sup> Const. Apost., VIII, 10, 14-15 (Brightman, p. 11; Quasten p. 208).

d'abord l'église pour établir le silence. L'orateur semble y faire allusion, quand il se plaint de ce que les fidèles, « en un instant si redoutable (φρικωδέστατον) bavardent!» dans l'église. Puis ils invitaient les fidèles à se lever. Chrysostome nous donne le texte précis de cette invitation. « Cette exhortation que le diacre adresse à tous en disant : Redressons-nous, tenons-nous bien, n'a pas été instituée au hasard et sans raison, mais afin que nous redressions nos pensées qui se traînent au ras du sol et que, chassant l'engourdissement procuré par les affaires de la vie quotidienne, nous puissions présenter notre âme toute droite devant Dieu... Bien se tenir, ce n'est pas autre chose que de se tenir comme il convient à l'homme en présence de Dieu, avec terreur et tremblement, avec une âme vigilante et attentive 2. » C'est là une allusion évidente aux paroles que les Constitutions Apostoliques mettent dans la bouche du diacre au moment de l'oblation : « Tenons-nous droits devant le Seigneur, avec crainte et tremblement, pour l'offrande 3. » Chrysostome a seulement remplacé le φόβος de Paul par la φοίκη, le frisson sacré, qu'il affectionne particulièrement. Nous remarquerons aussi que le commentaire dont il accompagne la station debout se trouve plutôt ailleurs à propos de la formule ανω τὰς καρδίας, haut les cœurs, par exemple chez Cyrille de Jérusalem 4.

Mais l'élément liturgique auquel nos sermons font le plus souvent allusion est le Trisagion, qui achevait la première partie de la grande prière eucharistique : « Songe à côté de qui tu te tiens, en compagnie de qui tu vas invoquer Dieu: en compagnie des Chérubins! Considère ceux qui forment ce chœur avec toi, et il suffira pour t'engager à la vigilance de te rappeler que, revêtu d'un corps et lié à une chair, tu as pourtant été jugé digne de célébrer avec les vertus incorporelles le Maître commun de tous. Que personne donc ne prenne part

à ces hymnes sacrées et mystiques avec une ferveur relâchée; que personne, à ce moment-là, ne garde ses pensées tournées vers la vie matérielle, mais que chacun, bannissant de son esprit toute idée terrestre et se transportant tout entier dans le ciel, comme s'il s'y trouvait volant à côté du trône de gloire en compagnie des Séraphins, adresse ainsi l'hymne très sainte au Dieu de gloire et de magnificence 1. » De même dans la première homélie : «Les anges... rendent gloire, ils adorent, ils exhalent sans cesse leurs chants triomphaux et mystiques avec une profonde révérence. Les uns s'écrient : Gloire à Dieu..., et les Séraphins à leur tour: Saint, Saint, Saint...2. » On remarquera la continuité du chant, qui apparaît dans la prière des Constitutions Apostoliques 3, et le terme d'ènivixios, qui se retrouve pour désigner le Trisagion dans d'autres passages de notre auteur<sup>4</sup> et qui paraît se référer, d'après Erik Peterson, à la célébration par les Anges de la victoire de l'Agneau dans la liturgie céleste de l'Apocalypse5. Il y a également une allusion au texte d'Isaïe sur les Séraphins dans l'homélie III 6. Ce dernier passage ne se rapporte pas directement au chant du Trisagion dans la liturgie eucharistique, mais à la liturgie des anges. Par contre, d'autres passages de l'œuvre de Chrysostome se réfèrent au Trisagion eucharistique?.

Plus que par ces indications liturgiques, notre texte est précieux pour nous introduire dans le mystère du culte, tel que le vivaient les chrétiens au IV<sup>o</sup> siècle. Tout l'ensemble des *Homélies* est pénétré de ce sens du mystère qui est le climat même de la liturgie. Jean Chrysostome le précise dans un passage important <sup>8</sup>. La messe est

<sup>1.</sup> IV. 348-349.

<sup>2.</sup> IV, 389-395 et 422-425.

<sup>3.</sup> Const. Apost., VIII, 12, 2 (Brightman, p. 13; Quasten, p. 212).

<sup>4.</sup> Cal. myst., V, 4 (SC 126, p. 150-152). Voir aussi Théodore de Morsueste, Hom. cat., XVI, 3 (éd. Tonneau-Devreesse, p. 539).

<sup>1.</sup> IV, 408-420.

<sup>2.</sup> I, 310-313.

<sup>3.</sup> Const. Apost., VIII, 12, 27 (Brightman, p. 18; Quasten, p. 220).

<sup>4.</sup> Par exemple, dans De bapt. Christi, 4 (PG 49, 370 C).

<sup>5.</sup> Le livre des anges, trad. fr., Paris, 1954, p. 35-36; voir Apoc. 7, 11-12.

<sup>6.</sup> III. 148 s.

<sup>7.</sup> In illud: Vidi Dominum, I, 1 (PG 56, 97 s.); De Poenit. hom., IX (PG 49, 345 B).

<sup>8.</sup> III, 353 s.

le moment des saints mystères (ἱερὰ μυστήρια) ¹. C'est une heure remplie d'une crainte sacrée (φρίκη) ². Le mot, sous forme d'adjectif au superlatif, revient encore deux fois par la suite ³. Nous le retrouvons chez Cyrille de Jérusalem pour désigner le sacrifice eucharistique ⁴. C'est dans un sentiment d'effroi sacré, de crainte religieuse que le mystère eucharistique s'accomplit.

Il constitue un événement extraordinaire, un moment unique. Chysostome insiste beaucoup sur ce fait que la messe est une circonstance exceptionnellement favorable pour la prière, un temps de grâce. Il parlait tout à l'heure de cette heure (ὅρα) remplie d'un frisson sacré. Mais un autre mot revient à plusieurs reprises, plus caractéristique encore, celui de καιρός: «Quel espoir de salut n'auras-tu pas à ce moment-là, dis-moi, mon bien-aimé frère? Non seulement les hommes font entendre ces clameurs redoutables et sacrées, mais les anges en même temps se jettent aux pieds du Seigneur et les archanges le prient: c'est le moment favorable qui combat pour eux, quand l'oblation est là pour les aider 5.» C'est pourquoi le diacre profite de ce καιρός pour amener les possédés 6.

Qu'on se rappelle l'importance capitale de ce mot de καιρός dans l'Évangile pour désigner les événements essentiels de la vie du Christ et plus précisément sa Passion, qui est son καιρός par excellence 7. L'Eucharistie aussi est un καιρός. Elle est le même καιρός, puisqu'elle est la présence en mystère du καιρός unique de la croix. Ainsi les sacrements, et l'Eucharistie en particulier, sont marqués de ce caractère historique, de cet aspect d'événement, qui constitue la réalité chrétienne propre par opposition à la pensée philosophique ou aux religions naturelles

et qui en fait la continuation, au milieu de nous, de l'histoire sainte. Chaque messe est un καιρός, une circonstance exceptionnellement favorable; et ceci en relation avec le καιρός par excellence, celui de la croix.

Si nous cherchons à déterminer le contenu de ce καιρός, nous voyons qu'il contient pour Chrysostome trois éléments principaux. En premier lieu, ce qui rend la circonstance de la messe exceptionnelle pour la prière, c'est qu'elle est l'assemblée de la communauté. Les fidèles qui s'en vont après le sermon fournissent cette excuse : « Je peux, disent-ils, prier aussi dans ma maison, tandis qu'il m'est impossible d'entendre chez moi une homélie ou un sermon 1. » Or c'est là une grande erreur : « Tu te trompes toi-même, homme! Si tu peux en effet prier à la maison, tu ne saurais y prier de la même façon qu'à l'église, où se trouve un si grand nombre de pères spirituels et où une clameur unanime monte vers Dieu. Quand tu invoques le Seigneur dans ton particulier, tu n'es pas exaucé aussi bien que lorsque tu le fais en compagnie de tes frères. Il y a ici quelque chose de plus, à savoir l'accord des esprits et des voix, le lien de la charité et les prières des prêtres : car les prêtres président, afin que les prières de la foule, qui sont plus faibles, recevant le renfort des leurs, qui sont plus fortes, s'élèvent avec elles vers le ciel 2. »

On voit en quoi consiste ce « quelque chose de plus » que présente la prière eucharistique. Elle est la prière de la communauté. Ce n'est plus seulement l'individu qui prie, mais l'Église. La présence des prêtres lui donne ce caractère officiel. Ce n'est pas seulement le fait d'être réunis ensemble qui compte, mais réunis ensemble sous la présidence des prêtres, c'est-à-dire dans la prière officielle de l'Église. Et Chrysostome appuie sa doctrine sur les textes de l'Écriture, en particulier sur le texte des Actes 12, 5: « Car l'Église ne cessait d'adresser pour lui des prières à Dieu 3. » Cette prière a plus d'efficacité

<sup>1.</sup> III, 365.

<sup>2.</sup> III, 360.

<sup>8.</sup> III, 376; 451.

<sup>4.</sup> Cat. Myst., V, 9 (SC 126, p. 158).

<sup>5.</sup> III, 449-454.

<sup>6.</sup> III, 465-466.

<sup>7.</sup> O. CULLMANN, Christ et le temps, Neuchâtel, 1947, p. 27-30.

<sup>1.</sup> III, 380-382.

<sup>2.</sup> III, 382-393.

<sup>3.</sup> III, 413-414.

(δύναμις): « Si la prière d'un seul a une telle puissance, combien plus efficace encore est la prière qui se fait avec la foule 1! »

Le second élément qui donne à la prière de la messe sa solennité mystérieuse est la présence des anges : « Considère ceux qui forment ce chœur avec toi, et il suffira pour t'engager à la vigilance de te rappeler que, revêtu d'un corps et lié à une chair, tu as pourtant été jugé digne de célébrer avec les vertus incorporelles le Maître commun de tous 2. » Le thème revient à plusieurs reprises dans l'œuvre de Chrysostome : « Les anges entourent le prêtre. Tout le sanctuaire et l'espace autour de l'autel sont remplis de puissances célestes pour honorer celui qui est présent sur l'autel 3. » Cette présence des anges introduit l'Eucharistie dans le ciel même. Et c'est là l'élément qui contribue le plus à lui donner son caractère de mystère sacré. Mais il y a plus. Elle marque que la messe est une participation à la liturgie céleste, c'est-à-dire au culte officiellement rendu à Dieu par le plérôme des créatures spirituelles. Peterson a remarqué très justement que la présence des anges atteste ce caractère officiel de la liturgie eucharistique 4 : ce que la présence des prêtres marquait du point de vue de l'Église visible, celle des anges le manifeste du point de vue de l'Église invisible. Elle confère à l'Eucharistie tout son caractère de prière officielle et par conséquent sa valeur éminente.

Nos homélies n'attestent pas seulement la présence des anges au sacrifice eucharistique, mais encore leur participation directe à son offrande. Et sur ce point elles constituent un document théologique éminent : « Non seulement les hommes font entendre ces clameurs redou-

4. Le livre des anges, trad. fr., Paris, 1954, p. 80.

tables et sacrées, mais les anges en même temps se jettent aux pieds du Seigneur et les archanges le prient... De même que les hommes coupent des branches d'olivier et les agitent devant les rois pour les rappeler par le moven de cette plante à la pitié et à la bonté, de même les anges à ce moment-là, en présentant, au lieu de rameaux d'olivier. le corps même du Seigneur, invoquent le Seigneur pour la nature humaine 1. » Ainsi le sacrifice eucharistique apparaît offert par les anges en même temps que par les hommes. C'est là une doctrine liturgiquement attestée. Par exemple dans la liturgie romaine: «Supplices te rogamus, omnipotens Deus, jube haec perferri per manus sancti Angeli tui, in sublime altare tuum<sup>2</sup>, » Ou dans la liturgie égyptienne dite de saint Marc<sup>3</sup>, dans la liturgie mozarabe 4, dans la liturgie gallicane 5. Elle a vraisemblablement son fondement dans l'Apocalypse, qui s'inspire, il semble bien, de la liturgie eucharistique: «La fumée des parfums, avec les prières des saints, montait devant Dieu par la main de l'ange 6.»

Les deux éléments que nous venons d'indiquer attestent le caractère exceptionnel de la prière de la messe, ils ne la constituent pas. Il reste un dernier élément, qui fait du καιρός eucharistique un moment privilégié, où la prière a une chance particulière d'être exaucée, c'est qu'il est l'offrande du corps du Christ, c'est-à-dire l'action sacerdotale unique. C'est cette présence du Christ qui finalement, plus que celle de la communauté, plus que celle des anges, donne au καιρός de la messe son caractère solennel. Chrysostome y revient à plusieurs reprises. C'est le moment « où le Christ doit paraître au cours des mystères sacrés 7 », « où le Christ va venir s'asseoir, pour ainsi dire, sur un

<sup>1.</sup> III, 404-405.

<sup>2.</sup> IV. 409-413.

<sup>3.</sup> De sacerd., VI, 4 (PG 48, 681). On trouve déjà cette doctrine formulée par Origène: «Il y a une grâce particulière... dans le lieu... de l'assemblée des fidèles : il est sûr que les puissances angéliques assistent aux réunions des croyants » (De orat., XXXI, 4; GCS 3, p. 397). Voir J. Daniélou, Origène, Paris, 1948, p. 45-46.

<sup>1.</sup> III, 451-460.

<sup>2.</sup> Canon romain.

<sup>3.</sup> Voir Brightman, p. 129.

<sup>4.</sup> Voir Missale mixtum, dans PL 85, 116. Cf. M. FÉROTIN, Le Liber mozarabicus sacramentorum, Paris, 1912, col. 262, li. 15.

<sup>5.</sup> Voir Le livre des anges, trad. fr., Paris, 1954, p. 72.

<sup>6.</sup> Apoc. 8, 4,

<sup>7.</sup> III, 364-365.

siège élevé et se manifester dans ses mystères eux-mêmes 1». Chrysostome souligne le caractère officiel de cette manifestation du Christ, en la comparant à la venue de l'Empereur à l'hippodrome 2, à celle du juge à son tribunal 3.

Mais si le Christ est présent en tant que Seigneur et en tant que Juge à qui s'adresse la supplication, il est présent aussi en tant que victime. L'Eucharistie est l'offrande du corps du Christ. C'est cela qui constitue le καιρός: «C'est le moment favorable qui combat pour eux, quand l'oblation est là pour les aider 4.» Ce que les anges offrent en effet au Seigneur, c'est le corps même du Seigneur: «Les anges, à ce moment-là, en présentant, au lieu de rameaux d'olivier, le corps même du Seigneur, invoquent le Seigneur pour la nature humaine 5.» On remarquera que le même mot, Δεσπότης, désigne à la fois celui qui est offert et celui à qui est adressée l'offrande. Le corps du Christ, réellement présent dans les saints mystères, est offert solennellement par les anges au Seigneur.

Pourquoi cette offrande a-t-elle une pareille valeur de propitiation? C'est là le dernier aspect de la doctrine de Chrysostome. Il nous faut revenir à la comparaison qu'il employait tout à l'heure. « De même, disait-il, que les hommes coupent des branches d'olivier et les agitent devant les rois pour les rappeler par le moyen de cette plante à la pitié et à la bonté, de même les anges à ce moment-là, en présentant, au lieu de rameaux d'olivier, le corps même du Seigneur, invoquent le Seigneur pour la nature humaine, disant à peu près: Nous te prions pour ceux-ci, que toi-même tu as jugés dignes de prévenir de ton amour au point de donner ta propre vie; pour eux nous répandons nos supplications, de même que toi, pour eux, tu as répandu ton sang; nous t'invoquons

pour eux, en faveur de qui tu as offert en sacrifice ton corps que voici!.»

Ce qui fait l'efficacité souveraine du sacrifice de la messe, c'est qu'il est anamnèse du sacrifice de la croix, c'est-à-dire de l'acte par lequel le Christ a engagé son amour (ἀγαπῆσαι) en donnant sa vie. Or cet amour est irrévocable. La messe qui en est le mémorial, en renouvelle ainsi l'efficacité et en produit les fruits. Ainsi l'image employée par Chrysostome est juste. Comme le rameau d'olivier, le corps du Christ est un appel à la pitié et à l'amour. Mais il subsiste cette différence que, dans le cas du Christ, cet amour s'est déjà engagé. L'Eucharistie est donc bien le sacrement de la Nouvelle Alliance, qui rappelle à Dieu son amour des hommes et qui rappelle aux hommes l'amour de Dieu pour eux.

<sup>1.</sup> IV, 834-336.

<sup>2.</sup> III, 432-435.

<sup>3.</sup> IV, 328-329.

<sup>4.</sup> III, 453-454,

<sup>5.</sup> III, 457-460.

#### VI

#### Conclusion

On voit que ces textes sont intéressants à plus d'un titre et qu'ils peuvent attirer des lecteurs divers. Les historiens du dogme y trouveront un témoignage sur les dangers qui menaçaient la pensée chrétienne à peine libérée de l'arianisme. Les œuvres d'Eunome, malgré ses protestations d'orthodoxie et son appel à l'autorité des Pères, prouvent que son argumentation subtile pouvait entraîner à sa suite des esprits non prévenus. C'est pourquoi Basile a rédigé le Contre Eunome sous une forme méthodique, réfutant point par point les erreurs, démasquant les sophismes. De son côté, Grégoire de Nysse a trouvé dans la polémique l'occasion d'exprimer ses propres intuitions philosophiques, vivifiées par un ardent amour du Christ.

Quant aux cinq homélies de Jean Chrysostome, elles forment, à leur manière, un dossier anti-eunomien qui va droit à l'essentiel. C'est d'abord l'affirmation claire des limites de l'intelligence humaine et de son incapacité à connaître l'essence de Dieu. Ce point est capital dans la controverse anoméenne, puisque tout le système d'Eunome repose, au contraire, sur la prétention de connaître le tout de Dieu par l'intermédiaire de la notion d'άγέννητος. Le thème de la connaissance reste sous-jacent dans chacune de ces homélies, mais il est magistralement traité dans la première.

Comme une sorte de corollaire naturel, la seconde n'est qu'une longue exhortation à la foi, devant l'impuissance de l'homme à comprendre non seulement l'essence de Dieu, mais toutes les manifestations de sa puissance. La troisième homélie complète la première sur le thème de la connaissance: l'essence de Dieu ne saurait être connue de l'homme, puisqu'elle est inaccessible aux anges eux-mêmes. Le terrain de la controverse ainsi déblayé,

Jean peut aborder, dans les deux dernières homélies, la discussion proprement théologique: dans la quatrième, l'égalité du Fils, prouvée par la connaissance qu'il possède du Père; dans la cinquième, l'égalité des trois personnes de la Trinité.

A l'intérêt dogmatique s'ajoute celui qu'offrent ces homélies pour les historiens de la liturgie. Jean a un don remarquable d'évocation. Au milieu d'une foule orientale, prompte à l'enthousiasme, mais dont l'attention s'émousse vite, il nous est donné d'assister aux différentes parties de la synaxe, au renvoi des possédés, des candidats au baptême et des pénitents qui n'étaient pas admis à la célébration de l'Eucharistie, d'entendre les prières qui s'élevaient à différentes intentions et l'acclamation du Trisagion. Autant de documents sur la liturgie d'Antioche au IVe siècle.

Mais plus largement encore, ces homélies peuvent aussi contribuer à donner au lecteur le sens de la grandeur de Dieu. Si la liturgie du ciel s'unit à celle de la terre, si les anges et les hommes sont appelés à la même fonction : glorifier Dieu, lui rendre grâce, il n'est plus de place pour rien de médiocre, pour aucun laisser-aller, devant l'infinie majesté de Dieu. Tous ces thèmes s'entrelacent et se répondent. Ils s'expriment dans un langage direct, imagé, étonnamment clair si l'on songe à la difficulté du sujet. Ces homélies, le premier témoignage que nous ayons sur la prédication de Jean, consacrent définitivement son éloquence au service de Dieu.

Jean Daniélou

## HISTOIRE DU TEXTE

#### I. - TRADITION MANUSCRITE

Les homélies De incomprehensibili contenues dans ce volume i nous sont parvenues à travers une tradition manuscrite qui offre une centaine de témoins échelonnés entre la fin du IX e siècle et le début du XVII e. Il s'y ajoute une traduction syriaque très précieuse, puisque le seul manuscrit par lequel nous avons pu en prendre connaissance date du VI e siècle 3.

1. Sous ce titre, complété par la mention Contra Anomoeos, la Patrologie grecque donne douze homélies, onze en réalité, puisqu'il faut retirer de cette collection l'homélies sur saint Philogone. Les cinq homélies publiées dans le n° 28 de « Sources Chrétiennes » correspondent aux homélies I-V de la Patrologie. Dans une communication au Congrès d'Études Patristiques, parue dans Studia Patristica, vol. X, coll. « Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur », Berlin, 1970, nous avons montré que le choix des cinq premières homélies pouvait se justifier par la tradition manuscrite elle-même.

2. Il est bien probable que, malgré nos recherches, plusieurs manuscrits nous ont échappé. D'autre part, nous n'avons pas mentionné dans cette liste certains manuscrits du XI°s. Ce sont l'Atheniensis Bibl. nat. 2544 qui ne contient que l'homélie I, le Vaticanus Ottobon. gr. 13 qui ne contient que les homélies III et IV, le Leningrad Bibl. publ. gr. 514 très mutilé.

Nous n'avons pas mentionné non plus l'Athous Lavra B 39, du xiiie s. parce que nous n'avons pu savoir quel était le numéro des homélies citées sous le titre Περὶ ἀκαταλήπτου, et contenues entre les ff. 217-225, ni le Vaticanus Ottobon. gr. 101, hom. I-VI, ni l'Athous Dionysiou, hom. I-V, tous deux du xviie s., ni enfin l'Atheniensis Bibl. nat. 191, hom. I et III et l'Athous Kausokatyvies 211, II-V, tous deux du xviie s.

3. C'est le Londinensis, British Mus., Add. 14567, ff. 2°-57 (Wright, cod. 597). Je dois la découverte de ce manuscrit à Mgr Sauget, scriptor à la Bibliothèque vaticane. Je suis heureuse de pouvoir lui exprimer ici la gratitude de tous ceux qui s'intéressent à la tradition syriaque des œuvres de Jean Chrysostome, et la mienne en particulier.

TRADITION MANUSCRITE

67

Xe-XIe s.

Voici d'abord la liste des manuscrits dans l'ordre chronologique:

#### 1. — Table des manuscrits

| -, -, | I. A | Atheniensis | Bibl. nat. | 211. I- | VT |
|-------|------|-------------|------------|---------|----|
|-------|------|-------------|------------|---------|----|

IX e-X e s.

- 2. B Basileensis gr. 39 (B. II. 15), VI et I
- 3. D Sinaiticus gr. 375, I-VI
- 4. E Atheniensis Bibl. nat. 265, I-VIII X . s.
- 5. T Athous Protaton 18, I, II et VII
- 6. G Laurentianus Conv. sopp. 198, I-VI
- 7. H Mosquensis Bibl. syn. gr. 134 (Vlad. 164), I-VI
- 8. E Mosquensis Bibl. syn. gr. 232 (Vlad. 165), I-VIII
- 9. L Oxoniensis Bodl. Cromwell 20, I-VIII
- M Parisinus gr. 607 (anc. Colb. 699),
   I-VIII
- 11. N Parisinus Coislin, 246 (anc. 861), I-VII
- 12. F Patmiacus 152, I-VI
- 13. C Vaticanus gr. 560, I-VI
- 14. O Vaticanus gr. 577, I-VIII
- 15. V Vaticanus gr. 1526, I-VIII
- 16. Y Oxoniensis New College 81, I-VIII
- 17. R Atheniensis Bibl. nat. 414, I-VIII Xe-XIe s.
- 18. X Genuensis Bibl. Franz. Miss. urb. gr. 11, I-VI
- I. Nous avons gardé, autant que possible, aux manuscrits les plus anciens les sigles que nous avions affectés aux mêmes manuscrits dans nos travaux antérieurs et plus spécialement dans la Lettre d'exil, dont la tradition manuscrite se confond avec celle des homélies De incomprehensibili. A partir du xres, nous n'avons pas cru nécessaire de donner un sigle à chaque manuscrit. Nous les avons simplement rangés chronologiquement et, dans chaque siècle, par ordre alphabétique. Nous avons également indiqué, en chiffres romains, les numéros des homélies contenues dans chaque manuscrit.

19. Q Hierosolymitanus Bibl. Patr. S. Sabas 36. I-IV

20. W Vat. Palatinus gr. 72, I-VIII

21. Ambrosianus A 126 inf. (gr. 806), I-VIII XI°s.

22. Angelicus gr. 110, I-VIII

23. Atheniensis Bibl. nat. 450, I-VIII

24. Athous Kausokal. 1, I-VIII

25. Athous Xeropotamou 124, I-VI

26. Berolinensis gr. 4º 91 (Tübingen) I-VIII

27. Bononiensis Bibl. Univ. 2534, I-VI

28. Hierosolymitanus Bibl. Patr. S. Sabas 4, I-VIII

29. Laurentianus Plut. VIII, 2, I-VI

30. Laurentianus Plut. VIII, 10, I-VIII

31. Laurentianus Plut. XI, 9, I-VIII

32. Marcianus gr. 105, I-VIII

33. Marcianus gr. 106, I-VIII

34. Marcianus gr. 107, I-VIII

35. Monacensis gr. 354, I-V

36. Mosquensis Bibl. syn. gr. 26 (Vlad. 384), I-III

37. Oxoniensis Canonic. gr. 76, I-VIII

38. Oxoniensis New College 79, I-VI

39. Parisinus gr. 581, I-VIII

40. Parisinus gr. 656, I-VI

41. Parisinus gr. 800, I-VIII

42. Parisinus gr. 802, I-VIII

43. Parisinus gr. 803, I-VIII

44. Parisinus gr. 804, I-VIII

45. Parisinus gr. 807, I-VIII

46. Parisinus gr. 811, I, III et IV (mutil.)

47. Parisinus gr. 812, I-VIII

48. Parisinus gr. 813, I-VIII

49. Parisinus gr. 1014, I-VI

50. Parisinus Coislin. 61<sup>1</sup>, I-VI

51. Sinaiticus gr. 378, I-V

| 52.         | Sinaiticus gr. 379, I-VIII            |                 |
|-------------|---------------------------------------|-----------------|
| 53.         | Udinensis Bibl. archiepisc. gr. 263,  |                 |
|             | I-VI                                  |                 |
| 54.         | Vaticanus gr. 379, I-VIII             |                 |
| 55.         | Vaticanus gr. 522, I-VI               |                 |
| 56.         | Vaticanus gr. 553, I-V                |                 |
| 57.         | Vaticanus gr. 565, I-VI               |                 |
| 58.         | Vaticanus gr. 870, I-VIII             |                 |
| 59.         | Vaticanus gr. 575, I-VIII             |                 |
| 60.         | Vaticanus gr. 576, I-VI               |                 |
| 61.         | Vat. Palatinus gr. 15, I-VIII         |                 |
| 62.         | Vindobonensis Theol. gr. 26, I-VIII   |                 |
| 63.         | Vindobonensis Theol. gr. 148, I-V     |                 |
| 64.         | Vindobonensis Supp. gr. 165,          |                 |
| -           | I-VIII                                |                 |
| 65.         | Atheniensis Mus. byz. 150, I-VIII     | XIe-XIIe s.     |
| 66.         | Berolinensis Phill. 1439, I-V         |                 |
| 67.         | Messanensis S. Salv. gr. 72, I-VIII   |                 |
| 68.         | Vat. Ottobonianus gr. 13, I-VIII      |                 |
| <b>6</b> 9. | Alexandrinus gr. 8, I-VI              | XII a s.        |
| 70.         | Ambrosianus Č. 183 inf., I-VIII       |                 |
| 71.         | Athous Lavra F 65, I-VIII             |                 |
| 72.         | Athous Lavra F 124, I-VI              |                 |
| 73.         | Athous Pantocrator 12, I-VI           |                 |
| 74.         | Lesbiensis Leimon 23, II, IV, V, VIII |                 |
| <b>7</b> 5. | Parisinus gr. 765, I-VIII             |                 |
| 76.         | Parisinus gr. 799, I-VI               |                 |
| 77.         | Parisinus gr. 806, I-VIII             |                 |
| 78.         | Patmiacus 170                         |                 |
| 79.         | Constantinopolitanus Bibl. Patr.      |                 |
| 0.0         | S. Trin. 130, I-VIII                  | XIII e-XIV e s. |
| 80.         | Athous Vatopedi 336, I-VII            | XIVe s.         |
| 81.         | Vaticanus gr. 536, I-VIII             |                 |
| 82.         | Vindobonensis Theol. gr. 64, I et IV  |                 |
| 83.         | Oxoniensis Barocci 172, I-IV, VI      | XIVe-XVe s.     |
| 84.         | Athous Karakallou 63, I-VI            | XVe s.          |
|             |                                       |                 |

| 35. | Mutinensis Bibl. Estense gr. 70,        |            |
|-----|-----------------------------------------|------------|
|     | I-VIII                                  |            |
| 36. | Vaticanus gr. 2601, I-VI                |            |
| 37. | Athous Koutloum. 107, I-VIII            | XVI e s.   |
| 38. | Londinensis Addit. 21983, I-VI          |            |
| 39. | Oxoniensis Holkham gr. 42, I-VI         |            |
| 90. | Oxoniensis Barocci 189, I-VII           |            |
| 91. | Parisinus gr. 777, I-VI                 |            |
| 92. | Parisinus gr. 808, I-V                  |            |
| 93. | Parisinus gr. 809, I-VIII               |            |
| 94. | Scorialensis gr. Ω. II. 16 (gr. 588),   |            |
|     | I-VIII                                  |            |
| 95. | Vaticanus gr. 1781, I-VIII              |            |
| 96. | Vaticanus gr. 2345, I-VIII              |            |
| 97. | Vaticanus gr. 2359, I-VIII              |            |
| 98. | Oxoniensis Bodl. Auct. E. 3. 13, I-VII, | XVII e s.t |
|     |                                         |            |

La répartition des manuscrits dans le temps se présente donc ainsi :

| 1  | manuscrit  | syriaqu | e du          | VIe s.        |
|----|------------|---------|---------------|---------------|
| 3  | manuscrits | grees   | $d\mathbf{u}$ | IXe-Xe s.     |
| 13 | *****      | _       |               | Xe s.         |
| 4  |            |         | _             | Xe-XIe s.     |
| 44 |            |         |               | XIe s.        |
| 4  |            |         |               | XIe-XIIe s.   |
| 10 |            | —       |               | XIIe s.       |
| 1  |            |         |               | XIIIe-XIVe s. |
| 3  | <u> </u>   |         | _             | XIVe s.       |
| 1  |            | _       |               | XIVe-XVe s.   |
| 3  |            |         |               | XVe s.        |
| 11 |            | —       | _             | XVIe s.       |
| 1  |            |         |               | XVIIe s       |

## 2. — Classement des manuscrits

L'étude des caractéristiques extérieures nous a permis d'esquisser des rapprochements entre les plus anciens

1. Malgré la date tardive de ce manuscrit, nous le citons parce que c'est l'exemplaire de travail de Savile.

TRADITION MANUSCRITE

manuscrits!. Il reste à voir si ces rapprochements se trouvent confirmés par les indices tirés du texte lui-même : additions, lacunes, variantes caractéristiques<sup>2</sup>.

#### A. - Additions

En général, ce texte a été recopié avec un grand soin et un grand souci de fidélité à la tradition. Rares sont les groupes de mots qui doivent être considérés comme des additions. Celles qu'on relève semblent avoir été introduites dans le texte pour en faciliter la compréhension:

| I,  | 111-112 | δηλῶν ὅτι            | Ξ | $\mathbf{v}$ | W | $\mathbf{X}$ |
|-----|---------|----------------------|---|--------------|---|--------------|
|     | 116     | ώς αν είποι τις      | Ξ | X            |   |              |
| II, | 108     | ώς εί έλεγε          | Ξ | $\mathbf{v}$ | W | $\mathbf{X}$ |
|     | 228     | 'Οράς πῶς οὐδὲν εἶπε |   | $\mathbf{v}$ | W | $\mathbf{X}$ |

Peut-être faut-il joindre à cette énumération un texte de quatre lignes en I, 164-167 donné par les manuscrits CEEFHMRVWY. Deux raisons pourraient amener à considérer cette phrase comme faisant partie intégrante du texte. D'abord, elle se trouve dans des manuscrits appartenant à des familles différentes. Ensuite, l'argumentation donnée ici est analogue à celle qu'on lit en II, 480 s. On remarquera ce pendant que ce passage n'est pas donné dans les manuscrits ABDGLNOQX parmi lesquels A et B sont les plus anciens et qu'il ne figure pas non plus dans le texte syriaque. On est donc amené à penser qu'il s'agit d'une glose introduite dans le texte après le VI° siècle. Toutefois, faute de certitude, nous gardons la phrase entre crochets droits.

En tous cas, l'étude de ces additions permet de voir se

1. Voir A.-M. MALINGREY, « Un essai de classement dans la tradition manuscrite des homélies de Jean Chrysostome, *De incomprehensibili* » in *Traditio*, vol. XXV, New York, 1969.

2. Pour la clarté de l'exposé, nous avons limité, ici encore, notre étude aux manuscrits les plus anciens. Ils sont, comme on l'a vu, au nombre de vingt, mais nous n'en avons collationné que dix-neuf, faute de pouvoir atteindre le *Protaton 18* qui, d'ailleurs, doit être incomplet.

former nettement le groupe EVWX, déjà fortement constitué dans les caractéristiques extérieures.

### B. - Lacunes

Si le nombre des additions est très réduit dans ce texte, les lacunes d'un ou plusieurs mots ou même de phrases entières sont plus fréquentes.

Ι, 20 Διὰ τί Πολλῷ μᾶλλον ἐν τῆ ἀπουσία

om. ABCELQRY

352 άλλὰ μετὰ ἐπιειχείας αὐτοῖς διαλεγώμεθα

om. A B C L Q R Y

ΙΙ, 84 είς αὐτὰ τὰ ἄδυτα

om. E Z V W X

255 φησιν om. Ξ V W X

438-450 Εί γὰρ ἀπλῶς... αὐτοῦ

om. A C L Q Y

478-479 πᾶσαν περιλαμβάνει ... ἴσμεν

om. A C L Q Y

ΙΙΙ, 421 φησί · Σύ μέν... κολοκύνθης

om. A C L Q R Y

ΙΥ, 292-293 χρείαν ἡμῖν... προσέρριπται

om. A C D G F Q X Y

V, 81-83 Ούκ άρα ούδὲ... ὁ Πατήρ

om. A C D Q R Y

92 οὐδὲ εἰς τὸν... μόνον

om. A C D Q Y

154-157 Καὶ περὶ τίνος... αὐτόν

om. A C D Q Y

362 Καὶ τί λέγω... οὐσίας

om. A Q R Y

Peut-être faut-il joindre à cette énumération un texte de trois lignes, III, 310-312 qui manque en A C G L Q R Y. Mais, parmi ces manuscrits, trois sont anciens et la phrase manque également en syriaque. S'il y a omission, elle remonterait donc au delà du VI e siècle. Faute de certitude, nous mettons la phrase entre crochets.

Ces lacunes font apparaître des relations étroites entre les manuscrits A B C L Q R Y.

#### C. - Variantes

 ${f V}$ oici quelques variantes susceptibles de confirmer les rapprochements déjà esquissés :

| I,  | 6   | τὰ ποίμνια     | N            | 0            | $\mathbf{v}$ | W            | τὰ πρόβατα      | cett. |
|-----|-----|----------------|--------------|--------------|--------------|--------------|-----------------|-------|
|     | 94  | λέγει          | Ξ            | $\mathbf{v}$ | $\mathbf{W}$ | ${f X}$      | φησι            | cett. |
|     | 94  | καλῶν          | Ξ            | V            | $\mathbf{W}$ | $\mathbf{X}$ | λέγων           | cett. |
|     | 117 | άναγνώσομαι    | N            | 0            | V            | W            | Χ ἀναγνῶναι     | cett. |
|     | 126 | δεῖξαι         | D            | $\mathbf{G}$ | N            | O            | διδάξαι         |       |
|     | 151 | <b>ง</b> จึง   | $\mathbf{D}$ | $\mathbf{G}$ | 0            |              | δὲ ἄρτι         | cett. |
|     | 155 | λαλεῖ          | Ξ            | $\mathbf{v}$ | W            | $\mathbf{X}$ | φωνεῖ           | O     |
|     |     |                |              |              |              |              | φρονεῖ          | cett. |
| II, | 97  | Καὶ σφόδρα πολ | Vλ'n         | καὶ          | εύπ          | ρόσα         | υπος            |       |
| ĺ   |     | • •            |              |              | W            |              | om.             | О     |
|     |     |                |              |              |              | K            | αὶ μάλα εἰκότως | cett. |
|     | 401 | 2222 034       | ~            | 17           | 377          |              |                 |       |

401 άλλ' ούχ  $\Xi V W X$ xal obyl cett. 0 V W XΙΙΙ, 34 δύναται δυνήσεται cett. 158 Ούδενός  $\mathbf{E} \mathbf{V} \mathbf{X}$ Tίνος (δὲ) cett. 202 νομιζέτω ACFORY VOLLEGE O voulen cett. Ο V W X κατασκεδάσας cett. 225 κατασκευάσας 397 διδασκαλία ACLQRY διακονία cett. Α C F Q X Υάνθρώπων cett. ΙΥ, 128 άγίων ACEFQX δεΐξαι cett. 311 e ineiv

Les additions, les lacunes et les variantes que nous venons d'examiner confirment donc les rapprochements suggérés par l'étude des caractéristiques extérieures. On voit ainsi apparaître deux groupes tout à fait stables : d'une part ACLQRY, d'autre part VWX. Le relevé complet des variantes permet de faire entrer dans l'un de ces groupes les manuscrits E  $\Xi$  F H N O qui, dans les variantes relevées ci-dessus, n'apparaissent que d'une façon épisodique.

Restent les manuscrits D et G. Comme l'histoire des

éditions nous a fait découvrir que le manuscrit servant de base au premier éditeur se rattachait par un intermédiaire, mais de façon certaine, à ce groupe<sup>1</sup>, il nous a paru intéressant de le mettre à part, en attirant l'attention sur ses variantes. L'étude détaillée que nous en avons faite nous amène aux conclusions suivantes:

1) Le groupe DG se détache nettement des autres manuscrits que nous avons collationnés, dans les passages que voici :

I, 2; 18; 28; 55; 62-63; 124-125; 158; 205; 216; 380; 407.

II, 1; 28; 68; 152; 351; 451; 524.

III, 59; 176; 185; 286.

IV, 312.

IV, 312. V, 500.

2) Le groupe DG a quelques variantes qui le rattachent à la tradition de A dans les passages que voici:

I, 1; 14-15; 156; 256. II, 169; 340. III, 367.

Mais il est clair que les manuscrits D et G appartiennent à une tradition autonome, à moins que les variantes qui leur sont propres ne soient à l'origine de cette tradition.

En nous fondant sur l'ensemble de ces observations, nous avons donc groupé les dix-neuf plus anciens manuscrits des homélies *De incomprehensibili* en trois familles:

Famille a: A B C E E F H M L Q R Y

Famille  $\beta$ : N O V W X

Famille  $\gamma$ : D G

Les rapports entre ces manuscrits peuvent être résumés dans un stemma (infra, p. 89).

1. Voir Histoire des éditions, p. 86.

# 3. — Choix des manuscrits pour l'établissement de l'apparat critique

Dans la famille  $\alpha$  nous avons gardé les mss A B C E L. En voici les raisons :

Malgré une lacune importante!, le ms. A doit figurer dans l'apparat critique à cause de sa date.

Bien que le ms. B ne contienne que la première dans la collection des cinq homélies, il doit figurer dans l'apparat critique pour la même raison que A.

Le ms. C nous offre la série des cinq homélies et sans lacune importante. Il méritait donc d'être conservé.

Le ms. E porte des traces d'humidité qui en rendent la lecture parfois difficile, surtout en haut des colonnes b) du recto et a) du verso, mais sa date ne permet pas de le négliger. Il confirme la tradition des mss précédents.

Le ms.  $\Xi$  suit, dans l'ensemble, la tradition de E. Mais il offre un texte très souvent corrigé après grattage et des corrections marginales, ce qui explique, dans le relevé ci-dessus des additions, des lacunes et des variantes, sa présence tantôt dans un groupe, tantôt dans un autre.

Le ms. L porte de nombreuses corrections soit en marge, soit au-dessus de la ligne. Il offre donc à lui seul une sorte d'abrégé de l'histoire du texte et, pour cette raison, nous l'avons gardé.

En revanche, nous avons éliminé F et H qui suivent la tradition de A C E et ne présentent pas d'intérêt particulier, M qui est très lacuneux<sup>2</sup> et complété par une main du XVI<sup>e</sup> s. dans les homélies II, III, IV et V.

Y suit la tradition de M et de C, comme le prouve une variante qui leur est propre en I, 27 άπερ ταῦτα, reproduite

1. Voir l'analyse détaillée du manuscrit, p. 79.

dans des mss postérieurs, Vat. gr. 553 et Ambrosianus gr. 876.

Les manuscrits Q R, moins anciens que les précédents, suivent la tradition de la famille  $\alpha$  et n'apportent pas d'éléments nouveaux.

R est déparé par une longue lacune: IV, 483 à V, 47 [εὐγάριστον... ἐώρακε] et il offre des formes aberrantes.

Aucun de ces mss ne méritait donc d'être gardé.

Dans la famille  $\beta$ , nous avons gardé les mss O V X. En voici les raisons :

Entre N et O, nous avons choisi O de préférence à N, très lacuneux et complété probablement au XII e s. par une main grossière.

Dans un travail antérieur 1, nous avons établi la parenté étroite de V et de W. Toutes nos observations ont été confirmées par l'étude de ce nouveau texte et nous avons, encore une fois, éliminé W au profit de V, plus ancien.

Le ms. X suit, dans l'ensemble, la tradition de la famille β. Il a inséré dans son texte des corrections faites sur Ξ, après grattage, comme le prouvent des variantes ou des additions particulières à ces deux mss. Par exemple en I, 42 Οὐχί, φησίν: Οὐδὲν τούτων Ξ Χ; 95 εἰς τὸ post καταργουμένης add. Ξ Χ; 125 λεγέτω: δηλοῖ Ξ Χ; 151 ἐν αἰνίγματι: καὶ αἰνίγματος Ξ Χ; 155 φρονεῖ: λαλεῖ Ξ Χ; 280 φησί: λέγει Ξ Χ; 295 ἐστι ante μέγας add. Ξ Χ. Nous avons gardé X, comme nous avions gardé L, à titre de témoin de l'histoire du texte.

Quant à la tradition intermédiaire dont nous avons déjà souligné l'intérêt, nous avons cru bon de garder les deux témoins qui la représentent. En effet, si étroitement unis qu'ils soient, il arrive qu'ils ne soient pas d'accord. L'un suit la tradition commune et l'autre fournit variante nouvelle qui a été adoptée par le Vat. gr. 522 et qui, par le Paris. gr. 777, est passée dans l'édition de

<sup>2.</sup> Nous ne donnons pas le détail des lacunes des manuscrits M et N, puisque nous ne les avons pas utilisés dans l'apparat critique.

<sup>1.</sup> Voir Traditio, vol. XVIII, 1962, p. 58-59.

# 3. — Choix des manuscrits pour l'établissement de l'apparat critique

Dans la famille  $\alpha$  nous avons gardé les mss A B C E L. En voici les raisons :

Malgré une lacune importante, le ms. A doit figurer dans l'apparat critique à cause de sa date.

Bien que le ms. B ne contienne que la première dans la collection des cinq homélies, il doit figurer dans l'apparat critique pour la même raison que A.

Le ms. C nous offre la série des cinq homélies et sans lacune importante. Il méritait donc d'être conservé.

Le ms. E porte des traces d'humidité qui en rendent la lecture parfois difficile, surtout en haut des colonnes b) du recto et a) du verso, mais sa date ne permet pas de le négliger. Il confirme la tradition des mss précédents.

Le ms.  $\Xi$  suit, dans l'ensemble, la tradition de E. Mais il offre un texte très souvent corrigé après grattage et des corrections marginales, ce qui explique, dans le relevé ci-dessus des additions, des lacunes et des variantes, sa présence tantôt dans un groupe, tantôt dans un autre.

Le ms. L porte de nombreuses corrections soit en marge, soit au-dessus de la ligne. Il offre donc à lui seul une sorte d'abrégé de l'histoire du texte et, pour cette raison, nous l'avons gardé.

En revanche, nous avons éliminé F et H qui suivent la tradition de A C E et ne présentent pas d'intérêt particulier, M qui est très lacuneux<sup>2</sup> et complété par une main du XVI<sup>e</sup> s. dans les homélies II, III, IV et V.

Y suit la tradition de M et de C, comme le prouve une variante qui leur est propre en I, 27 ἄπερ ταῦτα, reproduite

1. Voir l'analyse détaillée du manuscrit, p. 79.

dans des mss postérieurs, Vat. gr. 553 et Ambrosianus gr. 876.

Les manuscrits Q R, moins anciens que les précédents, suivent la tradition de la famille  $\alpha$  et n'apportent pas d'éléments nouveaux.

R est déparé par une longue lacune : IV, 483 à V, 47 [εὐχάριστον... ἐώραχε] et il offre des formes aberrantes.

Aucun de ces mss ne méritait donc d'être gardé.

Dans la famille  $\beta$ , nous avons gardé les mss O V X. En voici les raisons :

Entre N et O, nous avons choisi O de préférence à N, très lacuneux et complété probablement au XII e s. par une main grossière.

Dans un travail antérieur 1, nous avons établi la parenté étroite de V et de W. Toutes nos observations ont été confirmées par l'étude de ce nouveau texte et nous avons, encore une fois, éliminé W au profit de V, plus ancien.

Le ms. X suit, dans l'ensemble, la tradition de la famille β. Il a inséré dans son texte des corrections faites sur Ξ, après grattage, comme le prouvent des variantes ou des additions particulières à ces deux mss. Par exemple en I, 42 Οὐχί, φησίν: Οὐδὲν τούτων Ξ Χ; 95 εἰς τὸ post καταργουμένης add. Ξ Χ; 125 λεγέτω: δηλοῖ Ξ Χ; 151 ἐν αἰνίγματι: καὶ αἰνίγματος Ξ Χ; 155 φρονεῖ: λαλεῖ Ξ Χ; 280 φησί: λέγει Ξ Χ; 295 ἐστι ante μέγας add. Ξ Χ. Nous avons gardé X, comme nous avions gardé L, à titre de témoin de l'histoire du texte.

Quant à la tradition intermédiaire dont nous avons déjà souligné l'intérêt, nous avons cru bon de garder les deux témoins qui la représentent. En effet, si étroitement unis qu'ils soient, il arrive qu'ils ne soient pas d'accord. L'un suit la tradition commune et l'autre fournit variante nouvelle qui a été adoptée par le Vat. gr. 522 et qui, par le Paris. gr. 777, est passée dans l'édition de

<sup>2.</sup> Nous ne donnons pas le détail des lacunes des manuscrits M et N, puisque nous ne les avons pas utilisés dans l'apparat critique.

<sup>1.</sup> Voir Traditio, vol. XVIII, 1962, p. 58-59.

Fronton du Duc <sup>1</sup>. On comprend l'intérêt qu'il y avait à utiliser ces deux témoins pour l'étude de l'histoire du texte.

### 4. — L'apport du syriaque 2

Puisque nous avions la chance de posséder, en syriaque, un témoin du VIe siècle, nous avons eu recours à lui toutes les fois que nous hésitions entre les différentes traditions fournies par les manuscrits grecs. On verra, par les exemples suivants, qu'il nous a fait opter le plus souvent pour les manuscrits les plus anciens de la famille  $\alpha$ , parfois pour D G, rarement pour les manuscrits de la famille  $\beta$ . C'est une sorte de contre-épreuve de notre classement :

- I, 18. Le syriaque nous a fait choisir ἀγαπητοί donné par l'ensemble des mss plutôt que ἀδελφοί donné par DG.
- I, 28. La phrase syriaque justifie le choix que nous avons fait de la ponctuation donnée par L GOVX contre celle des mss ABC, plus anciens cependant, mais ne représentant qu'une partie de la tradition.
- I, 55. Le syriaque a confirmé que ώς ἄν εἴποι était bien une addition.
- I, 61. Le syriaque nous a fait choisir τὸν κεκτημένον contre le témoignage de mss grecs anciens, tels que AE.
- I, 112-113. Le syriaque possédant, comme DG, la phrase Τάχα... κατέχομεν, nous l'avons gardée.
- I, 126. Le syriaque nous a fait choisir la variante δεῖξαι donnée par DG O de préférence à διδάξαι donné par l'ensemble des manuscrits.
- I, 164-167. Le syriaque ne donnant pas cette phrase a confirmé notre hypothèse d'une glose.
  - 1. Voir Histoire des éditions, p. 86.
- 2. Je tiens à exprimer ici ma reconnaissance au R. P. Graffin qui a bien voulu lire et me traduire, pour l'établissement du texte, les passages les plus importants du manuscrit syriaque.

- I, 203. Le syriaque confirme le témoignage des manuscrits les plus anciens contre celui du *Paris. gr. 777* suivi par Fronton du Duc.
- I, 222. Le syriaque justifie la version des manuscrits: θορυβεῖται contre la correction de Fronton du Duc: φοβεῖται.
- I, 260. Le syriaque ne donne pas la citation complète:
  ...καὶ ἀνεξιχνίαστοι αἱ ὁδοὶ αὐτοῦ. Nous l'avons
  supprimée, malgré le témoignage de AB. Mais il
  peut se faire que le scribe du syriaque, copiant un
  texte bien connu, ne se soit pas cru obligé de la
  transcrire intégralement. D'ailleurs, Jean cite la
  seconde partie du texte au moment de le commenter,
  en 263.
- I, 349-350. Le syriaque s'accorde ici avec les manuscrits grecs les plus anciens ABCL pour adopter le texte : θεραπεύει νοσήματα.
- II, 91. Le syriaque ne porte pas διότι, donné seulement en grec par les mss OVX. Nous avons rejeté cette conjonction.
- II, 95. Pour la même raison, nous avons rejeté Ζαχαρία gardé par Fronton du Duc, selon le Paris. gr. 777.
- II, 132-133. Le syriaque possédant le membre de phrase σιωπῶν] καὶ μὴ δυνάμενος λαλεῖν donné seulement par A OV, nous l'avons gardé.
- III, 17 et 84. Suivant l'interprétation du syriaque, nous avons choisi κόλπων au lieu de πόνων et φόβον au lieu de πόθον.
- III, 168-169. Au contraire, malgré l'absence du membre de phrase ἐπὶ θρόνου ὑψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου dans le syriaque et dans tous les manuscrits grecs, nous avons gardé ce membre de phrase cité par Fronton du Duc d'après le *Paris. gr. 777*, car il nous a paru, comme à lui, imposé par le mouvement du commentaire.
- III, 206. Grâce au syriaque, nous avons la quasi certitude

TRADITION MANUSCRITE

que και σίκερα donné seulement par G, est une glose qui a pénétré dans le texte.

- III, 274. Le syriaque confirme le texte des manuscrits : θρόνος, contre la correction de Montfaucon en θρόνοι.
- III, 397. Le syriaque nous a fait adopter la variante διακονία donnée par E DG OVX, et non διδασκαλία donné par les autres manuscrits.
- IV, 93. Le syriaque justifie la ponctuation que nous avons adoptée; elle se trouve d'ailleurs dans l'ensemble des manuscrits, à l'exception de O.
- IV, 133. Le syriaque invite à supprimer le membre de phrase : διά τοῦτο — ἀνεξιχνίαστος donné seulement par EΞF.
- IV, 141-142. Le syriaque s'accorde avec V contre tous les autres mss grecs pour donner le membre de phrase : ἐν τοῖς ἐπουρανίοις. Nous le gardons.
- IV, 292-293. Le syriaque possédant le membre de phrase χρείαν — προσέρριπται, tout comme les manuscrits EL OV, nous le conservons malgré son absence en AC DG et X.
- IV, 311, 361 et 441. Le syriaque incite à choisir δεῖξαι, ἔδει, et ὑμᾶς contre εἰπεῖν, δεῖ et ἡμᾶς que donnent la plupart des mss.
- V, 94. Le syriaque ne possédant pas le membre καὶ ἀκραιφνοῦς, nous l'avons rejeté comme une glose, contre Fronton du Duc qui suit le *Paris. gr. 777*.
- V, 186-187. Au contraire, bien que le syriaque n'ait pas la citation complète ξλαιον σου, nous l'avons gardée parce qu'elle se trouve dans les trois familles, soit L G OV.
- V, 242. Le syriaque invite à choisir Υίός contre Χριστός donné par AC.

Ainsi, le manuscrit syriaque a été un apport très précieux. Sauf dans les citations qui peuvent avoir été incomplètement transmises, parce qu'elles étaient trop connues, il nous a donné une certaine sécurité dans le choix des

variantes; il a confirmé, en y apportant des correctifs et des nuances, le classement des manuscrits auquel nous avions abouti par des approximations successives.

# 5. — Description des manuscrits utilisés dans l'apparat critique 1

1. Atheniensis 211: A, Athènes, Bibl. nat., IX e-X e s., parch.,  $350 \times 240$  mm., 314 ff., 32 lignes.

Ce ms. a été inventorié par M. Richard, chef de la section grecque à l'Institut de Recherche et d'Histoire des textes, qui nous a généreusement donné l'autorisation de publier son travail dans *Traditio*, vol. XX, 1964.

I ff. 264-271 Τί τοῦτο ;2

II ff. 271 -280 Φέρε δη...

III ff. 280-286 Οι φιλόπονοι...

IV ff. 286ν-295 "Ηρκει μέν...

V ff. 295-305 'Επειδάν μέλλη...

Ce ms. est en bon état de conservation, étant donné sa date. Cependant un trou dans le parchemin, f. 286, 1<sup>re</sup> col., rend impossible la lecture de deux lignes. De plus, le bord des ff. 296, 2° col., 296°, 1<sup>re</sup> col., 297, 2° col., 297°, 1<sup>re</sup> col., 298, 2° col. a été érasé et la lecture de certains mots en est entravée. Enfin, la collation nous a fait découvrir deux lacunes importantes: II, 438 à 450 [El γάρ — αὐτοῦ] et III, 39 à 158 [slç δέ — τὰς πτέρυγας].

2. Basileensis gr. 39 (B. II. 15): B, Bâle, Bibl. univ., fin IX e s., parch., 380×235 mm., 474 ff., pleine page, 34 lignes.

VI ff. 450-454v I ff. 455-460v

1. Nous donnons ici le signalement de chaque manuscrit et les ff. où se trouvent les homélies *De incomprehensibili*. Pour les autres textes contenus dans ces manuscrits, on voudra bien se reporter aux catalogues.

2. Nous donnons pour ce premier manuscrit l'incipit de chaque homélie. A part une variante indiquée dans l'apparat critique,

l'incipit demeure stable dans tous les manuscrits.

80

Ce ms., d'une très belle écriture archaïque, contient une riche collection de textes chrysostomiens, en particulier les traités ascétiques! Malheureusement, dans la collection des cinq homélies, il ne nous a conservé que la première.

Voir E. Carter, Codices Chrysostomici graeci, III, Paris, 1970.

3. Vaticanus gr. 560: C, Bibl. vat.,  $X^e$  s., parch.,  $353 \times 240$  mm., 398 ff., 2 col., 33 lignes.

I ff. 129v-137

II ff. 137-146

III ff. 146-154

IV ff. 154-162v

V ff. 162v-173

Ce ms., d'une écriture régulière, n'est déparé que par une lacune dans l'hom. II, 488 à 450 [Εὶ γὰρ ἀπλῶς—αὐτοῦ] qui se trouve aussi en A et en Q. C'est un argument en faveur de leur parenté.

Voir R. Devreesse, Codices Vaticani graeci, Rome, 1937, II, p. 437-438.

4. Atheniensis 265: E, Athènes, Bibl. nat.,  $X^e$  s., parch.,  $345 \times 245$  mm., 328 ff., 2 col., 32 lignes.

I ff. 3-10v

II ff. 11-20v

III ff. 20v-29v

IV ff. 29v-38v

V ff. 38v-48

La description de ce ms. a été faite par E. Zizicas, attachée à la section grecque de l'Institut de Recherche et d'Histoire des textes, à Paris, où son travail peut être consulté.

5. Oxoniensis Bodl. Cromwell 20: L, Oxford, Bibl. Bodl.,

1. Voir J. DUMORTIER, Les cohabitations suspectes, Comment observer la virginité. Nouvelle collection de textes et documents, éd. Les Belles Lettres, Paris, 1955, p. 24-25.

 $X^e$  s., parch.,  $300 \times 220$  mm., 784 p., pleine page, 32-35 lignes.

I p. 229-239

II p. 239-252

III p. 252-264

IV p. 264-276

V p. 276-290

Ce ms. porte plusieurs additions dans la marge et de la même main. Celles-ci sont d'origines différentes, semble-t-il : ou bien le scribe distrait a oublié un mot et il l'ajoute, ou bien il a collationné un autre manuscrit et transcrit ses variantes, ainsi p. 230, hom. I, 20-21 : Διὰ τί ... ἀπουσία, ou bien il comble une lacune, p. 250, hom. II, 438 à 450 [Εὶ γὰρ — αὐτοῦ], en ajoutant le texte au bas de la page. Quant aux nombreuses corrections apportées au texte lui-même, nous les avons indiquées à mesure dans l'apparat critique.

Voir M. Aubineau, Codices Chrysostomici graeci, I, Paris, 1968, nº 234, p. 214.

6. Sinaiticus gr. 375: D, Mont Sinaï, Bibl. mon., IX-X e s., parch., in-fol., 487 ff., 2 col., 32 lignes.

I ff. 352v-360v

II ff. 360v-370v

III ff. 370v-379v

IV ff. 380-389v

V ff. 389v-400

Ce beau ms. d'une écriture haute et droite, parfaitement régulière, offre dans la rédaction de ses intitulés des formules particulières qui attirent l'attention sur son contenu. La collation du texte confirme son originalité.

Voir V. Beneševič, Catalogus cod. manuscr. graec. qui in mon. S. Catharinae in monte Sina asservantur, St-Petersbourg, 1911, tome I, p. 210-213.

7. Laurentianus Conv. sopp. 198: G, Florence, Bibl.

Med. Laur.,  $X^e$  s., parch.,  $317 \times 203$  mm., III-495 ff., 2 col., 31-32 lignes.

I ff. 1-8<sup>v</sup>

II ff. 9-18

III ff. 18-27

IV ff. 27v-37 V ff. 37-49

Comme le ms. précédent se signalait à l'attention par la forme originale de ses intitulés, de même celui-ci dont l'intitulé contient, pour la première homélie, une mention spéciale : ἔτι περιόντος αὐτοῦ ἐν 'Αντιοχεία et pour la seconde une faute d'interprétation : suppression de μνήμας, et γενομένων pour γενομένας. La collation du texte fait apparaître à la fois ses rapports avec D et son autonomie.

Voir A.-M. Bandini, Catalogus cod. man. Bibl. Med. Laur., réimpr., Leipzig, 1961, tome I, p. 27\*.

8. Vaticanus gr. 577: O, Bibl. vat.,  $X^e$  s., parch.,  $318 \times 270$  mm., III-307 ff., 2 col., 32 lignes.

I ff. 76-83v

II ff. 84-93v

III ff. 93v-102v

IV ff. 102v-112

V ff. 112-123

Ce ms. très soigné porte au sommet du f. 76 où débutent les homélies le titre Τὰ περὶ ἀκαταλήπτου. 'Ομιλία α' écrit en onciales. La notice d'en-tête est encadrée d'une riche pylè. Des initiales hors du texte servent d'ornement. Chaque homélie commence par une initiale enluminée.

Voir catalogue au nº 3.

9. Vaticanus gr. 1526 : V, Bibl. vat.,  $X^e$  s., parch.,  $225 \times 163$  mm., II-294 ff., 2 col., 35 lignes.

I ff. 54-60

II ff. 60-67v

III ff. 67v-74v

IV ff. 74v-81

V ff. 81<sup>v</sup>-90

Ce ms. porte de nombreuses mentions marginales abrégées pour ἐρώτησις, σημείωσαι, ὑπόδειγμα, une phrase résumant le sujet aux ff. 61 et 70, quelques additions marginales de la même main. L'intitulé de l'hom. V contient une formule spéciale qui suggère une tradition différente, ce que les collations confirment.

Voir C. Giannelli, Codices Vaticani graeci, Cité du Vatican, 1950, p. 82-84.

10. Genuensis gr. 11: X, Gênes, Bibl. Franz. Miss. urb.,  $X^{e}-XI^{e}$  s., parch.,  $325\times251$  mm., 369 ff., 2 col., 28 lignes.

I ff. 70-78

II ff. 78-89

III ff. 89-99

IV ff. 99v-109v

V ff. 109v-121v

Ce ms. est orné au début de chaque homélie d'une pylè et d'initiales enluminées. Plusieurs variantes marginales font supposer qu'il a été collationné sur d'autres et l'analyse du texte le confirme.

Voir Alb. Ehrhard in Catalogi cod. gr. qui in min. bibl. ital. asseruantur, Leipzig, 1965, tome I, p. 198-199.

### II. - HISTOIRE DES ÉDITIONS

L'édition des œuvres complètes de Jean Chrysostome a été entreprise concuremment par le jésuite Fronton du Duc, en France, et par Sir Henry Savile, en Angleterre, dans les premières années du XVII<sup>e</sup> siècle. L'édition de Fronton du Duc comporte six tomes. Le premier, qui renferme les homélies De incomprehensibili, est daté de 1609<sup>1</sup>. Les tomes suivants s'échelonnent entre 1614 et

1. Fronton du Duc avait édité, dès 1602, un premier recueil de soixante-dix-sept homélies parmi lesquelles les homélies De incomprehensibili. Voir Sommenvogel, Bibliothèque de la Compagnie de Jésus, Paris, 1890, III, 236, n° 11.

1624. Savile, au contraire, a publié tout son travail (huit tomes) en une seule fois et en 1612, si bien que, pour les homélies dont nous nous occupons, Fronton du Duc est le premier éditeur. Au XVIIIe siècle, Dom Bernard de Montfaucon a publié, de 1718 à 1738, une nouvelle édition plus complète de Jean Chrysostome, en treize volumes. Les homélies De incomprehensibili se trouvent dans le tome I, 2e partie. Elles ont été reproduites en PG 48, 701-748. C'est le texte adopté par SC, nº 28, Paris, 1951.

#### Sources manuscrites de ces éditions

Fronton du Duc, dans les notes de son édition, tome I, p. 69, donne les renseignements suivants sur les manuscrits qu'il a utilisés: « Caeterum apographum harum quinque homiliarum Περὶ ἀκαταλήπτου quo typographus noster usus est expressum fuit ex manuscr. Codice Regis Francisci I... Varias autem lectiones collegimus ex tribus mss Henrici II quorum duo membrani sunt, tertius chartaceus, omnes hoc titulo insigniti Χρυσοστόμου Μαργαρῖται. » Malgré l'imprécision de la notice, nous avons pu identifier ces manuscrits. Le seul manuscrit de François Ier contenant nos homélies est le Fontainebleau 521, actuellement Parisinus gr. 777¹; il a été copié en 1542. Les manuscrits de Henri II sont les Parisini gr. 807 (XIe s.), 811 (XIe s.) et 809 (XVIe s.) qui portent tous les trois la mention Χρυσοστόμου Μαργαρῖται indiquée par Fronton du Duc.

Savile s'est contenté de reprendre le texte de Fronton du Duc en collationnant toutefois deux manuscrits d'Oxford. Il le signale dans ses notes, tome VIII, col. 800: « Porro has orationes damus ex fide duorum codicum scriptorum in bibliotheca Collegii Novi Oxoniae, adhibita doctissimi Frontonis editione quam ipse, ut uidetur, ex quatuor mss in bibliotheca Regis Galliae concinnauit. » Les mss cités ici par Savile sont les New College 79 et 81.

Montfaucon semble mieux informé. Dans une note de son édition, tome I, p. 444, il énumère les manuscrits auxquels il s'est référé pour établir le texte de ces homélies: « Collatae cum codicibus Reg. 1819, 1983, 1960, 1963, 1964, 1973, 2900, Colb. 247, 305, Coislin. 262 ».

En profitant de ces indications, il est facile d'identifier, sous leurs cotes actuelles de la B. N., les *Parisini gr.* 806, 777, 809, 656, 811, 813, 765, 1014, 802, 812 et le Coislin. 61<sup>1</sup>.

On peut ainsi dresser le tableau des manuscrits utilisés par les trois grands éditeurs 1:

| F. DU DU<br>(1609)    | JC | SAVILE (1612) = F. du Due + collat. de | MONTFAUCON (1718) = F. du Duc + Savile + collat. de |
|-----------------------|----|----------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| IX-Xe s.              |    |                                        | 1 contro. de                                        |
| Xe s.                 |    | $\mathbf{Y}$                           |                                                     |
| $X^{e}$ - $XI^{e}$ s. |    |                                        |                                                     |
| XIe s. 45             | 46 | <i>38</i>                              | 40 42 46 47                                         |
|                       |    |                                        | <i>48 49 50</i>                                     |
| XII <sup>e</sup> s.   |    |                                        | 75 77                                               |
| XIIIe s.              |    |                                        |                                                     |
| XIVe s.               |    |                                        |                                                     |
| XVe s.                |    |                                        |                                                     |
| XVIe s. 91            | 93 |                                        | 91 93                                               |

#### Valeur de ces différentes sources

On remarquera tout d'abord que les éditeurs n'ont pas consulté les manuscrits des IX e et X e siècles sur lesquels

<sup>1.</sup> Voir H. OMONT, Catalogue des manuscrits grecs de Fontainebleau sous François I<sup>cr</sup> et sous Henri II, Paris, 1889, p. 172.

<sup>1.</sup> Faute de sigles, nous avons utilisé pour désigner les manuscrits à partir du XIe s., les numéros qu'ils portent dans la table des manuscrits, p. 66 s.: 45 = Paris. gr. 807; 46 = Paris. gr. 811; 38 = Oxon. New Coll. 79; 40 = Paris. gr. 656; 42 = Paris. gr. 802; 47 = Paris. gr. 812; 48 = Paris gr. 813; 49 = Paris. gr. 1014; 50 = Paris. Coislin. 611; 75 = Paris. gr. 765; 77 = Paris. gr. 806; 91 = Paris. gr. 777; 93 = Paris. gr. 809.

nous avons établi notre texte<sup>1</sup>. Pour apprécier la valeur du texte jusqu'ici en usage, nous essaierons de chercher quels rapports ont entre eux les manuscrits utilisés par les éditeurs précédents et comment ils contribuent à l'établissement de la tradition.

Ce qui frappe, à première vue, c'est que Fronton du Duc a pris pour texte de base celui d'un manuscrit datant du XVI e siècle, le Paris. gr. 777. C'est le « tertius chartaceus » dont il parle. Son texte imprimé porte, en effet, des variantes caractéristiques, données par ce manuscrit. Il importait de replacer ce témoin tardif dans sa tradition propre. Nous avons eu la chance de pouvoir le faire avec le maximum de certitude. Le Parisinus gr. 777 a été fidèlement copié sur le Vaticanus gr. 522, qui est daté du XI e s. En effet, la collation de ces deux manuscrits nous a fait rencontrer des variantes, des omissions ou des alternances que nous n'avions trouvées dans aucun des mss les plus anciens. Voici les lieux variants qui justifient ce rapprochement : I, 4 ἐνδείχνυσθαι : ἐπιδείχ. cett. : 14 ἀποθέσθαι : έναποθ. cett. ; 28 εἴη : ἢ cett. ; 47 τὸ κατόρθωμα : κατόρθωμα cett.; 60 μυστηρίοις : μυστηρίων cett.; 99-100 διά τῶν ἑξῆς om. ; 139 καλεῖ : λέγει cett.; 140 τῷ πνεύματι προορῶν ~ ; ΙΙ, 310 διερευνᾶν : διερευνᾶσθαι cett.: 371 ἀφίσται: ἐφεῖται cett.: 416 ἢν μοι ~.

D'autre part, plusieurs variantes ou omissions du Par. gr. 777 et du Vat. gr. 522 permettent de les rattacher au groupe DG, car ils s'alignent sur des variantes qui lui sont particulières. Par exemple I, 2, 151, 216, 407; II, 28, 351.

On peut préciser davantage, en montrant que, si le Vat. gr. 522 et le Par. gr. 777 dépendent du groupe DG, ils relèvent de G plus encore que de D. Par exemple, ils empruntent à G des variantes ou accusent des omissions

ou des inversions qui lui sont propres : I, 48 διδόμενα om.; 54-55 ξρημός έστιν άπάντων  $\sim$ ; 82 φησι, φοβοῦ  $\sim$ ; 90 αὐτοῖς om.; II, 319 εἰς ἀπόγνωσιν, φησίν  $\sim$ ; 371 ἀφίεται; 376 ἐγώ εἰμι  $\sim$ .

Par l'intermédiaire du Paris. 807, Fronton du Duc accédait à la tradition de ACL dont dépend ce manuscrit. Le Paris. gr. 809 est un ms. tardif qui permettait à Fronton du Duc de connaître le groupe VW auquel il se rattache. Le Paris. gr. 811, incomplet, se rattache également à ce groupe, si bien que le premier éditeur, malgré le nombre restreint des mss consultés, n'a pas été sans connaître les différentes branches de la tradition.

Savile a profité de l'édition de son devancier et ne l'a complétée que par la collation de deux mss. Du moins le New College 81 est-il daté du Xes. D'après ses notices d'en-tête, ses lacunes, ses additions et ses variantes principales, il est apparenté au groupe ACEL. Quant au New College 79, il se rapproche nettement du groupe VW. Enfin, bien que Savile ne le mentionne pas, il semble avoir consulté le Cromwell 20. C'est en effet de ce manuscrit, p. 230, que vient la correction de ἀπών en εἰπών (I, 28), qui est passée dans toutes les éditions, contrairement au témoignage unanime des manuscrits.

L'information de Montfaucon paraît plus large. Si l'on y regarde de près, on s'aperçoit d'abord que les *Parisini gr. 811*, 777 et 809 avaient déjà été collationnés par Fronton du Duc. Les autres mss lui apportaient-ils du nouveau? Certainement pas 1. Ils confirmaient seulement les variantes déjà connues. Les *Paris. gr. 813*, 765 et 806, étroitement apparentés suivent la tradition de E. Les *Paris. gr. 802* et 1014 suivent la tradition de Q. Le *Paris. gr.* 

<sup>1.</sup> On peut s'étonner que Montfaucon ait négligé le Parisinus gr. 607 et le Coislin. 246, tous deux du xes. En fait, ces manuscrits sont mutilés, leurs lacunes sont remplacées par un texte d'une main plus récente. Le parti pris par Montfaucon se justifie donc parfaitement.

<sup>1.</sup> Nous avons signalé dans l'apparat critique les très rares modifications qu'il a faites. Il a, de plus, introduit dans le texte des divisions numérotées, qui n'ont pas été gardées dans la première édition de « Sources Chrétiennes ». En revanche, cette édition avait ajouté dans le texte français des sous-titres que nous avons conservés pour faciliter la lecture. Nous n'avons modifié les paragraphes de la première édition que dans l'homélie I, ligne 27, où il nous semblait inutile d'aller à la ligne.

812 suit la tradition de Y. Quant au Coislin.  $61^{\circ}$ , il suit la tradition de N qui appartient à la famille  $\beta$ .

En comparant les moyens qu'avaient les trois grands éditeurs des homélies De incomprehensibili pour connaître la tradition manuscrite, on voit que Fronton du Duc a pu accéder à la famille  $\alpha$  par le Paris. gr. 807, à la famille  $\beta$  par le Paris. gr. 809, à la famille  $\gamma$  par le Paris. gr. 777.

Savile, outre le texte de Fronton du Duc, a pu accéder à la famille  $\alpha$  par le New College 81, à la famille  $\beta$  par le New College 79.

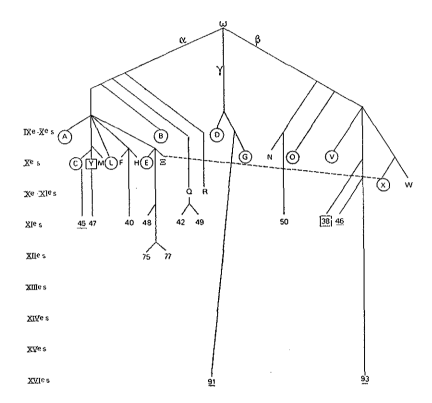
Montfaucon a pu accéder à la famille  $\alpha$  par les mss 813, 765 et 806; 802 et 814; 812; à la famille  $\beta$  par le Coislin. 611.

La famille  $\alpha$  est donc plus largement représentée dans ces éditions que la famille  $\beta$ . On ne peut le regretter, puisque la collation des mss nous a amenés à classer dans cette dernière famille des manuscrits plus récents et de tradition moins pure. Quant à la famille  $\gamma$ , elle a été connue dès Fronton du Duc, grâce au Paris. gr. 777. Or celui-ci a joué un rôle important, puisqu'il a servi de manuscrit de base au premier éditeur qui l'a fait connaître ainsi et l'a presque imposé à ses successeurs. Montfaucon n'a guère modifié le texte de Fronton du Duc, lequel était, dans l'ensemble, satisfaisant. Notre travail aura servi à le prouver en fournissant au lecteur les pièces du procès, à améliorer quelques passages manifestement corrompus et à remettre en valeur la tradition des plus anciens manuscrits.

#### Anne-Marie Malingrey

Les collaborateurs de ce volume tiennent à exprimer leurs remerciements à Mademoiselle M. L. Guillaumin, qui les a très efficacement secondés pour mettre au point cette deuxième édition et en assurer la meilleure présentation.

J. D. R. F. A.-M. M.



Chiffres soulignés: mss utilisés par F. du Duc. Lettre et chiffres dans un carré: mss utilisés par Savile. Chiffres seuls: mss utilisés par Montfaucon. Lettres dans un cercle: mss utilisés par éd. SC 28<sup>bis</sup>.

## ABRÉVIATIONS UTILISÉES

Die griechischen christlichen Schriftsteller der GCS ersten drei Jahrhunderte, Berlin, 1897 s.  $\mathbf{HE}$ Histoire ecclésiastique. Patrologia graeca, J.-P. Migne, 1-161, Paris,  $\mathbf{PG}$ 1857-1866. A Patristic Greek Lexicon, Oxford, 1961-1968. PGLREG Revue des Études Grecques, Paris. Collection « Sources Chrétiennes », Paris, 1942 s. SC Stoicorum veterum fragmenta, J. von Arnim, SVF Leipzig, 1903-1905 (4 vol.)

### Index siglorum

| A            |            | Atheniensis Bibl. nat. 211               | IXe.Xe s. |
|--------------|------------|------------------------------------------|-----------|
| В            | =          | Basileensis gr. 39 (B. II. 15)           | IXe-Xe s. |
| C            | ===        | Vaticanus gr. 560                        | Xe s.     |
| ${f E}$      | =          | Atheniensis Bibl. nat. 265               | Xe s.     |
| ${f L}$      | =          | Oxoniensis Bodl. Cromwell 20             | Xe s.     |
| D            | =          | Sinaïticus gr. 375                       | IXe-Xe s. |
| $\mathbf{G}$ | <b>===</b> | Laurentianus Conv. sopp. 198             | Xe s.     |
| 0            | =          | Vaticanus gr. 577                        | Xe s.     |
| V            | _          | Vaticanus gr. 1526                       | Xe s.     |
| $\mathbf{X}$ | =          | Genuensis Bibl. Franz. Miss. urb. gr. 11 | Xe-XIe s. |
| Ðυ           | ıe         | = éd. Fronton du Due                     | 1609      |
| Sa           | v.         | = éd. H. Savile                          | 1612      |
| Mo           | ntf.       | = éd. B. de Montfaucon                   | 1718      |
| Fl.          | ,          | = éd. R. Flacelière, SC nº 28            | 1951      |

## TEXTE ET TRADUCTION

Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Ἰω ἀρχιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως του Χρυσοστόμου περί άκαταλήπτου. άπόντος τοῦ ἐπισκόπου, πρός 'Ανομοίους λόγος α'.

Τί τοῦτο; ὁ ποιμὴν οὐ πάρεστι καὶ τὰ θρέμματα μετὰ πάσης της εὐταξίας έστηκε. Τοῦ ποιμένος καὶ τοῦτο τὸ κατόρθωμα, τὸ μὴ μόνον παρόντος, άλλὰ καὶ ἀπόντος πάσαν ἐπιδείκνυσθαι σπουδήν τὰ ποίμνια. Ἐπὶ μέν γὰρ

#### ABCEL DG OVX

Titulus. Ι Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν : Τοῦ αὐτοῦ AC Τοῦ αὐτοῦ Χρυσοστόμου B om. D  $\parallel$  2 περὶ ἀκαταλήπτου transp. post 'Avoμοίους D om. V ακαταλήπτων X | 3 έπισκόπου] + Άντιοχείας D | ἀπόντος τοῦ ἐπισκόπου post λόγος α' transp. Ο | πρὸς 'Ανομοίους ante περί transp. O om. Ε | άπόντος τοῦ ἐπισκόπου πρὸς 'Ανοuolouc om. X.

1 θρέμματα : πρόβατα A DG || 2 πάσης τῆς : πολλῆς τῆς DG πολλῆς Montf. e cod. Paris. gr. 811 || Καὶ τοῦτο τοῦ ποιμένος  $\sim$ DG X | 4 ἐνδείχνυσθαι Duc e cod. Paris. gr. 777.

De notre Père, qui est parmi les saints, Jean Chrysostome, archevêque de Constantinople, en l'absence de l'évêque<sup>1</sup>, sur l'Incompréhensible, contre les Anoméens, premier discours.

Exorde: éloge de l'évêque absent

Que vois-je<sup>2</sup>? le pasteur n'est pas là, et les brebis se tiennent dans un ordre parfait 3. Voilà bien la plus belle réussite4 du pasteur,

que son troupeau, non seulement en sa présence, mais même en son absence, manifeste le plus grand zèle. Les animaux dépourvus de raison, quand celui qui les mène au

de Jean. On trouve quatre homélies et huit lettres débutant par ces

mots. Voir Chr. BAUR, Initia Patrum, vol. II. p. 523.

3. La comparaison longuement développée ici de l'évêque et des chrétiens avec le pasteur et son troupeau a sa source dans le Nouveau Testament, cf. Act. 20, 28; I Pierre 5, 1-4, etc. Dans le De sacerdotio, II, 2. PG 48, 633-634. Jean utilise la même comparaison pour exposer les responsabilités du prêtre et en des termes identiques. Les chrétiens y sont appelés λογικόν τοῦ Χριστοῦ ποίμνιον, le troupeau spirituel du Christ. De même In psalm. hom., I, 4, PG 55, 499: «Ποιμήν είμι λογικών θρεμμάτων. Je suis le pasteur de brebis spirituelles ». Les félicitations que Jean adresse à ses auditeurs au début de l'homélie se retrouvent, exprimées au moyen des mêmes images, dans l'éloge de Mélèce où Jean admire rétrospectivement la fidélité des chrétiens d'Antioche en l'absence de leur évêque banni par Valens : « Ce qui advint alors fut admirable. Le pasteur était chassé, mais les brebis ne se dispersaient point, etc... » In sanct. Melet., PG 50, 517.

4. On remarquera la fréquence du mot κατόρθωμα dans l'œuvre de Jean, ce qui ne saurait étonner, puisque certains points de sa doctrine morale se rencontrent avec le stoïcisme qui emploie volontiers ce terme. Voir SVF, III, 136-140. Pour Jean comme pour les Stoiciens le mot κατόρθωμα désigne d'abord, et selon son étymologie, une action droite, mais il prend, dans le Christianisme, une valeur qui lui permet de désigner un acte de vertu spécifiquement chrétien. C'est ainsi que ce mot sert à traduire le zèle pastoral de Flavien et, plus bas, li. 27, le zèle des fidèles qui se conduisent selon son enseignement. Cf.

Lettre d'exil, SC 103, 5, li. 22 et la note 1.

I. Il s'agit de Flavien, successeur de Mélèce. Après la mort de celui-ci à Constantinople, en mai 381, pendant le concile, Flavien fut choisi par les évêques syriens et devint évêque d'Antioche en août ou septembre de la même année. Voir F. CAVALLERA, Le schisme d'Antioche, Paris, 1905, p. 254-255. Dans le discours prononcé le jour de son ordination (PG 48, 696), Jean énumère, parmi les belles actions de Flavien, κατορθώματα, et en premier lieu, ses voyages, άποδημίας. Τιllemont, Mémoires..., tome X, « saint Flavien », art. V. glose ainsi : « Il veillait sur tout, allait partout, afin de conserver l'ordre et la paix. « C'est sans doute pendant l'un de ces voyages que Jean prononce l'homélie I contre les Anoméens. L'année suivante, en 387, Flavien se rendra à Constantinople pour intercéder en faveur du peuple d'Antioche révolté. Voir De statuis hom., III, 1, PG 49, 47. Cf. In kalend. hom., 1, PG 48, 953: un exorde analogue à notre texte.

<sup>2.</sup> Cette manière directe et quelque peu abrupte de prendre contact avec ceux auxquels il s'adresse restera dans les habitudes

5 τῶν ἀλόγων, ὅταν ὁ πρὸς τὴν νομὴν ἐξάγων μὴ παρῆ, μένειν εἴσω τῶν σηκῶν ἀνάγκη τὰ πρόβατα ἢ χωρὶς τοῦ ποιμαίνοντος τῆς μάνδρας προκύψαντα πολλὴν ὑπομένειν τὴν πλάνην' ἐνταῦθα δὲ οὐδὲν τοιοῦτον, ἀλλὰ καὶ μὴ παρόντος τοῦ ποιμένος, πρὸς τὰς συνήθεις νομὰς μετὰ 10 πολλῆς ἀπηντήκατε τῆς εὐταξίας.

Μάλλον δὲ καὶ ὁ ποιμὴν πάρεστιν, εἰ καὶ μὴ τῆ σαρκί, ἀλλὰ τῆ διαθέσει, εἰ καὶ μὴ τῆ παρουσία τοῦ σώματος, ἀλλὰ τῆ εὐταξία τοῦ ποιμνίου. Διὰ τοῦτο μάλλον αὐτὸν ἐκπλήττο μαι καὶ μακαρίζω ὅτι τοσαύτην ὑμιν ἐναποθέσ15 θαι σπουδὴν ἴσχυσεν. Καὶ γὰρ στρατηγὸν τότε μάλιστα θαυμάζο μεν, ὅταν καὶ μὴ παρόντος αὐτοῦ τὰ στρατόπεδα εὐτακτῆ. Τοῦτο καὶ Παῦλος ἐπὶ τῶν μαθητῶν ἐζήτει λέγων. « Ὠστε, ἀγαπητοί μου, καθὼς πάντοτε ὑπηκούσατε, μὴ ὡς ἐν τῆ παρουσία μου μόνον, ἀλλὰ πολλῷ μᾶλλον ἐν τῆ ἀπουσία μου... » Διὰ τί · « Πολλῷ μᾶλλον

6 πρόβατα : ποιμνία OV || 7 ποιμαίνοντος : ποιμένος OVX || 9 ποιμένος: ποιμαίνοντος BL DG || 10 ἀπηντήκατε : -σατε CE || 14-15 σπουδήν έναποθέσθαι  $\sim$  A DG O || 15 Καὶ γὰρ] + καὶ C DG || 17 Παῦλος : ὁ Παῦλος DG || 18 ἀγαπητοί : ἀδελφοί DG || 20-21 Διὰ — ἀπουσία om. ABC.

a. Phil. 2, 12.

pâturage n'est pas là, doivent nécessairement rester à l'intérieur de l'enclos ou, s'ils s'aventurent sans leur pâtre en dehors de la bergerie, s'abandonner à un long vagabondage. Mais ici, rien de tel : même en l'absence de votre pasteur, vous avez gagné vos pâturages habituels en excellent ordre!

Disons plutôt que votre berger est présent, non pas physiquement, mais en esprit, non par la présence corporelle, mais par le bon ordre du troupeau. Ce qui redouble à son égard ma vénération et mes louanges, c'est qu'il ait réussi à vous communiquer un si grand zèle<sup>2</sup>. En effet, un général s'attire surtout notre admiration lorsque, même en son absence, ses troupes restent en bon ordre<sup>3</sup>. Et c'est là ce que Paul avait en vue pour ses disciples quand il disait: «Ainsi, mes bien-aimés, comme vous m'avez toujours obéi, non seulement en ma présence, mais encore bien plus en mon absence... <sup>a</sup> » Pourquoi ces mots: «encore bien plus en mon absence» ? Parce que,

NORVWX: ποιμαίνοντος cett.; li. 9, ποιμένος AGFY NOVWX: ποιμαίνοντος cett.

2. Le zèle, σπουδή, dont les chrétiens sont ici loués est le fruit de l'action spirituelle exercée par l'évêque. Jean lui attribue la plus grande partie du mérite. Son admiration s'exprime, en particulier, dans le panégyrique de Mélèce dont Flavien est le digne successeur, « reproduisant fidèlement ses traits caractéristiques et conservant l'image de sa vertu tout entière ». In sanct. Melet., 3, PG 50, 519. Il semble bien que l'influence conjuguée de Mélèce et de Flavien ait donné à la piété de Jean cette mesure et cet équilibre que son tempérament ardent ne lui aurait peut-être pas permis d'atteindre sans eux.

3. Dès les premières années de sa prédication, l'éloquence de Jean apparaît telle qu'elle restera jusqu'à la fin de sa vie, rehaussée de multiples comparaisons. (Voir P.H. Degen, Die Tropen der Vergleichung bei Johannes Chrysostomos. Beitrag zur Geschichte von Metaphor, Allegorie und Gleichnis in der griechischen Proseliteratur. Dissertation, Olten, 1921). Celle du pasteur et de son troupeau appelle celle du loup qu'il faut combattre (voir plus bas, li. 22). Ici, les métaphores militaires succèdent aux métaphores pastorales et sont reliées aux premières grâce aux termes εὐταξία, εὐτάττειν, qui s'appliquent à tout groupe en bon ordre, mais surtout à une armée sur le champ de bataille.

<sup>1.</sup> Pour développer la comparaison, le vocabulaire gree fournissait à l'orateur une riche collection de termes: ποιμήν, ποιμαίνω, ποίμνιον, ποίμνηνη, πρόβατα, θρέμματα. Il semble que les copistes se soient perdus dans cette abondance de mots ayant un sens voisin, employés à quelques lignes d'intervalle. Leurs divergences sont un facteur de discrimination dans le classement des manuscrits. Parmi les plus anciens, A DG donnent πρόβατα, les autres θρέμματα. Voir Tradition manuscrite, p. 72. L'emploi de πρόβατα dans les manuscrits postérieurs tels que Laur. VIII, 10, Vat. gr. 522, Bonon. gr. 2534, Paris. gr. 777, Vat. gr. 2359, incite done à les rapprocher de A DG. De même: li. 6, ποίμνια NOVW: πρόβατα cett.; li. 7, ποιμένος

έν τῆ ἀπουσία »; "Οτι παρόντος μὲν τοῦ ποιμαίνοντος, καν ἐπέλθη λύκος τῆ ποίμνη, ραδίως ἀπελαύνεται των προβάτων μὴ παρόντος δὲ ἐν μείζονι τὰ ποίμνια ἀγωνία καθεστάναι ἀνάγκη, μηδενὸς ὅντος τοῦ τειχίζοντος 25 αὐτά. Καὶ πρὸς τούτοις δὲ παρών μὲν μερίζεται μετ' αὐτῶν τοὺς ἐπὶ τῆ σπουδῆ μισθούς, μὴ παρών δὲ γυμνὸν ἀφίησιν αὐτῶν φαίνεσθαι τὸ κατόρθωμα. Ταῦτα καὶ ὁ διδάσκαλος ἀπὼν ὑμῖν διαλέγεται καί, ὅπουπερ αν ἢ νῦν, ὑμᾶς καὶ τὸν ὑμέτερον φαντάζεται σύλλογον καὶ οὐχ οὕτως τοὺς ἐκεῖ συγγινομένους αὐτῷ καὶ παρόντας ὡς ὑμᾶς τοὺς ἀπόντας ὁρῷ νῦν.

Οίδα αὐτοῦ τὴν ἀγάπην τὴν ζέουσαν καὶ πεπυρωμένην καὶ θερμὴν καὶ ἀκάθεκτον, ἢν κατὰ πολλοῦ τοῦ βάθους τῆς διανοίας ἐρριζωμένην ἔχει καὶ μετὰ πολλῆς θεραπεύει <sup>85</sup> τῆς σπουδῆς. Καὶ γὰρ οίδε σαφῶς ὅτι κεφάλαιον αὕτη πάντων ἐστὶ τῶν ἀγαθῶν καὶ ῥίζα καὶ πηγὴ καὶ μήτηρ,

21 ἀπουσία] + μου D add. in marg. L || 24-25 αὐτὰ τειχίζοντος  $\sim$  DG OX || 25 αὐτὰ om. B || 27 Ταῦτα : ἄπερ ταῦτα C || 28 ἀπὰν : εἰπὰν L  $^{\text{pc}}$  om. A || ἡμῖν DG || 28-29 ἀν ἡ νῦν · sic interpunxerunt L G OVX : ἀν ἡ · νῦν ABC D ἀν ἡ · νῦν. E || 30 συμπαρόντας  $\text{EL}^{\text{pc}}$  OVX || 32 καὶ : τὴν VX καὶ τὴν G O || 33 καὶ θερμὴν A VX : καὶ τὴν θερμὴν BCL τὴν θερμὴν E D θερμὴν G O || 34 τῆς om. ABC || 35 οἰδα OX.

lorsque le pasteur est là, le loup¹, même s'il attaque le troupeau, est facilement repoussé loin des brebis, tandis qu'en son absence elles se trouvent nécessairement dans un plus grand péril, personne ne pouvant les protéger. En outre, présent, il partage avec elles le mérite du zèle, tandis qu'absent, il laisse paraître à nu leur propre valeur. Ces paroles, c'est votre maître² qui vous les adresse bien qu'il soit absent; où qu'il se trouve actuellement³, il se représente votre assemblée et il ne voit pas aussi bien ceux qui sont avec lui, en sa présence, qu'il ne vous aperçoit, vous, en ce moment, malgré l'éloignement.

Prééminence Je connais la charité brûlante<sup>4</sup>, de la charité pleine de feu et de chaleur, irrépressible, qu'il garde enracinée au plus profond de son âme et qu'il entretient avec tant de zèle. En effet il sait fort bien que c'est le principal de tous les biens, leur racine, leur source et leur mère et que, là

hom., V, 5, PG 49, 314. On trouve même les deux réunis, In ascens. Domini, 1, PG 50, 448: ὁ σοφὸς οὖτος ποιμὴν καὶ κοινὸς διδάσκαλος, ὁ πάντα πρὸς οἰκοδομὴν τῆς Ἐκκλησίας οἰκονομῶν. Dans le De sacerdotio, IV, 3 et 4, PG 48, 665, le rôle de maître confié à l'évêque et aux prêtres, ἡ διὰ τοῦ λόγου διδασκαλία, est particulièrement mis en valeur. C'est là un texte essentiel pour comprendre la manière dont Jean concevait ce rôle: urgence d'un enseignement solide pour lutter contre l'hérésie et, en particulier, contre les Anoméens, rayonnement de la parole qui fait appel à toutes les ressources de la rhétorique. On verra, au cours de nos homélies, l'application concrète de ces principes.

3. Les manuscrits offrent deux ponctuations différentes, selon que võv fait partie de la relative ou de la principale. Nous avons rejeté la première solution, donnée cependant par des manuscrits anciens, au profit de la seconde qui offre, à notre avis, un sens préférable. C'est aussi la ponctuation adoptée par le manuscrit syriaque. Enfin, on trouve un mouvement analogue, In kalend. hom., 1, PG 48, 953 où võv, précédé, il est vrai, de καl, appartient à la principale.

4. La charité de Flavien au milieu des luttes qui déchiraient l'Église d'Antioche s'exprime en particulier dans le sermon De anathemate, PG 48, 943-952: « Pourquoi la venue du fils de Dieu dans la chair ? Est-ce pour que nous nous mordions et que nous nous dévorions les uns les autres ? » Sur l'attribution de ce sermon à Flavien, voir F. CAYALLERA, loc. cit., p. 15-19.

Sur l'Incompréhensibilité de Dieu 7

<sup>1.</sup> Il s'agit probablement d'Eunome. Voir Introduction, p. 12. Jean met dans la bouche d'Eustathe partant en exil des recommandations analogues, In Eust., 4, PG 50, 604. Il les supplia de ne pas reculer, de ne pas céder aux loups, de ne pas leur livrer le troupeau. « Je sais qu'après mon départ se dresseront des loups cruels et que parmi vous se dresseront des hommes pervers. » De même dans une autre homélie prononcée, lors de son arrivée à Constantinople, contre les Anoméens (PG 48, 796), Jean emploie les mêmes images pour féliciter ses auditeurs de résister à l'hérésie. «Des loups, de toutes parts, attaquent les brebis et le troupeau n'est pas détruit. »

<sup>2.</sup> C'est-à-dire Flavien. Jean lui donne tantôt le titre de pasteur, comme on l'a vu plus haut, tantôt le titre de maître. De stat. hom., III, 2, PG 49, 50; In sanct. Pent. hom., I, 4, PG 50, 458; De poen.

καὶ ταύτης οὐκ οὔσης τῶν ἄλλων ἡμῖν ὄφελος οὐδέν. αύτη γάρ έστι τῶν μαθητῶν Κυρίου ἡ εἰκών, ὁ χαρακτὴρ τῶν τοῦ Θεοῦ δούλων, τὸ γνώρισμα τῶν ἀποστόλων· « Ἐν 40 τούτω γάρ γνώσονται πάντες, φησίν, ὅτι μαθηταί μου έστέ. » 'Εν τίνι : εἰπέ' ἄρα ἐν τῶ νεκρούς ἐγείρειν ἢ λεπρούς καθαίρειν ἢ δαίμονας ἀπελαύνειν; Οὐχί, φησίν, άλλὰ πάντα ἐκεῖνα παραδραμών· « Ἐν τούτω γνώσονται πάντες, φησίν, ὅτι μαθηταί μού ἐστε, ἐὰν ἀγαπᾶτε 45 άλλήλους. »

'Εκείνα μέν γάρ της ἄνωθεν χάριτός έστι δώρα μόνης, τούτο δὲ καὶ τῆς ἀνθρωπίνης σπουδῆς ἐστι κατόρθωμα. Τὸν δὲ γενναῖον οὐχ οὕτω τὰ ἄνωθεν διδόμενα δώρα χαρακτηρίζειν εἴωθεν ώς τῶν οἰκείων πόνων τὰ κατορ-50 θώματα. Διόπερ οὐκ ἀπὸ τῶν σημείων, ἀλλ' ἀπὸ τῆς άνάπης γνωρίζεσθαί φησε τούς αύτοῦ μαθητάς ὁ Χριστός. Ταύτης γὰρ παρούσης οὐδὲν μέρος φιλοσοφίας ἐλλείπει τῷ κεκτημένω, ἀλλ' ὁλόκληρον ἔχει καὶ παντελή καὶ άπηρτισμένην την άρετήν, ώσπερ οὖν άπούσης ἔρημος 55 πάντων ἐστὶ τῶν ἀγαθῶν. Διὰ τοῦτο καὶ Παῦλος αὐτὴν έπαίρει καὶ ύψοι τῶ λόγω, μαλλον δε οσα αν είπη, οὐδεπω της άξίας αὐτης έφικνεῖται.

38 Kuplou : om. DG O τοῦ Kuplou Duc e cod. Par. gr. 807 ή transp. ante τῶν D OVX om. CL || ἡ εἰκών om. B || 39 δούλων : λόγων D | 40 γαρ om. Ε OV | φησίν om. AC | 41 ή : καὶ B VX || 42 Οὐχί, φησίν : Οὐ, φησίν C Οὐδὲν τούτων X || 44 φησίν οm. D V || 46 ἐστι οm. E ΟΧ || 47 κατόρθωμα : τὸ κατόρθωμα Duc e cod. Paris gr. 777 || 48 διδόμενα om. G || 54 ἀπούσης || + αὐτῆς CE || 55 ἀπάντων DG || ἐστιν ἀπάντων  $\sim$  G || καὶ] + ὡς ἀν εἴποι D | Παύλος : ὁ Παύλος Sav. | 56 εἴποι AC DG O.

où elle fait défaut, les autres n'ont aucune utilité, car elle est la marque des disciples du Seigneur, le trait caractéristique des serviteurs de Dieu, le signe distinctif des anôtres. En effet, « c'est en ceci que tous, est-il écrit, reconnaîtront que vous êtes mes disciples »; en quoi, dis-moi? est-ce dans le pouvoir de ressusciter les morts, ou de purifier les lépreux, ou de chasser les démons? Non, dit le Christ, et, laissant de côté tout cela, « c'est en ceci que tous, dit-il, reconnaîtront que vous êtes mes disciples, à savoir si vous vous aimez les uns les autres ».

Car ces autres facultés sont des dons de la grâce d'en haut toute seule, tandis que la charité est aussi le fruit du zèle de l'homme. Or la noblesse 2 de l'âme apparaît ordinairement d'une facon moins significative dans les dons reçus d'en haut que dans les résultats obtenus par nos propres efforts. Voilà pourquoi ce n'est pas aux miracles 3, mais à la charité, dit le Christ, que se reconnaissent ses disciples. Car, lorsque la charité est présente, celui qui la possède ne manque d'aucune des parties de la sagesse et il détient la vertu entière, complète et parfaite, tandis que celui à qui elle fait défaut est privé de tous biens. C'est pourquoi aussi Paul la célèbre et l'exalte dans ses écrits4; et pourtant tous les éloges qu'il en fait restent encore au-dessous de ce qu'elle mérite.

Y. Depreco, Histoire du mot yevrajoc, Diplôme d'études supérieures, Faculté des Lettres de Lille, 1965 (exemplaire dactylographié).

4. Le terme λόγος est pris ici dans son acception la plus large et désigne toute l'œuvre de Paul, « nourrisson de la charité », ainsi que Jean aime à l'appeler: ὁ τῆς ἀγάπης τρόφιμος, Lettres à Olympias, SC 13 bis, VIII, 12, li. 13. Voir aussi De laud. S. Pauli, III, PG 50, 486.

a Jn 13, 35.

<sup>1.</sup> Jean subordonne ici le don purement gratuit de faire des miracles à la charité qui suppose chez l'homme une participation à l'œuvre de la grâce. Les textes essentiels sur ce point ont été réunis par L. Meyer, Saint Jean Chrysostome, maître de perfection chrétienne, Paris, 1933, p. 108-129.

<sup>2.</sup> Une enquête sur l'évolution de ce terme a été entreprise par

<sup>3.</sup> Dans la mesure où les miracles sont un don gratuit de Dieu, Jean est amené par son tempérament orienté vers l'action et aussi par les nécessités de son apostolat à leur préférer les actes de vertu qui supposent l'effort personnel, gage d'un véritable amour de Dieu. Voici, parmi d'autres, un texte qui date sans doute de l'époque de son diaconat, entre 381 et 386, De compunct., I, 9, PG 47, 408. Parlant des saints, Jean ajoute : « Ce n'est pas à cause de leurs miracles que nous admirons les saints, car cela dépendait entièrement de la puissance de Dieu, mais parce qu'ils ont eu une conduite digne des anges. Or, ceci est à la fois l'œuvre du secours recu d'en haut et de leur propre zèle. »

Τί γὰρ ἂν γένοιτο ταύτης ἴσον, ἣ τοὺς προφήτας συνέχει καὶ τὸν νόμον ἄπαντα καὶ ἣς ἄνευ οὐ πίστις, οὐ 60 γνῶσις, οὐ μυστηρίων εἴδησις, οὐκ αὐτὸ τὸ μαρτύριον, οὐκ ἄλλο οὐδὲν τὸν κεκτημένον διασῶσαι δυνήσεται; Καὶ γάρ' « Ἐὰν παραδῶ τὸ σῶμά μου, φησίν, ἵνα καυθῆ, ἀγάπην δὲ μὴ ἔχω, οὐδὲν ἀφελοῦμαι. » Καὶ ἀλλαχοῦ πάλιν, ὅτι πάντων μείζων ἐστὶ καὶ κορυφὴ τῶν 65 ἀγαθῶν παραδηλῶν, ἔλεγεν' «Εἴτε δὲ προφητεῖαι καταργηθήσονται, εἴτε γλῶσσαι παύσονται, εἴτε γνῶσις καταργηθήσεται' μένει δὲ πίστις, ἐλπίς, ἀγάπη, τὰ τρία ταῦτα' μείζων δὲ πάντων ἐστὶν ἡ ἀγάπη. »

'Αλλά γάρ οὐ τὸ τυχὸν ἡμῖν ξήτημα ὁ περὶ τῆς ἀγάπης 70 ἐπεισήγαγε λόγος. Τὸ μὲν γὰρ προφητείαν καταργηθῆναι καὶ παύσασθαι γλώσσας, χαλεπὸν οὐδέν · εἰς καιρὸν γὰρ τὰ χαρίσματα ταῦτα τὴν ἑαυτῶν χρείαν παρασχόντα ἡμῖν, καὶ παυσάμενα παραβλάψαι τὸν λόγον οὐδὲν δυνήσεται · ἰδοὺ γοῦν νῦν προφητεία οὐκ ἔστιν, οὐδὲ γλωσσῶν χάρισμα, 75 καὶ ὁ τῆς εὐσεβείας οὐδὲν ἐνεποδίσθη λόγος · τὸ δὲ γνῶσιν παύσασθαι, τοῦτό ἐστι τὸ ζητούμενον. Εἰπὼν γάρ · « Εἴτε προφητεῖαι καταργηθήσονται, εἴτε γλῶσσαι παύσονται », ἐπήγαγεν · « Εἴτε γνῶσις καταργηθήσεται. » Εἰ δὴ οὖν

58 γένηται Α || ταύτης : αὐτῆς Migne || 59 καὶ [om. B] ῆς ἄνευ : ἄνευ δὲ ἀγάπης C || 60 οὐ μυστηρίων εἴδησις om. V || 61 τῶν κεκτημένων AE O om. X || 62-63 καυθῆ : καυθήσομαι DG καυθήσωμαι O || 64 καὶ κορυφὴ om. VX || 65 παραδηλῶν : δ καὶ δηλῶν V δηλῶν X || 66 παύσονται] + ἐπήγαγεν X || 67-78 μένει — καταργηθήσεται om. X || 68 ἐστὶν om. BCL V || 74 ἰδού — χάρισμα : ίδού οὐ γλωσοῦν χάρισμα B || 75 δὲ] + καὶ G || 78 E δὴ οὖν : "Ηδη οὖν C Eἱ δὲ O || δὴ om. X.

Que peut-on trouver, en effet, d'égal à la charité, qui contient toutes les prophéties et toute la loi, et sans laquelle ni la foi, ni la connaissance, ni la science des mystères, ni le martyre lui-même ou quoi que ce soit d'autre ne pourra sauver celui qui les possède? Car « j'aurai beau, dit-il, livrer mon corps pour être brûlé¹, si je n'ai pas la charité, cela ne me sert de rien²». Et ailleurs encore, voulant montrer qu'elle est plus grande et plus élevée que toutes les autres vertus, il disait: « Qu'il s'agisse des prophéties, elles passeront; du don des langues, il disparaîtra; de la connaissance, elle, passera...; seules demeurent la foi, l'espérance, la charité, ces trois vertus, mais la plus grande est la charité b. »

« La science passera » Ces mots relatifs à la charité conduisent à un problème qui n'est pas sans importance<sup>2</sup>. Que le don

de prophétie passe et que celui des langues disparaisse, cela ne soulève aucune difficulté, car c'est pour un temps que ces grâces ont été mises à notre disposition et elles pourront prendre fin sans aucun dommage pour la prédication; en fait, le don de prophétie et celui des langues ne se rencontrent plus de nos jours, et la parole sacrée n'en est pas empêchée pour autant. Mais que la connaissance 3 passe, voilà le problème. Car, après avoir dit: « Qu'il s'agisse des prophéties, elles passeront; du don des langues, il disparaîtra », Paul a ajouté: « Qu'il s'agisse de

VIII, 2; Vat. gr. 522 et 523, 2601, 2359; elle peut servir à les apparenter, mais c'est une correction évidente.

2. Cette formule de transition fait passer du thème de la charité à celui de la connaissance de Dieu qui est essentiel dans la controverse anoméenne.

3. Selon un procédé exégétique tout à fait traditionnel, Jean choisit dans un texte la phrase ou le mot qui répond le mieux à son propos, τὸ ζητούμενον, pour en faire un commentaire. Ici, c'est le mot γνῶσις. Dans la Première épître aux Corinthiens d'où il est tiré, le mot est employé tantôt pour désigner une connaissance naturelle, accessible à tous, portant sur une chose évidente, par exemple ce fait que les viandes offertes en sacrifice le sont à des idoles sans réalité (8, 1 et 4), tantôt pour parler de la connaissance des choses surnaturelles, fruit de la grâce et de la foi. C'est le cas en 13, 8, passage commenté ici.

a. I Cor. 13, 3.b. I Cor. 13, 8 et 13.

<sup>1.</sup> Nous avons adopté la forme καυθή donnée par la plupart des manuscrits. Mais DG donnent καυθήσομαι. L'emploi de l'indicatif futur après ໃνα se rencontre en effet dans la langue du Nouveau Testament: Apoc. 14, 13; 22, 14. La forme καυθήσωμαι donnée par O se trouve dans des manuscrits postérieurs: Angel. gr. 110; Laur.

μέλλοι ή γνώσις παύεσθαι, οὐκ ἐπὶ τὸ βέλτιον, ἀλλ' ἐπὶ τὸ 80 χεῖρον ἡμῖν προκόψει τὰ πράγματα ' ἄνευ γὰρ ταύτης καὶ τὸ εἶναι ἄνθρωποι παντελώς ἀπολοῦμεν.

«Τὸν γὰρ Θεὸν φοβοῦ, φησί, καὶ τὰς ἐντολὰς αὐτοῦ φύλασσε, ὅτι τοῦτο πᾶς ἄνθρωπος.» Εἰ τοίνυν τοῦτό ἐστιν ἄνθρωπος, τὸ φοβεῖσθαι τὸν Θεόν, τοῦτο δὲ ἀπὸ γνώσεως 85 γίνεται, ἡ δὲ γνώσις μέλλει καταργεῖσθαι, καθώς φησιν ὁ Παῦλος, τότε παντελῶς ἀπολούμεθα, γνώσεως οὐκ οὔσης, καὶ τὰ καθ' ἡμᾶς δὲ πάντα οἰχήσεται καὶ τῶν ἀλόγων οὐδὲν ἄμεινον διακεισόμεθα, ἀλλὰ πολλῷ χεῖρον. Ἐν τούτῳ γὰρ πλεονεκτοῦμεν αὐτῶν, ὡς τοῖς γε ἄλλοις ἄπασι τοῖς σω-90 ματικοῖς ἐκ πολλοῦ τοῦ περιόντος αὐτοῖς νικώμεθα. Τί οὖν ἐστιν ὅ φησιν ὁ Παῦλος καὶ περὶ τίνος ὅτι « Ἡ γνῶσις καταργηθήσεται »;

79 μέλλοι : μέλλει Ο ούκ ξμελλεν X qui post παύεσθαι haec verba transp. || παύσασθαι B || 80 ήμῖν om. X || 82 φησί, φοβοῦ  $\sim$  G OVX || 83-84 ἐστιν — Θεὸν om. X || 84 τοῦτο δὲ : τὸ δὲ φοβεῖσθαι τὸν θεὸν D || 86 ὁ Παῦλός φησιν  $\sim$  DG φησιν  $\delta$  ἀπόστολος A λέγει Παῦλος VX || 88 Ἐν om. B OVX || 90 περιόντος : περιέχοντος O || αὐτοῖς : αὐτῶν O O0. O1.

a. Eccl. 12, 13.

la connaissance, elle passera.» Si la connaissance vient à disparaître, notre état, loin de s'améliorer, deviendra pire, car sans elle nous perdrons tout ce qui est le propre de l'homme.

En effet, il est écrit : « Crains Dieu et garde ses commandements, parce que c'est là le tout de l'homme <sup>a2</sup>. » Si donc c'est le propre de l'homme de craindre Dieu et si cette crainte de Dieu provient de la connaissance<sup>3</sup>, au cas où la connaissance doit passer, comme le dit Paul, quand la connaissance n'existera plus, nous serons alors complètement perdus; tout ce qui nous est particulier s'en ira et nous serons dans une condition, non plus supérieure, mais très inférieure même à celle des animaux <sup>4</sup>. Car c'est en cela que consiste notre supériorité sur eux, puisque, pour tous les autres avantages, ceux du moins qui relèvent du corps, ils l'emportent de beaucoup sur nous <sup>5</sup>. Qu'est-ce donc que veut dire Paul, et de quoi parle-t-il quand il affirme que « la science passera <sup>6</sup> » ?

connaissance naturelle. En fait, son humanisme est un humanisme chrétien et la γνῶσις, dont il fait le tout de l'homme, recouvre à la fois la connaissance naturelle, fruit de l'exercice de la raison, et la connaissance surnaturelle, qui est l'exercice de la raison éclairée par la foi, don de Dieu.

5. Sur le thème stoïcien de la supériorité des animaux dans de multiples domaines, à l'exception de la raison, voir un long développe-

ment dans De stat., XI, 4, PG 49, 124,

<sup>1.</sup> Jean n'ayant pas encore précisé ce qu'il entend par γνῶσις, on peut penser qu'à ce moment de son développement, il emploie le mot dans la première acception où Paul l'emploie : connaissance naturelle grâce à laquelle les hommes sont amenés, par l'exercice de la raison, à être pleinement hommes, ἄνθρωποι παντελῶς.

<sup>2.</sup> On voit mal, à première lecture, pourquoi Jean choisit cette citation de l'*Ecclésiaste* dans laquelle il n'est pas question de γνῶσις. Il s'en explique dans les lignes suivantes; mais la citation elle-même invite déjà à passer de l'ordre naturel à l'ordre surnaturel. Dans ce contexte religieux, l'homme au sens complet du terme, c'est celui qui craint Dieu et lui obéit.

<sup>3.</sup> Il semble que Jean ait ici en mémoire le Psaume 110, 10: 'Αρχή σοφίας φόβος Κυρίου, σύνεσις άγαθή πᾶσι τοῖς ποιοῦσιν αὐτήν. Par le biais de cette citation implicite, Jean oriente la réflexion vers le sens de γνῶσις sur lequel porte la controverse anoméenne: connaissance des réalités spirituelles, de Dieu en particulier.

<sup>4.</sup> La comparaison de l'homme avec les créatures privées de raison, ἄλογα, pourrait faire croire que Jean revient à la notion de

<sup>6.</sup> Ici encore, la pratique de l'exégèse permet à Jean de retenir le mot qui fait difficulté καταργείν; difficulté double pour nous, puisqu'il s'agit non seulement d'en comprendre le sens, mais encore de le traduire. La Bible de Crampon propose passer, adopté ici. Cette traduction trouve confirmation dans l'emploi que fait Jean du mot πρόοδος et plus bas de ἐκβαίνειν. En fait, ni le verbe καταργεῖν, ni le nom κατάργησις n'impliquent une idée de mouvement ou de mutation. Par leur étymologie, ils évoquent une activité, plus précisément une activité efficace. Le préverbe κατα- conduit à l'idée d'annulation, d'abrogation. La Bible de Jérusalem et le Nouveau Testament de E. Osty adoptent le sens de disparaître. E.-B. Allo, dans son commentaire de la Première épître aux Corinthiens, Paris, 1935, se rapproche davantage du grec en traduisant par devenir inutile. Mais ce qui est possible dans la traduction du texte de Paul est rendu difficile par le commentaire de Jean qui se sert ensuite du verbe καταργεῖν dans plusieurs cas où la traduction exacte, devenir inutile, ne conviendrait pas en français.

Οὐ περὶ τῆς παντελοῦς, ἀλλὰ περὶ τῆς μερικῆς τοῦτό φησι, κατάργησιν την έπὶ τὸ βέλτιον πρόοδον λέγων, ώς την 95 μερικήν καταργουμένην μηκέτι είναι μερικήν, άλλά τελείαν. Καθάπερ γὰρ ἡ ἡλικία τοῦ παιδίου καταργεῖται, οὐκ ἀφανιζομένης της οὐσίας, άλλ' αὐξανομένης της ήλικίας καὶ εἰς ανδρα τέλειον ἐκβαινούσης, οὕτω καὶ ἐπὶ τῆς γνώσεως γίνεται. ή μικρά, φησίν, αύτη οὐκέτι ἂν εἴη μικρά, διὰ τῶν 100 έξης γενομένη μεγάλη. Τοῦτό ἐστι τὸ « καταργεῖται » καὶ τοῦτο διὰ τῶν έξης σαφέστερον ἡμῖν ἐδήλωσεν. "Ινα γὰρ άκούσας ὅτι καταργεῖται, μή κατάλυσιν παντελή νομίσης είναι, άλλ' αὔξησίν τινα καὶ πρὸς τὸ βέλτιον ἐπίδοσιν, εἰπών « καταργείται », ἐπήγαγεν ' « Ἐκ μέρους γὰρ γινώσκομεν 105 καὶ ἐκ μέρους προφητεύομεν ' ὅταν δὲ ἔλθη τὸ τέλειον, τότε τὸ ἐκ μέρους καταργηθήσεται », ὡς μηκέτι είναι αὐτὸ ἐκ μέρους, άλλὰ τέλειον. "Ωστε τὸ ἀτελές αὐτοῦ καταργεῖται, ώς μηκέτι είναι άτελές, άλλά τέλειον. Ἡ τοίνυν κατάργησις αύτη πλήρωσίς έστι καὶ πρὸς τὸ μεῖζον ἐπίδοσις.

94 φησι : λέγει VX || λέγων : καλῶν VX || 94-95 τῆς μερικῆς καταργουμένης [+ εἰς τὸ X] Ε VX || 99 'H : Εἰ D V.

Il dit cela, non pas de la connaissance totale, mais de la connaissance partielle, en appelant disparition le passage! à un état meilleur, la connaissance partielle disparaissant pour n'être plus partielle, mais pour devenir totale. Ainsi l'âge de l'enfance disparaît, non par la destruction de l'être, mais au contraire par l'effet de l'accroissement<sup>2</sup> de cet âge et par le passage à l'état d'homme fait : il en va de même pour la connaissance. Car cette petite connaissance, dit-il, ne sera plus petite, quand elle aura grandi. Voilà ce que signifie le mot « elle passera3 », et il nous l'explique lui-même plus clairement dans la suite. En effet, pour que l'on comprenne que ce mot doit être entendu, non pas dans le sens d'un anéantissement<sup>4</sup>, mais dans le sens d'une augmentation et d'un progrès, après avoir dit « elle passera », il a ajouté : « Car nous connaissons en partie et nous prophétisons en partie, mais, quand sera venu l'achèvement, ce qui est partiel disparaîtra», en sorte que cela ne soit plus partiel, mais achevé. Ainsi c'est l'inachèvement de la connaissance qui disparaît, pour qu'elle ne soit plus inachevée, mais au contraire achevée. Cette « disparition » est donc accès à un état meilleur et à la plénitude.

montre l'importance qu'il y attache. Son objectif étant de rabaisser les prétentions intellectuelles des Anoméens et de montrer que la connaissance des réalités spirituelles ne saurait être ici-bas qu'imparfaite et limitée, le verbe καταργεῖν doit être ici encore et plus que partout ailleurs, pris dans son sens étymologique : être inutile, périmé.

<sup>1.</sup> La distinction entre la connaissance totale, γνῶσις παντελής, et la connaissance partielle, γνῶσις μερική, n'est faite chez Paul qu'en passant et pour mettre en valeur le primat de la charité. Au contraire, elle est capitale dans l'argumentation de Jean, car elle prépare l'attaque des lignes 120 et suivantes contre ceux qui prétendent avoir la totalité de la connaissance, τὸ πᾶν τῆς γνώσεως.

<sup>2.</sup> La connaissance dont l'homme jouira dans la vie future est présentée par Jean en des termes qui marquent non un changement de nature, mais une évolution et un épanouissement: αύξησιν, επίδοσις, πλήρωσις.

<sup>3.</sup> L'insistance avec laquelle Jean revient au verbe καταργεῖς

<sup>4.</sup> Jean précise encore le sens qu'il faut donner à καταργεῖν dans son commentaire de la Première épître aux Corinthiens, hom. XXXIV, 1, PG 61, 287: « Eh quoi! devons-nous vivre alors dans l'ignorance? Loin de là! En effet, il y a des chances pour que notre connaissance soit augmentée. C'est pourquoi l'Apôtre disait: 'Alors je connaîtrai comme je suis connu'... Certes, notre connaissance n'est pas inutile, mais elle est partielle. En effet, nous ne connaîtrons pas seulement ce que nous connaissons maintenant, mais nous connaîtrons bien davantage. »

110 Καὶ σκόπει μοι τὴν Παύλου σύνεσιν. Οὐ γὰρ εἶπε ' Μέρος γινώσκομεν, άλλά · « Ἐκ μέρους γινώσκομεν », τοῦ μέρους μέρος κατέχομεν. Τάχα ἐπιθυμεῖτε ἀκοῦσαι καὶ πόσον μέρος κατέγομεν καὶ πόσον ὑπολέλειπται καὶ πότερον τὸ πλέον ἢ τὸ ἔλαττον κατέχομεν. Οὐκοῦν ἵνα 115 μάθης ὅτι τὸ ἔλαττον κατέχεις, καὶ οὐχ ἁπλῶς τὸ ἔλαττον, άλλὰ τὸ ἐκατοστὸν ἢ τὸ μυριοστόν, ἄκουσον τῶν ἑξῆς : μάλλον δέ πρίν ἢ τὴν ἀποστολικὴν ὑμῖν ἀναγνῶναι φωνήν, ύπόδειγμα έρω δυνάμενον ύμιν παραστήσαι, ώς έξ ύποδείγματος δυνατόν, πόσον ύπολέλειπται καὶ πόσον έστὶν δ 120 κατέχομεν νῦν. Πόσον τοίνον ἐστὶ τὸ μέσον τῆς μελλούσης ήμεν δοθήσεσθαι γνώσεως και της παρούσης νυν; "Οσον άνδρὸς τελείου πρὸς παιδα θηλάζοντα τὸ μέσον τοσαύτη γάρ της μελλούσης γνώσεως πρός την παρούσαν ή ύπεροχή. Καὶ ὅτι τοῦτό ἐστιν ἀληθὲς καὶ τοσοῦτον ἐκείνη μείζων 125 ταύτης ἐστίν, αὐτὸς λεγέτω πάλιν ὁ Παῦλος. Εἰπών γάρ

110 Παύλου: τοῦ Παύλου VX | 111 γινώσκομεν2] + καὶ δηλῶν ότι VX | 112-113 Τάχα - κατέχομεν DG om. cett. | 113 καί πόσον²] + φησίν VX || 116 άλλά] + ώς ᾶν εἴποι τις X || 117 άναγνώσομαι OVX || 118-119 ώς - δυνατόν : αὐτὸ τοῦτο τὸ ζητούμενον καὶ δεῖξαι X || 124-125 μείζων ταύτης BCL : ταύτης μείζων Ε ΟΥΧ μείζον ταύτης Α ταύτης μείζον DG. | 125 έστίν om. X | λεγέτω : δηλοί X.

Médiocrité humaine

Et considère, je te prie, la de la connaissance sagesse de Paul 1. Il n'a pas dit: « Nous ne connaissons qu'une partie des choses », mais : « Nous ne

connaissons les choses qu'en partie », nous ne saisissons que la partie d'une partie 2. Peut-être désirez-vous apprendre l'importance relative de la partie que nous saisissons et de celle qui nous échappe, et si c'est la plus grande ou la plus petite que nous saisissons? Pour que tu saches donc que tu ne saisis que la plus petite, et non seulement la plus petite, mais la centième ou la dix millième partie de la réalité, écoute ce qui suit. Ou plutôt. avant de vous lire les paroles de l'apôtre, je prendrai3 une comparaison qui puisse vous faire sentir - autant que cela est possible au moyen d'une comparaison quelle est l'importance relative de la partie qui nous échappe et de celle que nous saisissons présentement. Quelle est donc la distance entre la connaissance qui nous sera donnée plus tard et celle que nous possédons maintenant? Elle est aussi grande que celle qui sépare un homme fait d'un enfant à la mamelle 4. Oui, telle est la supériorité de la connaissance à venir sur celle d'aujourd'hui<sup>5</sup>. Qu'il en est vraiment ainsi et que telle est bien la supériorité de l'une sur l'autre, c'est encore Paul lui-même

8. La première personne du singulier dont Jean se sert semble présenter la comparaison comme inventée par lui. En réalité, elle lui a été suggérée par le texte de Paul lui-même, I Cor. 13, 11, qu'il cite d'ailleurs quelques lignes plus bas.

4. L'emploi de θηλάζων, formé sur θηλή, le bout du sein, ne laisse aucun doute sur l'âge de l'enfant. Jean affectionne les termes imagés. Mais de plus, le mot qui désigne l'enfant à la mamelle rend son argumentation plus frappante, puisque la distance entre le tout-petit et l'homme fait souligne l'infériorité de la vvooic en ce monde.

5. La supériorité de la connaissance, γνώσεως ὑπεροχή, ne peut donc en aucun cas être revendiquée dans le temps présent comme le font les Anoméens. La connaissance parfaite dont ils se targuent, γνῶσις τέλειος, est réservée à l'au-delà. On remarquera que Jean n'utilise pas la formule de l'épître paulinienne: ὅταν ἐλθης τὸ τέλειον, qui nécessiterait une exégèse. Son objectif est de mettre en relief l'antithèse: connaissance présente = connaissance imparfaite; connaissance future = connaissance parfaite.

<sup>1.</sup> Il est évident que Jean s'attache ici avec insistance au passage de la Première aux Corinthiens sur lequel repose toute son argumentation, tandis que Paul passe plus rapidement sur l'infériorité de la γνῶσις pour exalter l'ἀγάπη. En celle-ci doivent se résoudre les problèmes que se posent les chrétiens de Corinthe vivant au milieu des païens. Lorsque Jean donnera une série d'homélies sur cette même Epître (PG 61, 11-382), il suivra beaucoup plus fidèlement le rythme de l'argumentation paulinienne, en commentant ce passage dans les homélies XXX à XXXIV.

<sup>2.</sup> Selon une habitude qu'on remarque dans toute son œuvre. Jean ajoute au texte qu'il commente une équivalence, une sorte de transposition, d'approximation dont il est l'auteur, en la juxtaposant sans aucun mot de liaison au texte cité. C'est pourquoi nous avons considéré comme une addition les mots δηλών ὅτι donnés par les manuscrits EVWX. Voir Tradition manuscrite, p. 70.

109

« Ἐκ μέρους γινώσκομεν » καὶ βουλόμενος δεῖξαι ἐκ πόσου μέρους καὶ ὅτι τὸ βραχύτατον νῦν κατέχομεν, ἐπήγαγεν · « Ὅτε ἤμην νήπιος, ὡς νήπιος ἐλάλουν, ὡς νήπιος ἐφρόνουν, ὡς νήπιος ἐλογιζόμην · ὅτε δὲ γέγονα ἀνήρ, κατήργηκα τὰ 130 τοῦ νηπίου », νηπίου μὲν ἕξει τὴν παροῦσαν γνῶσιν, ἀνδρὸς δὲ τελείου τὴν γνῶσιν τὴν μέλλουσαν παραβάλλων. Καὶ οἰκ εἶπεν · Ὅτε ἤμην παῖς (παῖς γὰρ καὶ ὁ δωδεκαέτης λέγεται), ἀλλά · « Ὅτε ἤμην νήπιος », τὸν ὑπομάζιον καὶ ἔτι γαλακτοτροφούμενον καὶ θηλάζοντα ἡμῖν ἐμφαίνων. Ὅτι γὰρ τοῦ-

185 τον ἡ Γραφή φησι νήπιον, ἄκουσον τοῦ ψαλμοῦ λέγοντος · « Κύριε ὁ Κύριος ἡμῶν, ὡς θαυμαστὸν τὸ ὄνομά σου ἐν πάση τῆ γῆ, ὅτι ἐπήρθη ἡ μεγαλοπρέπειά σου ὑπεράνω τῶν οὐρανῶν · ἐκ στόματος νηπίων καὶ θηλαζόντων κατηρτίσω αἶνον. » 'Ορῆς ὅτι τὸν νήπιον πανταχοῦ τὸν θηλάζοντα λέγει;

140 Εἶτα προορῶν τῷ πνεύματι τῶν μελλόντων ἀνδρῶν τὴν ἀναισχυντίαν σὐχὶ τῷ παραδείγματι τούτῳ μόνον ἡρκέσθη, ἀλλὰ καὶ δευτέρῳ καὶ τρίτῳ τοῦτο βέβαιον ἡμῖν ἐποίησε. Καθάπερ γὰρ ὁ Μωϋσῆς πρὸς Ἰουδαίους ἀποστελλόμενος τριῶν σημείων ἐλάμβανεν ἀπόδειξιν, ἵνα, ἐὰν ἀπιστήσωσι.

126 δεΐξαι DG O : διδάξαι cett. || 183 τὸν om. AC || 184-185 ἡ Γραφή τοῦτον Duc e cod. Paris. gr. 777 || 135 φησι : καλεῖ Ε VX || 188 αἶνον : τὸν αἶνον Montf. || 139 τὸν\\^1 : τὸ CL om. Ε ΟVX || λέγει : καλεῖ Duc e cod. Paris. gr. 777 || 140 τῷ Πνεύματι προορῶν ~ Duc e cod. Paris. gr. 777 || τῷ πνεύματι\\^1 + λέγει ACEL G V || 141 οὐχ\\^1 τῷ παραδείγματι B DG O : οὐχ\\^1 δὲ τῷ π. ACL οὐ τῷ π. δὲ Ε V οὐχ\\^1 έν\\^1 π. μόνον X οὐχ\\^1 τῷ ἑν\\^1 π. Migne || ἡρκέσθη : δείκνυσι X.

qui va nous le dire. Car, après avoir écrit : « Nous ne connaissons qu'en partie », voulant montrer la mesure de cette partie et combien est infime ce que nous connaissons dès maintenant, il a ajouté: «Quand i'étais un petit enfant, ie parlais comme un petit enfant, je jugeais comme un petit enfant, je raisonnais comme un petit enfant; mais, maintenant que je suis devenu un homme. j'ai laissé de côté les manières d'être du petit enfant ». » Il compare donc la connaissance présente à l'état d'un petit enfant et la connaissance future à celle d'un homme fait. Et il n'a pas dit : « Quand j'étais un enfant », car à douze ans l'on est encore considéré comme tel1, mais: « Quand j'étais un petit enfant », voulant dire un nouveauné qui tète et ne boit encore que du lait, qui est un nourrisson. Pour constater que l'Écriture entend bien dans ce sens l'expression « petit enfant », écoute le psaume qui dit: «Seigneur, ô notre Seigneur, comme ton nom est admirable par toute la terre! car ta magnificence a été exaltée par-dessus les cieux; c'est dans la bouche des petits enfants et des nourrissons que tu as disposé ta louangeb. » Tu vois que partout elle appelle « petit enfant » le nourrisson 2.

Puis l'apôtre, prévoyant par la force de l'esprit l'impudence<sup>3</sup> des hommes à venir, ne s'est pas contenté de cette seule comparaison; il en a employé une deuxième et une troisième pour nous rendre la chose certaine. Ainsi Moïse, lorsqu'il fut envoyé vers les Juifs, reçut le pouvoir de leur montrer trois signes<sup>4</sup>, afin que, s'ils ne croyaient

a. I Cor. 13, 11.

b. Ps. 8, 2-3.

<sup>1.</sup> Selon la tradition, (voir Pollux, Lib., II, 4, Scholion, éd. Bethe, vol. II, p. 80) la jeunesse se divise en trois périodes pendant lesquelles l'être jeune est successivement παιδίον, au-dessous de sept ans, παίζ, de sept à quatorze ans, μειράκιον, de quatorze à vingt et un ans. Pour le petit enfant, Pollux emploie νήπιος, l'enfant qui ne parle pas, utilisé aussi par Paul. Jean dont le vocabulaire est plus riche emploie de plus ὑπομάζιος, γαλακτοτροφούμενος, θηλάζων et, naturellement, νήπιος.

<sup>2.</sup> Le texte cité a l'avantage de contenir les deux mots νήπιος

et θηλάζων. Jean ne manque pas de souligner l'équivalence des termes.

<sup>3.</sup> Au début, les attaques étaient voilées par des images : le danger couru par les brebis de la part du loup. Maintenant, l'expression ἀναισχυντία τῶν μελλόντων ἀνδρῶν ne laisse aucun doute sur le but de Jean dans son homélie : réduire à néant l'impudence des Anoméens.

<sup>4.</sup> Après avoir reçu la mission de faire sortir d'Égypte le peuple d'Israël, Moïse craint de ne pas être écouté. Dieu authentifie alors sa mission en opérant en sa faveur trois prodiges: son bâton, qu'il jette par terre, se transforme en serpent, puis redevient bâton; sa main se couvre de lèpre, puis redevient saine; l'eau qu'il puise dans le fleuve se change en sang.

145 τῷ προτέρῳ, τῆς τοῦ δευτέρου φωνῆς ἀκούσωσι, ἂν δὲ καὶ ταύτης καταφρονήσωσι, τὸ τρίτον αἰσχυνθέντες καταδέξωνται τὸν προφήτην, οὕτω καὶ οὖτος τρία τίθησιν ὑποδείγματα · εν μεν τὸ τοῦ παιδίου, λέγων · « "Ότε ἤμην νήπιος, ώς νήπιος έφρόνουν », δεύτερον τὸ τοῦ ἐσόπτρου καὶ τρίτον τὸ 150 τοῦ αἰνίγματος. Εἰπών γάρ · « "Οτε ήμην νήπιος », ἐπήγαγε · « Βλέπομεν δὲ ἄρτι δι' ἐσόπτρου ἐν αἰνίγματι.» 'Ιδού καὶ δεύτερον ύπόδειγμα της παρούσης άσθενείας καὶ τοῦ ἀτελη τήν γνώσιν είναι · τρίτον πάλιν τὸ « ἐν αἰνίγματι ». Καὶ γὰρ τὸ παιδίον ὁρᾶ μὲν πολλὰ καὶ ἀκούει καὶ φθέγγεται, τρανὸν 155 δε ούδεν ούτε όρα, ούτε άκούει, ούτε φθέγγεται και φρονεί μέν, οὐδὲν δὲ διηρθρωμένον. Οὕτω καὶ ἐγὼ οἶδα πολλά, οὐκ ἐπίσταμαι δὲ αὐτῶν τὸν τρόπον. "Ότι μὲν γὰρ πανταχοῦ έστιν ὁ Θεὸς οἶδα καὶ ὅτι ὅλως ἔστι πανταγοῦ ΄ τὸ δὲ

145 αν : ἐὰν ΟΥΧ | 147-148 ὑποδείγματα] + βεβαιῶν δ ἐσπούδασε δείξαι VX | 151 δε άρτι : νῦν DG O | έν αἰνίγματι DG : καὶ αἰνίγματος VX om. cett. | καὶ : γὰρ Montf. om. VX | 151-153 Ἰδού — εΐναι : Ίδού άμφότερα έχεις τὰ ὑποδείγματα [τὰ om. X] δηλοῦντά σοι του άτελη είναι την γνώσιν του αίνίγματος του είσόπτρου καί τοῦ νηπίου VX || 153 τρίτον - αίνίγματι om. VX || τὸ ἐν : τῷ ΑC Ο || 155 φρονεῖ : φωνεῖ Ο λαλεῖ VX || 156 Οἴδα | + μεν Α DG || 158 πανταχού] + οίδα DG.

a. Cf. Ex. 4, 8-9.

pas au premier, ils entendissent la voix du second et que. s'ils dédaignaient encore celui-ci, du moins le respect du troisième leur fît agréer le prophète<sup>2</sup>; de même Paul aussi prend trois comparaisons: la première, celle de l'enfant, lorsqu'il dit : « Quand i'étais un petit enfant, ie jugeais comme un petit enfant »: la seconde, celle du miroir, et la troisième, celle de l'énigme. Car, après avoir dit: «Quand j'étais un petit enfant...», il a ajouté: « Nous voyons maintenant 1 dans un miroir 2, en énigme<sup>3</sup>. » Voilà en effet la deuxième comparaison qui montre notre infirmité présente<sup>4</sup> et l'imperfection de notre connaissance, et la troisième à son tour consiste dans les mots « en énigme ». En effet, nombreuses sont les choses que le jeune enfant voit, entend et profère, mais il ne voit, n'entend, ni ne profère rien de net<sup>5</sup>; il pense<sup>6</sup> aussi, mais non pas de façon logique 7. Moi de même je sais beaucoup de choses, mais je n'en saisis pas l'explication 8. Ainsi, que Dieu soit partout et qu'il soit tout

dernier membre de phrase. Il nous semble cependant indispensable

pour justifier le commentaire qui suit.

4. Le terme dobeveux renforce l'attaque déclenchée nettement à la ligne 141 par l'emploi du mot ἀναισγυντία et s'ajoute à ceux qui ont servi à Jean pour souligner les limites de la connaissance humaine en ce monde. Voir p. 105, note 1. On retrouve d'ailleurs τὸ ἀτελές à côté de ἀσθένεια. Les deux termes se complètent.

5. Sous la forme τρανής, l'adjectif appartient à la langue poétique, SOPHOCLE, Ajax, 23: ίσμεν οὐδὲ οὐδὲν τρανές, ἀλλ' ἀλώμεθα. Sous la forme τρανός, on le retrouve, en poésie, dans la koine. Jean utilise volontiers des termes empruntés à la langue poétique. Une enquête exhaustive serait à entreprendre sur ce point.

6. Certains manuscrits donnent φωνεί (O) ou λαλεί (VX), qui ne serait qu'une répétition de φθέγγεται. C'est un indice souvent confirmé de la moindre qualité de ces manuscrits. Voir Tradition manus-

crite, p. 72.

7. Le verbe διαρθροῦν indique, selon son étymologie, le fait d'ajuster, d'emboîter. Jean veut souligner ainsi que l'enfant pense sans doute, mais non dans un enchaînement logique. Il est vrai que l'adverbe διηρθοωμένως signifie en articulant bien et conviendrait si l'on choisissait la variante movel. Si l'on choisit movel, il faut donner au participe passif de διορθρούν le sens de qui se tient logiquement.

8. Le τρόπος d'un être, ce sont les modalités de son existence. L'adverbe πῶς sert précisément à poser des questions concernant ces modalités au niveau de l'action. Dans les lignes suivantes, Jean

<sup>1.</sup> L'étude de la tradition manuscrite du texte de Jean nous a fait préférer à νῦν, variante de DG O, ἄοτι, qui est d'ailleurs le textus receptus de Paul. On remarquera d'autre part que βλέπομεν est suivi de 8è, et non de vào choisi par Nestle. On ne saurait s'en étonner, puisque dans son apparat critique, de est donné par le manuscrit K représentant la version du texte de Paul en usage à Antioche et à Constantinople. Voir NESTLE, Novum Testamentum, « Apparatus criticus ».

<sup>2.</sup> Sur le sens de l'expression δι' ἐσόπτρου, voir E.-B. Allo, loc. cit., p. 348-349.

<sup>3.</sup> Bien que les manuscrits DG s'éloignent assez souvent de la tradition commune, nous avons cru bon de suivre ici leur témoignage. En effet, une partie de la tradition manuscrite ne reproduit pas ce

πῶς οὐκ οἶδα. "Οτι ἄναρχός ἐστι καὶ ἀΐδιος οἶδα · τὸ 160 δὲ πῶς οὐκ οἶδα. Οὐ γὰρ δέχεται λογισμὸς εἰδέναι πῶς οἶόν τε οὐσίαν εἶναι, μήτε παρ' ἑαυτῆς μήτε παρ' ἐτέρου τὸ εἶναι ἔχουσαν. Οἶδα ὅτι Υἱὸν ἐγέννησεν, τὸ δὲ πῶς ἀγνοῶ · οἶδα ὅτι τὸ Πνεῦμα ἐξ αὐτοῦ, τὸ δὲ πῶς ἐξ αὐτοῦ οὐκ ἐπίσταμαι. [ Βρώματα ἐσθίω, τὸ δὲ πῶς μερίζονται εἰς φλέγμα, 165 εἰς αἶμα, εἰς χυμόν, εἰς χολήν, ἀγνοῶ. Ταῦτα ἄπερ βλέπομεν καθ' ἐκάστην ἡμέραν ἐσθίοντες ἀγνοοῦμεν, καὶ τὴν οὐσίαν τοῦ Θεοῦ πολυπραγμονοῦμεν; ]

Ποῦ τοίνυν εἰσὶν οἱ τὸ πᾶν ἀπειληφέναι τῆς γνώσεως λέγοντες, οἱ πρὸς τὸ βάραθρον τῆς ἀγνωσίας καταπεσόντες ; 170 Οἱ γὰρ κατὰ τὸ παρὸν λέγοντες ἀπειληφέναι τὸ πᾶν, εἰς τὸ μέλλον ἐρήμους ἑαυτοὺς τῆς παντελοῦς καθιστῶσι γνώσεως.

159 "Οτι: Καὶ ὅτι ΒΕ ΟΥΧ || "Οτι — οἰδα² οπ. C || ἐστι] + καὶ ἀγέννητος DG || οἰδα² οπ. ΒΕL || 162 Υἰὸν οπ. Duc e cod. Paris gr. 777 || ἐγέννησεν Υἰὸν ~ Sav. e cod. Oxon. New College 81 || 164-167 Βρώματα — πολυπραγμονοῦμεν οπ. ABL DG ΟΧ || 171 παντελοῦς DG Ο: παντελοῦς cett.

donne des exemples qui justifient cette traduction. Il connaît l'existence de Dieu et son omniprésence, mais il ne sait pas comment son action peut s'exercer.

entier partout, je le sais; mais comment? Je l'ignore. Qu'il n'y ait en lui ni commencement¹, ni fin, je le sais; mais comment? Je l'ignore. Car la raison ne peut comprendre comment il est possible à une essence d'exister sans recevoir l'être ni d'elle-même ni d'un autre principe. Je sais qu'il a engendré un Fils, mais comment? Je l'ignore. Je sais que l'Esprit sort de lui, mais comment en sort-il? Je ne le saisis pas². [J'absorbe des aliments, mais comment se différencient-ils pour devenir de l'humeur, du sang, de la lymphe, de la bile? Je l'ignore. Ainsi, cela même que nous voyons et mangeons tous les jours, nous l'ignorons, et nous nous mêlons de connaître l'essence de Dieu ³!]

Folie de ceux qui Où sont donc ceux qui préprétendent posséder tendent posséder la totalité de la science totale la connaissance<sup>4</sup>, eux qui sont tombés au plus profond du gouffre de l'ignorance? Car ceux qui affirment la posséder présentement dans sa totalité s'excluent eux-mêmes, pour l'avenir, de la connaissance complète<sup>5</sup>. En effet, moi qui

lie II, li. 475 s. ne nous a pas permis de le rejeter de façon certaine. Voir *Tradition manuscrite*, p. 70.

4. L'expression τὸ πᾶν τῆς γνώσεως ἀπειληφέναι caractérise la position des Anoméens dont la théologie repose essentiellement sur une théorie de la connaissance liée à l'origine du langage : c'est Dieu qui a donné les noms aux choses. Il a défini lui-même sa propre essence en se nommant ἀγέννητος, l'Inengendré. En possession de ce nom, l'homme sait le tout de Dieu.

5. L'argumentation joue sur les expressions τὸ πᾶν τῆς γνώσεως et ἡ παντελής γνῶσις dont il a déjà été question (li. 93), pour désigner la connaissance à laquelle l'homme pourra accéder dans l'éternité, par opposition à celle qu'il a sur la terre, ἡ μερικὴ γνῶσις. On remarquera que la tournure active : ἐκ μέρους γινώσκομεν, qu'on trouve chez Paul, est transformée ici en une expression abstraite, et que Jean qualifie cette γνῶσις de παντελής, alors que Paul s'exprime en des termes qui ouvrent des perspectives spirituelles beaucoup plus profondes : τότε ἐπιγνώσομαι καθῶς καὶ ἐπεγνώσθην, « je comaîtrai de la même manière que j'ai été connu ». E.-B. Allo commente : « Cela implique une idée de réciprocité de connaissance qui, évidemment, du côté de l'homme, ne peut être égale à celle de Dieu, mais qui sera proportionnée à la connaissance d'amour que Dieu aura prise de lui. » Sur cette connaissance engendrée par la charité, voir I Cor. 8, 2.

<sup>1.</sup> Les manuscrits DG ajoutent ἀγέννητος. Nous n'avons pas cru bon de garder l'expression qui nous a paru rompre fâcheusement le couple ἄναρχος... ἀίδιος. Elle est sans doute passée dans le texte après avoir été ajoutée en marge par un lecteur connaissant l'importance du mot dans le système d'Eunome. Voir Th. Dams, La controverse eunoméenne, Thèse de l'Institut catholique de Paris, 1951, p. 16-28 (exemplaire dactylographié).

<sup>2.</sup> C'est, en effet, le mystère même de la Trinité sur lequel l'arianisme et l'anoméisme, qui en est, sous certains aspects, une séquelle, ont suscité d'âpres discussions. La théologie orthodoxe affirme l'éternité du Père et du Fils, ce que nie Arius : Oùa del  $\delta$  Oedo  $\pi$ athp  $\delta$ 0, oùa del  $\delta$ 0 o Tido ; la génération éternelle par le Père, ce qu'Arius rejette dans le temps : aûrdo  $\delta$ 0 to Oedo  $\delta$ 0, or  $\delta$ 0,  $\delta$ 0,

<sup>3.</sup> Les lignes 164-167 doivent être probablement considérées comme une glose. Mais l'analogie de ce passage avec celui de l'homé-

115

'Εγώ μὲν γὰρ ὁ λέγων ὅτι ἐκ μέρους γινώσκω, κἂν εἴπω ότι καταργείται ή γνώσις αύτη, πρὸς τὸ βέλτιον καὶ τελειότερον όδεύω, καταργηθείσης της μερικής καὶ γενομένης 175 τελειστέρας ' ἐκεῖνος δὲ ὁ λέγων παντελή καὶ ὁλόκληρον καὶ τελείαν έχειν την γνώσιν, είτα όμολογών αὐτην καταργεῖσθαι ἐν τῷ μέλλοντι, ἔρημον ἑαυτὸν ἀποφαίνει τῆς γνώσεως, ταύτης μέν καταργουμένης, έτέρας δέ τελειοτέρας ούκ ἐπεισαγομένης, είπερ αὕτη ἐστὶ κατ' αὐτοὺς ἡ τελεία. 180 'Οράτε πως φιλονεικούντες ένταθθα τό παν έχειν, οὔτε τὸ ένταθθα έξουσι, καὶ έκεῖ τοῦ παντὸς έαυτοὺς ἐκβαλοῦσι; Τοσοῦτόν ἐστι κακὸν τὸ μὴ μένειν εἴσω τῶν ὅρων ὧν ἐξ άρχης ήμιν ἔταξεν ὁ Θεός. Οὕτω καὶ ὁ ᾿Αδὰμ ἐλπίδι πλείονος τιμής και της ούσης έξέπεσεν ούτω και έπι των 185 φιλαργύρων γίνεται πολλοί πολλάκις μειζόνων έπιθυμοῦντες καὶ τὰ παρόντα ἀπώλεσαν' οὕτω καὶ οὖτοι προσδοκῶντες ένταθθα τὸ πὰν ἔχειν, καὶ τοῦ μέρους ἐξέπεσον.

174 δδεύω : λέγω πῶς VX || 181 ἔξουσι codd. : ἔχουσι corr. Duc || ἐκβάλλουσι AB DG OX || 183 ἔταξεν ἡμῖν  $\sim$  L G

avoue ne connaître qu'en partie, même si j'admets que cette connaissance disparaîtra, je suis en marche vers un état meilleur et plus parfait!, puisque cette connaissance partielle ne disparaîtra que pour devenir plus achevée: mais celui qui prétend détenir la connaissance complète. entière et parfaite et qui reconnaît après cela qu'elle disparaîtra dans l'avenir, prouve lui-même qu'il sera alors privé de toute connaissance, puisque celle qu'il possédait aura disparu et qu'il n'en aura pas d'autre. plus parfaite, à acquérir, celle-là étant déjà d'après son opinion la connaissance parfaite. Voyez-vous comment, en s'acharnant à montrer que l'on possède tout dès ici-bas, l'on ne possédera pas ce qui est de ce monde et en même temps l'on perdra tout dans l'autre 2 ? Telle est la gravité du mal qui consiste à ne pas demeurer à l'intérieur des bornes que dès le principe Dieu nous a assignées. C'est ainsi qu'Adam, par l'espoir d'une dignité plus haute, s'exclut de celle-là même qui lui appartenait 3, et c'est aussi ce qui arrive à ceux qui aiment l'argent: souvent beaucoup d'entre eux, en désirant de plus grands biens, perdent même ceux qu'ils possédaient. De la même manière, ceux-ci, en s'imaginant tout avoir ici-bas, s'excluent même de ce qui est partiel4.

4. A première vue, l'orateur semble répéter sous une autre forme ce qu'il a dit aux lignes 170 s. En fait, c'est une nouvelle étape de son argumentation. L'orgueil qui doit attirer un châtiment dans la vie future prive dès ici-bas les Anoméens, obtoi, de la connaissance partielle à laquelle l'homme peut prétendre.

<sup>1.</sup> Le verbe όδεύειν complète le πρόοδος de la ligne 94. L'un et l'autre suggèrent une idée de mouvement précisé par πρὸς τὸ βέλτιον, mouvement vers le mieux. Τὸ τέλειον, c'est ce qui atteint son achèvement, sa perfection propre. Il semblerait que l'adjectif ne comporte pas, en soi, de comparatif; mais on trouve déjà celui-ci sous forme d'adverbe chez Platon: αμεινον και τελειώτερον, Resp., VII, 520 b. Quand Paul parle des parfaits, il s'agit de la connaissance de Dieu dans laquelle ils se sont avancés, autant qu'on peut le faire en ce monde. Le but de Jean n'est pas le même. Il n'oppose pas, comme Paul, la sagesse profane à la sagesse selon Dieu, mais la connaissance de Dieu que l'homme peut avoir en ce monde à celle qu'il aura dans l'éternité. Jean présente celle-ci comme un progrès sur celle-là, d'où l'emploi justifié du comparatif.

<sup>2.</sup> Il est clair que Jean se place, comme il fait toujours, dans une perspective morale. Ceux qui prétendent connaître le tout de Dieu ici-bas, ἐνταῦθα, seront punis ; ils s'excluent eux-mêmes de la connaissance qu'ils pourraient avoir de Dieu dans l'au-delà, exeï.

<sup>3.</sup> Allusion à Gen. 2, 2: «Tu ne mangeras pas de l'arbre de la connaissance du bien et du mal » et à Gen. 3, 4-5. « Le serpent dit à la femme : Vos yeux s'ouvriront et vous serez comme Dieu, connaissant le bien et le mal », ce que Jean complète par une considération morale, en rapprochant de l'amour immodéré des richesses qui amène parfois à tomber dans la pauvreté, le désir immodéré de connaître. Dans la ville d'Antioche, où les grandes fortunes n'étaient pas rares. Jean emploiera une partie de son activité à prêcher la vanité des biens de ce monde et à rappeler aux riches leurs responsabilités. Voir A. Puech, Un réformateur de la société chrétienne au IVe siècle. Saint Jean Chrysostome et les mœurs de son temps Paris, 19003, chap. II.

Διὸ παραινώ φεύνειν αὐτών τὴν μανίαν μανίαν γὰρ έγωγέ φημι είναι έσχάτην το φιλονεικείν είδέναι τί την 190 οὐσίαν ἐστὶν ὁ Θεός. Καὶ ἵνα μάθης ὅτι μανίας ἐσχάτης τούτο, ἀπὸ τῶν προφητῶν ὑμῖν τοῦτο ποιήσω φανερόν οί γὰρ προφήται οὐ μόνον τί τὴν οὐσίαν ἐστὶν ἀγνοοῦντες φαίνονται, άλλά καὶ περὶ τῆς σοφίας αὐτοῦ πόση τίς έστιν ἀποροῦσι' καίτοι γε οὐχ ἡ οὐσία ἀπὸ τῆς σοφίας, 195 άλλ' ή σοφία ἐκ τῆς οὐσίας. "Όταν δὲ μηδὲ ταύτην δύνωνται καταλαμβάνειν οἱ προφήται μετὰ ἀκριβείας, πόσης αν είη μανίας τὸ τὴν οὐσίαν αὐτὴν νομίζειν δύνασθαι τοῖς οἰκείοις ὑποβάλλειν λογισμοῖς; 'Ακούσωμεν τοίνυν τί φησιν ό προφήτης περί αὐτης: « Ἐθαυμαστώθη ή γνωσίς 200 σου έξ έμου. » Μάλλον δέ άνωτέρω τὸν λόγον ἀγάγωμεν' « Έξομολογήσομαί σοι, ὅτι φοβερῶς ἐθαυμαστώθης. » Τί ἐστι «φοβερῶς»; Πολλὰ θαυμάζομεν μόνον, ἀλλ' ού μετά φόβου, οἶον κιόνων κάλλος, τοίχων ζωγραφίαν, ανθη σωμάτων θαυμάζομεν πάλιν της θαλάσσης τὸ

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 705)

188 μανίαν<sup>2</sup> : μανίας EL DG OVX | 189 έγωγε om. DG | φημι B: transp. post έσχάτης Ε O om. cett. || είναι : οίμαι VX om. DG || ἐσχάτης EL DG OVX om. B || το om. DG || 190 μανίας έσχάτης : μανίαν έσχάτην AC om. B | 196 μετ' corr. Duc | 202 μόνον : νῦν E om. CL G VX | 203 κάλλη τύπων ζωγραφίας Duc e cod. Paris, 777.

Dieu est aux hommes

Je vous exhorte donc à éviter incompréhensible leur folie, car c'est le comble de la folie que s'acharner à connaître Dieu dans son essence. Et pour

117

que vous compreniez que c'est bien en effet le comble de la folie, je vous le montrerai à l'évidence par le témoionage des écrivains sacrés : non seulement ceux-ci ignorent manifestement ce qu'il est dans son essence, mais encore ils ne savent que dire de l'étendue de sa sagesse2; or ce n'est pas l'essence qui dérive de la sagesse, mais la sagesse de l'essence. Quand donc les écrivains sacrés ne peuvent pas même délimiter celle-là avec exactitude, quelle est la folie de ceux qui croient pouvoir soumettre son essence elle-même à leurs propres raisonnements 3 ? Écoutons donc ce que dit l'écrivain sacré à ce sujet : « La connaissance que tu as de moi m'a été un objet d'admiration ». » Mais suivons plus loin son propos: «Je te bénirai, parce qu'on t'admire avec crainte b. » Que signifient ces mots: « avec crainte » ? Nombreuses sont les choses que nous nous contentons d'admirer<sup>4</sup>, mais non pas avec crainte, par exemple la beauté des colonnes, ou des chefs-d'oeuvre de la peinture. ou des corps dans leur fleur. Nous admirons aussi l'étendue

constatation pure et simple ; il la renforce soit dans un sens positif, soit dans un sens négatif. Ici, la tournure marque un nouveau point gagné sur l'adversaire, grâce au témoignage d'hommes inspirés. Loin de prétendre connaître l'essence de Dieu, ils ont un mouvement de recul, de confusion, même lorsqu'il s'agit de parler des manifestations de sa sagesse.

3. Jean oppose ici la saisie claire du mystère de Dieu, dont se prévalent les Anoméens, καταλαμβάνειν μετὰ ἀκριβείας, à la connaissance conjecturale, forcement imparfaite lorsqu'elle ne s'appuie que sur des raisonnements humains. En fait, Eunome affirme qu'il ne s'appuie pas uniquement sur « ses propres raisonnements », mais grâce à une théorie du langage qu'il tire de l'Écriture (Gen. 1, 3), il attribue à Dieu l'origine du nom qui le désigne exactement. Voir Apologia, chap. 7, PG 30, 841.

4. Ici encore, le choix des textes permet à Jean de faire progresser son argumentation. L'usage du verbe θαυμάζειν dans le premier texte suggère l'admiration sans plus. Mais dans le second, l'adjonction de possooc montre l'homme saisi d'une crainte révérentielle en présence de Dieu, devant l'océan infini de sa sagesse : τὸ ἄπειρον... πέλαγος της του Θεού σοφίας.

a. Ps. 138, 6.

b. Ps. 138, 14,

<sup>1.</sup> Le mot προφήτης a des nuances diverses dans l'Ancien et le Nouveau Testament et à l'intérieur de chacun d'eux, mais ces sens divers ont un caractère commun: le prophète est l'homme qui parle sous l'inspiration de l'Esprit. Cf. hom., III, li. 150 s. C'est ainsi que Jean va citer successivement des textes du Psalmiste, d'Isaïe et de Paul.

<sup>2.</sup> On remarquera que Jean utilise très fréquemment la tournure οὐ μόνον... ἀλλὰ καί. C'est sans doute une habitude de style enseignée par la rhétorique mais elle correspond chez lui, croyons-nous, à une tendance profonde. Son dynamisme naturel ne se contente pas d'une

205 πέλαγος καὶ τὸν ἄπειρον βυθόν, ἀλλὰ μετὰ φόβου, ὅταν πρὸς τὸ βάθος κατακύψωμεν. Οὕτω τοίνυν καὶ ὁ προφήτης πρὸς τὸ ἄπειρον καὶ ἀχανὲς πέλαγος τῆς τοῦ Θεοῦ κατακύψως σοφίας καὶ ἰλιγγιάσας, μετὰ φόβου πολλοῦ θαυμάσας ἀνεχώρησε βοῶν καὶ λέγων' « Ἐξομολογήσομαί σοι 210 ὅτι φοβερῶς ἐθαυμαστώθης' θαυμάσια τὰ ἔργα σου. » Καὶ πάλιν' « Ἐθαυμαστώθη ἡ γνῶσίς σου ἐξ ἐμοῦ, ἐκραταιώθη, οὐ μὴ δύνωμαι πρὸς αὐτήν. »

'Ορᾶς εὐγνωμοσύνην οἰκέτου; «Εὐχαριστῶ σοι, φησί, διὰ τοῦτο ὅτι ἀκατάληπτον ἔχω Δεσπότην », οὐ περὶ 215 οὐσίας ἐνταῦθα λέγων' ἐκεῖνο μὲν γὰρ ὡς ὡμολογημένον ἀκατάληπτον εἶναι παρῆκε' περὶ δὲ τοῦ πανταχοῦ παρεῖναι τὸν Θεὸν ταῦτά φησι δεικνὺς ὅτι οὐδὲ αὐτὸ τοῦτο οἶδε, πῶς πανταχοῦ πάρεστιν. "Οτι γὰρ περὶ τούτων φησίν, ἄκουε τῶν ἑξῆς' « Ἐὰν ἀναβῶ εἰς τὸν οὐρανόν, σὸ ἐκεῖ εἶ' 220 ἐὰν καταβῶ εἰς τὸν ἄδην, πάρει. » Εἶδες πῶς πανταχοῦ πάρεστιν; 'Αλλ' ὁ προφήτης οὐκ οἶδεν, ἀλλ' ἰλιγγιῷ καὶ διαπορεῖ καὶ θορυβεῖται μόνον εἰς νοῦν αὐτὸ λαβών; Πῶς οὖν οὐκ ἐσχάτης ἀνοίας τοὺς τοσοῦτον ἀπέχοντας

205 πέλαγος : μέγεθος DG βάθος O || 207-208 σοφίας κατακύψας ~ OVX || 213 "Όρα DG OVX || 216 είναι om. DG || 217 δτι G OVX : &ς ABCELom. D || 218 τούτου X || 220 Είδες ΕΙ $_{\rm P}$ ° G OX : Είδε L $_{\rm P}$ ° V 'Ιδέ ABC D || 221 'Αλλ' om. BL VX || 222 ἀπορεῖ DG || θορυβεῖται : φοβεῖται corr. Due || 223 Πῶς : Καὶ πῶς Ε || οῦν om. ABC O.

et l'abîme infini de la mer, mais ceci avec crainte, lorsque nous nous penchons sur cet abîme. De même l'écrivain sacré, s'étant penché sur l'océan infini et béant de la sagesse de Dieu, a été pris de vertige et, ayant admiré avec une grande crainte, il a reculé en criant ces mots: « Je te bénirai, parce qu'on t'admire avec crainte; admirables sont tes oeuvres », et aussi: « La connaissance que tu as de moi m'a été un objet d'admiration; elle s'est affermie; il m'est impossible de l'atteindre ». »

Tu vois les bons sentiments du serviteur: « Je te rends grâces, dit-il, pour cette raison: parce que j'ai un Maître incompréhensible¹. » Et il ne parle pas ici de son essence: qu'elle soit incompréhensible, il laisse cela de côté comme un fait reconnu de tous; non, il parle ainsi de l'omniprésence de Dieu, pour montrer qu'il ne sait même pas comment Dieu est présent partout. Pour te convaincre que c'est bien de cela qu'il parle, écoute la suite: « Si je m'élève au ciel, tu t'y trouves; si je descends dans l'enfer, tu y es présent partout? Le prophète, lui, n'en sait rien; il est pris de vertige², il se trouve démuni, il est troublé quand il cherche seulement à le concevoir. N'est-ce donc pas le comble de l'insanité³, que des hommes si inférieurs en

explicite: De incomprehensibilitate Dei naturae que la présente édition a traduite à son tour en français, en l'abrégeant.

a. Ps. 138, 6.

b. Ps. 138, 8.

<sup>1.</sup> C'est la première fois qu'apparaît dans ces homélies le terme ἀκαταλήπτος, impossible à saisir, qui a connu dans l'histoire de la pensée religieuse une rare fortune. Voir Introduction, p. 18 et M. Harl, Origène et la révélation du Verbe incarné, Paris, 1958, p. 89, note 77. Cet adjectif ne se trouve pas dans la langue du Nouveau Testament. Il est d'origine philosophique. Mais il est devenu courant dans la langue de la théologie chrétienne au IVe siècle. Il sert à désigner Dieu lui-même, envisagé sous cet aspect particulier. Περί ἀκαταλήπτου, tel est le titre commun à toutes les homélies de Jean sur ce thème. La traduction latine emploie une tournure abstraite et plus

<sup>2.</sup> Le verbe ἐλιγγιῶν signifie, en grec classique, être pris de vertige et, plus précisément, sous l'empire de la peur. Aristophane, Acharn., 581. Grégoire de l'âme devant de cette sensation physique, décrit le vertige de l'âme devant Dicu. In Eccl. hom., VII, éd. Jaeger, vol. V, p. 413 s. Voir la traduction de ce texte dans l'Introduction, p. 34. Le verbe ἀπορεῖν, être privé de toute ressource, est employé par Platon pour désigner l'état de l'homme devant les réalités qui le dépassent: Théétète, 175 d. Le résultat est un trouble profond, θορυβεῖται, que Fronton du Duc corrige, mais à tort, en φοβεῖται, la notion de crainte ayant déjà été évoquée par Jean en 202-203.

<sup>3.</sup> Les épithètes agressives contre les Anoméens apparaissent dans l'homélie suivant un ordre ascendant. C'était d'abord ἀσθένεια (li. 152), la faiblesse, puis μανία (li. 188), la folie, enfin ἄνοια (li. 223), le manque d'intelligence, la sottise, le pire malheur pour un Gree, dans la mesure où il ne permet pas de porter un jugement éclairé sur les choses.

121

τής έκείνου χάριτος αὐτὴν τοῦ Θεοῦ πολυπραγμονεῖν 225 την οὐσίαν ; Καίτοι οὖτός ἐστιν ὁ προφήτης ὁ λέγων «Τὰ άδηλα καὶ τὰ κρύφια τῆς σοφίας σου ἐδήλωσάς μοι. » 'Αλλ' ὅμως τὰ ἄδηλα καὶ τὰ κρύφια τῆς σοφίας αὐτοῦ μαθών, περί αὐτῆς φησι ταύτης ὅτι ἀπρόσιτός ἐστι καὶ άκατάληπτος « Μέγας γὰρ Κύριος, Φησί, καὶ μεγάλη 230 ή ίσχυς αύτου και της συνέσεως αύτου ούκ έστιν άριθμός ». τοῦτ'ἔστι οὐκ ἔστι κατάληψις. Τί λέγεις; ἡ σοφία ἀκατάληπτος τῷ προφήτη καὶ ἡ οὐσία ἡμῖν καταληπτή; άρα οὐ φανερὰ αὕτη ἡ μανία; ἡ μεγαλωσύνη αὐτοῦ οὐκ έχει πέρας καὶ τὴν οὐσίαν αὐτοῦ περιγράφεις:

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 705-706)

Ταῦτα καὶ ὁ 'Ησαΐας φιλοσοφῶν ἔλεγε' «Τὴν γενεὰν αὐτοῦ τίς διηγήσεται; » Οὐκ εἶπε τίς διηγεῖται, ἀλλά: «Τίς διηγήσεται» καὶ τὸ μέλλον ἀπέκλεισε. Καὶ ὁ μὲν Δαυίδ φησιν' «'Εθαυμαστώθη ή γνωσίς σου έξ έμου ». ό δὲ 'Ησαΐας οὐκ ἀφ' ἐαυτοῦ φησιν, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ πάσης 240 της άνθρωπίνης φύσεως άποκεκλεῖσθαι την διήγησιν ταύτην. 'Αλλ' ἴδωμεν μήποτε ὁ Παῦλος ἔγνω, ἄτε δὴ μείζονος απολελαυκώς χάριτος, αύτος πέν οιν ξατιν ο γέλων. « Ἐκ μέρους γινώσκομεν καὶ ἐκ μέρους προφητεύομεν. » Καὶ οὐκ ἐνταῦθα μόνον, ἀλλὰ καὶ ἀλλαγοῦ οὐ πεοὶ οὐσίας.

228 ἀπρόσιτός : ἄπειρός τις DG OV ἄπειρος X | 229 γάρ om. C X | Κύριος: δ Κύριος EL G OVX | 235 δ om. C | 237 καξί: "Ορα πρός VX || ἀπέκλεισε] + τὴν διήγησιν V || 239 ἐαυτοῦ] + μόνον E DG OVX || 240 ταύτην] + λέγει C OVX || 241 ἔγνω : οἴδεν B DG O. grâce à ce prophète prétendent scruter! l'essence même de Dieu ? Et pourtant c'est ce même prophète qui disait : «Les mystères et les secrets de ta sagesse, tu me les as révélés a. » Et, en dépit de cette connaissance des mystères et des secrets de sa sagesse, il la proclame en elle-même inaccessible 2 et incompréhensible. Car, dit-il, « grand est le Seigneur, grande est sa puissance, et son intelligence échappe à la mesure », c'est-à-dire à la compréhension. Que dis-tu? La sagesse est incompréhensible au prophète, et l'essence nous serait à nous compréhensible ? N'est-ce pas là manifestement de la folie? Sa grandeur n'a pas de bornes, et tu prétends circonscrire son essence?

C'est en méditant sur ce sujet qu'Isaïe disait : « Sa génération, qui la racontera °? » Il n'a pas dit : « Qui la raconte? » mais: «Qui la racontera? » et il en a ainsi exclu la possibilité pour l'avenir. Et David, de son côté: «La connaissance que tu as de moi m'a été un objet d'admiration d. » Mais Isaïe exclut non seulement pour lui-même, mais aussi pour toute la nature humaine la possibilité de raconter la génération divine 3. Voyons cependant si Paul ne la connaissait pas, en tant qu'il jouissait d'une grâce plus abondante. Or c'est lui qui disait : « Nous connaissons en partie et nous prophétisons en partiee. » Et il ne le dit pas seulement en cet endroit, mais ailleurs, en parlant lui aussi non pas de l'essence,

ble, qui a été corrigé par un scribe soucieux de clarté en ἄπειρος. Le groupe ἄπειρός τις, tel qu'il se présente alors est visiblement une mauvaise lecture de ἀπρόσιτος. On trouve ἀπρόσιτος dans I Tim., 6, 16 (passage que Jean commente longuement dans notre homélie III) mais l'adjectif y qualifie la lumière où Dieu habite, φῶς οἰκῶν ἀπρόσιτον. CLEMENT D'ALEXANDRIE qualifie ainsi la sainteté de Dieu, Strom., VI, 57, 4. Chez Athanase. Adu. Arianos, I, 63, PG 26, 144 B. Dieu est dit άδρατος καὶ ἀπρόσιτος. Il est tout à fait naturel de trouver dans la bouche de Jean cet adjectif, puisque son emploi, pour qualifier Dieu, était déjà entré dans la langue de la théologie. Sur l'histoire des termes apophatiques, voir J. Danielou, Message évangélique et culture hellénistique aux IIe et IIIe siècles, Paris, 1961, Livre IV, chap, II.

3. L'expression την διήγησιν ταύτην renvoie nettement, par-dessus la citation du Ps. 138, 6, à celle d'Is. 53, 8, d'où la nécessité, pour le traducteur, d'expliciter le contenu de διήγησις.

a. Ps. 50, 8.

b. Ps. 146, 5.

c. Is. 53, 8, d. Ps. 138, 6.

e. I Cor. 13, 9.

<sup>1.</sup> Le verbe πολυπραγμονείν dont Jean se servira si souvent dans les homélies qui traitent de l'hérésie anoméenne (voir Index) recouvre une activité de l'esprit qui l'amène à s'occuper de multiples choses, en particulier de ce qui ne le regarde pas.

<sup>2.</sup> Les manuscrits les plus anciens donnent appositos, inaccessi-

245 άλλά περί σοφίας και αὐτὸς διαλεγόμενος τῆς ἐν τῆ προνοία φαινομένης, οὐ τῆς καθόλου λέγω, καθ' ἣν άγγέλων καὶ άρχαγγέλων καὶ τῶν ἄνω προνοεῖ δυνάμεων. άλλ' έκείνο της προνοίας τὸ μέρος έξετάζων, καθ' δ προνοεί των έν τη γη άνθρωπων, και ταύτης αὐτης πάλιν 250 μέρος. Οὐδὲ γὰρ ταύτην ὅλην ἐξετάζει, καθ' ἣν ἀνατέλλει ήλιον, καθ' ήν ψυχάς έμπνεί, καθ' ήν σώματα διαπλάττει, καθ' ην τρέφει τους έπι γης ανθρώπους, καθ' ην συγκρατεί τὸν κόσμον, καθ' ἣν τὰς ἐτησίους δίδωσι τροφάς ἀλλὰ ταῦτα πάντα άφεὶς καὶ μικρόν τι μέρος έξετάσας τῆς 255 προνοίας αὐτοῦ, καθ' ὁ τοὺς μὲν Ἰουδαίους ἐξέβαλε, τούς δὲ ἐξ ἐθνῶν εἰσεδέξατο, καὶ πρὸς αὐτὸ τοῦτο τὸ μικρὸν μέρος, ώσπερ πρὸς πέλαγος ἄπειρον ἰλιγγιάσας καὶ βάθος ίδων άχανές, ἀπεπήδησεν εὐθέως καὶ μέγα ανεβόησεν είπων. « "Ω βάθος πλούτου και σοφίας και 260 γνώσεως Θεού, ώς άνεξερεύνητα τὰ κρίματα αὐτοῦ ». Οὐκ εἶπεν' ἀκατάληπτα, ἀλλ' «ἀνεξερεύνητα». Εἰ δέ έρευνηθήναι οὐ δύναται, πολλώ μαλλον καταληφθήναι άδύνατον. « Καὶ ἀνεξιχνίαστοι αἱ όδοὶ αὐτοῦ ». Αἱ όδοὶ αὐτοῦ ἀνεξιχνίαστοι καὶ αὐτὸς καταληπτός; εἰπέ μοι. 265 Καὶ τί λέγω περὶ τῶν ὁδῶν ; τὰ ἔπαθλα τὰ ἀποκείμενα

246 φαινομένης] + τῶν ἀνθρώπων ABC O || 247 καὶ ἀρχαγγέλων om. G || 250 ταύτην : αὐτην ΟVX || 251 ἥλιον : τὸν ἥλιον V || ἀναπλάττει C || 256 ἐδέζατο A DG O || 260 αὐτοῦ | + καὶ ἀνεξιγνίαστοι αἱ όδοὶ αὐτοῦ AB || 262 δύνανται C ἀδύνατον X.

mais de la sagesse qui se manifeste dans la providence!. et il ne considère pas la providence générale qui veille sur les Anges. les Archanges et les Vertus d'en haut, mais cette partie de la providence qui prend soin des hommes sur la terre, et encore sous un aspect particulier. Car il ne l'examine pas dans son ensemble, en tant qu'elle fait lever le soleil, qu'elle amène des âmes à la vie. qu'elle faconne des corps, qu'elle nourrit les hommes ici-bas, qu'elle dispense les produits de chaque saison de l'année2; non, laissant tout cela de côté, il ne considère qu'une toute petite partie de la providence divine, en tant qu'elle a repoussé les Juifs et accueilli les païens, et, tourné vers ce point minuscule, comme s'il voyait une mer infinie ou un abîme béant, saisi de vertige, il fait aussitôt un bond en arrière et pousse un grand cri en disant: «O abîme de la richesse, de la sagesse et de la connaissance de Dieu! Que ses jugements sont insondables a! » Il ne dit pas «incompréhensibles», mais «insondables 3». S'il est impossible de les sonder, il l'est bien davantage encore de les comprendre. « Et l'on ne peut découvrir les traces de ses voies b. » Ses voies ne peuvent être découvertes 4 et il serait lui-même compréhensible? Réponds-moi. Et que dis-je, ses voies? les récompenses qu'il nous

de sa vie, il écrit longuement à Olympias et aux chrétiens de Constantinople Sur la Providence de Dieu. Voir, en particulier, chap. VII, SC 79, p. 108-130.

3. Voici un nouvel adjectif dans la collection des termes apophatiques. Sous la forme ἀνεξεραύνητος, il est employé dans le gree hellénistique, et le verbe ἐραυνᾶν dans I Cor., 2, 10. Mais l'adjectif ἀνεξερεύνητος se trouve en Rom. 11, 33, où il s'applique aux jugements de Dieu. Par les épîtres pauliniennes, le terme est passé dans la littérature patristique. Voir LAMPE, PGL, à ce mot.

4. L'adjectif ἀνεξιγνάστος, dont on ne peut suivre la trace, est emprunté au vocabulaire de la chasse. On le trouve dans la Septante (Job 5, 9; 9, 10), où il qualifie les desseins de Dieu. Avec ἀνεξερεύνητος, il constitue l'apport des épîtres pauliniennes au vocabulaire apophatique. On remarquera cependant que Paul applique ἀνεξιγνίαστος aux desseins de Dieu: ἀνεξιγνίαστοι αἱ όδοι αὐτοῦ, Rom. 11, 38, comme le fait le Livre de Job, et non à Dieu lui-même, comme le font les Pères. Il semble bien que le transfert se soit produit sous la pression de controverses. Voir Ιπένιές, Adu. haer., livre I, chap. II, éd. Harvey, Cambridge, 1857 (réimpr. 1965), p. 90 s.

a. Rom. 11, 33.

b. Rom. 11, 33.

<sup>1.</sup> Le même mouvement signalé dans la note 2 de la page 116, se retrouve ici. Les deux citations de Paul, I Cor. 13, 9 et Rom. 11, 33, qu'on trouvera li. 259, se renforcent. L'οὐσία de Dieu est de nouveau mise en regard de sa σοφία, dont les manifestations échappent aussi à l'intelligence humaine.

<sup>2.</sup> Tout au long de sa prédication, Jean ne cesse de reconnaître les témoignages de la Providence divine et dans les dernières années

ήμιν ἀκατάληπτα' «'Οφθαλμός γὰρ αὐτὰ οὐκ είδεν, οὐδὲ οὖς ἤκουσεν, οὐδὲ ἐπὶ καρδίαν ἀνθρώπου ἀνέβη ἃ ἡτοίμασεν ὁ Θεὸς τοῖς ἀγαπῶσιν αὐτόν. » Καὶ ἡ δωρεὰ αὐτοῦ ἀνεκδιήγητος' « Χάρις γὰρ τῷ Θεῷ, φησίν, ἐπὶ 270 τῆ ἀνεκδιηγήτῳ αὐτοῦ δωρεὰ » καὶ « εἰρήνη αὐτοῦ ὑπερέχει πάντα νοῦν ».

Τί λέγεις; τὰ κρίματα αὐτοῦ ἀνεξερεύνητα, αἱ ὁδοὶ αὐτοῦ ἀνεξιχνίαστοι, ἡ εἰρήνη ὑπερέχει πάντα νοῦν, ἡ δωρεὰ ἀνεκδιήγητος, ἃ ἡτοίμασεν ὁ Θεὸς τοῖς ἀγαπῶσιν 275 αὐτὸν οὐκ ἀνέβη ἐπὶ καρδίαν ἀνθρώπου, ἡ μεγαλωσύνη πέρας οὐκ ἔχει, ἡ σύνεσις ἀριθμὸν οὐκ ἔχει, πάντα ἀκατάληπτα, καὶ αὐτὸς μόνος καταληπτός; Καὶ ποίαν οὐκ ἄν ἔχοι τοῦτο μανίας ὑπερβολήν; Κάτεχε τὸν αἰρετικόν μὴ ἀφῆς ἀναχωρῆσαι. Εἰπέ τί φησιν ὁ Παῦλος; «Ἐκ 280 μέρους γινώσκομεν.» Οὐ περὶ τῆς οὐσίας φησίν, ἀλλὰ περὶ τῶν οἰκονομιῶν. Μάλιστα μέν εἰ καὶ περὶ τῶν οἰκονομιῶν ἦν ὁ λόγος, ἐκ πλείονος ἡμῖν περιουσίας καὶ οῦτω τὰ νικητήρια εἰ γὰρ αἱ οἰκονομίαι ἀκατάληπτοι,

267 οὐδὲ οὕς : καὶ οὕς οὐκ Α ΟΥΧ || οὐδὲ² : καὶ ΟΥΧ || 268 καὶ : ἀλλὰ καὶ Χ || 273 αὐτοῦ οπ. ΑΟ || 274 δ Θεδς οπ. ΑΒ ΟΥΧ || 280 φησίν : λέγει Α τοῦτο λέγει ΥΧ τοῦτο λέγει φησίν Sav. || 282 ην οπ. ΑΒL ΥΧ.

réserve sont aussi incompréhensibles 1. Car « l'oeil de l'homme n'a pas vu, son oreille n'a pas entendu et son coeur n'a pas senti monter jusqu'à lui ce que Dieu a préparé pour ceux qui l'aiment a. » Bien plus, le don qu'il fait est inexprimable : « Grâces soient rendues à Dieu, dit-il, pour le don inexprimable qu'il nous fait b », et « sa paix dépasse toute intelligence o ».

Que dis-tu? Ses jugements sont insondables, ses voies impossibles à découvrir, sa paix dépasse toute intelligence, ses dons sont inexprimables, ce que Dieu a préparé pour ceux qui l'aiment n'est pas monté jusqu'au coeur de l'homme, sa grandeur n'a pas de borne, son intelligence est sans mesure, ainsi tout en lui est incompréhensible, et lui seul serait compréhensible? Comment pourrait-on le prétendre sans être au comble de la démence? Retiens l'hérétique; ne le laisse pas s'échapper²; dis-lui: Que dit Paul? « Nous connaissons en partie. » Il ne dit pas cela de l'essence divine, me répond-il, mais du gouvernement de l'univers. Parfait³: s'il s'agissait en effet du gouvernement du monde⁴, il ne nous serait que plus facile de remporter la victoire⁵, car, si ce gouvernement est incompréhensible, à plus forte raison Dieu l'est-il lui-

metaphores in the biblical homelies of St. John Chrysostom, Dissert. Princeton, 1928.

3. Μάλιστα n'est pas une approbation de ce que vient de répondre l'adversaire. C'est l'annonce triomphante d'un nouveau point gagné par l'orateur, comme il l'explique dans les lignes suivantes, en reprenant, une fois de plus, son argumentation a fortiori.

4. Le mot οἰκονομία désigne, en général, l'action souverainement bonne de Dieu, envisagée dans le gouvernement du monde et, en particulier, l'Incarnation de la seconde personne de la Trinité pour la rédemption de l'humanité. Jean emploie le mot au pluriel, pour indiquer les multiples manifestations de cette Providence.

5. Τὰ νικητήρια désigne en grec classique les prix accordés après la victoire et, par extension, la victoire elle-même.

a. I Cor. 2, 9.

b. II Cor. 9, 15.c. Phil. 4, 7.

I. La réfutation des adversaires se fait par étapes, puisque Jean leur retire successivement l'espoir de comprendre d'abord la nature de Dieu, ensuite les manifestations de sa Providence, entre autres le rejet des Juiss et l'accès des païens au salut; enfin, ce que Paul exprime par une citation, I Cor. 2, 9, ἀ ὁφθαλμὸς οὐα εἴδεν que Jean interprète par τὰ ἔπαθλα. Sur l'emploi du vocabulaire sportif dans la littérature patristique, une enquête a été entreprise par H. Harzig, Le thème de la lutte sportive chez les Pères de l'Église, Diplôme d'études supérieures, Faculté de Lille, 1967 (exemplaire dactylographié). Voir aussi J.A. Sawhill, The use of the athletic

<sup>2.</sup> Apostrophe à un auditeur, dont on a déjà trouvé un exemple li. 272: Τί λέγεις; et qu'on trouve aussi li. 264: Εἰπέ μοι. C'est une habitude de la diatribe dont Jean use constamment dans ses homélies, ainsi que du dialogue fictif avec l'auditeur, par exemple li. 279 s. Voir H.-I. Marrou, article Diatribe, dans Klauser, Reallexicon für Antike und Christentum, Band III, Stuttgart, 1957.

285 φησιν, άλλὰ περὶ αὐτοῦ τοῦ Θεοῦ, ἄκουσον τῶν ἑξῆς.
Εἰπὼν γάρ· « Ἐκ μέρους γινώσκομεν καὶ ἐκ μέρους
προφητεύομεν », ἐπήγαγεν· « Ἄρτι γινώσκω ἐκ μέρους,
τότε δὲ ἐπιγνώσομαι καθὼς καὶ ἐπεγνώσθην. » Ύπὸ
τίνος οὖν ἐπεγνώσθη, ὑπὸ τοῦ Θεοῦ ἢ ὑπὸ τῶν οἰκονομιῶν;
290 Ύπὸ τοῦ Θεοῦ δηλονότι· τοῦτον οὖν καὶ ἐκ μέρους γινώσκει.

« Ἐκ μέρους » δὲ εἶπεν, οὐχ ὅτι τὸ μὲν αὐτοῦ τῆς οὐσίας γινώσκει, τὸ δὲ ἀγνοεῖ — ἀπλοῦς γὰρ ὁ Θεός —, ἀλλ' ἐπειδὴ ὅτι μὲν ἔστι Θεὸς οἶδε, τὸ δέ, τί τὴν οὐσίαν ἐστίν, ἀγνοεῖ ὅτι μὲν σοφός ἐστιν ἐπίσταται, τὸ δὲ πόσον 295 ἐστὶ σοφός, ἀγνοεῖ ὅτι μὲν μέγας οὐκ ἀγνοεῖ, τὸ δὲ πῶς ἢ τίς ἡ μεγαλωσύνη αὐτοῦ, τοῦτο οὐκ οἶδεν ὅτι πανταχοῦ πάρεστιν ἐπίσταται, τὸ δὲ πῶς οὐκ ἐπίσταται ὅτι προνοεῖ καὶ συνέχει τὰ πάντα καὶ συγκρατεῖ μετ' ἀκριβείας, οὐκ ἀγνοεῖ, τὸν δὲ τρόπον καθ' ὅν ταῦτα ποιεῖ 300 ἀγνοεῖ. Διὰ τοῦτο ἔλεγεν « Ἐκ μέρους γινώσκομεν καὶ ἐκ μέρους προφητεύομεν. »

'Αλλὰ γάρ, εἰ δοκεῖ, τὸν Παῦλον ἀφέντες καὶ τοὺς προφήτας, ἀνέλθωμεν εἰς τοὺς οὐρανούς, μή ποτε ἐκεῖ τινές εἰσιν εἰδότες τί τὴν οὐσίαν ἐστὶν ὁ Θεός. Μάλιστα 805 μὲν γάρ, κἄν εὑρεθῶσιν εἰδότες, οὐδὲν κοινὸν πρὸς ἡμᾶς' πολὺ γὰρ τὸ μέσον ἀγγέλων καὶ ἀνθρώπων' πλὴν ἀλλ' ἵνα ἐκ περιουσίας μάθης ὅτι οὐδὲ ἐκεῖ τις οἴδε κτιστὴ δύναμις τοῦτο, ἀκούσωμεν τῶν ἀγγέλων. Τί οὖν ; περὶ τῆς οὐσίας ταύτης ἐκεῖ διαλέγονται καὶ πρὸς ἑαυτοὺς

285 φησιν : λέγει VX || 290 τούτων C || 295-296 δτι — οίδεν οπ. O || 295 μέν] + έστι X || 296 πῶς ἢ τίς : πόση τίς D πόση έστι X πόσον ἢ τίς Duc e cod. Paris. gr. 777 || μεγαλοσύνη αὐτοῦ A DG om. cett. || 297 ἐπίσταται : γιγνώσκει  $\mathbf{E}$  || 307 οὕτε  $\mathbf{D}\mathbf{G}$  ΟVX || 309 πρὸς ἐαυτοὺς : περὶ αὐτῆς VX.

même. Mais il parle en cet endroit, non du gouvernement de l'univers, mais de Dieu lui-même; en effet écoute la suite: après avoir dit: « nous connaissons en partie et nous prophétisons en partie », il a ajouté: « Pour l'instant je connais en partie, mais alors je connaîtrai comme je suis moi-même connu. » Or par qui est-il connu ? Par Dieu ou par le gouvernement du monde? Par Dieu évidemment; c'est donc Dieu aussi qu'il connaît en partie.

Et il dit « en partie », non pas qu'il connaisse telle part de l'essence divine et non telle autre — car Dieu est simple —, mais parce que, tout en sachant que Dieu existe, il ignore quel il est dans son essence; tout en sachant qu'il est sage, il ignore quelle est l'étendue de cette sagesse; tout en n'ignorant pas qu'il est grand, il ne connaît ni le comment ni la nature de cette grandeur; tout en sachant qu'il est présent partout, il ne saisit pas comment cela peut se faire; tout en n'ignorant pas qu'il prévoit, soutient et gouverne tout dans le moindre détail, il ignore la manière dont il le fait¹. Voilà pourquoi il disait: « Nous connaissons en partie et nous prophétisons en partie. »

Dieu est incompréhensible même aux anges élevons-nous dans les cieux : peutêtre y trouverons-nous des esprits qui connaissent Dieu dans son essence ? Il est bien vrai que, s'il se trouve des esprits doués de connaissance, ils n'ont rien de commun avec nous, car grande est la distance qui sépare les anges des hommes. Cependant, pour que tu saches à l'évidence qu'aucune puissance créée, même là-haut, ne possède cette science, écoutons les anges ². Quoi donc ? s'entretiennent-ils là-haut de l'essence divine,

<sup>1.</sup> On sera sensible au rythme du passage qui s'obtient par un balancement régulier entre τὸ μὲν... τὸ δὲ et qui se trouve couronné par la phrase essentielle de Paul sur ce thème: <sup>2</sup>Εκ μέρους γινώσκομεν.

<sup>2.</sup> Cette voix des anges se fait entendre à la fois dans l'Ancien et dans le Nouveau Testament. Les textes qui décrivent la vision d'Isaïe et celle d'Ézéchiel seront repris dans les homélies III et IV et dans une série de six homélies dites In illud: Vidi Dominum, PG 56, 97-142.

129

310 ζητοῦσιν : Οὐδαμῶς. 'Αλλὰ τί : Δοξάζουσι, προσκυνοῦσι, τὰς ἐπινικίους καὶ μυστικὰς ώδὰς διηνεκῶς ἀναπέμπουσι μετά πολλής τής φρίκης, και οι μέν λέλουαι, « Τοξα έν ύψίστοις Θεώ » τὰ δὲ Σεραφίμ « "Αγιος, ἄγιος, ἄγιος » καὶ τοὺς ὀφθαλμοὺς ἀποστρέφουσιν, οὐδὲ τὴν συγκατά-815 βασιν ένεγκείν δυνάμενα τοῦ Θεοῦ τὰ δὲ Χερουβίμ. « Εύλογημένη ή δόξα αὐτοῦ ἐκ τοῦ τόπου αὐτοῦ », οὐχ ότι τόπος περί Θεόν, μη γένοιτο, άλλ' ώς αν εἴποιμεν άνθρωπίνως φθεγγόμενοι όπουπερ αν έστιν ή όπως αν έστιν, εί δή και τοῦτο ἀσφαλές ἐπὶ Θεοῦ εἰπεῖν' ἀνθρω-320 πίνην γάρ ἔχομεν γλῶτταν.

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 707)

Είδες πόσος ἄνω φόβος, πόση κάτω καταφρόνησις; 'Εκείνοι δοξάζουσιν, οδτοι περιεργάζονται' εὐφημοῦσιν έκείνοι, πολυπραγμονούσιν ούτοι έκείνοι τὰς ὄψεις άποκρύπτουσιν, οὖτοι φιλονεικοῦσιν ἐνατενίζειν ἀναισχύντως 825 είς την ανεκδιήγητον δόξαν. Τίς οὐκ αν στενάξειε, τίς ούκ αν θρηνήσειεν αὐτούς της παραπληξίας και της έσχάτης ταύτης άνοίας :

318 ή : καὶ D OVX || 318-319 ή ὅπως ἄν ἐστιν οπ. G || 319 εἰ δη : ήδη C εί δεῖ ABL ÖVX !! 325 τίς οὐκ ἂν στενάξειε om. X.

en discutent-ils entre eux 1 ? Nullement. Mais que font-ils? Ils rendent gloire, ils adorent, ils exhalent sans cesse leurs chants triomphaux et mystiques avec une profonde révérence<sup>2</sup>. Les uns s'écrient : «Gloire à Dieu au plus haut des cieux », et les Séraphins à leur tour: «Saint, saint, saint », et ils détournent les veux, ne pouvant même pas supporter la condescendance 3 de Dieu. Quant aux Chérubins, ils entonnent: «Bénie soit sa gloire, du lieu où il demeure c. » Ce n'est pas que Dieu soit enfermé en un lieu, certes non : c'est comme nous dirions en langage humain : « où qu'il soit » ou bien « quelle que soit sa manière d'être », si même il est sage de parler ainsi de Dieu, mais nous ne disposons que d'expressions humaines 4.

As-tu remarqué quelle crainte règne là-haut et quel mépris ici-bas? Ceux-là rendent gloire, ceux-ci cherchent à satisfaire leur curiosité 5 : ceux-là adorent, ceux-ci s'occupent de soins superflus : ceux-là détournent leurs regards. ceux-ci s'efforcent de fixer impudemment leurs yeux sur la gloire ineffable. Qui ne gémirait, qui ne pleurerait sur une aberration et une démence aussi extrêmes?

même à celle des anges. Voir L. MEYER, loc. cit., p. 62-63, qui donne plusieurs références sur l'emploi de ce mot dans l'œuvre de Jean Chrysostome, et F. Fabbi. «La condicendenza divine nell' inspiratione biblica secondo S. Giovanni Crisostomo » in Biblica, 14, 1933, р. 330-347.

a. Lc 2, 14.

b. Is. 6, 3.

c. Éz. 3, 12.

<sup>1.</sup> Les mss donnent ici πρὸς ἑαυτούς à l'exception de VWX qui ont corrigé en περί αὐτῆς, dont l'interprétation serait plus facile. Nous avons cependant suivi l'ensemble des manuscrits, parce que l'expression ποδε ξαυτούε ζητούσι semble évoquer une méditation personnelle à côté d'échanges mutuels διαλέγονται. Sur l'angélologie dans les homélies, voir Introduction, p. 40-50.

<sup>2.</sup> Voir commentaire des mots φρίκη et φρικώδης dans l'Introduction, p. 36-37.

<sup>3.</sup> La condescendance de Dieu dont Jean relève en toutes occasions le témoignage, comporte toujours une idée d'adaptation, d'accommodation de la part de Dieu à la faiblesse des hommes ou

<sup>4.</sup> Jean met constamment en garde ses auditeurs contre la traduction des réalités spirituelles par des mots humains, ανθοωπίνως. qui peuvent conduire à une sorte d'anthropomorphisme. Plus tard, il aura à prendre parti dans la querelle entre les Anthropomorphites et les Origénistes. Voir Lettres à Olympias. SC 13 bis, Introduction. р. 26-27.

<sup>5.</sup> Le verbe περιεργάζεσθαι, qui apparaît ici pour la première fois dans les homélies se trouve en II Thess. 3, 11. Il constitue avec πολυπραγμονείν un couple rarement disjoint. Ces deux composés formés de deux verbes à sens très voisin ne diffèrent que par leurs préverbes, l'un soulignant la multiplicité des questions posées, πολυ-, l'autre les démarches multiples autour d'un sujet, περι-. Mais l'un et l'autre sont toujours affectés d'un coefficient péjoratif, cette activité étant présentée comme parfaitement vaine, parce que son objet dépasse l'intelligence de l'homme.

'Εβουλόμην μέν οὖν μακροτέρω προαγαγείν τὸν λόγον, άλλ' ἐπειδή νῦν πρώτον εἰς ταῦτα κατέβην τὰ 330 παλαίσματα, λυσιτελές ύμιν είναι νομίζω άρκεσθήναι τέως τοις ειρημένοις, ώστε μή το πλήθος των μελλόντων όηθήσεσθαι ἐπελθὸν πολλή τῆ ρύμη παρασύρη καὶ τούτων την μνήμην' πάντως δέ, αν ὁ Θεὸς ἐπιτρέπη, ταύτην λοιπὸν μέχρι πολλοῦ τὴν ὑπόθεσιν ἐργασόμεθα. Ἐγώ 885 μέν γὰρ καὶ πάλαι τούτους ὥδινον πρὸς ὑμᾶς τοὺς λόγους εἰπεῖν, ἔμελλον δὲ καὶ ἀνεβαλλόμην, ὅτι πολλούς τῶν ταῦτα νοσούντων έώρων μεθ' ήδονης ήμων ἀκροωμένους, καὶ οὐ βουλόμενος ἀποσοβήσαι τὴν θήραν, τέως ἐπείχον τὴν γλώτταν τούτων των παλαισμάτων, ώστε μετὰ τὸ 340 κατασχείν αὐτοὺς ἀκριβώς, τότε ἐπαποδύσασθαι' ἐπειδὴ δὲ διὰ τὴν τοῦ Θεοῦ χάριν αὐτῶν ἤκουσα παρακαλούντων καὶ ἐνοχλούντων εἰς τούτους ἐμβῆναι τοὺς ἀγῶνας, θαρρῶν ἀπεδυσάμην λοιπόν καὶ τὰ ὅπλα ἔλαβον τὰ τοὺς λογισμοὺς καθαιρούντα καὶ πᾶν ὕψωμα ἐπαιρόμενον κατὰ τῆς γνώσεως

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 707)

330-333 ἀρκεσθῆναι — ταύτην om. C | 342 θαρρῶν] + νῦν V.

Le dessein Je voulais développer ce point de l'orateur plus longuement, mais, puisque je suis descendu maintenant pour

181

la première fois dans l'arène en vue de ce combat, je crois qu'il vous est avantageux de vous contenter des propos que je viens de vous tenir, de peur que ceux qui suivront. survenant avec abondance et avec une grande impétuosité<sup>1</sup>, ne vous arrachent le souvenir des premiers<sup>2</sup>; d'ailleurs, si Dieu le permet, nous traiterons ce sujet une autre fois à loisir. J'avais depuis longtemps concu le désir de vous adresser de telles paroles, mais j'hésitais, je différais, parce que je voyais beaucoup de ceux qu'infecte cette erreur<sup>3</sup> venir m'écouter avec plaisir<sup>4</sup>. Ne voulant pas effaroucher mon gibier, j'interdisais à ma langue d'entreprendre cette attaque, dans la pensée qu'il serait temps, après m'être rendu complètement maître d'eux. de démasquer alors mon offensive. Mais puisque par la grâce de Dieu, je les ai entendus m'inviter eux-mêmes bruyamment à engager ce combat<sup>5</sup>, c'est avec confiance <sup>6</sup> que je me suis préparé dès lors à la lutte et que j'ai saisi les armes propres à détruire tout raisonnement 7 et tout

curieux qui viennent à l'église comme aux déclamations des rhéteurs. Voir J. BERNARDI, La prédication des Pères cappadociens, Paris, 1969, 4e partie, « Evêques et fidèles ». Les chrétiens à Antioche, comme en Cappadoce, sont avides de beaux discours. De sacerd.. V. 8, PG 48, 677: « Ne sais-tu pas que la passion de l'éloquence s'est installée dans l'âme des chrétiens et que ceux-là surtout sont honorés qui pratiquent cet art, et non seulement par les gens étrangers au christianisme, mais encore par ceux-là mêmes qui ont la foi en partage.

5. Nous avons ici une allusion précise à des faits d'actualité. Les verbes ἐνοχλεῖν et παρακαλεῖν ἐνοquent un défi lancé par les Anoméens et les troubles qu'ils ont causés dans les assemblées chrétiennes.

<sup>1.</sup> Entraîné par son éloquence naturelle comme par un flot, ύπὸ τῆς τοῦ λόγου δύμης παρασυρείς (Lettres à Olympias, SC 13 bis, VIII, 3 d, li. 58), Jean se défie de cette facilité. Cf. Sur la Providence de Dieu, SC 79, chap. VII, 34, p. 128.

<sup>2.</sup> Dès les premières années de son apostolat, Jean a un sens très vif de ce qu'il peut demander à ses auditeurs, du profit qu'ils peuvent tirer de ses paroles, limité par la qualité médiocre de leur attention et de leur mémoire. In illud: Vidi Dominum, III, 5, PG 56, 119: « Mais allons! cessons maintenant notre discours, pour que ne se produise pas ce que nous avons craint au début et que l'abondance des mots n'accable pas votre mémoire.»

<sup>3.</sup> Il s'agit évidemment ici des Anoméens. La comparaison de l'hérésie avec la maladie, d'ailleurs banale, se retrouve dans les homélies Adu. Iudaeos, I, I, PG 48, 844; In sanct. Melet., 1, PG 50, 516. Cf. Sur la Providence de Dieu, SC 79, Prologue et note 1, p. 54.

<sup>4.</sup> L'expression μεθ' ήδονῆς est à signaler, parce qu'elle justifie l'emploi, dans les homélies, de tous les procédés oratoires qu'on y relève. La prédication chrétienne au 1ve siècle s'adresse à un auditoire vaste et très mélangé. Aux chrétiens authentiques se mêlent des

Sur l'expression θαρρών qui suggère ici une confiance joveuse, voir Introduction, p. 14. On retrouve souvent cette allégresse de Jean au moment de commencer à traiter un sujet et à toutes les époques de sa vie. Voir De sacerd., IV, 4; VI, 1; PG 48, 606 et 678; Adu. Iudaeos, VI, 1, PG 48, 903-904; Lettre d'exil, 1, SC 103, p. 58, li. 8-9.

<sup>7.</sup> Tandis que le terme λόγος est employé par Jean dans un sens généralement laudatif, λογισμός est la plupart du temps chargé par lui de sens péjoratif. Voir Sur la Providence de Dieu et Lettre d'exil, Index.

845 τοῦ Θεοῦ. Ταῦτα δὲ ἔλαβον τὰ ὅπλα, οὐχ ἵνα βάλω τοὺς ἐναντίους, ἀλλ' ἵνα ἀναστήσω κειμένους αὕτη γὰρ τῶν ὅπλων τούτων ἡ δύναμις τοὺς μὲν φιλονεικοῦντας πλήττειν οἶδε, τοὺς δὲ εὐγνωμόνως ἀκούοντας μετὰ πολλῆς θεραπεύειν τῆς ἐπιμελείας οὐχὶ δίδωσι τραύματα, ἀλλὰ θεραπεύει 850 νοσήματα.

Μὴ τοίνυν πρὸς ἐκείνους ἀγριαίνωμεν, μηδὲ θυμὸν προβαλλώμεθα, ἀλλὰ μετὰ ἐπιεικείας αὐτοῖς διαλεγώμεθα· οὐδὲν γὰρ ἐπιεικείας καὶ πραότητος ἰσχυρότερον. Διὰ τοῦτο καὶ Παῦλος πολλῆ τῆ σπουδῆ τούτου τοῦ πράγματος 855 ἀντέχεσθαι ἐκέλευσε λέγων· «Δοῦλον δὲ Κυρίου οὐ δεῖ μάχεσθαι, ἀλλ' ἤπιον εἶναι πρὸς πάντας. » Οὐκ εἶπε πρὸς τοὺς ἀδελφοὺς μόνον, ἀλλὰ πρὸς πάντας. Καὶ πάλιν· «Τὸ ἐπιεικὲς ὑμῶν γνωσθήτω », οὐκ εἶπε· τοῖς ἀδελφοῖς, ἀλλὰ «Πᾶσιν ἀνθρώποις ». Τί γάρ, φησίν, ὄφελος, ἐὰν αὐτῶν αἱ φιλίαι καὶ πρὸς κοινωνίαν τῆς ἀσεβείας ἕλκωσι, κᾶν οἱ γεγεννηκότες ὧσιν, ἀποπήδησον· κᾶν ὀφθαλμὸς σκανδαλίζη σε, ἔκκοψον αὐτόν », οὐ περὶ σώματος λέγων·

345 βάλω BEL DG : βάλλω AC OV καταβάλω X || 346 αὕτη : τοιαύτη O || 349-350 θεραπεύει νοσήματα ACL : θεραπεύων νοσήματα B ἰᾶται [καὶ add. D] τὰ [τὰ om. OVX] τραύματα E DG OVX || 352 ἀλλὰ — διαλεγώμεθα om. ABC || 355 ἐκέλευσε : ἐκέλευεν A X ἐκέλευε V κελεύει E.

orgueil qui s'élève contre la connaissance de Dieu. Ces armes, d'ailleurs, je les ai saisies, non pour terrasser mes adversaires, mais pour les relever alors qu'ils gisent à terre. Telle est en effet la vertu de ses armes : elles savent frapper ceux qui s'obstinent, mais aussi soigner avec un grand zèle les auditeurs à l'âme droite; loin de faire des blessures, elles guérissent les maladies.

Ne nous irritons donc pas Conduite à tenir contre ces hommes: ne mettons envers les ennemis de la foi pas notre colère entre eux et nous: parlons-leur avec modération, car rien n'est plus fort que la modération et la douceur<sup>2</sup>. C'est pourquoi aussi Paul a recommandé que l'on s'attache avec beaucoup de soin à cette conduite, en disant: «Le serviteur de Dieu ne doit pas combattre. mais se montrer bienveillant à l'égard de tous a. » Il n'a pas dit: « à l'égard des frères seulement », mais « à l'égard de tous ». Et encore : « Que votre modération soit connue ». et il n'a pas dit « des frères », mais « de tous les hommes ». A quoi sert en effet, est-il écrit, que vous aimiez ceux qui vous aiment? Si leur amitié t'est nuisible et t'entraîne à participer à l'impiété, même s'il s'agit de tes propres parents, fuis-les! De même, si ton œil te porte préjudice. crève-le! Car, est-il écrit, « si ton œil droit te scandalise, arrache-lee! » Il ne s'agit pas ici du corps, évidemment3.

a. II Tim. 2, 24.

b. Phil. 4, 5.

c. Matth. 5, 29.

<sup>1.</sup> Nous sommes ici en présence de deux variantes également défendables. Contrairement à Fronton du Duc et à Montfaucon, nous avons adopté la tradition la plus ancienne en rejetant celle des manuscrits correcteurs DG et des plus récents OVX. L'expression θεραπεύει νοσήματα semble d'ailleurs appelée par le thème hérésie = maladie.

<sup>2.</sup> Cette volonté de modération et de douceur a frappé le traducteur syriaque, puisque au lieu de l'en-tête donné par les manuscrits grecs on lit: « Première homélie de saint Jean Chrysostome sur l'Incompréhensibilité de Dieu et qu'il faut être patient et doux à l'égard des hérétiques ». En fait, Jean préconise deux attitudes dictées par le double souci de défendre l'orthodoxie: τούς φιλονεικοῦντας πλήττειν et de soigner ceux que l'erreur a atteints : τούς... ἀκούοντας... θεραπεύειν.

<sup>8.</sup> Au cours de sa prédication, Jean prend grand soin d'expliquer le sens précis de tel ou tel mot dans les citations qu'il fait de la Bible, même lorsque l'interprétation en paraît, comme ici, élémentaire et évidente. L'auditoire mélangé auquel il s'adressait justifie cette précaution. Voir Quod Christus sit Deus, PG 48, 813: «...ayant utilisé des mots faciles et susceptibles d'être compris par un serviteur, une servante, une veuve, un marchand, un matelot, un paysan ».

865 πῶς γάρ ; Εἰ γὰρ περὶ τῆς τοῦ σώματος φύσεως ἔλεγε. τὸ ἔγκλημα εἰς τὸν τῆς φύσεως δημιουργὸν διέβαινεν άλλως δέ ούχ ένα έξορύττειν έχρην καν γάρ ὁ άριστερὸς ύπολειφθή, δμοίως σκανδαλίζει τον έχοντα. 'Αλλά ζνα μάθης ὅτι οὐ περὶ ὀφθαλμοῦ ὁ λόγος, προσέθηκε τὸν 870 δεξιόν, δεικνύς ὅτι κἂν ὡς δεξιὸν ἀφθαλμὸν ἔχης τινὰ φίλον, καὶ τοῦτον ἔκβαλε καὶ ἀπότεμε τῆς πρὸς σὲ φιλίας, έάν σε σκανδαλίζη. Τί γάρ ὄφελος έχειν όφθαλμον έπὶ λύμη τοῦ λοιποῦ σώματος; "Αν μέν οὖν, ὅπερ ἔφην, βλάπτωσιν αί φιλίαι, φεύγωμεν και άποπηδώμεν εάν δέ 875 μηδέν ήμας είς τὸν της εὐσεβείας άδικωσι λόγον. έλκωμεν καὶ ἐπισπώμεθα πρὸς ἐαυτούς ἐκείνους εἰ δὲ μήτε αὐτὸν ώφελεῖς καὶ τὴν παρ' ἐκείνου δέχη βλάβην, κέρδανον τὸ μείναι διὰ τῆς ἐκκοπῆς ἀσινὴς καὶ φεῦγε αὐτῶν τὰς Φιλίας, ἄν βλάπτωσι φεῦγε μόνον, μὴ μάχου, 880 μηδέ πολέμει. Οὔτω καὶ Παῦλος παραινεῖ λέγων «Εἰ δυνατόν, τὸ ἐξ ὑμῶν, μετὰ πάντων ἀνθρώπων εἰρηνεύοντες.» Δούλος εί του τής είρήνης Θεού έκείνος τους δαίμονας έκβάλλων καὶ μυρία έργαζόμενος άγαθά, έπειδή δαιμονωντα αὐτὸν ἐκάλεσαν, οὐκ ἀφῆκε σκηπτόν, οὐ συνέτριψε 885 τούς λοιδορούντας, οὐ κατέκαυσε τὴν γλώτταν τὴν οὕτως άναίσχυντον καὶ άγνώμονα, καίτοι πάντα ταθτα δυνάμενος, άλλ' ἀπεκρούσατο τὴν κατηγορίαν μόνον εἰπών' « Ἐγώ δαιμόνιον οὐκ ἔχω, ἀλλὰ τιμῶ τὸν πέμψαντά με.» 'Επειδή δὲ καὶ ὁ δοῦλος τοῦ ἀρχιερέως αὐτὸν ἐτύπτησεν, 890 τί φησιν ; «Εἰ μὲν κακῶς ἐλάλησα, μαρτύρησον περὶ τοῦ κακοῦ' εἰ δὲ καλώς, τί με δέρεις; » 'Ο Δεσπότης

367 οὐχ : οὐχὶ DG OVX || ἔνα : τὸν ἔνα X om. O || 374 ἐἀν : ἀν VX || 377 μήτε : μήποτε V || αὐτὸν : σαυτὸν A || ἐκείνου : αὐτοῦ G O || 380 παραινῶν λέγει DG || 389 ἐτύπτησεν : ἔτυψε Duc e cod. Paris. gr. 777 || 391  ${\rm ^{'}O}$  : El δὲ δ VX.

Car. si la nature corporelle était en question, le grief remonterait jusqu'au créateur de cette nature : d'ailleurs ce n'est pas seulement un œil qu'il faudrait arracher et le gauche, qui resterait, nous scandaliserait autant que le droit. Mais, afin que tu apprennes qu'il ne s'agit pas de l'œil, on a désigné l'œil droit pour montrer que, même si un ami t'est aussi cher que ton œil droit, tu dois le renousser et te séparer de cette amitié, au cas où elle te scandalise. En effet à quoi sert d'avoir un œil, si c'est pour la ruine de tout le corps ? Quand donc, comme je le disais, des amitiés nous nuisent, rompons et fuyons; mais quand elles ne nous font pas de mal et ne nous portent pas aux pensées impies, appelons et attirons à nous ces amis; au contraire, si tu ne leur es d'aucune utilité et que tu recoives d'eux du dommage, profites-en orâce à la rupture pour rester sans préjudice et fuis les amitiés, lorsqu'elles sont nuisibles; fuis-les seulement, sans combattre ni te quereller 1. C'est en ce sens que Paul t'exhorte lorsqu'il dit: «S'il vous est possible, autant qu'il dépend de vous, soyez en paix avec tous les hommes a. »

La mansuétude enseignée par le Christ Tu es serviteur du Dieu de paix : lui qui chassait les démons et répandait d'innombrables bienfaits, quand on le traita de démo-

niaque 2, il ne foudroya pas ses insulteurs, ne les écrasa pas, ne fit pas brûler leur langue si impudente et insensée, bien qu'il en eût le pouvoir; il se contenta de repousser l'accusation en disant: « Non, je ne suis pas possédé du démon, mais j'honore celui qui m'a envoyé b. » Et quand le serviteur du grand-prêtre l'eut frappé, que dit-il? « Si j'ai mal parlé, montre ce que j'ai dit de mal; mais si j'ai bien parlé, pourquoi me maltraites-tu e? » Puisque le

a. Rom. 12, 18.

b. Jn 8, 49.

c. Jn 18, 23.

<sup>1.</sup> On comparera l'attitude de Jean avec celle que prêche Flavien dans le Sermon *De anathemate*, *PG* 48, 945-952. Sur la question d'authenticité, voir p. 97, note 4.

Allusion à Matth. 9, 34 et à Jn 8, 48. Le texte évangélique n'emploie par le verbe δαιμονεῖν mais l'expression δαιμόνιον ἔχεις.

137

των άγγέλων άπολογείται καὶ εὐθύνας δίδωσιν οἰκέτη οὐ χρεία μακροτέρων λόγων. Ταῦτα μόνον στρέφε τὰ όπματα ἐν τῆ διανοία καὶ συνεχῶς αὐτὰ μελέτα καὶ 895 λέγε· «Εὶ μὲν κακῶς ἐλάλησα, μαρτύρησον περὶ τοῦ κακού εἰ δὲ καλώς, τί με δέρεις; » Καὶ ἐννόησον τὸν λέγοντα καὶ πρὸς τίνα φησὶ καὶ τίνος ένεκεν, καὶ έσται σοι θεία τις έπωδή και διηνεκής τὰ ρήματα ταῦτα και πάσαν δυνήσεται φλεγμονήν καταστείλαι έννόησον τὸ 400 άξίωμα του ύβρισθέντος, τὸ εὐτελές του ύβρίσαντος, τὴν ύπερβολήν της υβρεως. Οὐ γὰρ ἐλοιδορήσατο μόνον, ἀλλὰ καὶ ἐτύπτησε' καὶ οὐκ ἐτύπτησεν ἁπλῶς, ἀλλὰ καὶ έρράπισεν' οὐδὲν δὲ ταύτης τῆς πληγῆς ἀτιμότερον' ἀλλ' όμως απαντα ήνεγκεν, ενα έκ περιουσίας μάθης σὰ σωφρο-405 νείν. Ταύτα μή μόνον ένταύθα φιλοσοφώμεν, άλλά καί όταν καιρός ή, αὐτῶν μνημονεύωμεν. Ἐπηνέσατε τὰ λεγόμενα, άλλ' ἐπὶ τῶν ἔργων δείξατέ μοι τὸν ἔπαινον. Καὶ γὰρ ὁ παλαιστής ἐν τῆ παλαίστρα γυμνάζεται, ΐνα έπὶ τῶν ἀγώνων δείξη τῆς ἐκεῖ γυμνασίας τὴν ἀφέλειαν. 410 καὶ σὺ τοίνυν τῆς ἐνταῦθα ἀκροάσεως, ὅταν ἐπέλθη θυμός, δείξον τὸ κέρδος καὶ τοῦτο συνεχῶς λέγε τὸ ῥημα' «Εἰ μέν κακώς έλάλησα, μαρτύρησον περί τοῦ κακοῦ εἰ δέ καλώς, τί με δέρεις; » Τοῦτο ἔγγραψον τῆ διανοία· διά τοῦτο συνεχώς ὑπομιμνήσκω τούτων τών λόγων ὑμᾶς,

398 καλὶ om. DG X || 406 αὐτῶν η  $\sim$  AB VX || αὐτῶν om. C || Έπηνέσατε : Μὴ μόνον ἐπαινοῦντες C || 407 δείζατέ μοι τὸν ἔπαινον ABEL : μοι τον έπ. δείξατε ~ ΟΥΧ μοι δείξαται τον έπ. DG δεξάμενοι τὸν ἐπ. C | 413 τῆ om. DG O.

Maître des anges se défend 1 et qu'il rend des comptes à un serviteur, il n'est pas besoin de plus longs discours. Contente-toi de repasser ces paroles dans ton esprit. de les méditer sans cesse et de dire : « Si j'ai mal parlé, montre ce que j'ai dit de mal : mais si j'ai bien parlé, pourquoi me frappes-tu? » Et considère celui qui parle, à qui il parle. à quel sujet, et ces paroles seront pour toi comme un charme magique<sup>2</sup>, d'origine divine et toujours à ta disposition, capable de calmer tout échauffement de ton âme. Oui, considère la dignité de celui qui est outragé, la bassesse de celui qui l'outrage et l'énormité de l'outrage lui-même. Car il ne l'a pas seulement injurié, mais frappé. et il ne l'a pas seulement frappé, mais souffleté, ce qui est le coup le plus humiliant, et pourtant il a tout supporté pour que tu apprennes d'autant mieux la patience3. Il ne faut pas seulement réfléchir à cela maintenant, mais aussi à l'occasion nous en souvenir. Vous approuvez mes paroles; montrez aussi par des actes votre approbation 4. En effet l'athlète ne s'exerce à la palestre que pour montrer ensuite dans les combats l'utilité de ces exercices; toi aussi donc, quand la colère surviendra, montre le profit que tu as retiré des paroles entendues ici, et répète constamment cette phrase: «Si j'ai mal parlé, montre ce que j'ai dit de mal; mais si j'ai bien parlé, pourquoi me frappes-tu?» Grave ces mots dans ton esprit; si je vous les redis constamment, c'est pour rappeler dans votre

sur l'âme angoissée d'Olympias, Lettre d'exil, SC 103, paragr. 16, li. 45. A plus forte raison l'exemple et les paroles du Christ sur l'âme des chrétiens.

<sup>1.</sup> Jean veut justifier son entreprise contre les Anoméens par l'attitude même du Christ qui, dans l'Évangile, répond à ses accusateurs: ἀπολογεῖται.

<sup>2.</sup> Dans la tradition littéraire, le mot désigne un chant qui guérit en exercant un charme magique. Platon, Resp. 426 b, le rapproche des incantations et des amulettes. Jean emploie le verbe έπάδειν pour désigner l'action curative que ses lettres doivent exercer

<sup>3.</sup> Sur ce thème du Christ modèle, voir In pass. Christi hom., 4, PG 51, 38, où Jean montre le Christ enseignant à travers l'Évangile les vertus d'humilité, de douceur, de charité: « Puisque le Christ est venu nous enseigner toute vertu, il nous dit ce qu'il faut faire et il le fait. »

<sup>4.</sup> Par son tempérament et par les nécessités de son apostolat, Jean est amené à utiliser constamment le groupe de mots traditionnel λόγω-ἔργω et à opposer à l'éloquence la mise en pratique de l'Évangile. Voir, par exemple, In Act. Apost., XXX, 4, PG 60, 225: « Pourquoi t'enorgueillir? Parce que tu instruis par la parole? Mais il est facile d'être sage en paroles. Instruis-moi par ta vie : c'est le meilleur enseignement.

415 ώστε έντεθήναι ύμων τῆ ψυχῆ τὰ εἰρημένα ἄπαντα, ώστε ἀνεξάλειπτον μεῖναι τὴν μνήμην καὶ τὴν ἀπὸ τῆς μνήμης ἀφέλειαν. "Αν γὰρ ἔχωμεν ἐγγεγραμμένα τὰ ῥήματα ταῦτα ἐπὶ τὸ πλάτος τῆς διανοίας τῆς ἡμετέρας, οὐδεὶς οὕτω λίθινος καὶ ἀγνώμων καὶ ἀναίσθητος ὡς 420 ἐξενεχθῆναί ποτε πρὸς ὀργήν ἀντὶ γὰρ χαλινοῦ παντὸς

καὶ πάσης ήνίας, τὴν γλῶτταν ἡμῖν πέρα τοῦ μέτρου καὶ πάσης ἡνίας, τὴν γλῶτταν ἡμῖν πέρα τοῦ μέτρου καὶ τοῦ προσήκοντος ἐκφερομένην ταῦτα ἐπισχεῖν δυνήσεται τὰ ῥήματα καὶ τὴν διάνοιαν οἰδοῦσαν καταστεῖλαι καὶ ποιῆσαι μετριάζειν διηνεκῶς καὶ ὁλόκληρον ἡμῖν ἐγκατοικίσαι

425 τὴν εἰρήνην ῆς γένοιτο διαπαντὸς ήμᾶς ἀπολαύειν, χάριτι καὶ φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, μεθ' οῦ τῷ Πατρὶ δόξα ἄμα τῷ ἀγίῳ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

|| 414 τοῦτο] + γὰρ DG κάγὼ C || τοῦτον τὸν λόγον C || 420 ἀντὶ οπ. BCL || παντὸς γὰρ χαλινοῦ ~ BCL || γὰρ οπ. A || παντὸς οπ. DG O || 428-424 ποιῆσαι : πεῖσαι EL οπ. X || 425 γένοιτο] + πάντας AC OVX || διαπαντὸς οπ. C OVX || ἡμᾶς διαπαντὸς ~ A || ἀπολαύειν : ἐπιτυχεῖν O || 426-427 μεθ' οῦ : ῷ DG OVX || 427 δόξα οπ. A || δόξα] + καὶ τὸ κράτος DG σὺν τῷ Πατρὶ ΟVX καὶ τὸ κράτος καὶ προσκύνησις Due e cod. Paris. gr. 811 || ἄμα : καὶ ΟVX || νῦν καὶ ἀεὶ καὶ οπ. OVX.

âme toutes mes paroles antérieures, pour que vous en gardiez un souvenir ineffaçable et que vous tiriez de ce souvenir un profit durable! Car si nous conservons ces mots gravés à l'intérieur de notre esprit, nul d'entre nous ne sera assez dur, assez sot et insensible pour se laisser porter à la colère; nous tenant lieu de toute espèce de frein ou de bride, ils seront capables de retenir notre langue au moment où elle s'emporte au delà de la mesure et de la convenance, de calmer notre esprit en effervescence, de le maintenir constamment dans la modération et d'établir en nous à demeure la paix parfaite². Puissions-nous jouir de cette paix à tout jamais, par la grâce et l'amour de notre Seigneur Jésus-Christ, à qui appartient la gloire, ainsi qu'au Père et au Saint-Esprit, maintenant et toujours, et dans les siècles des siècles. Amen.

<sup>1.</sup> Jean ne se lasse pas de répéter ce qu'il veut faire entrer dans l'esprit de ses auditeurs. Il s'en justifie en ces termes. De consubst. Contra Anomaeos, VII, PG 48, 766: « Bien que le sujet ait été souvent traité, il faut encore maintenant y revenir. En effet, lorsque les étoffes ont été teintes une seule fois, la couleur disparaît, mais lorsque les teinturiers les ont plongées dans la teinture plusieurs fois et de façon répétée, elles gardent toujours l'éclat de leurs couleurs ».

<sup>2.</sup> Cette exhortation à la paix était particulièrement urgente au moment où Jean prononce ces homélies à cause des dissensions de l'Église d'Antioche partagée en trois groupes ayant chacun à leur tête un évêque: Mélèce, Paulin et Euzoïos. Sur le scandale provoqué par ces divisions et sur la douleur de Jean, voir In epist. ad Eph. cap. IV, hom., XI, PG 62, 86.

Τοῦ αὐτοῦ πρὸ πολλῶν ἡμερῶν πρὸς 'Ανομοίους εἰπόντος εἶτα πρὸς Ἰουδαίους, εἶτα σιγήσαντος διὰ παρουσίαν έπισκόπων καὶ μαρτύρων μνήμας πολλών γενομένας, νῦν πάλιν πρὸς 'Ανομοίους περὶ ἀκαταλήπτου λόγος β'.

Φέρε δή πάλιν πρός τους απίστους 'Ανομοίους αποδυσώμεθα' εί δὲ ἀγανακτοῦσιν ἄπιστοι καλούμενοι, φευγέτωσαν τὸ πράγμα, κάγὼ κρύπτω τὸ ὄνομα' ἀποστήτωσαν τῆς απίστου διανοίας, και αφίσταμαι της επονειδίστου προση-5 γορίας. Εἰ δὲ αὐτοὶ διὰ τῶν ἔργων τὴν πίστιν ἀτιμάζοντες καὶ έαυτοὺς καταισχύνοντες οὐ καταδύονται, τίνος ένεκεν πρός ήμας δυσχεραίνουσι διά των δημάτων έγκαλούντας αὐτοῖς ἃ διὰ τῶν ἔργων αὐτοὶ ἐπιδείκνυνται;

#### ACEL DG OVX

Titulus. 1 Τοῦ αὐτοῦ ACL G O : Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Ἰω άρχιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως του Χρυσοστόμου Ε΄ V Του Χρυσοστόμου X om. D  $\parallel$  2-4 εἶτα - 'Ανομοίους om. X  $\parallel$  2 εἰπών ACL D OVX || συγήσας ACL D OV || 3 γενομένων DG γενομένης V | 4 άκαταλήπτων Χ | λόγος β'] + Ίωάννου D. 1 πάλιν : λοιπόν DG σήμερον CE | 2 άγανάκτωσι A | 5 άτιμάζοντες την πίστιν ~ Duc e cod. Paris. gr. 807.

Du même. Peu de jours après (le précédent discours) contre les Anoméens, il avait parlé contre les Juifs; ensuite il avait gardé le silence à cause de la présence d'évêques et des mémoires de nombreux martyrs; maintenant il revient aux Anoméens à propos de l'Incompréhensible. Second discours 1.

Allons! entrons à nouveau dans Pourquoi ce second discours l'arène pour combattre les Anos'est fait attendre méens impies 2. S'ils s'indignent de s'entendre appeler impies, qu'ils changent de conduite, et moi, je modifierai mon langage: qu'ils renoncent à leurs pensées impies, et je renoncerai à cette appellation de blâme. Mais si, alors qu'ils déshonorent la foi par leurs actes et se couvrent eux-mêmes de honte, ils ne rentrent pas sous terre, pourquoi s'irritent-ils contre nous, qui ne faisons que leur reprocher par nos paroles ce qu'ils font voir, eux, par leurs actions?

contre les Juifs, j'étais resté en silence à cause de la réunion ici des évêques et des mémoires nombreuses de martyrs illustres qui ont eu lieu. Mais maintenant, entrons à nouveau...», etc. Il se pourrait que les participes au nominatif appartiennent au texte authentique. Dans la suite, un compilateur ayant fait entrer cette homélie dans la série et l'ayant fait précéder de la formule ordinaire Τοῦ αὐτοῦ aurait accordé les participes avec cette formule. Pour des raisons de commodité dans le classement des homélies par leur incipit, nous avons gardé le début traditionnel : Φέρε δη πάλιν donné par les manuscrits grees. Mais il n'est pas impossible que le syriaque nous offre la version primitive.

2. La raison de cette épithète est donnée plus loin par Jean, li. 54-57. En mettant en cause le mystère de la sainte Trinité et en prouvant que le Fils ne saurait être considéré comme égal au Père, ils ébranlent les fondements de la foi. Ils sont donc à juste titre appelés ἄπιστοι.

<sup>1.</sup> La notice d'en-tête mérite d'être considérée avec attention, d'abord parce qu'elle nous apprend que la seconde homélie contre les Anoméens n'a pas suivi immédiatement la première, mais que plusieurs autres sujets ont accaparé le prédicateur : rapports des chrétiens avec la communauté juive, panégyriques de saints ; de plus, les variantes qu'offre le texte de cet intitulé posent un problème. En effet, une partie des manuscrits donnent εἰπών, σιγήσας, l'autre εἰπόντος, σιγήσαντος. Or, si l'on se réfère au texte syriaque, cette phrase faisait primitivement partie du texte qui se présente ainsi: 4 Il v a plusieurs jours, avant parlé contre les Anoméens et de nouveau

Πρώην μὲν γὰρ ἡνίκα εἰς τὸ στάδιον τῶν λόγων τούτων 10 καθήκαμεν, καθάπερ δὴ μέμνησθε, καὶ τῶν αὐτῶν ἡψάμεθα παλαισμάτων, οἱ πρὸς Ἰουδαίους ἡμᾶς εὐθέως ἀγῶνες διεδέξαντο καὶ οὐκ ἢν ἀσφαλὲς τὰ οἰκεῖα μέλη νενοσηκότα παρατρέχειν. Οἱ μὲν γὰρ πρὸς ᾿Ανομοίους λόγοι ἀεὶ καιρὸν ἔχουσι' τότε δὲ τοὺς ἀρρωστοῦντας τῶν 15 ἀδελφῶν τῶν ἡμετέρων καὶ τὰ ἰουδαϊκὰ νοσοῦντας εἰ μὴ προλαβόντες εὐθέως ἐξηρπάσαμεν τῆς πυρᾶς τῆς ἰουδαϊκῆς, οὐδὲν ὄφελος ἡμῖν λοιπὸν ἐγίνετο τῆς παραινέσεως, τῆς ἀμαρτίας τῆς κατὰ τὴν νηστείαν προχωρησάσης αὐτοῖς.

20 Μετὰ δὲ τοὺς πρὸς ἐκείνους ἀγῶνας πάλιν διεδέξατο πατέρων παρουσία πνευματικῶν πολλῶν πολλαχόθεν ἐνταῦθα ἀφιγμένων, καὶ οὐδὲ τότε εὔκαιρον ἦν, ἀπάντων ἐκείνων καθάπερ τινῶν ποταμῶν εἰς τὴν πνευματικὴν ταύτην ῥεόντων θάλασσαν, τὸν ἡμέτερον ἐκτείνεσθαι 25 λόγον. καὶ μετὰ τὴν ἐκείνων δὲ ἀποδημίαν μαρτύρων ἀπήντησαν ἐπάλληλοι μνῆμαι καὶ συνεχεῖς, καὶ οὐκ ἔδει

9 τὸν λόγον τοῦτον  $C \parallel 10$  καθήκαμεν : κατεστημεν  $V \parallel$  καθήκαμεν + έαυτούς  $E \parallel$  μέμνησθαι  $D \parallel 12$  διεδέξαντο άγῶνες εὐθέως  $\sim D$ .

Récemment nous étions déjà descendus dans la lice de cette discussion, comme vous vous en souvenez, et nous avions engagé cette lutte, lorsque soudain elle fut interrompue par les combats à soutenir contre les Juifs¹: il n'était pas prudent de négliger nos propres membres en péril. Parler contre les Anoméens est opportun en tout temps, mais, alors que nos frères étaient malades et souffraient de la contagion juive, si nous ne les avions pas aussitôt arrachés, en prenant les devants, au judaïsme qui allait les consumer de ses flammes, il n'aurait plus servi à rien ensuite de les exhorter, une fois que le péché relatif au jeûne les aurait gagnés².

Après les combats contre les Juiss survint un autre empêchement: la présence de nombreux pères spirituels <sup>3</sup>, qui arrivaient ici de différents côtés <sup>4</sup>. Ce n'était pas alors le moment, quand tous ces pères venaient confluer comme des fleuves dans cette mer spirituelle, de développer notre discours. Enfin, après leur départ, se présentèrent à la suite et sans interruption des mémoires de martyrs <sup>5</sup>, et il ne convenait pas de négliger l'éloge de tels athlètes <sup>6</sup>.

place dans la vie monastique. Voir I. Haushern, Direction spirituelle en Orient autrefois, Rome, 1955, p. 17-55.

5. On a conservé le discours prononcé par Jean le 9 octobre, jour de la fête de sainte Pélagie, PG 50, 579-584 et le 17, jour de la fête de saint Ignace, PG 50, 587-596.

6. Sur le terme ἀθλητής appliqué aux martyrs chrétiens que Jean qualifie d'ἀθληται τῆς εὐσεβείας, voir In sanctum Iulianum hom., I, PG 50, 667. Ce terme est d'ailleurs étendu par Jean à tous les saints personnages qui ont remporté les palmes de la vertu, τὰ τῆς ἀρετῆς ἔπαθλα. Voir Lettres à Olympias, SC 13 bis, XIV, 1, 39 et la note.

<sup>1.</sup> Les homélies Adu. Iudaeos sont au nombre de huit. La chronologie et l'ordre dans lequel elles ont été prononcées soulèvent des difficultés. Voir Préface de Montfaucon, PG 48, 839-842.

<sup>2.</sup> Il s'agit des chrétiens qui prenaient part au jeûne préparatoire aux fêtes juives : Adu. Iudaeos hom., I, 1, PG 48, 844. Parlant des fêtes des Trompettes et des Tabernacles, Jean ajoute : «Les uns fréquentent leurs fêtes, les autres les célèbrent avec eux... et prennent part à leurs jeûnes. » Sur les chrétiens judaïsants au Ive siècle, voir M. Simon, Verus Israël, Paris, 1948, p. 256.

<sup>8.</sup> L'expression désigne les évêques, comme l'atteste la notice d'en-tête. L'évêque est le père du peuple chrétien, comme il en est le pasteur. Voir homélie I, p. 93, n. 3 et *De statuts*, III, 1, *PG* 49, 47: « Je pleure, car je ne vois pas notre Père », où il s'agit de Flavien, parti à Constantinople pour intercéder en faveur du peuple révolté. Et Jean poursuit: « C'est votre honneur d'avoir reçu un tel père...». Dans le *De sacerdotio*, III, 6, *PG* 48, 643-644, Jean développe longuement ce thème de la paternité spirituelle qui occupe une si grande

<sup>4.</sup> Ces visites de « pères spirituels » qui affluent à Antioche s'expliquent à la fois par son importance administrative : elle était le siège du légat impérial, et par son importance religieuse : elle était la métropole des diocèses d'Orient. Voir In sanct. Meletium, PG 50, 518 : « En effet, attirés par la grandeur de la ville et le service de l'empereur, un grand nombre de gens de toutes les parties du monde y affluaient alors ; les évêques des Églises y étaient convoqués par ordre de l'empereur », et In illud : Vidi Dominum hom., IV, I, PG 56, 120 : « C'est une grande ville et c'est la métropole du monde. Combien d'évêques, combien de maîtres sont venus ici et s'en retournent instruits par le peuple chrétien! »

καταφρονήσαι τής των άθλητων έκείνων εύλογίας. Ταῦτα δὲ λέγω καὶ ἀπαριθμοῦμαι, ἵνα μὴ νομίσητε ἐξ ὅκνου τινὸς καὶ ῥαθυμίας ἡμῖν γενέσθαι τὴν ἀναβολὴν των 80 ἀγώνων των πρὸς ἐκείνους.

Νῦν γοῦν ἐπειδή καὶ τῆς πρὸς Ἰουδαίους λοιπὸν ἀπηλλάγημεν μάχης καὶ οἱ πατέρες πρὸς τὰς ἑαυτῶν ἐπανῆλθον πατρίδας καὶ τῆς εὐλογίας τῶν μαρτύρων ἀπελαύσαμεν ἱκανῶς, φέρε δὴ λοιπὸν τὴν χρονίαν ἀδῖνα τῆς ἡμετέρας 85 ἀκροάσεως λύσωμεν. Εὖ γὰρ οἶδ' ὅτι ἐμοῦ τοῦ λέγοντος οὐκ ἔλαττον ἕκαστος ὑμῶν ἀδίνει τοὺς περὶ τούτων ἀκοῦσαι λόγους' τὸ δὲ αἴτιον, φιλόχριστος ἡμῖν ἄνωθεν ἡ πόλις ἐστί, καὶ πατρώαν ταύτην διεδέξασθε κληρονομίαν, μηδέποτε περιορᾶν τὰ τῆς εὐσεβείας δόγματα νοθευόμενα.

40 Πόθεν τοῦτο δῆλον; Κατέβησάν τινες ἀπὸ τῆς Ἰουδαίας ποτὲ ἐπὶ τῶν προγόνων τῶν ὑμετέρων, ἐπιθολοῦντες τὰ καθαρὰ τῆς ἀποστολικῆς διδασκαλίας δόγματα, καὶ κελεύοντες περιτέμνεσθαι καὶ τηρεῖν τὸν νόμον Μωϋσέως. Ταύτην οὐκ ἤνεγκαν σιγῆ τὴν καινοτομίαν οἱ τότε τὴν 45 πόλιν ὑμῶν οἰκοῦντες ἀλλ' ὥσπερ τινὲς γενναῖοι σκύλακες λύκους ὁρῶντες ἐπεισιόντας καὶ τὴν ποίμνην ἄπασαν διαφθείροντας, οὕτως ἐπιπηδήσαντες ἐκείνοις οὐ πρότερον ἀπέστησαν σοβοῦντες αὐτοὺς πάντοθεν καὶ ἀπελαύνοντες, ἔως παρεσκεύασαν παρὰ τῶν ἀποστόλων πανταχοῦ τῆς 50 οἰκουμένης πεμφθῆναι δόγματα ἀποτειχίζοντα κἀκείνοις

28 ἀπαριθμοῦμαι : παραμυθοῦμαι DG || 34 δὴ om. G || 40 τοῦτο om. G || 45 τινὲς del. Montf. || 48 ἐλαύνοντες X.

Si je rappelle et énumère tous ces faits, c'est pour que vous n'alliez pas attribuer à une hésitation ou à une négligence de notre part le retard apporté à poursuivre les combats contre les Anoméens.

Maintenant donc que nous sommes désormais débarrassés de la lutte contre les Juifs, maintenant que les pères sont rentrés dans leurs patries et que nous avons tiré suffisamment profit de l'éloge des martyrs, allons¹! voici le moment de mettre fin à cette longue attente dans laquelle vous a plongés le désir de nous entendre. Car je sais bien que le désir qui vous tourmente d'écouter de tels discours n'est pas moindre que celui que j'éprouve de les prononcer. Et la cause en est que notre cité est depuis longtemps éprise du Christ, et que vous avez reçu comme un héritage ancestral² le zèle qui vous porte à ne jamais laisser s'abâtardir les dogmes de la religion³.

En faut-il une preuve? Du temps de vos ancêtres, certaines gens descendirent de Judée qui, troublant la pureté des croyances enseignées par les apôtres, voulaient le maintien de la circoncision et de la loi de Moïse. Cette innovation ne fut pas supportée en silence par ceux qui habitaient alors votre ville: comme des chiens courageux quand ils voient des loups attaquer et détruire tout le troupeau, ils bondirent sur ces gens et ne cessèrent de les repousser et de les chasser de partout, jusqu'à ce qu'ils eussent fait en sorte que des décrets fussent envoyés par les apôtres dans toute la terre habitée pour réprimer,

2. Dans une homélie *De statuis*, II, 1, *PG* 49, 48, Jean rappelle que la ville est celle où les disciples du Christ reçurent pour la première fois le nom de chrétiens : Αὕτη ἡ πόλις ἐν ἢ πρῶτον ἐχρημάτισαν Χριστιανοί. Cf. *Act.* 11, 26.

<sup>1.</sup> Jean emploie volontiers cette tournure φέρε δη au début d'un discours ou au milieu d'un développement. C'est ainsi qu'on trouve Φερὲ δη λοιπόν, Adu. opp. uit. mon., 3, PG 47, 349; Φέρε δη σήμερον, In Gen. hom., 12, PG 52, 681; Φέδε δη πάλιν, Epist., 125, PG 52, 681. Ces différentes formules expliquent les variantes constatées au début de notre homélie. Voir apparat critique, li. 1.

<sup>3.</sup> Le verbe νοθεύειν, employé au propre dans la Septante (Sag. 4, 24) à propos des lois du mariage qui ne sont plus respectées, prend dans le vocabulaire chrétien un sens figuré qui s'applique aux fausses interprétations du dogme. Voir Μέτησο σ'Οιγμρε, Banquet, 2° Discours, III, 36, SC 95, p. 74: « L'Esprit a parlé non d'enfantement charnel, mais sans doute de ceux qui adultèrent la vérité, qui, abâtardissant (νοθεύοντες) l'Écriture par des doctrines d'escroquerie intellectuelle, donnent le jour à un avorton de sagesse. »

καὶ τοῖς μετ' ἐκείνους ἄπασι τὴν τοιαύτην κατά τῶν πιστῶν ἔφοδον.

Πόθεν οὖν ἡμιν ἀρκτέον τῶν πρὸς ἐκείνους λόγων; Πόθεν ἄλλοθεν άλλ' ἢ ἀπὸ τῆς κατὰ τὴν ἀπιστίαν 55 κατηγορίας; Πάντα γάρ ποιοῦσι καὶ πραγματεύονται, ωστε έξωθησαι της των ακουόντων διανοίας την πίστιν, οῦ τί γένοιτ' ἂν μεῖζον ἀσεβείας ἔγκλημα; "Όταν γὰρ ὁ Θεὸς ἀποφαίνηταί τι, δέχεσθαι χρή πιστῶς τὸ λεχθέν, ού περιεργάζεσθαι τολμηρώς.

'Ο βουλόμενος αὐτῶν καλείτω με ἄπιστον, άλλ' οὐκ άγανακτώ. Διὰ τί ; Διὰ γὰρ τῶν ἔργων ἐπιδείκνυμαι τὴν προσηγορίαν. Καὶ τί λέγω Καλείτω με ἄπιστον; καλείτω με καὶ μωρὸν ἐν Χριστῷ; Καὶ ἐπὶ τούτῳ ὥσπερ ἐπὶ στεφάνω πάλιν ἀγάλλομαι' καὶ μετὰ Παύλου κοινωνῶ τῆς 65 προσηγορίας ταύτης. Ἐκείνος γάρ φησιν' « Ἡμεῖς μωροί διά Χριστόν. » Πάσης σοφίας αὕτη ή μωρία φρονιμωτέρα. "Α γάρ οὐκ ἴσχυσεν ἡ ἔξωθεν εύρεῖν σοφία, ταῦτα κατώρθωσεν ή μωρία ή κατά Χριστόν αύτη τὸ σκότος τῆς οἰκουμένης ἀπήλασεν, αὕτη τὸ φῶς τῆς γνώσεως ἐπα-70 νήγαγε. Τί δέ έστι μωρία κατά Χριστόν; "Όταν τοὺς οἰκείους λογισμούς λυττώντας ἀκαίρως καταστέλλωμεν, όταν ἔρημον καὶ κενὴν τὴν ἡμετέραν διάνοιαν τῆς ἔξωθεν ποιώμεν παιδεύσεως, ΐνα, ὅταν δέῃ τὰ τοῦ Χριστοῦ δέχεσθαι,

60 άλλ' om. VX || 62 καλείτω  $^2$ ] + γάρ A O || 64 πάλιν : μᾶλλον  $OV \parallel x\alpha i \rceil + \gamma \dot{\alpha} \rho \propto \parallel 68$  Χριστόν : τὸν Χριστόν  $DG \parallel 73$  ἴνα οπ. D.

de la part de ces gens et de tous ceux qui, après eux, pourraient les imiter, un tel assaut contre les fidèles a.

Les Anoméens, manquent de confiance en Dien

Comment devons-nous comcomme Zacharie, mencer ce discours contre nos adversaires? Comment, sinon en les accusant de péché contre la foi? En effet, toutes leurs actions. toutes leurs entreprises ont pour

but de chasser la foi de l'âme de leurs auditeurs : comment pourraient-ils se faire taxer plus gravement d'irréligion? Quand Dieu révèle une vérité, il faut accepter avec foi sa parole, sans nous mêler avec audace de recherches indiscrètes!.

Que le premier venu d'entre eux m'accuse de manquer de foi, je ne m'en indignerai pas. Pourquoi ? Parce que c'est par mes actes que je fais voir quelle est l'appellation qui me convient. Et que dis-je « que l'on me traite d'impie » ? Que l'on me traite même de fou dans le Christ2. et je me réjouirai aussi de cela comme d'une distinction honorifique, puisque je partagerai ce titre avec Paul. C'est lui en effet qui dit : « Nous, nous sommes fous à cause du Christ<sup>b</sup>. » Cette folie est plus raisonnable <sup>3</sup> que toute espèce de sagesse. Car ce que la sagesse profane avait été incapable de trouver, la folie selon le Christ l'a heureusement obtenu ; c'est elle qui a chassé de la terre les ténèbres, c'est elle qui y a ramené la lumière de la connaissance. Mais qu'est-ce donc qu'être fou selon le Christ? C'est apaiser nos propres pensées lorsqu'elles divaguent à contre-temps, c'est rendre notre esprit vide et libre du savoir profane pour pouvoir, lorsqu'il s'agit de recevoir les enseignements du Christ, l'offrir disponible

a. Cf. Act. 15, 1-31.

b. I Cor. 4, 10.

<sup>1.</sup> Voir à l'Index les nombreuses attestations de ce mot dans nos homélies.

<sup>2.</sup> Jean assimile sa situation de prédicateur à Antioche à celle de Paul devant les Corinthiens et fait siennes les paroles de l'Apôtre, en empruntant pour les développer le thème de I Cor., 1 et 2 qui oppose la sagesse selon le monde et la sagesse selon Dieu.

<sup>3.</sup> L'oxymoron, cette tournure empruntée à la rhétorique par la langue de la mystique chrétienne, permet de rapprocher des réalités en apparence incompatibles; ainsi dans les expressions « sobre ivresse », « ténèbre lumineuse », ici « folie raisonnable » qui se résolvent, dans le mystère chrétien, en une harmonie supéricure.

σχολάζουσαν καὶ σεσαρωμένην αὐτὴν πρὸς ὑποδοχὴν 75 τῶν θείων λόγων παρέχωμεν. Καὶ γὰρ ὅταν ἀποφαίνηταί τι Θεὸς ὁ μὴ δεῖ πολυπραγμονεῖσθαι, πίστει παραδέχεσθαι χρή. Τὸ γὰρ ἐπὶ τῶν τοιούτων περιεργάζεσθαι τὰς αἰτίας καὶ ἀπαιτεῖν τὰς εὐθύνας καὶ τὸν τρόπον ἐπιζητεῖν, τολμηροτάτης καὶ ῥιψοκινδύνου ψυχῆς. Καὶ τοῦτο πάλιν 80 ἀπ' αὐτῶν τῶν Γραφῶν παραστῆσαι πειράσομαι.

Ζαχαρίας τις ήν άνήρ θαυμαστός καὶ μέγας, ἀρχιερωσύνη τετιμημένος, παρὰ τοῦ Θεοῦ τὴν προστασίαν ἐμπεπιστευμένος τοῦ δήμου παντός οὖτος ὁ Ζαχαρίας εἰσελθών εἰς τὰ ἄγια τῶν ἀγίων, εἰς αὐτὰ τὰ ἄδυτα ἃ μόνῳ τῶν πάντων 85 ἀνθρώπων ἐκείνῳ θέμις ἡν τότε ὁρᾶν — σκόπει πῶς τοῦ πλήθους παντὸς ἀντίρροπος ἡν, καὶ λιτὰς ὑπὲρ τοῦ πλήθους παντὸς ἀναφέρων τῷ Θεῷ καὶ ἴλεω ποιῶν τὸν Δεσπότην τοῖς οἰκέταις, καθάπερ μεσίτης τις ὧν Θεοῦ καὶ ἀνθρώπων — εἶδεν ἄγγελον ἔνδον ἑστῶτα καί, ἐπειδὴ θο ἐξέπληξεν ἡ ὄψις τὸν ἄνθρωπον, φησὶν ἐκεῖνος «Μὴ

84 εἰς αὐτὰ τὰ ἄδυτα om. VX || 85 σκόπει : καὶ σκόπει VX || πῶς] + καὶ Montf. || 86 ὡς ante καὶ add.  $L^{*1}$  VX || 87 ἀναφέρειν L VX ἀνέφερεν E || ποιεῖν L VX.

et comme balayé aux paroles divines qu'il doit accueillir¹. Quand Dieu nous révèle une vérité qui ne doit pas être l'objet d'une recherche indiscrète, il faut l'accueillir dans la foi². A propos de telles révélations, vouloir s'enquérir des causes, procéder à des vérifications, chercher à savoir comment elles se réaliseront, c'est le fait d'une âme pleine d'insolence et de témérité. Voilà ce que j'essaierai à nouveau de vous montrer à partir des Écritures ellesmêmes.

Zacharie était un homme admirable et grand: revêtu du sacerdoce suprême³, il avait reçu de la confiance de Dieu la première place parmi tout le peuple. Or ce même Zacharie, étant entré dans le saint des saints, où lui seul, à l'exclusion de tous les autres hommes, avait alors le droit de porter ses regards⁴— et vois comme il représentait toute une multitude pour offrir à Dieu les prières de la foule et rendre le Seigneur favorable à ses serviteurs, tel un médiateur⁵ entre Dieu et les hommes!— étant donc entré dans ce redoutable sanctuaire, il vit un ange qui s'y tenait debout, et comme, à cette vue, il était frappé de stupeur, l'ange lui dit: « Ne crains point, Zacharie,

à première vue à cause des mots ἀρχιεροσύνη et προστασία. Il est étrange que l'orateur ait attribué ce titre à l'époux d'Élisabeth, prêtre du temple de Jérusalem et père de Jean-Baptiste. Ambroise, de son côté, atteste une tradition semblable qu'il essaie d'expliquer, Exp. euang. sec. Luc., 1, 23, SC 45, p. 54: « Videtur hic Zacharias summus designari sacerdos quia, in priori tabernaculo semper intrabant sacerdotes ministeria consummantes; in secundo autem semel in anno singularis summus sacerdos. »

4. C'est la liturgie annuelle du grand Jour de l'Expiation qui est ici décrite et non, comme en Lc 1, 19, l'offrande bi-quotidienne de l'encens, qui se faisait à l'autel des parfums.

<sup>1.</sup> Pour donner un sens exact à ces affirmations, on les replacera dans le contexte dont le but est de rabaisser les prétentions des Anoméens. Il ne s'agit, en effet, ni d'une condamnation générale portée contre l'intelligence, ni d'une purification de l'esprit qui permette d'atteindre à la connaissance mystique. Jean reprend simplement l'opposition entre la sagesse profane et la sagesse chrétienne qui est connaissance de Dieu éclairée par la grâce.

<sup>2.</sup> On retrouve dans ce passage le thème majeur des homélies : opposition entre l'enquête qui se mêle de ce qui ne la regarde pas : πολυπραγμονεῖν ou la curiosité indiscrète : περιεργάζεσθαι et la foi : πίστις. Même opposition et même vocabulaire en I, li. 322-323, voir p. 129, note 5.

<sup>3.</sup> Zacharie n'était pas grand prêtre, comme on pourrait le croire

<sup>5.</sup> Le mot est attesté dans la Septante avec les sens d'arbitre entre Dieu et l'homme: Job 9, 33. Il semble bien que Jean, en l'employant dans le sens de médiateur, soit influencé par Hébr., 8, 6 et I Tim. 2, 5 où il est question du Christ comme médiateur entre Dieu et les hommes; c'est le sens dans lequel les Pères emploient ce mot. Le rôle de Zacharie, assimilé au grand prêtre comme intermédiaire entre le peuple et Dieu est d'ailleurs suggéré dans les li. 85-88: il faisait contrepoids aux fautes du peuple et il présentait à Dieu ses prières.

φοβοῦ, Ζαχαρία εἰσηκούσθη ή δέησίς σου καὶ τέξη υἰόν.»

Καὶ ποία αὕτη ἀκολουθία; 'Υπέρ τοῦ λαοῦ παρεκάλει, ὑπέρ τῶν ἁμαρτημάτων ἐδεῖτο, συγγνώμην ἤτει τοῖς 95 συνδούλοις, καὶ λέγει: «Μὴ φοβοῦ ἀκούσθη γὰρ ἡ δέησίς σου », καὶ τοῦ ἀκουσθῆναι ἀπόδειξιν ποιεῖται τὸ τεχθήσεσθαι παῖδα αὐτῷ τὸν Ἰωάννην. Καὶ μάλα εἰκότως. Ἐπειδὴ γὰρ ὑπὲρ τῶν ἁμαρτιῶν τοῦ λαοῦ παρεκάλει, ἔμελλε δὲ τίκτειν υἱὸν βοῶντα: «Ἰδε ὁ ἀμνὸς τοῦ Θεοῦ 100 ὁ αἴρων τὴν ἁμαρτίαν τοῦ κόσμου », εἰκότως φησίν: «ἸΗκούσθη ἡ δέησίς σου καὶ τέξη υἱόν. »

Τί οὖν ἐκεῖνος; Τὸ γὰρ ζητούμενον τοῦτό ἐστιν ὅτι τὸ περιεργάζεσθαι πρόπους χρησμῶν θείων ἀσύγγνωστόν ἐστι, τὰς δὲ ἀποφάσεις πίστει δέχεσθαι χρή. Εἶδεν εἰς 105 τὴν ἡλικίαν τὴν ἑαυτοῦ, εἰς τὴν πολιάν, εἰς τὸ σῶμα τὸ ἐξησθενηκός εἶδεν εἰς τὴν στείρωσιν τῆς γυναικὸς καὶ διηπίστησε καὶ τὸν τρόπον ἐζήτησε μαθεῖν καὶ εἶπε «Κατὰ τί γνώσομαι τοῦτο; »Πῶς, φησίν, ἔσται τοῦτο; Ἰδοὺ ἐγὼ γεγήρακα καὶ πεπολίωμαι, καὶ ἡ γυνή μου 110 στεῖρα προβεβηκυῖα ἐν ταῖς ἡμέραις αὐτῆς ἡ ἡλικία ἄωρος, ἡ φύσις ἄχρηστος πῶς ἔχει λόγον τὰ ἐπηγγελμένα; ἐγὼ ὁ σπείρων ἀσθενής ἡ ἄρουρα ἄγονος. ᾿Αρ' οὐ δοκεῖ τισι συγγνώμης ἄξιος εἶναι πραγμάτων ἀκολουθίαν

car ta prière a été exaucée, et voici que tu engendreras un filsa. »

Où est donc le rapport logique! ? Il priait pour le peuple, il implorait miséricorde pour les péchés, il suppliait que ses frères fussent pardonnés, et l'ange lui dit : « N'aie pas peur, car ta prière a été exaucée », puis il présente comme une preuve qu'elle a été exaucée ce fait qu'il engendrera un fils, à savoir Jean. Et cela est tout à fait justifié. En effet, puisqu'il suppliait pour les transgressions du peuple et qu'il devait engendrer un fils qui crierait : « Voici l'Agneau de Dieu qui enlève le péché du monde » », c'est à bon droit que l'ange dit : « Ta prière a été exaucée et tu engendreras un fils. »

Que fit donc Zacharie? Ce que nous nous proposons, c'est de montrer que l'on est impardonnable de chercher à savoir comment se réaliseront les oracles divins, et que l'on doit au contraire accueillir ces révélations dans la foi. Il considérait son âge, ses cheveux blancs, son corps affaibli : il considérait la stérilité de sa femme, et il fut incrédule: cherchant à apprendre la manière dont cela se ferait, il dit : « A quoi reconnaîtrai-je que cela sera ° ? » c'est-à-dire: «Comment cela pourra-t-il se faire?» Voici que je suis vieux, le chef blanchi, et que ma femme est stérile et avancée en âge; ce n'est plus le temps de procréer, la nature s'y refuse. Comment cette promesse serait-elle raisonnable? Moi, le semeur, je suis sans force et le terrain à ensemencer ne produit rien 2. Certains ne pensent-ils pas qu'il était digne de pardon, lorsqu'il recherchait ainsi l'enchaînement des causes, et qu'il semblait

Rev. Sc. rel., XXVII, 1953, p. 219-249. C'est le cas ici. Jean souligne qu'on ne voit pas tout d'abord le lien entre la prière du « grand prêtre » Zacharie et la réponse de Dieu. Ce lien apparaît, si l'on considère la naissance de Jean-Baptiste, précurseur du Christ « qui enlève le péché du monde ».

a. Lc 1, 13.

b. Jn 1, 29.

c. Cf. Le 1, 18.

<sup>1.</sup> Le mot ἀχολουθία désigne essentiellement une évolution naturelle, une succession, puis, par extension, un enchaînement logique. Voir J. Daniélou, «'Ακολουθία chez Grégoire de Nysse»,

<sup>2.</sup> On relèvera ici un nouveau procédé de rhétorique fréquemment employé par Jean. En partant d'un texte, ici Le 1, 18, il élabore une petite seène où le personnage se parle à lui-même. Voir Sur la Providence de Dieu, X, 1-7 où Abraham, dans une situation analogue, réagit de la même manière et avec le même vocabulaire. Ces deux passages illustrent le même thème : celui de la foi devant une promesse de Dieu qui paraît irréalisable.

ἐπιζητῶν καὶ δοκῶν τι λέγειν εἰκός; 'Αλλ' οὐ τῷ Θεῷ 115 ἔδοξεν ἄξιος εἶναι. Καὶ μάλα εἰκότως. "Όταν γὰρ ὁ Θεὸς ἀποφαίνηται, λογισμοὺς κινεῖν οὐ χρή, οὐδὲ πραγμάτων ἀκολουθίαν, οὐδὲ φύσεως ἀνάγκην προβάλλεσθαι, οὐδὲ ἄλλο τι τῶν τοιούτων οὐδέν' πάντων γὰρ τούτων ἀνωτέρα τῆς ἀποφάσεως ἡ δύναμις οὐδενὶ διακοπτομένη 120 κωλύματι.

Τί ποιείς, ἄνθρωπε ; 'Ο Θεός ἐπαγγέλλεται, καὶ ἐπὶ ήλικίαν καταφεύγεις καὶ γήρας προβάλλη; μὴ γὰρ ίσχυρότερον τὸ γήρας της ἐπαγγελίας τοῦ Θεοῦ; μή γάρ δυνατωτέρα ή φύσις τοῦ δημιουργοῦ τῆς φύσεως; 125 οὐκ οΐδας ὅτι ἰσχυρὰ ἔργα λόγων αὐτοῦ; 'Ο λόγος αὐτοῦ τὸν οὐρανὸν ἔστησεν. ὁ λόγος αὐτοῦ τὴν κτίσιν παρήγανεν. ό λόγος αὐτοῦ ἀγγέλους ἐποίησεν, καὶ σὺ περὶ γεννήσεως άμφιβάλλεις; Διὰ ταῦτα ήγανάκτησεν ὁ ἄγγελος, καὶ οὐδὲ διὰ τὴν ἱερωσύνην συνέγνω. δι' αὐτὴν μὲν οὖν ἐκολάζετο 130 μειζόνως. Τὸν γὰρ πλέον τῶν ἄλλων εἰς τιμῆς ἔχοντα λόγον καὶ περὶ τὴν πίστιν τῶν ἄλλων πλεονεκτεῖν ἔδει. Καὶ τίς ὁ τρόπος τῆς κολάσεως; «' Ιδού ἔση σιωπῶν, καὶ μή δυνάμενος λαλείν. » ή γλώσσά σου, φησί, ή διηκόνησε πρὸς τὴν τῶν ἡημάτων ἀπιστίαν, αὕτη δέξεται καὶ τὴν 185 ἐπὶ τῆ ἀπιστία τιμωρίαν: «'Ιδού ἔση σιωπών καὶ μή λαλών, ξως αν γένηται ταῦτα. » Ἐννόησον φιλανθρωπίαν Δεσπότου. 'Απιστείς μοι, φησί νῦν δέχου τὴν κόλασιν, καὶ ὅταν διὰ τῶν πραγμάτων παράσχω τὴν ἀπόδειξιν, τότε λύω τὴν ὀργήν ὅταν μάθης ὅτι δικαίως ἐκολάσθης, 140 τότε σε ἀπαλλάττω τῆς τιμωρίας.

121 ΄Ο Θεὸς A: Θεὸς cett. || ἐπὶ: ἐφ' DG OVX || 125 οἴδας : εἴδες A || 129 δι' αὐτὴν : διὰ ταὐτην A διὰ τὴν E X || οὖν ] + ταὐτην V καὶ X || 130 μειζόνως om. O || 132-133 καὶ μὴ δυνάμενος λαλεῖν A OV om. cett. || 134 τὴν² E OVX om. cett.

dire des paroles sensées? Mais Dieu, lui, ne jugea pas qu'il en était digne, il eut certes bien raison, car, lorsque Dieu parle, il ne faut pas mettre en jeu des raisonnements<sup>1</sup>, ni prétexter l'enchaînement des causes ou la loi inéluctable de la nature, ni rien de tel, puisque la force de la parole divine est supérieure à tout cela et n'est arrêtée par aucun obstacle.

Que fais-tu, homme 2? Dieu promet, et tu invoques ton âge, tu objectes ta vieillesse! La vieillesse serait-elle plus forte que la promesse de Dieu ? La nature aurait-elle plus de pouvoir que le créateur de la nature? Ne sais-tu pas quelles œuvres puissantes accomplissent ses paroles 3 ? Sa parole a élevé le ciel, sa parole à produit l'univers, sa parole a fait les anges, et toi, tu doutes quand il s'agit d'une naissance? Voilà pourquoi l'ange s'est indigné et n'a pas pardonné à Zacharie, même en considération de sa prêtrise; ou plutôt, c'est à cause d'elle qu'il l'a châtié davantage. Car celui qui dépassait les autres au point de vue de la dignité devait aussi l'emporter sur eux par la foi. Et comment fut-il châtié? « Voici que tu seras muet et que tu ne pourras plus parlera. » C'est-à-dire: ta langue, qui a servi à exprimer tes paroles incrédules, supportera elle-même le châtiment de ton incrédulité. « Voici que tu seras muet et que tu ne parleras plus, jusqu'à ce que cet événement s'accomplisse.» Remarque la bonté du Seigneur à l'égard des hommes. Tu ne t'es pas fié à moi, dit-il, recois maintenant ta punition; et, lorsque j'aurai prouvé ma véracité par des faits, alors je ferai cesser ma colère; quand tu reconnaîtras que tu as été puni avec justice, alors je te délivrerai du châtiment 4.

a. Lc 1, 20.

<sup>1.</sup> Voir hom. I, li. 343 et la note.

<sup>2.</sup> Une telle apostrophe s'adresse en général, de manière fictive, à l'un des auditeurs, mais ici Jean s'adresse, de manière non moins fictive, à Zacharie. Quel que soit le personnage, l'instauration d'un dialogue imaginaire est encore un procédé de rhétorique destiné à rendre le discours plus vivant. Voir A. Oltramare, Les origines de la diatribe romaine, Genève, 1926.

<sup>3.</sup> Voir Gen. 1, 1-26.

<sup>4.</sup> Le texte de Lc 1, 20 est à prendre au sens littéral et les termes en sont assez clairs pour n'avoir pas besoin d'être expliqués, mais Jean dégage la portée générale du châtiment, tout en prouvant la bonté de Dieu par le discours fictif qu'il lui prête, li. 137-140.

'Ακουέτωσαν οἱ 'Ανόμοιοι πῶς ἀγανακτεῖ πολυπραγμονούμενος ὁ Θεός. Εἰ δὲ ἐκεῖνος ἀπιστήσας τῷ θνητῷ γεννήσει κολάζεται, σὺ ὁ τὴν ἀπόρρητον καὶ τὴν ἄνω περιεργαζόμενος πῶς διαφεύξῃ τιμωρίαν; εἰπέ μοι. 'Εκεῖνος 145 οὐκ ἀπεφήνατο, ἀλλὰ μαθεῖν ἠθέλησε, καὶ οὐκ ἔτυχε συγγνώμης' σὺ δὲ καὶ εἰδέναι διϊσχυριζόμενος τὰ πᾶσιν ἀθέατα καὶ ἀκατάληπτα, ποίαν ἕξεις ἀπολογίαν; τίνα δὲ οὐκ ἐπισπάσῃ κατὰ σαυτοῦ τιμωρίαν;

'Αλλ' οἱ μὲν περὶ γεννήσεως λόγοι τοὺς προσήκοντας 150 ἀναμενέτωσαν καιρούς' τέως δὲ ὁδῷ βαδίζωμεν ἐπὶ τὴν προτέραν ὑπόθεσιν, ἦς πρώην τὰ λείψανα κατελίπομεν, τὴν ὀλεθρίαν ἐκσπάσαι ρίζαν ἐπιχειροῦντες, τὴν πάντων μητέρα τῶν κακῶν καὶ ὅθεν αὐτοῖς τὰ δόγματα ταῦτα ἐβλάστησε. Ποία δὲ ἡ ρίζα τῶν κακῶν πάντων ; Πιστεύσατε, 155 φρίκη με κατέχει μέλλοντα αὐτὴν ἐκλαλεῖν' ὀκνῶ γὰρ διὰ γλώττης ἐκφέρειν ἃ μελετῶσιν ἐπὶ τῆς διανοίας ἐκεῖνοι διαπαντός. Τίς οὖν ἐστιν ἡ ρίζα τούτων τῶν κακῶν ; Ἐτόλμησεν ἄνθρωπος εἰπεῖν ὅτι Θεὸν οἶδα ὡς αὐτὸς ὁ Θεὸς ἑαυτὸν οἶδε. Ταῦτα οὖν ἐλέγχου δεῖται, ταῦτα 160 ἀποδείξεως ; οὐκ ἀρκεῖ μόνη ἡ προφορὰ τῶν ρημάτων δεῖξαι πᾶσαν αὐτῶν τὴν ἀσέβειαν ; Καὶ γὰρ μανία τίς ἐστι ταῦτα σαφής παραπληξία ἀσύγγνωστος, καινότερος

146 καὶ : ὁ καὶ X || τὰ om. CV || 152 ἐκσπάσαι : διασαλεῦσαι DG || 154 ἐβλάστησε : ἐβλάστησαν ΑΕ.

Que les Anoméens entendent combien Dieu s'indigne d'être scruté avec indiscrétion! Si Zacharie est puni pour avoir douté d'une naissance humaine, toi qui cherches à pénétrer le mystère inviolable d'une génération d'un ordre supérieur¹, comment échapperas-tu au châtiment, dismoi? Zacharie n'a rien affirmé, il voulait seulement savoir et il n'a pas trouvé de pardon; et toi, qui te fais fort de connaître même ce qu'il est impossible à tous de contempler et de comprendre, comment pourrais-tu tenter de te défendre? Quel châtiment n'attireras-tu pas sur toimême?

## Folie des hommes qui prétendent connaître Dieu

Mais, pour parler de la génération divine, attendons le moment opportun<sup>2</sup>. Pour l'instant, revenons à nos propos de la fois précé-

dente, que nous avons laissés l'autre jour en suspens, pour tâcher d'extirper la funeste racine qui est la mère de tous ces maux et à partir de laquelle ont germé ces doctrines qu'ils ont adoptées. Quelle est la racine de tous leurs maux? Croyez-moi, un frisson d'horreur³ me saisit au moment de la nommer, car je tremble d'exprimer par ma bouche ce qu'ils agitent sans cesse dans leur esprit. Quelle est donc la racine de ces maux? C'est qu'un homme a osé dire: « Je connais Dieu comme Dieu lui-même se connaît⁴. » Une telle affirmation a-t-elle besoin d'être réfutée? Exige-t-elle qu'on lui oppose des preuves? Le seul fait de prononcer ces mots ne suffit-il pas à en manifester toute l'impiété? Car c'est là une folie évidente, une démence

<sup>1.</sup> L'interprétation du mot γέννησις, quand il s'agit de la génération du Fils par le Père est un des sujets de contestation dans la controverse anoméenne. Jean affirme que cette génération est inexprimable, ἀπόρρητος, et c'est le mystère de la Trinité. Les Anoméens, au contraire, en donnaient une explication claire et logique. Voir hom. I, p. 113, n. 4.

<sup>2.</sup> Jean souligne que son propos n'est pas un exposé théologique sur la génération du Verbe, qui ne saurait d'ailleurs être qu'une série d'approximations, mais un discours apologétique destiné à extirper « la funeste racine de l'hérésie », qui est une prétention insoutenable de connaître l'essence de Dieu. Voir *Introduction*, p. 14.

<sup>3.</sup> L'importance du mot φρίκη et de ses dérivés φρίκτος, φρικώδης, φρικτῶς a été signalée et leur sens étudié dans l'*Introduction*, p. 36-37.

<sup>4.</sup> Les théories d'Eunome sur la connaissance que l'homme peut avoir de l'essence divine sont exposées dans son Apologia, PG 30, 837-868. La réfutation en a été faite par Basile, Aduersus Eunomium, PG 29, 497-773 et Grégoire de Nysse, Contra Eunomium, PG 45, 248-1121; éd. Jaeger, vol. I et II. La réponse d'Eunome, Apologia apologiae, dont nous ne possédons plus que des extraits, nous est connue par Grégoire de Nysse.

άσεβείας τρόπος οὐδείς τοιοῦτον οὐδέν οὐδέποτε οὕτε είς νοῦν βαλέσθαι, οὔτε διὰ τῆς γλώττης προενενκεῖν 165 ἐτόλμησεν.

Ευνόησου, ἄθλιε καὶ ταλαίπωρε, τίς εί καὶ τίνα περιεργάζη ἄνθρωπος ὢν Θεόν πολυπραγμονεῖς; 'Αρκεῖ γάρ τὰ ὀνόματα ψιλὰ τῆς ἀνοίας δείξαι τὴν ὑπεοβολήν. ανθρωπος γή και σποδός ύπαργων, σάρξ και αξμα. 170 χόρτος καὶ ἄνθος χόρτου, σκιὰ καὶ καπνὸς καὶ ματαιότης. καὶ εἴ τι τούτων ἀδρανέστερον καὶ εὐτελέστερον. Καὶ μὴ νομίσητε κατηγορίαν είναι της φύσεως τὰ λεγόμενα οὐδὲ γὰρ ἐγὼ ταῦτα λέγω, άλλ' οἱ προφῆται ταῦτα φιλοσοφούσιν, οὐκ ἀτιμάζοντες ἡμῶν τὸ γένος, ἀλλὰ κατα-175 στέλλοντες των άνοήτων τὸ φύσημα οὐκ έξευτελίζοντες ήμων την φύσιν, άλλα ταπεινούντες των μαινομένων την ἀπόνοιαν. Εἰ γὰρ τοσαῦτα καὶ τοιαῦτα εἰρηκότων ἐκείνων όμως ἐφάνησάν τινες οἱ τοῦ διαβόλου τὴν μεγαληγορίαν νικήσαντες, εἰ μηδέν τούτων εἴρητο, ποῦ οὐκ ἂν έξελάκτι-180 σαν άπονοίας ; είπε μοι. "Εχουσι τὸ φάρμακον επικείμενον

168 δνόματα : νοήματα A || 169 δπάργων om. A DG O || 180 "Εγουσι : Εί έγουσι Χ.

impardonnable, une espèce toute nouvelle d'impiété: iamais encore personne n'avait eu l'audace de mettre rien de pareil dans son esprit ou de l'exprimer par sa bouche.

Considère donc, pauvre malheureux, qui tu es et à qui tu prétends étendre ta curiosité! Toi qui es un homme, tu te mêles de tenir Dieu sous ton regard? Ces noms à eux seuls suffisent à montrer l'excès de ta folie : l'homme, il est terre et cendre, chair et sang, herbe et fleur de l'herbe 3, ombre 4, fumée 5 et vanité 6, à moins qu'il n'existe encore des choses de moindre consistance et de moindre prix auxquelles il faudrait le comparer. Et ne croyez pas qu'en disant cela je veuille accuser la nature 7. D'ailleurs ce n'est pas moi qui parle, ce sont les écrivains sacrés qui expriment ainsi leurs réflexions 8, non pas pour jeter l'opprobre sur notre race, mais seulement pour rabaisser l'arrogance des insensés; non pas parce qu'ils méprisent notre nature, mais parce qu'ils veulent humilier l'orgueilleux délire 9 de ces fous. Puisque, en effet, malgré des paroles si nombreuses et si fortes, il s'est encore trouvé des gens pour surpasser le diable en vantardise 10, si aucune de ces paroles n'avait été prononcée, où leur arrogance n'aurait-elle pas lancé des ruades, dis-moi? Si, ayant le remède sous la main, ils restent

cette méditation se déroule devant Dieu et c'est par référence à Dieu

qu'elle aboutit à un sentiment d'humilité.

10. Μηγαληγορία dans le sens de vantardise se trouve, mais au pluriel, en poésie. Eschyle, Sept, 7, 565; Euripide, Herak., 356. Il n'est pas rare de rencontrer chez Jean des termes empruntés à la langue poétique. Un relevé systématique de ces termes pourrait donner lieu à

une étude intéressante.

<sup>1.</sup> Gen. 18, 27.

<sup>2.</sup> Matth. 16, 17. 3. Is. 40, 6.

<sup>4.</sup> I Chron. 29, 15.

<sup>5.</sup> Ps. 101, 4.

<sup>6.</sup> Ps. 38, 5.

<sup>7.</sup> Parmi les Pères de l'Église, Jean est un des représentants les plus convaincus de l'humanisme chrétien. Le souci de défendre les droits de la raison et la dignité de la nature humaine se manifeste chaque fois que la controverse pourrait laisser planer un doute sur ce point.

<sup>8.</sup> Le verbe φιλοσοφείν, pour une bonne partie des sens qu'il recouvre chez les païens et chez les chrétiens, implique réflexion, méditation. Dans les passages bibliques auxquels Jean fait allusion,

<sup>9.</sup> Étymologiquement, l'ἀπόνοια consiste à s'éloigner de la raison et c'est pourquoi on trouve ce mot rapproché de μανία et de μαίνεσθαι. Dans le vocabulaire moral, cet éloignement de la raison conduit infailliblement à l'orgueil, d'où le sens d'orgueil pris par le mot ἀπόνοια. Dans le De sacerd., III. 1. PG 48, 640, le rapprochement est significatif: « Si on m'avait offert la royauté et si j'avais refusé, personne ne m'aurait accusé d'orgueil, ἀπόνοια, mais tous m'auraient accusé de folie, ανοια. » Ce sens d'orgueil fait que le mot s'applique tout naturellement aux hérétiques dont l'erreur est, en général, inspirée par l'orgueil. C'est le cas ici.

159

καὶ ἔτι φλεγμαίνουσι καὶ ποῦ οὐκ ἂν ὄγκου καὶ ἀπονοίας έξεφυσήθησαν, εί μή τοσαθτα καί τοιαθτα άπεφήναντο περί της φύσεως της άνθρωπίνης έκεινοι; "Ακουσον γούν τί φησιν ὁ δίκαιος πατριάρχης περὶ ἐαυτοῦ· « Ἐνω δέ 185 είμι γη και σποδός. » Θεώ διελέγετο, και οὐκ ἐπηρελ αὐτὸν ἡ παρρησία αὕτη μέν οὖν, αὕτη μετριάζειν αὐτὸν άνέπειθεν. Οὖτοι δὲ οὐδὲ τῆς σκιᾶς ὄντες ἄξιοι τῆς ἐκείνου. των άγγέλων αὐτων μείζους έαυτούς εἶναι νομίζουσιν. όπερ έσχάτης έστὶ μανίας ἀπόδειξις.

Θεόν, εἰπέ μοι, περιεργάζη τὸν ἄναρχον, τὸν ἀναλλοίωτον, τὸν ἀσώματον, τὸν ἄφθαρτον, τὸν πανταχοῦ παρόντα, καὶ πάντα ὑπερβαίνοντα καὶ ἀνωτέρω τῆς κτίσεως ἁπάσης όντα. "Ακουσον τί φιλοσοφούσιν οἱ προφήται περὶ αὐτοῦ καὶ φοβήθητι « Ο ἐπιβλέπων ἐπὶ τὴν γῆν καὶ ποιῶν 195 αὐτὴν τρέμειν. » Είδε μόνον καὶ ἐσάλευσε τὴν τοσαύτην καὶ τηλικαύτην γην. «'Ο άπτόμενος των δρέων, καὶ καπνίζονται ... ὁ σείων τὴν ὑπ' οὐρανὸν ἐκ θεμελίων, καὶ οί στύλοι αὐτής σαλεύονται ὁ ἀπειλών τή θαλάσση καὶ ξηραίνων αὐτήν ὁ λέγων τῆ ἀβύσσω 'Ερημωθήση. » 200 « Ἡ θάλασσα είδε καὶ ἔφυγεν ὁ Ἰορδάνης ἀνεχώρησεν είς τὰ ὀπίσω τὰ ὄρη ἐσκίρτησαν ώσεὶ κριοὶ καὶ οἱ βουνοὶ ώς άρνία προβάτων. » Πασα ή κτίσις σαλεύεται, δέδοικε. τρέμει μόνοι δε ούτοι καταφρονούσιν, ύπερορώσιν,

181 καὶ ποῦ : ποῦ Χ | 192 ἀνωτέρω : ἀνώτερον Α Ο.

encore enflés 1, jusqu'à quel point se serait gonflé leur orgueil insensé, si les écrivains sacrés n'avaient pas parlé si souvent et si bien de la nature humaine? Écoute donc ce que dit de lui-même le saint patriarche<sup>2</sup>: « Moi, ie suis terre et cendre a. » Il conversait avec Dieu, mais c'était justement cette faculté de lui parler qui, bien loin de l'enorqueillir, l'incitait à la modestie. Et des hommes qui ne valent même pas l'ombre de ce patriarche, se croient plus grands que les anges eux-mêmes! C'est la preuve que leur folie est à son comble.

Et c'est Dieu, dis-moi, que tu prétends tenir sous ton regard. Dieu, l'être qui n'a pas eu de commencement, qui ne subit pas de changement, l'incorporel, l'incorruptible 3, celui qui est partout présent, qui surpasse toutes choses et qui est supérieur à l'univers tout entier ? Écoute les réflexions que font à son sujet les écrivains sacrés. et sois saisi de crainte : « Il jette les yeux sur la terre et la fait trembler b. » Il lui suffit donc d'un regard pour ébranler l'étendue si vaste de la terre. « Il touche les montagnes et elles deviennent de la fumée ... Il secoue la terre sous le ciel à partir de ses fondements, et ses colonnes sont ébranlées d. ». Il menace la mer et la met à sec e. « Il dit à l'abîme: Tu seras changé en désert'. » «La mer le vit et s'enfuit. Le Jourdain retourna en arrière. Les montagnes bondirent comme des béliers, et les collines comme les petits des brebiss. » Tout l'univers est ébranlé, effrayé,

epist. ad Rom. hom., XX, 4, PG 60, 601, les apostrophes à l'homme orgueilleux: Τί τὸ στῆθος φυσᾶς... φλεγμαίνων πάντοθεν. Cf. I Cor. 8, 1 : Γνώσις φυσιοί.

2. Il s'agit d'Abraham intercédant auprès de Yaveh pour les

quelques justes de Sodome.

a. Gen. 18, 27.

b. Ps. 103, 32.

c. Ps. 103, 32,

d. Job 9, 6.

e. Cf. Is. 51, 10.

f. Is. 44, 27.

g. Ps. 113, 3-4.

<sup>1.</sup> Le vocabulaire moral utilise volontiers les termes médicaux indiquant une enflure pour décrire les effets de l'orgueil. Voir In

<sup>3.</sup> L'emploi de ces adjectifs appliqués à Dieu se trouve déjà chez les Apologistes. Voir E.J. GOODSPEED, Index apologeticus..., Leipzig, 1912. Mais la position des partisans d'Eunome les oblige à refuser ces épithètes au Fils de Dieu qui est l'une de ses créatures. Au contraire, Grégoire de Nysse, Contra Eunomium III (= VIII Migne), VI, 10-11, Jaeger, p. 189, explique pourquoi toutes les épithètes données au Père s'appliquent au Fils. Il peut être dit άφθαρτός, άτδιος, άνάργος. Ces épithètes font partie de l'argumentation anti-eunomienne. Voir BASILE, Adu. Eunom. I, 7, PG 29, 525 C.

έξευτελίζουσι τὴν ἑαυτῶν σωτηρίαν οὐ γὰρ ἃν εἴποιμι 205 τὸν ἀπάντων Δεσπότην.

Πρώην μεν οὖν αὐτοὺς ἀπὸ τῶν ἄνω δυνάμεων ἐσωφρονίζομεν, ἀγγέλων, ἀρχαγγέλων, τῶν Χερουβίμ, τῶν Σεραφίμι νῦν δὲ ἀπὸ τῆς ἀναισθήτου κτίσεως, καὶ οὐδὲ έντεθθεν έντρέπονται. Ούχ δράς τουτονί τὸν οὐρανόν, 210 πῶς καλός, πῶς μέγας, πῶς τῷ ποικίλῳ τῶν ἄστρων έστεφάνωται χορώ; πόσον διήρκεσε χρόνον; Πεντακισχίλια γάρ και πλείω λοιπόν εστηκεν έτη, και το πλήθος του χρόνου οὐκ ἐπήγαγεν αὐτῷ γῆρας, ἀλλ, ῷσπερ σῶμα νέον καὶ σφριγών ἀνθοῦσαν ἔχει καὶ ἐνακμάζουσαν αὐτῷ 215 της ήλικίας την ώραν, ούτω δη καὶ οὐρανὸς ὅπερ ἐξ άρχης έλαχε κάλλος διετήρησε καὶ οὐδὲν ὑπὸ τοῦ χρόνου γέγονεν ἀσθενέστερος. 'Αλλά τοῦτον τὸν καλόν, τὸν μέγαν, τὸν φαιδρόν, τὸν κατηστερωμένον, τὸν διαρκῆ, τὸν ἐπὶ τοσούτον έστηκότα χρόνον, ὁ Θεὸς ούτος, ὃν σὰ περιεργάζη 220 καὶ τῆ τῶν οἰκείων λογισμῶν ὑποβάλλεις περιγραφῆ, ώς αν εί παίζων τις καλύβην ποιήσειεν, ούτω μετ' εὐκολίας εἰργάσατο. Καὶ τοῦτο ἐμφαίνων ὁ 'Ησαΐας ἔλεγεν' «'Ο στήσας τὸν οὐρανὸν ώσεὶ καμάραν καὶ διατείνας αὐτὸν ώς σκηνήν έπὶ τῆς γῆς. » 'Αλλά τὴν γῆν βούλει ἰδεῖν; 225 άλλά καὶ ταύτην ώς οὐδὲν ἐποίησε. Περὶ μὲν γὰρ ἐκείνου λέγει' « 'Ο στήσας τὸν οὐρανὸν ώσεὶ καμάραν καὶ διατείνας αὐτὸν ώς σκηνὴν ἐπὶ τῆς γῆς », περὶ δὲ ταύτης « 'Ο κατέχων τὸν γῦρον τῆς γῆς, ὁ ποιήσας τὴν γῆν ὡς οὐδέν », την τοσαύτην καὶ τηλικαύτην.

΄ Εννόησον γὰρ πόσον μέν όρων ὄγκον, πόσα δὲ ἀνθρώπων

207-208 τῶν Σεραφίμ om. A || 208 δὲ om. A DG VX || 219 δ Θεὸς οὕτος om. A || οὕτος om. X || σὐ : αὐτὸς οὐ AC om. DG O || 220 περιγραφῆ] + δ Θεός ACL || 225 γὰρ : οὕν VX || 228 οὐδὲν] + Ὁρᾶς πῶς οὐδὲν εἶπε VX.

230

tremblant; seuls ces gens méprisent, dédaignent, négligent leur propre salut<sup>1</sup>, pour ne pas dire le maître du monde.

L'autre jour nous les invitions à la sagesse par l'exemple des vertus d'en haut, des anges, des archanges, des Chérubins, des Séraphins<sup>2</sup>; aujourd'hui c'est par l'exemple de la création insensible<sup>3</sup>, et ils ne se laissent pourtant pas encore émouvoir. Ne vois-tu pas ce ciel, comme il est beau, comme il est grand, comme il est couronné par le chœur chamarré des astres? Depuis combien de temps dure-t-il? Voilà cinq mille ans, et dayantage encore, qu'il subsiste, sans que cette masse de siècles lui ait fait subir les atteintes de la vieillesse. Comme un corps jeune et gonflé de sève qui garde dans tout son éclat et toute sa fraîcheur la fleur du premier âge, ainsi le ciel a conservé la beauté qui lui est échue à l'origine, et le temps ne l'a nullement affaibli. Or ce ciel si beau, si grand, si brillant, ce ciel étoilé, inaltérable, qui subsiste depuis si longtemps, c'est ce même Dieu — que tu prétends tenir sous ton regard et faire entrer dans les limites de tes propres pensées qui l'a fait avec autant de facilité qu'un homme construirait en se jouant une cabane. C'est ce qu'exprime Isaïe en disant : « Il a dressé le ciel comme un dais et l'a déployé comme une tente au-dessus de la terre a. » Et veux-tu regarder aussi la terre? Mais il l'a faite aussi comme si ce n'était rien. Car, si le prophète dit du ciel : « Il l'a dressé comme un dais et déployé comme une tente au-dessus de la terre », il dit de celle-ci : « Il embrasse le contour de la terre, il l'a faite comme si ce n'était rien », cette si grande et si vaste étendue.

Songe en effet à la masse des montagnes, aux innom-

a. Is. 40, 22.

b. Is. 40, 22-23.

<sup>1.</sup> Jean se refuse à dire que les Anoméens font bon marché de Dieu, ce qui est le sens de ἐξευτελίζω, formé par la koinè sur εὐτελής, qui a peu de prix. Il préfère dire qu'ils font bon marché de leur salut, évidemment compromis par leurs erreurs théologiques.

<sup>2.</sup> Voir hom. I, 302-327.

<sup>3.</sup> La preuve de l'existence de Dieu par la création occupe une place traditionnelle dans les traités sur la Providence. Voir l'œuvre de Jean sous ce titre, chap. VII, où il développe ce thème dans un véritable élan lyrique et selon le même plan: d'une part: terre montagne, genre humain, d'autre part: Vertus des cieux.

ἔθνη, πόσα δὲ ὕψη καὶ πλήθη φυτῶν, πόσας δὲ πόλεις καὶ πόσα οἰκοδομημάτων μεγέθη καὶ πόσα τετραπόδων, θηρίων, ἐρπετῶν πλήθη παντοδαπῶν ἐπὶ τὸν νώτον φέρει τὸν ἑαυτῆς. ᾿Αλλ᾽ ὅμως τὴν τοιαύτην καὶ τοσαύτην 235 οὕτως εὐκόλως ἐποίησεν, ὡς καὶ τὸν προφήτην, μηδὲ παράδειγμα τῆς εὐκολίας δυνάμενον εὑρεῖν, εἰπεῖν ὅτι τὴν γῆν ἐποίησεν « ὡς οὐδέν ».

Έπειδή γὰρ οὐκ ἤρκει τὰ μεγέθη καὶ τὰ κάλλη τῶν ὁρωμένων τοῦ δημιουργοῦ παραστήσαι τὴν δύναμιν, 240 ἀλλὰ πολλῷ τῷ μέτρῳ ἐλείπετο τοῦ μεγέθους καὶ τῆς ἐσχύος τοῦ πεποιηκότος αὐτὰ ἀπάσης, εὖρον ἔτερον οἱ προφῆται τρόπον, δι' οὖ κατὰ δύναμιν τὴν ἑαυτῶν ἴσχυσαν παραδηλῶσαί τι πλέον ἡμῖν περὶ τῆς τοῦ Θεοῦ δυνάμεως. Ποῖον δὴ τοῦτον ; Τὸ μὴ τὰ μεγέθη προθεῖναι τῶν κτισμάτων ἔν' ἐκατέρωθεν, καὶ ἐκ τοῦ μεγέθους τῶν γεγενημένων καὶ ἐκ τῆς κατὰ τὴν δημιουργίαν εὐκολίας, δυνηθῶμεν ἀξίαν τινὰ κατὰ δύναμιν τὴν ἡμετέραν ἔννοιαν λαβεῖν περὶ τῆς τοῦ Θεοῦ δυνάμεως. Μὴ τοίνυν τὸ μέγεθος ἐξέταζε μόνον τῶν γεγενημένων, ἀλλὰ καὶ τὴν εὐκολίαν τοῦ πεποιηκότος.

Οὐκ ἐπὶ γῆς δὲ τοῦτο ἐνδείκνυται μόνον, ἀλλὰ καὶ ἐπ' αὐτῆς τῆς φύσεως τῶν ἀνθρώπων. Νῶν μὲν γάρ φησιν· «'Ο κατέχων τὸν γῦρον τῆς γῆς, καὶ τοῦς κατοικοῦντας ἐν 255 αὐτῆ ὡσεὶ ἀκρίδας », νῦν δέ φησιν· « Πάντα τὰ ἔθνη ὡς σταγὼν ἀπὸ κάδου ἐναντίον αὐτοῦ. » Μὴ ἁπλῶς παρέλθης τὸν λόγον, ἀλλ' ἀνάπτυξον τὸ εἰρημένον καλῶς

238-234 τῶν νώτων... τῶν E DG || 244 τοῦτο D O || 246 ἴν' : ἴνα X δν A || 248 ἔννοιαν λαβεῖν : εὕνοιαν λαλεῖν A || 255 φησιν om. VX || 255-256 μ $\Omega$ ς στάγων ἀπὸ κάδου πάντα τὰ ἔθνη  $\sim$  CE DG VX.

brables peuples des hommes, aux plantes, si variées et luxuriantes, au nombre des villes et des grandes constructions, à celui enfin des quadrupèdes, des bêtes sauvages et des animaux de toute espèce qu'elle porte sur son dos! Et pourtant, telle qu'elle est dans son immense étendue, il l'a faite si aisément que le prophète, ne pouvant trouver une comparaison pour rendre cette aisance, a dit qu'il avait créé la terre « comme si ce n'était rien ».

Étant donné que la grandeur et la beauté des choses visibles ne suffisent pas à faire comprendre la puissance du créateur et qu'elles sont restées très en deçà de la grandeur et de la force entières de celui qui les a faites, les écrivains sacrés ont trouvé une autre moyen par lequel ils sont parvenus autant qu'ils l'ont pu à nous révéler davantage la puissance de Dieu. Quel est-il? En ne se contentant pas de mettre sous nos yeux la grandeur de la création, mais en nous disant la façon dont elle a été faite : ainsi, c'est de deux côtés à la fois, en considérant d'une part la grandeur de l'œuvre accomplie, et d'autre part l'aisance avec laquelle elle a été menée à bien, que nous pouvons, dans la mesure de nos forces, nous faire une juste idée de la puissance de Dieu. Ne t'attache donc pas seulement à la grandeur des choses créées, mais aussi à l'aisance de celui qui les a faites.

Et cela n'apparaît pas seulement à propos de la terre, mais aussi à propos du genre humain lui-même. En effet, tantôt le prophète dit : « Il embrasse le contour de la terre et ceux qui l'habitent, pareils à des sauterelles », et tantôt il dit : « Tous les peuples sont devant lui comme une goutte qui tombe d'un vase ». » N'écoute pas ces paroles avec une attention superficielle, mais creuse-les et examine-les avec soin. Fais le compte de tous les peuples 1:

littérature chrétienne. Plutôt qu'aux listes des géographes profanes dont on trouve des exemples chez Ammien Marcellin ou dans l'Expositio totius mundi, SC 124, les auteurs chrétiens se réfèrent aux Actes des Apôtres (2, 9-11) et aux Apologistes énumérant les peuples convertis au christianisme (Arnobe, Adu. Nat., II, 12; CSEL, 4, p. 56-57): voir Cosmas Indicopleustès, Topographie chrétienne III, 66, SC 141, p. 507 et la note 66, 8.

a. Is. 40, 22.

b. Is. 40, 15.

<sup>1.</sup> Ces énumérations de peuples sont traditionnelles dans la

καὶ ἐξέτασον ἀναλόγισαι πάντα τὰ ἔθνη, Σύρους, Κίλικας, Καππαδόκας, Βιθυνούς, τοὺς τὸν Εὔξεινον πόντον οἰκοῦντας, 260 Θράκην, Μακεδονίαν, τὴν Ἑλλάδα πᾶσαν, τοὺς ἐν ταῖς νήσοις, τοὺς ἐν τῆ Ἰταλία, τοὺς ὑπὲρ τὴν καθ ἡμᾶς οἰκουμένην, τοὺς ἐν ταῖς νήσοις ταῖς Βρεττανικαῖς, Σαυρομάτας, Ἰνδούς, τοὺς τὴν τῶν Περσῶν οἰκοῦντας γῆν, τὰ ἄλλα τὰ ἄπειρα γένη καὶ φῦλα ὧν οὐδὲ τὰ ὀνόματα 265 ἴσμεν ἀλλὰ πάντα ταῦτα τὰ ἔθνη «... ὡς σταγών, φησίν, ἀπὸ κάδου ἐναντίον αὐτοῦ ». Πόσον μέρος εἶ τῆς σταγόνος ταύτης, εἰπέ μοι, ὅτι περιεργάζῃ τὸν Θεὸν ῷ «πάντα τὰ ἔθνη ὡς σταγὼν ἀπὸ κάδου »;

Καὶ τί χρη λέγειν περὶ οὐρανοῦ καὶ γῆς καὶ θαλάττης 270 καὶ ἀνθρώπων φύσεως; 'Αναβώμεν ὑπέρ τὸν οὐρανὸν τῷ λόγῳ καὶ ἐπὶ τοὺς ἀγγέλους ἔλθωμεν. "Ιστε γὰρ δήπου τοῦτο ὅτι τῆς κτίσεως τῆς ὁρωμένης ταύτης εἶς άγγελος μόνος αντίρροπός έστι μαλλον δέ και πολλώ τιμιώτερος. Εί γὰρ ἀνθρώπου δικαίου ἄξιος οὐκ ἂν εἴη 275 πας δ κόσμος, καθώς δ Παῦλος φησίν' «...ων οὐκ ἢν άξιος ό κόσμος ούτος », πολλώ μαλλον αγγέλου οὐκ αν γένοιτό ποτε άξιος πολλώ γάρ των δικαίων άγγελοι μείζους. 'Αλλ' όμως μυρίαι μυριάδες είσιν άγγέλων άνω καὶ χίλιαι χιλιάδες εἰσὶν ἀρχαγγέλων καὶ θρόνοι καὶ 280 κυριότητες καὶ άρχαὶ καὶ έξουσίαι καὶ ἄπειροι δημοι άσωμάτων δυνάμεων καὶ φῦλα ἀμύθητα καὶ ταύτας άπάσας τὰς δυνάμεις μετὰ τοσαύτης εὐκολίας ἐποίησε μεθ' όσης οὐδεὶς λόγος παραστήσαι δύναται. "Ηρκεσε γάρ αὐτῶ τὸ θελήσαι πρὸς ἄπαντα καὶ καθάπερ ἡμῖν ἡ 285 βούλησις οὐ παρέχει κάματον, οὕτως οὐδὲ ἐκείνω τὸ δημιουργήσαι τοσαύτας καὶ τηλικαύτας δυνάμεις. Καὶ τούτο ό προφήτης εμφαίνων έλεγε: « Πάντα ὅσα ἡθέλησεν

265 ταῦτα πάντα  $\sim$  L G OVX || 275 φησίν : δείχνυσι λέγων X || 278 'Αλλ' ὅμως om. X || ὅμως ] + καὶ D || 279 καὶ² om. X || καὶ³ om. CL X || 283 δυνήσεται A DG.

Syriens, Ciliciens, Cappadociens, Bithyniens, habitants des rives du Pont-Euxin, de la Thrace, de la Macédoine, de toute la Grèce, des îles, de l'Italie, et, au delà des régions qui nous sont familières, ceux des îles Britanniques, de Sarmatie, de l'Inde, les habitants de la Perse, puis d'autres peuples et nations innombrables dont nous ne savons pas même les noms, et tous ces peuples, dit le prophète, « sont devant lui comme une goutte qui tombe d'un vase ». Quelle fraction es-tu donc de cette goutte, dis-moi, toi qui prétends connaître à fond ce Dieu, pour qui tous les peuples sont « comme une goutte qui tombe d'un vase » ?

Mais pourquoi faut-il parler du ciel, de la terre, de la mer et du genre humain? Élevons-nous par notre propos au-dessus du ciel et parvenons jusqu'aux anges. Vous savez sans doute qu'un seul ange vaut autant que toute la création visible, ou plutôt qu'il lui est bien supérieur. En effet, si le monde entier n'est pas digne d'un homme juste. comme le montre Paul lorsqu'il dit : « Eux dont ce monde n'était pas digne... 2 », à bien plus forte raison ne saurait-il jamais être digne d'un ange, puisque les anges surpassent de beaucoup les justes. Et pourtant, il y a là-haut dix mille myriades d'anges et mille milliers d'archanges, et les Trônes, les Dominations, les Principautés, les Puissances, des peuples infinis de vertus i incorporelles et des tribus innombrables, et toutes ces vertus ont été créées par lui avec une telle aisance qu'aucune parole ne peut le faire comprendre. En toutes choses il lui a suffi de vouloir, et, de même que l'acte de la volonté ne nous cause aucune fatigue, c'est sans plus d'effort qu'il a créé tant de si éminentes vertus. C'est ce que révélait l'écrivain sacré lorsqu'il disait : « Tout ce qu'il a voulu, il l'a fait dans le

a. Héb. 11, 38.

<sup>1.</sup> Le mot δυνάμεις, vertus, peut être soit le terme générique désignant l'ensemble des esprits bienheureux, soit le nom propre d'une catégorie d'anges (voir *Introduction*, p. 42): c'est pourquoi nous l'avons écrit tantôt avec une minuscule, tantôt avec une majuscule.

167

ἐποίησεν ἐν τῷ οὐρανῷ καὶ ἐν τῆ γῆ.» 'Ορᾶς ὅτι οὕχι πρὸς τὴν δημιουργίαν τῶν ἐν τῆ γῆ μόνον, ἀλλὰ καὶ πρὸς 290 την κτίσιν των άνω δυνάμεων ήρκεσεν ή θέλησις αὐτοῦ μόνη;

STIR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 714-715)

Ταθτα οθν άκούων οὐ θρηνείς σαυτόν, εἰπέ μοι, καὶ κατορύττεις πρός τοσοῦτον ἀπονοίας ἀρθείς, ὅτι ὃν δοξάζειν χρη μόνον και προσκυνείν, τούτον ώς έν τι τών εύτελεστάτων 295 πραγμάτων περιεργάζεσθαι φιλονεικείς καὶ πολυπραγμονείς; Διὰ τοῦτο καὶ ὁ Παῦλος ὁ πολλής σοφίας ἐμπεπλησμένος όρων την ασύγκριτον ύπεροχην του Θεού και την εύτέλειαν της ανθρωπίνης φύσεως, πρός τους περιεργαζομένους αὐτοῦ τὰς οἰκονομίας ἀγανακτῶν καὶ μετὰ πολλῆς 800 δυσχεραίνων της σφοδρότητος έλεγε· « Μενούν γε, δ ανθρωπε, σù τίς εἶ ὁ ἀνταποκρινόμενος τῷ Θεῷ;» Τίς εί : ἐννόησον σοῦ τὴν φύσιν πρότερον οὐδὲν γάρ ἐστιν όνομα εύρειν δυνάμενον παραστήσαί σου την οὐδένειαν.

'Αλλ' έρεις ὅτι ἄνθρωπός εἰμι έλευθερία τετιμημένος. 805 'Αλλ' ἐτιμήθης οὐχ ἵνα εἰς ἀντιλογίαν τῆ ἐλευθερία, άλλ' ίνα τη τιμή πρός ύπακοην καταχρήση του τετιμηκότος. 'Ετίμησε σε ὁ Θεὸς οὐχ ἵνα αὐτὸν ὑβρίζης, ἀλλ' ἵνα δοξάζης ύβρίζει δε ό την οὐσίαν αὐτοῦ περιεργαζόμενος. Εί γὰρ τὸ μὴ περιεργάζεσθαι τὰς ἐπαγγελίας αὐτοῦ

288 ούγι: οὐ G O || 289 τὴν del. Montf. || 295 πολυπραγμονεῖν Ε X | 303 οὐδένειαν ΕĹ VX : οὐθενίαν Α οὐδενίαν C εὐτέλειαν DG O.

ciel et sur la terre. » Tu vois que ce n'est pas seulement à la création des choses terrestres, mais aussi à celle des vertus d'en haut que sa volonté toute seule a suffi.

En écoutant cela, ne pleures-tu pas sur toi-même, dis-moi, et ne rentres-tu pas sous terre, toi qui t'es porté jusqu'à ce comble de démence à l'égard de celui qu'il faut seulement glorifier et adorer, de vouloir à l'envi le scruter et l'examiner 1 comme l'objet le plus ordinaire? C'est pourquoi Paul, qui était rempli de toute sagesse, considérant l'excellence incomparable de Dieu et la médiocrité de la nature humaine, s'indignait contre ceux qui prétendent pénétrer ses plans et, dans sa colère, s'écriait avec une grande véhémence: « O homme, qui donc es-tu pour donner à Dieu la réplique »? » Oui, qui es-tu? Songe d'abord à ta nature: on ne saurait trouver aucun mot capable d'exprimer ton néant.

La distance Mais diras-tu, en tant qu'homme, est grande entre je possède le privilège de la Dieu et l'homme liberté<sup>2</sup>. — Oui, mais ce privilège, tu ne l'as pas reçu pour qu'il te serve à discuter, mais pour qu'il te permette d'obéir à celui qui te l'a donné. Dieu t'a fait cet honneur, non pour que tu l'outrages, mais bien pour que tu le glorifies 3; or celui-là l'outrage, qui scrute avec curiosité son essence. En effet, si on le glorifie en acceptant ses promesses sans

liber). Jean place la véritable liberté dans la consécration de la vie tout entière au Christ: Οὐ γάρ ἐστιν ἐλεύθερος άλλ' ἢ μόνος ὁ Χριστῶ ζων, A Théodore, Lettre, 5 (PG 47, 314), SC 117, p. 72.

a. Ps. 134, 6.

b. Rom. 9, 20.

<sup>1.</sup> On a vu dans la première homélie que les verbes περιεργάζεσθαι et πολυπραγμονείν, p. 129, note 5 et p. 121, note 1, étaient employés avec un sens nettement pejoratif. On les retrouve opposés cette fois à un couple de deux autres verbes non moins fréquents δοξάζειν, et προσκυνείν, par lesquels Jean diete à l'homme l'attitude qu'il doit avoir devant Dieu.

<sup>2.</sup> Transposant la tradition stoicienne du sage, seul véritablement libre (voir SVF, III, p. 85 s. et 154-156, Sapiens diues, formosus,

<sup>3.</sup> Le verbe δοξάζειν, rendre gloire à Dieu, est particulièrement aimé de Jean. Avec εὐγαριστεῖν, on peut dire qu'il forme l'accord dominant de sa spiritualité. La tradition lui met sur les lèvres au moment de mourir une phrase qui la résume : Δόξα τῷ θεῷ πάντων ένεχα. Mais la gloire rendue à Dieu ne s'exprime pas seulement par des louanges. C'est la vie du chrétien qui, selon la doctrine paulinienne (I Cor. 10, 31) doit être louange à Dieu, In kalend., 3, PG 48, 957. Cf. In epist. ad Rom. hom., VIII, 6, PG 60, 462: « Rendons-lui gloire, nous aussi et par la foi et par les œuvres. » C'est évidemment le thème de la gloire rendue à Dieu par la foi qui domine dans nos homélies.

310 δοξάζειν αὐτόν ἐστι, τὸ πολυπραγμονεῖν καὶ διερευνᾶσθαι οὐχὶ τὰς ἀποφάσεις μόνον, ἀλλὰ καὶ αὐτὸν τὸν ἀποφηνάμενον άτιμάζειν έστίν. "Οτι δέ τὸ μὴ περιεργάζεσθαι τὰς ἐπαγγελίας αὐτοῦ δοξάζειν αὐτόν ἐστιν, ἄκουσον τοῦ Παύλου λέγοντος περί του 'Αβραάμ και της ύπακοης της έκείνου 315 καὶ τῆς ἐν ἄπασι πίστεως' « Κατενόησε μὲν γάρ, φησί, τὸ ἐαυτοῦ σῶμα νενεκρωμένον, καὶ τὴν νέκρωσιν τῆς μήτρας Σάρρας' είς δὲ τὴν ἐπαγγελίαν τοῦ Θεοῦ οὐ διεκρίθη τη άπιστία, άλλ' ένεδυναμώθη τη πίστει. » 'Η φύσις καὶ ἡ ἡλικία, φησίν, εἰς ἀπόγνωσιν ἐνέβαλλον, ἡ δὲ 320 πίστις έλπίδας ύπέτεινε χρηστάς. 'Αλλ' ένεδυναμώθη τη πίστει δούς δόξαν τῷ Θεῷ καὶ πληροφορηθεὶς ὅτι ος ἐπήγγελται, δυνατός ἐστι καὶ ποιῆσαι. 'Ορậς ὅτι ὁ πληροφορούμενος ύπερ ων αν ο Θεός αποφαίνηται, δόξαν δίδωσι τῶ Θεῶ ; Εἰ τοίνυν δόξαν δίδωσι τῷ Θεῷ ὁ πιστεύων 325 αὐτῶ, ὁ ἀπιστῶν αὐτῶ τὴν ἀτιμίαν αὐτοῦ εἰς τὴν ἑαυτοῦ περιτρέπει κεφαλήν.

« Σὺ τίς ὁ ἀνταποκρινόμενος τῷ Θεῷ; » Εἶτα βουλόμενος δεῖξαι τὸ μέσον ὅσον ἐστὶν ἀνθρώπου καὶ Θεοῦ,
ἔδειξεν οὐχ ὅσον ἔδει, πλὴν ἀπὸ τοῦ δοθέντος ὑποδείγματος
380 δυνατὸν καὶ πολλῷ μείζονος διαφορᾶς ἔννοιαν λαβεῖν.
Τί γάρ φησι; « Μὴ ἐρεῖ τὸ πλάσμα τῷ πλάσαντι τί με
ἐποίησας οὕτως; "Η οὐκ ἔχει ἐξουσίαν ὁ κεραμεὺς τοῦ
πηλοῦ ἐκ τοῦ αὐτοῦ φυράματος ποιῆσαι ὅ μὲν εἰς τιμὴν
σκεῦος, ὁ δὲ εἰς ἀτιμίαν; »

310 διερευνᾶν G OX || 317 μήτρας om. O || 319 εἰς ἀπόγνωσιν φησίν  $\sim$  G || ἡ δὲ : ἀλλ' ἡ Χ ἡ δὲ ἄλλη V || 320 'Αλλ' : τοῦτό ἐστι τὸ VX || 328 τὸ μέσον ὅσον : ὅσον ἐστὶ τὸ μέσον V || 332 τοῦ : ἐκ τοῦ VX || 333 ἐκ τοῦ αὐτοῦ φυράματος om. VX.

les contrôler, au contraire, lorsqu'on se met à examiner et à sonder non seulement ses paroles, mais encore celui-là même qui les profère, on lui fait injure. Pour savoir que le fait d'accueillir ses paroles sans examen équivaut à le glorifier, écoute Paul, qui dit au sujet d'Abraham<sup>1</sup> et de l'obéissance et de la foi qu'il montrait en toutes choses: « Tout en constatant que son propre corps et le sein de Sara étaient déjà atteints par les approches de la mort, devant la promesse de Dieu, il n'éprouva ni doute ni incrédulité, mais il fut fortifié par la foi ... ». Il veut dire que, si l'âge et la nature le portaient au désespoir, la foi lui présentait de belles espérances. « Mais il fut fortifié par la foi et rendit gloire à Dieu, pleinement convaincu que ce qu'Il promet, Il est aussi capable de l'accomplirb. » Tu vois que celui qui se laisse pleinement persuader par tout ce que Dieu déclare rend ainsi gloire à Dieu. Or, si celui qui a confiance en Dieu lui rend gloire, celui qui se défie de lui fait retomber cette injure sur sa propre tête.

« Qui donc es-tu pour donner à Dieu la réplique? » Puis, voulant montrer quel est l'intervalle entre l'homme et Dieu, Paul n'y parvient sans doute pas complètement, mais la comparaison qu'il emploie 2 nous permet de concevoir l'idée d'une distance encore beaucoup plus grande. En effet, que dit-il? « Le vase d'argile demandera-t-il à celui qui l'a façonné: Pourquoi m'as-tu fait ainsi? Le potier n'a-t-il pas le droit de faire avec la même boule d'argile mouillée soit un vase d'honneur, soit un vase d'ignominie e? »

Providence de Dieu, X, 1-7 où se retrouve la même séquence : μη

περιεργάζεσθαι μηδέ πολυπραγμονείν άλλά δοξάζειν.

a. Rom. 4, 19-20.

b. Rom. 4, 20-21.

c. Rom. 9, 20-21.

<sup>1.</sup> La foi d'Abraham devant la promesse de Dieu qu'il engendrerait un fils est mise en lumière dans le traité de Jean, Sur la

<sup>2.</sup> Le thème du potier qu'on trouve en Is. 29, 16; 45, 9; 64, 7, a été utilisé par Paul dans l'Épître aux Romains, pour justifier la conduite de Dieu envers Israël. Il est repris par Jean pour faire prendre conscience à son auditoire de la distance, τὸ μέσον, de la différence, διαφορά, qu'il convient d'établir entre la connaissance d'ici-bas et celle de l'au-delà, pour atteindre à l'humilité dans la foi. Cf. Sur la Providence de Dieu, II, 15-17 où se trouvent même thème et même vocabulaire.

810 δοξάζειν αὐτόν έστι, τὸ πολυπραγμονεῖν καὶ διερευνασθαι οὐχὶ τὰς ἀποφάσεις μόνον, ἀλλὰ καὶ αὐτὸν τὸν ἀποφηνάμενον άτιμάζειν έστίν. "Ότι δὲ τὸ μὴ περιεργάζεσθαι τὰς ἐπαγγελίας αὐτοῦ δοξάζειν αὐτόν ἐστιν, ἄκουσον τοῦ Παύλου λέγοντος περί του 'Αβραάμ και της ύπακοης της έκείνου 315 καὶ τῆς ἐν ἄπασι πίστεως· « Κατενόησε μὲν γάρ, φησί, τὸ έαυτοῦ σῶμα νενεκρωμένον, καὶ τὴν νέκρωσιν τῆς μήτρας Σάρρας είς δὲ τὴν ἐπαγγελίαν τοῦ Θεοῦ οὐ διεκρίθη τῆ ἀπιστία, ἀλλ' ἐνεδυναμώθη τῆ πίστει.» 'Η φύσις καὶ ἡ ἡλικία, φησίν, εἰς ἀπόγνωσιν ἐνέβαλλον, ἡ δὲ 320 πίστις έλπίδας ύπέτεινε χρηστάς. 'Αλλ' ένεδυναμώθη τῆ πίστει δοὺς δόξαν τῷ Θεῷ καὶ πληροφορηθεὶς ὅτι δ ἐπήγγελται, δυνατός ἐστι καὶ ποιῆσαι. 'Ορᾶς ὅτι ὁ πληροφορούμενος ύπερ ων αν ο Θεός αποφαίνηται, δόξαν δίδωσι τῷ Θεῷ ; Εἰ τοίνυν δόξαν δίδωσι τῷ Θεῷ ὁ πιστεύων 325 αὐτῷ, ὁ ἀπιστῶν αὐτῷ τὴν ἀτιμίαν αὐτοῦ εἰς τὴν ἑαυτοῦ περιτρέπει κεφαλήν.

« Σὶ τίς ὁ ἀνταποκρινόμενος τῷ Θεῷ; » Εἶτα βουλόμενος δεῖξαι τὸ μέσον ὅσον ἐστὶν ἀνθρώπου καὶ Θεοῦ,
ἔδειξεν οὐχ ὅσον ἔδει, πλὴν ἀπὸ τοῦ δοθέντος ὑποδείγματος
330 δυνατὸν καὶ πολλῷ μείζονος διαφορᾶς ἔννοιαν λαβεῖν.
Τί γάρ φησι; « Μὴ ἐρεῖ τὸ πλάσμα τῷ πλάσαντι· τί με
ἐποίησας οὕτως; " Η οὐκ ἔχει ἐξουσίαν ὁ κεραμεὺς τοῦ
πηλοῦ ἐκ τοῦ αὐτοῦ φυράματος ποιῆσαι ὅ μὲν εἰς τιμὴν
σκεῦος, ὅ δὲ εἰς ἀτιμίαν; »

310 διερευνᾶν G OX || 317 μήτρας om. O || 319 εἰς ἀπόγνωσιν φησίν  $\sim$  G || ή δὲ : ἀλλ'  $\dot{\eta}$  X ή δὲ ἄλλη V || 320 'Αλλ' : τοῦτό ἐστι τὸ VX || 328 τὸ μέσον δσον : δσον ἐστὶ τὸ μέσον V || 332 τοῦ : ἐχ τοῦ VX || 333 ἐχ τοῦ αὐτοῦ φυράματος om. VX.

les contrôler, au contraire, lorsqu'on se met à examiner et à sonder non seulement ses paroles, mais encore celui-là même qui les profère, on lui fait injure. Pour savoir que le fait d'accueillir ses paroles sans examen équivaut à le glorifier, écoute Paul, qui dit au sujet d'Abraham 1 et de l'obéissance et de la foi qu'il montrait en toutes choses: « Tout en constatant que son propre corps et le sein de Sara étaient déjà atteints par les approches de la mort, devant la promesse de Dieu, il n'éprouva ni doute ni incrédulité, mais il fut fortifié par la foi a... ». Il veut dire que, si l'âge et la nature le portaient au désespoir. la foi lui présentait de belles espérances. « Mais il fut fortifié par la foi et rendit gloire à Dieu, pleinement convaincu que ce qu'Il promet, Il est aussi capable de l'accomplir b. » Tu vois que celui qui se laisse pleinement persuader par tout ce que Dieu déclare rend ainsi gloire à Dieu. Or, si celui qui a confiance en Dieu lui rend gloire, celui qui se défie de lui fait retomber cette injure sur sa propre tête.

« Qui donc es-tu pour donner à Dieu la réplique ? » Puis, voulant montrer quel est l'intervalle entre l'homme et Dieu, Paul n'y parvient sans doute pas complètement, mais la comparaison qu'il emploie 2 nous permet de concevoir l'idée d'une distance encore beaucoup plus grande. En effet, que dit-il ? « Le vase d'argile demandera-t-il à celui qui l'a façonné: Pourquoi m'as-tu fait ainsi ? Le potier n'a-t-il pas le droit de faire avec la même boule d'argile mouillée soit un vase d'honneur, soit un vase d'ignominie ? ? »

Providence de Dieu, X, 1-7 où se retrouve la même séquence : μή

περιεργάζεσθαι μηδέ πολυπραγμονείν άλλά δοξάζειν.

a. Rom. 4, 19-20.

b. Rom. 4, 20-21.

c. Rom. 9, 20-21.

<sup>1.</sup> La foi d'Abraham devant la promesse de Dieu qu'il engendrerait un fils est mise en lumière dans le traité de Jean, Sur la

<sup>2.</sup> Le thème du potier qu'on trouve en Is. 29, 16; 45, 9; 64, 7, a été utilisé par Paul dans l'Épître aux Romains, pour justifier la conduite de Dieu envers Israël. Il est repris par Jean pour faire prendre conscience à son auditoire de la distance, τὸ μέσον, de la différence, διαφορά, qu'il convient d'établir entre la connaissance d'ici-bas et celle de l'au-delà, pour atteindre à l'humilité dans la foi. Cf. Sur la Providence de Dieu, II, 15-17 où se trouvent même thème et même vocabulaire.

Τί λέγεις; ούτως όφείλω ύποκεῖσθαι τῷ Θεῷ ὡς ὁ 335 πηλός τῷ κεραμεῖ; Ναί, φησί τοσοῦτον γὰρ τὸ μέσον άνθρώπου καὶ Θεοῦ ὅσον πηλοῦ καὶ κεραμέως μάλλον δὲ οὐδὲ τοσοῦτον τὸ μέσον, ἀλλὰ καὶ πολλῶ πλέον. Πηλοῦ μέν γάρ καὶ κεραμέως οὐσία μία, καθάπερ καὶ παρά τῶ 340 'Ιώβ εἴρηται' « Εω δέ τους κατοικούντας οἰκίας πηλίνας. έξ οδ καὶ αὐτοί ἐσμεν ἐκ τοῦ αὐτοῦ πηλοῦ. » Εἰ δὲ ἀμείνων φαίνεται καὶ εὐπρεπέστερος ἐκείνου ὁ ἄνθρωπος, τὴν διαφοράν οὐχ ή ἐναλλαγή τῆς φύσεως, ἀλλ' ή σοφία τοῦ τεχνίτου πεποίηκε έπεὶ πηλοῦ οὐδὲν διέστηκας. Εὶ δὲ 345 άπιστείς, πειθέτωσάν σε αί σοροί και αί λάρνακες έπι γάρ τοὺς τάφους ἀπελθών τῶν προγόνων εἴση ὅτι ταῦτα ούτως έχει. Πηλού μέν οὖν καὶ κεραμέως οὐδέν τὸ μέσον. Θεοῦ δὲ καὶ ἀνθρώπων τῆς οὐσίας τοσοῦτον τὸ μέσον όσον οὐδὲ λόγος παραστήσαι δύναται, οὐδὲ ἔννοια μετρήσαι 850 χωρεί. "Ωσπερ οὖν ὁ πηλὸς ἔπεται ταίς χερσὶ τοῦ κεραμέως, ήπερ αν έκείνος έλκη καί περιάγη, ούτω καί σύ κατά τόν πηλόν ἄφωνος ἔσο, ὅταν ὁ Θεὸς οἰκονομεῖν τι βούληται. Οὐδὲ γὰρ ἀφαιρούμενος τὴν ἐξουσίαν ἡμῶν, μὴ γένοιτο, οὐδὲ τῷ αὐτεξουσίῳ λυμαινόμενος, ταῦτα εἴρηκεν ὁ Παῦλος, 855 άλλ' ἐκ πολλής τής περιουσίας τὴν αὐθάδειαν ἡμῶν ἐπιστομίζων.

Εί δὲ δοκεῖ, καὶ τοῦτο ἴδωμεν. Τί ποτε ἄρα ἐβουλήθησαν ἐκεῖνοι μαθεῖν, καὶ οὕτω σφοδρῶς αὐτοὺς ἐπεστόμισεν; ἄρα οὐσίαν περιειργάζοντο; Οὐδαμῶς· οὐδεὶς γὰρ τοῦτο 360 ἐτόλμησεν οὐδέποτε, ἀλλὰ τὸ πολλῷ ἔλαττον, οἰκονομίας

340 'E& : 'E& A DG || 341 dmeinon A || 342 falnytai A D for falny G || euphrenésteron A || 344 pepolytai ] + touto C DG || 351 èmeinos : à phàde DG || 355 the om. VX.

Que dis-tu? Dois-je être soumis à Dieu comme l'argile l'est au potier ? Oui, affirme Paul, car la distance entre l'homme et Dieu est analogue à celle qui sépare l'argile du potier, ou plutôt elle n'est pas analogue, mais beaucoup plus grande encore. En effet, argile et potier ont la même substance, comme il est dit au Livre de Job: Et je ne parle pas « de ceux qui habitent des maisons construites en argile, puisque nous sommes faits nous-mêmes de la même argile<sup>a</sup> ». Si l'homme paraît supérieur à l'argile et plus beau qu'elle, cette différence ne tient pas à une inégalité de nature, mais à l'habileté de l'ouvrier, car tu ne te distingues en rien de l'argile. Si tu en doutes, laisse-toi convaincre par les cercueils et les urnes funéraires : va voir les tombeaux de tes ancêtres, et tu sauras qu'il en est bien ainsi. Il n'y a donc aucune distance entre l'argile et le potier, tandis qu'entre l'essence de Dieu et celle des hommes la différence est telle qu'elle ne saurait être exprimée par la parole ni mesurée par la pensée 1. De même donc que l'argile obéit aux mains du potier, quelle que soit la manière dont celui-ci la tourne et la façonne, il te faut rester muet comme l'argile lorsque Dieu veut accomplir quelqu'un de ses desseins. Ce n'est certes pas dans l'intention de détruire notre liberté<sup>2</sup> — ce qu'à Dieu ne plaise! ou de porter atteinte à notre libre arbitre que Paul s'est exprimé ainsi, mais pour imposer silence d'une façon plus radicale à notre arrogance3.

Si tu veux, examinons aussi ce point. A quelle connaissance voulaient-ils donc atteindre, ceux à qui Paul fermait la bouche avec tant de véhémence? Était-ce l'essence divine qu'ils scrutaient? Nullement, car personne jamais n'a eu une telle audace; ils avaient des visées bien plus modestes, ils cherchaient à connaître les

L'essence de Dieu, dont il a lui-même révélé la nature, n'offre plus aucun mystère. Voir *Introduction*, p. 16 s.

a. Job 4, 19.

<sup>1.</sup> C'est exactement le contraire que pensaient les Anoméens.

<sup>2.</sup> Jean se défend d'une fausse interprétation qui réduirait à néant la part de la liberté humaine. Voir p. 167, note 2 et Sur la Providence..., II, 16 où se retrouve le même mouvement dans le même contexte.

<sup>3.</sup> Par sa composition, le mot αὐθάδεια signifie contentement de soi. Mais satisfaction entraîne orgueil et, par suite, arrogance.

έζήτουν τοῦ Θεοῦ· διὰ τί ὁ δεῖνα κολάζεται καὶ διὰ τί ὁ δεῖνα ἐλεεῖται διὰ τί ὁ δεῖνα ἀπαλλάττεται τιμωρίας, ὁ δὲ ἐν δεινοῖς ἐστι καὶ ὁ μὲν συγγνώμης ἔτυχεν, ὁ δὲ οὐκ ἔτυχε. Ταῦτα γὰρ καὶ τὰ τοιαῦτα ἐζήτουν. Πόθεν 365 τοῦτο δῆλον; Ἐκ τῶν ἀνωτέρω τούτων εἰπὼν γάρ «"Αρα οὖν ὃν θέλει ἐλεεῖ, ὃν δὲ θέλει σκληρύνει ». Ἐρεῖς οὖν μοι Τί ἔτι μέμφεται; τῷ γὰρ βουλήματι αὐτοῦ τίς ἀνθέστηκε; Τότε ἐπήγαγεν « Μενοῦν γε, ὧ ἄνθρωπε, σὺ τίς εἶ ὁ ἀνταποκρινόμενος τῷ Θεῷ; »

370 Οἰκονομίας τοίνυν ζητοῦντας περιεργάζεσθαι ἐπιστομίζει ὁ Παῦλος. Εἶτα ἐκείνοις μὲν οὐδὲ ταῦτα ἐφεῖται' σὸ δὲ τὴν μακαρίαν αὐτὴν οὐσίαν τὴν πάντα οἰκονομοῦσαν πολυπραγμονῶν, οὐχ ἡγἢ ἄξιος εἶναι μυρίων σκηπτῶν; καὶ πῶς οὐκ ἐσχάτης ταῦτα μανίας; "Ακουσον τοῦ «Εἰ πατήρ εἰμι ἐγώ, ποῦ ἔστιν ἡ δόξα μου; καὶ εἰ Κύριός εἰμι, ποῦ ἔστιν ὁ φόβος μου; » 'Ο γὰρ φοβούμενος οὐ περιεργάζεται, ἀλλὰ προσκυνεῖ, οὐ πολυπραγμονεῖ, ἀλλὶ εὐφημεῖ καὶ δοξάζει.

380 Διδασκέτωσάν σε ταῦτα καὶ αὶ ἄνω δυνάμεις καὶ ὁ μακάριος Παῦλος οὐ γὰρ ἐτέροις μὲν ταῦτα ἐπιπλήττει, αὐτὸς δὲ οὐχ οὕτω διάκειται. "Ακουσον γοῦν τί Φιλιππησίοις φησί, δεικνὺς ὅτι μερικὴν ἐπίγνωσιν ἔχει, καθάπερ καὶ Κορινθίοις γράφων ἔλεγεν ὅτι « Ἐκ μέρους γινώ385 σκομεν » καὶ τοῦ παντὸς οὐδέπω, καὶ νῦν ἐπείληπται:

361 διὰ¹ : οἴον διὰ V || 364 Πόθεν : Πόθεν οὖν O || 365 δῆλον τοῦτο  $\sim$  Duc e cod. Paris. gr. 777 || 366 Ἐρεῖς : Εἴτα ἐρεῖς VX || 371 ἐφεῖται ΕL ΟVX : ἔφη ΑC ἐφίεται D ἀφίεται G || 372 αὐτὴν : ταύτην A om. G || πάντα L DG : ταῦτα cett. || 373 μυρίων ἄξιος εἴναι σκηπτῶν  $\sim$  DG OV || 376 ἐγώ εἰμι  $\sim$  G || 377 εἰμι] + ἐγώ DG || 384 ὅτι om. AC.

desseins de Dieu: pourquoi, par exemple, un tel est puni alors qu'un autre est épargné; pourquoi celui-ci échappe au châtiment quand celui-là est accablé de maux; pourquoi l'un obtient son pardon, et non l'autre. Voilà le genre de questions qu'ils se posaient. Comment le savons-nous? Par les mots qui précèdent. En effet Paul avait dit: « Ainsi donc il fait miséricorde à qui il veut et il endurcit qui il veut. Tu me diras: Quel reproche nous fait-il encore? A sa volonté qui donc s'est opposé? » Et c'est alors qu'il ajoute: « Mais plutôt, homme, qui es-tu donc pour donner à Dieu la réplique? »

Donc ces gens cherchaient à percer les desseins de Dieu lorsque Paul leur impose silence. Aussi ne leur permet-il pas même cela, et toi, en prétendant connaître l'Essence bienheureuse 2 dont les desseins gouvernent l'univers, ne crois-tu pas que tu mérites dix mille fois d'être foudroyé? Comment une telle prétention ne serait-elle pas le comble de la folie? Écoute le prophète, ou plutôt Dieu qui parle par sa bouche: «Si moi, je suis père, où est l'honneur qui me revient? Et si je suis Seigneur, où est la crainte qui m'est due ? » Celui qui craint 3 ne scrute pas, mais adore; il n'entreprend pas des recherches indiscrètes, mais il bénit et glorifie.

Apprends cela des Vertus d'en haut et du bienheureux Paul. Lui qui reproche aux autres leurs prétentions, il n'est pas atteint du même mal. Écoute ce qu'il dit aux Philippiens pour montrer qu'il n'a qu'une science partielle — de même qu'écrivant aux Corinthiens il disait : « Nous ne connaissons qu'en partie » — et qu'il ne sait pas encore tout; voilà qu'il s'écrie : « Pour moi, frères, je ne

souvent dans les homélies. L'audace des Corinthiens: chercher à comprendre les desseins de Dieu, n'est rien à côté de celle des Anoméens: prétendre connaître son essence.

2. L'épithète μακάριος qui ne semble pas réservée à la divinité dans la littérature païenne, est spécialement appliquée à Dicu dans la littérature chrétienne des premiers siècles. Voir PGL à ce mot.

a. Mal. 1, 6.

<sup>1.</sup> Le soin avec lequel Jean précise les objections des Corinthiens va lui permettre un de ces raisonnements a fortiori qu'il emploie si

<sup>3.</sup> La notion de crainte de Dieu est importante dans la tradition juive et dans la littérature chrétienne qui la continue. Voir un commentaire intéressant de Phil. 2, 12 par Jean, In epist. ad Phil. cap. II hom., VIII, 1, PG 62, 338-340.

« 'Αδελφοί, έγω έμαυτον οὐ λογίζομαι κατειληφέναι. » Τί ταύτης σαφέστερον τῆς φωνῆς ; Σάλπιγγος λαμπρότερον έβόησε τὴν οἰκουμένην ἄπασαν παιδεύων ἀγαπᾶν καὶ στέργειν τῷ δοθέντι τῆς γνώσεως μέτρω καὶ μὴ νομίζειν 390 τὸ πᾶν ἀπειληφέναι νῦν.

Τί λέγεις; εἰπέ μοι τον Χριστον ἔχεις ἐν σεαυτῷ λαλοῦντα, καὶ λέγεις ὅτι « Ἐγὼ οὐ λογίζομαι ἐμαυτον κατειληφέναι »; Διὰ γὰρ αὐτο τοῦτο, φησίν, εἶπον, ὅτι τον Χριστον ἔχω ἐν ἐμαυτῷ λαλοῦντα αὐτος με ταῦτα ἐδίδαξεν. 395 "Ωστε καὶ οὖτοι, εἰ μὴ παντελῶς ἔρημοι τῆς τοῦ Πνεύματος ἦσαν βοηθείας καὶ τὴν ἐνέργειαν αὐτοῦ πᾶσαν ἐκ τῆς ἑαυτῶν ἀπώσαντο ψυχῆς, οὐκ ἄν, Παύλου λέγοντος «Οὐ λογίζομαι ἐμαυτὸν κατειληφέναι», αὐτοὶ τοῦ παντὸς ἐπειλῆφθαι ἐνόμισαν.

400 Καὶ πόθεν δῆλον, φησίν, ὅτι περὶ πίστεως ταῦτα λέγει καὶ γνώσεως καὶ δογμάτων, καὶ οὐχὶ περὶ βίου καὶ πολιτείας: ὅτι ἀτελῆ ἐμαυτὸν νομίζω ἐν βίω καὶ πολιτεία; Μάλιστα μὲν οὖν τοῦτο δῆλον ἐποίησεν εἰπών' «Τὸν ἀγῶνα τὸν καλὸν ἠγώνισμαι, τὸν δρόμον τετέλεκα, τὴν στέφανος. » 'Ο δὲ τὸν στέφανον μέλλων ἀπολαμβάνειν καὶ τὸν δρόμον τελέσας, οὐκ ἂν εἶπεν' «Οὐ λογίζομαι ἐμαυτὸν κατειληφέναι. » "Αλλως δὲ τὰ πρακτέα καὶ τὰ μὴ πρακτέα, οὐδενὶ τῶν ἀνθρώπων ἐστὶν ἀφανῆ, ἀλλὰ 410 πᾶσι δῆλα καὶ γνώριμα, καὶ βαρβάροις καὶ Πέρσαις καὶ παντὶ τῷ τῶν ἀνθρώπων γένει.

390 ἀπειληφέναι : ἐπειληφέναι L || νῦν : ποτέ G om. A || 391 Τί : Καὶ νῦν τί A || εἰπέ μοι om. VX || 401 καὶ² : ἀλλ' VX || 410 γνώριμα] + καθίσταναι VX.

pense pas avoir tout saisia. » Qu'y a-t-il de plus clair que cette parole? Ce cri retentit avec plus d'éclat que le son de la trompette , apprenant à toute la terre qu'il faut se contenter et se satisfaire de la mesure de connaissance qui nous est départie et ne pas croire que nous avons tout saisi.

Que veux-tu faire entendre, dis-moi? Tu as le Christ qui parle en toi, et tu dis: Pour moi, je ne pense pas avoir tout saisi. Si j'ai dit cela, répond-il, c'est justement parce que le Christ parle en moi, car c'est lui qui me l'a appris. Ainsi donc, alors que Paul dit: « Pour moi, je ne pense pas avoir tout saisi », ces gens-là, s'ils n'étaient pas entièrement privés de l'assistance de l'Esprit, s'ils n'avaient pas chassé de leur âme toute influence venue de lui, n'iraient pas s'imaginer qu'ils possèdent, eux, toute la vérité!

Où apparaît-il avec évidence, dira-t-on, que Paul entend parler dans ce passage de la foi, de la connaissance et des croyances², et non pas de la conduite et du genre de vie, comme s'il disait: Je me reconnais imparfait dans la conduite de ma vie? Nous l'apprenons très clairement de lui-même lorsqu'il dit: «J'ai combattu le bon combat, j'ai achevé ma course, j'ai gardé la foi, désormais la couronne de justice m'est réservée ». » Celui qui est sur le point de recevoir la couronne et qui a chevé sa course ne saurait dire: «Je ne pense pas avoir tout saisi. » Du reste les actions à faire et les actions à éviter ne présentent d'obscurité aux yeux de personne; elles sont claires et manifestes pour tous, même pour les barbares, les Perses et tout le genre humain³.

214, où la voix de Paul et celle des apôtres est comparée à la trompette.

2. L'énumération πίστις, γνῶσις, δόγματα replace encore une fois les auditeurs devant le sujet traité spécialement dans cette homélie : les rapports de la connaissance et de la foi.

a. Phil. 3, 13.

b. II Tim. 4, 7-8.

<sup>1.</sup> Cf. De stat., I, 1, PG 49, 15 et In psalm. hom., XLVI, 5, PG 55,

<sup>3.</sup> Sur la loi naturelle gravée dans le cœur de tous les hommes, voir In psalm. CXLVII hom., 3, PG 55, 482: «Il n'a donné de loi écrite à personne d'autre (que les Juifs); en effet les hommes avaient en eux-mêmes la loi naturelle qui leur disait ce qui est bien et ce qui ne l'est pas. »

"Ινα δὲ καὶ σαφέστερον ὁ λέγω ποιήσω, αὐτῆς ἀναγνώσομαι τῆς περικοπῆς ἀκολουθίαν. Εἰπὼν γάρ' «Βλέπετε τοὺς κύνας, βλέπετε τοὺς κακοὺς ἐργάτας» καὶ πολλὰ 415 διαλεχθεὶς περὶ τῶν εἰσαγόντων ἰουδαϊκὰ δόγματα ἀκαίρως, ἐπήγαγε λέγων' «"Ατινά μοι ἦν κέρδη, ταῦτα ῆγημαι διὰ τὸν Χριστὸν ζημίαν' ἀλλὰ μὲν οὖν γε καὶ ἡγήσομαι τὰ πάντα ζημίαν, ἵνα εὐρεθῶ μὴ ἔχων δικαιοσύνην τὴν ἐκ νόμου, ἀλλὰ τὴν ἐκ Θεοῦ δικαιοσύνην, τὴν 420 διὰ τῆς πίστεως 'Ιησοῦ Χριστοῦ.» Εἶτα λέγει ποίας πίστεως αὐτοῦ καὶ τὴν κοινωνίαν τῶν παθημάτων αὐτοῦ».

Τί ἐστι «δύναμιν ἀναστάσεως αὐτοῦ»; Καινός τις, φησίν, ἀναστάσεως ἐδείχθη τρόπος. Πολλοὶ μὲν γὰρ καὶ 425 πρὸ ἐκείνου πολλάκις ἀνέστησαν νεκροί, οὕτω δὲ οὐδὲ εἶς. Οἱ μὲν γὰρ ἄλλοι πάντες ἀναστάντες πάλιν εἰς τὴν γῆν ὑπέστρεφον καί, πρὸς καιρὸν ἀπαλλαττόμενοι τῆς τοῦ θανάτου τυραννίδος, ὑπὸ τὴν ἀρχὴν πάλιν ἤγοντο τὴν ἐκείνου' τὸ δὲ σῶμα τὸ δεσποτικὸν ἀναστὰν οὐκ εἰς τὴν γῆν ὑπέστρεψεν, ἀλλ' εἰς τοὺς οὐρανοὺς ἀνέβη καὶ πᾶσαν τοῦ ἐχθροῦ κατέλυσε τὴν τυραννίδα καὶ μεθ' ἑαυτοῦ τὴν οἰκουμένην συνανέστησεν ἄπασαν καὶ νῦν τῷ θρόνῳ κάθηται τῷ βασιλικῷ.

Ταῦτ' οὖν ἄπαντα ἐννοῶν ὁ Παῦλος καὶ δεικνὺς ὅτι 435 τὰ τοσαῦτα καὶ τηλικαῦτα θαύματα λογισμός μὲν οὐδεὶς παραστήσαι δυνήσεται, πίστις δὲ μόνη δύναται διδάξαι καὶ ποιήσαι σαφή, ἔλεγεν ἐπὶ τῆ πίστει '« ...τοῦ γνῶναι

Pour rendre plus clair ce que je veux dire, je vais replacer les mots cités dans leur contexte le Paul avait dit : «Faites attention à ces chiens, faites attention à ces mauvais ouvriers », puis, après avoir consacré plusieurs phrases à ceux qui introduisaient mal à propos des opinions juives, il ajoutait : «Ce qui était pour moi un avantage, je l'ai considéré à cause du Christ comme un préjudice. Bien plus, je considérerai toutes choses comme un préjudice, pour ne pas être trouvé revêtu de la justice qui vient de la loi, mais de celle qui vient de Dieu et que procure la foi en Jésus-Christ ». Puis il précise la nature de cette foi : «...le connaître, lui, la vertu de sa résurrection et la communication de ses souffrances ».

Que signifie « la vertu de sa résurrection »? Paul veut dire par là qu'un nouveau mode de résurrection nous a été montré. En effet, avant lui², plusieurs morts déjà, en de multiples occasions³, étaient ressuscités, mais aucun de cette manière. Tous les autres, après leur résurrection, étaient de nouveau retournés en terre, et, délivrés pour un temps de la puissance de la mort, ils étaient retombés à nouveau sous sa domination. Au contraire, le corps du Seigneur, lui, n'est pas retourné en terre après sa résurrection, mais il est monté aux cieux; il a détruit toute la puissance de l'ennemi; il a fait ressusciter avec lui toute la terre et il est maintenant assis sur le trône royal.

Considérant tout cela et voulant montrer que de telles et si grandes merveilles ne pourront jamais nous être offertes par aucun raisonnement, mais que la foi seule est capable de nous les faire connaître et de nous les rendre clairs, Paul a dit au sujet de la foi : « ...connaître la vertu

<sup>412</sup> ποιήσω] + φανερόν AC καὶ φανερόν  $X \parallel 413$  περικοπῆς: παρακοπῆς  $X \parallel 416$  ἄτινά : άλλ' ἄτινά  $E \ DG \ O \parallel$  ῆν μοι  $G \parallel 421-422$  ἀναστάσεως : τῆς ἀναστάσεως  $X \parallel 424$  τρόπος : τύπος Montf.

a. Phil. 3, 2.

b. Phil. 3, 8-9.

e. Phil. 3, 10.

<sup>1.</sup> On a ici le sens technique du mot ἀχολουθία, quandil est employé par les commentateurs qui cherchent à suivre l'enchaînement logique des idées dans un texte pour en dégager la signification. Voir p. 151, note 1.

<sup>2.</sup> Jésus-Christ.

<sup>3.</sup> Jean fait allusion ici aux diverses résurrections de l'Ancien Testament (celles du fils de la Sunamite par Élisée, *IV Rois* 25-38, et celle d'un enfant par Élie, *III Rois* 17, 17-24) ou du Nouveau Testament (celle de la fille de Jaïre, *Mc* 5, 31-43, celle du fils de la veuve de Naïm, *Lc* 7, 11-15 et celle de Lazare, *Jn* 11, 1-46).

179

τὴν δύναμιν τῆς ἀναστάσεως αὐτοῦ». Εἰ γὰρ ἁπλῶς ἀνάστασιν οὐ δύναται παραστῆσαι λογισμός— μεῖζον γὰρ τοῦτο τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως καὶ τῆς τῶν πραγμάτων ἀκολουθίας ἐστί —, τὴν τοσοῦτον τῶν ἄλλων ἀναστάσεων διαφέρουσαν ἀνάστασιν ποῖος δυνήσεται παραστῆσαι λογισμός; Οὐκ ἔστιν οὐδείς ἀλλὰ πίστεως ἡμῖν δεῖ μόνης, εἰ μέλλοιμεν πείθεσθαι ὅτι σῶμα θνητὸν καὶ ἀνέστη καὶ εἰς ζωὴν ἦλθεν ἀθάνατον, πέρας οὐδὲν οὐδὲ τέλος ἔχουσαν ὅπερ οὖν καὶ ἀλλαχοῦ σημαίνων ἔλεγεν « Ὁ Χριστὸς ἐγερθεὶς οὐκέτι ἀποθνήσκει, θάνατος αὐτοῦ οὐκέτι κυριεύει », ὥστε διπλοῦν τὸ θαῦμα, καὶ τὸ ἀναστῆναι καὶ τὸ οὕτως ἀναστῆναι. Διὰ τοῦτο ἔλεγεν ἐπὶ τῆ πίστει « ...τοῦ γνῶναι τὴν δύναμιν τῆς ἀναστάσεως αὐτοῦ ». Εἰ δὲ τὴν ἀνάστασιν οὐ δυνατὸν λογισμοῖς εὐρεῖν, πόλλω μαλλον τὴν γέννησιν τὴν ἄνω.

Περὶ δὲ τούτων διαλεγόμενος ὁ Παῦλος καὶ περὶ τοῦ σταυροῦ καὶ τοῦ πάθους λέγων, κἀκεῖνα τῆ τῆς πίστεως ἐπέτρεψε δυνάμει· εἶτα τοῦτον ἄπαντα κινήσας τὸν 455 λόγον, προϊὼν εἶπεν· «'Αδελφοί, ἐγὼ ἐμαυτὸν οὐ λογίζομαι κατειληφέναι. » Οὐκ εἶπεν· ἐγὼ ἐμαυτὸν οὐ λογίζομαι εἰδέναι, ἀλλὰ «κατειληφέναι »' οὔτε παντελῆ ἄγνοιαν, οὔτε παντελῆ γνῶσιν ἐμαρτύρησεν ἑαυτῷ. Τὸ γὰρ εἰπεῖν· « Οὐ λογίζομαι κατειληφέναι » δηλοῦντός ἐστιν ὅτι ἐπὶ τῆς ὁδοῦ τέως ἕστηκε καὶ βαδίζει καὶ πρόεισι περαιτέρω, τοῦ δὲ τέλους πάντως οὐκ ἐπείληπται.

Τοῦτο καὶ ἐτέροις παραινεῖ λέγων οὕτως « "Οσοι τέλειοι, τοῦτο φρονώμεν καὶ εἴ τι ἐτέρως φρονεῖτε, καὶ τοῦτο ὁ Θεὸς ὑμῖν ἀποκαλύψει. » Οὐ λογισμός, εἶπε,

de sa résurrection ». En effet, si le raisonnement ne peut aucunement nous représenter une résurrection quelconque - parce que cela dépasse la nature et le cours ordinaire des choses -, quel raisonnement pourra nous représenter cette résurrection tellement différente de toutes les autres? Aucun assurément, mais nous n'avons besoin que de la foi pour croire qu'un corps mortel est ressuscité et qu'il est parvenu à une vie immortelle, qui est sans borne et sans fin. C'est justement ce que Paul exprime ailleurs en ces termes : « Le Christ une fois sorti du tombeau ne meurt plus, la mort n'a plus d'emprise sur lui a. » Il s'agit donc là d'une double merveille : à savoir, d'abord, ressusciter, puis ressusciter de la sorte! Voilà pourquoi il dit au sujet de la foi : « ...afin de connaître la vertu de sa résurrection ». S'il nous est impossible d'atteindre par nos raisonnements la résurrection, combien l'impossibilité est-elle plus grande encore quand il s'agit de la génération divine 1!

C'est en parlant de cela, et aussi de la croix et de la passion, que Paul a montré que tous ces mystères relevaient de la puissance de la foi. Puis, après avoir tenu tous ces propos, il poursuit en disant : « Frères, pour moi, je ne pense pas avoir tout saisi. » Il ne dit pas : « Pour moi, je ne peux rien savoir », mais : « Je ne pense pas avoir tout saisi ». Il témoigne ainsi qu'il n'a en partage ni une ignorance complète, ni une connaissance complète. Car dire : « Je ne pense pas avoir tout saisi », c'est montrer que l'on est arrivé jusqu'à un certain point de la route, que l'on marche et que l'on avance plus loin, mais sans avoir encore aucunement atteint le terme.

C'est aussi le conseil qu'il donne aux autres quand il parle ainsi: « Nous tous qui atteignons la maturité spirituelle, soyons dans ces pensées, et, si vous en avez d'autres, c'est Dieu qui vous les révélerab. » Ce n'est donc

<sup>438-450</sup> El — αὐτοῦ om. AC || 441 ἐστί om. L VX transp. post ἀνθρωπίνης O || 443 εἰ : ἢ Duc e cod. Paris. gr. 777 || 451 πόλω: πόσω DG || 452 δὲ : δὴ DG || 455 οὐ : οὕπω ΟVX || 464-465 Οὐ — ἀποκαλύψει om. ACL¹ DG O suppl. L².

a. Rom. 6, 9.

b. Phil. 8, 15.

<sup>1.</sup> Dans un discours prononcé à Antioche sur l'ordre de Constance qui voulait éprouver son orthodoxie, Mélèce explique pourquoi le mot γέννησις a été choisi par l'Écriture pour traduire la génération du Verbe. Le discours a été conservé par ÉPIPHANE, Haer., 73, 32-33, PG 42, 457; la traduction en est donnée par F. CAVALLERA, op. cit., p. 81-82.

465 διδάξει, ἀλλ' ὁ Θεὸς ἀποκαλύψει. 'Ορῷς ὅτι οὐ περὶ βίου καὶ πολιτείας ἐστὶν ὁ λόγος, ἀλλὰ περὶ δογμάτων καὶ πίστεως; Πολιτεία γὰρ καὶ βίος οὐκ ἀποκαλύψεως δεῖται, ἀλλὰ δόγματα καὶ γνῶσις. Καὶ ἑτέρωθι δὲ τὸ αὐτὸ τοῦτο δηλῶν ἔλεγεν· «Εἴ τις δοκεῖ εἰδέναι τι, οὐδέπω οὐδὲν ἔγνωκεν.» Οὐκ εἶπεν ἁπλῶς· οὐδὲν ἔγνωκεν, ἀλλὰ «καθὼς δεῖ γνῶναι»· ἔχει μὲν γὰρ γνῶσιν, οὐκ ἀκριβῆ δὲ καὶ ἀπηρτισμένην.

Καὶ ἴνα μάθης ὅτι τοῦτό ἐστιν ἀληθές, μηδὲν περὶ τῶν ἄνω διαλεχθῶμεν, ἀλλ' εἰ βούλει κάτω πρὸς τὴν ὁρω475 μένην κτίσιν τὸν λόγον ἀγάγωμεν. Οὐχ ὁρῷς τουτονὶ τὸν οὐρανόν; ὅτι μὲν καμάρας εἰκόνα διασῷζει ἴσμεν, καὶ τοῦτο αὐτὸ οὐκ ἀπὸ λογισμῶν, ἀλλ' ἀπὸ τῆς θείας Γραφῆς μαθόντες καὶ ὅτι πᾶσαν περιλαμβάνει τὴν γῆν, καὶ τοῦτο ἴσμεν, ὁμοίως παρ' ἐκείνης ἀκούσαντες τίς δὲ τὴν οὐσίαν ἐστὶν ἀγνοοῦμεν. Εἰ δέ τις διἴσχυρίζοιτο καὶ φιλονεικοίη, λεγέτω τί τὴν οὐσίαν ἐστὶν ὁ οὐρανός ἀρα κρύσταλλος πεπηγώς; ἄρα νέφος πεπυκνωμένον; ἄρα ἀἡρ παχύτερος; ᾿Αλλ' οὐδεὶς ἄν ἔχοι σαφῶς οὐδὲν εἰπεῖν. ἔτι οὖν ἀποδείξεως, εἰπέ μοι, δεῖσθε πρὸς τὸ μαθεῖν τὴν μανίαν τῶν τὸν Θεὸν εἰδέναι λεγόντων; Τοῦ οὐρανοῦ τοῦ ὁρωμένου καθ' ἡμέραν τὴν φύσιν οὐκ ἔχεις εἰπεῖν, καὶ

478 μαθόντες om. Ε D || 478-479 πᾶσαν — ἴσμεν om. ACL || 479 ἴσμεν om. OVX || 483 σαφές A || οὐδὲν om. Ε.

a. I Cor. 8, 2.

180

2. L'affirmation de Jean pleinement valable quand il parlait des choses d'en haut, est évidemment beaucoup moins défendable quand

pas le raisonnement, selon Paul, qui vous apprendra quelque chose, mais c'est Dieu dont la révélation vous instruira. Tu vois bien qu'il ne s'agit pas de la conduite et du genre de vie, mais des croyances et de la foi. Car ce ne sont pas la conduite et le genre de vie qui réclament une révélation, mais bien les croyances et la connaissance. Ailleurs il exprime encore la même vérité en disant : « Si quelqu'un s'imagine être savant, c'est qu'il ne sait encore rien... \* ». Mais il ne dit pas seulement : « il ne sait rien », il ajoute : « il ne sait rien comme il faut » ; il possède donc bien une connaissance, mais une connaissance qui n'est ni rigoureuse ni parfaite !

Et pour que tu te rendes compte que cela est vrai. il n'est nullement besoin que nous parlions des choses divines; contentons-nous, si tu veux, de considérations plus terre à terre, relatives à la création visible. Vois-tu ce ciel ? Il a la forme d'une voûte, nous le savons, non par des raisonnements, mais par la divine Écriture 2, et il recouvre toute la terre, nous le savons également par la même source; mais quelle est son essence? nous l'ionorons. Si quelqu'un soutient le contraire et discute à ce sujet, qu'il dise donc de quelle substance est formé le ciel: est-ce de l'eau congelée en glace ? est-ce un nuage condensé ? est-ce de l'air épaissi ? Personne ne saurait rien dire avec certitude. Avez-vous encore besoin de preuve, dis-moi, pour reconnaître la folie de ceux qui prétendent savoir qui est Dieu 3 ? Ce ciel que nous voyons chaque jour, tu ne peux dire quelle en est la nature, et le Dieu invisible.

il voit dans la Bible la source des connaissances, d'ailleurs limitées, que l'homme peut avoir sur les phénomènes physiques. La position de BASILE dans les Homélies sur l'Hexaméron est analogue. Dans l'homélie III, PG 29, 61 C, SC 26, p. 210, après avoir envisagé différentes théories sur la nature du ciel, il s'arrête en reconnaissant les limites du savoir humain « formés que nous avons été par l'Écriture à ne pas permettre à notre esprit de divaguer au delà des connaissances qui nous sont accordées ». Voir Introduction, p. 22 s.

3. L'argumentation est analogue à celle de l'homélie I, 164-167.

Voir supra, p. 171, n. 1.

<sup>1.</sup> Dans le choix des textes on reconnaît le souci de Jean, au cours de cette polémique, de sauvegarder les droits de la raison et de maintenir la nécessité de la foi. Il est, à la fois, le théologien du mystère et le philosophe-moraliste, héritier du rationalisme grec.

τοῦ ἀοράτου Θεοῦ μετὰ ἀκριβείας ἐπαγγέλλη τὴν οὐσίαν εἰδέναι; Καὶ τίς οὕτως ἀναίσθητος ὡς μὴ τὴν ἐσχάτην τῶν ταῦτα λεγόντων καταγινώσκειν μανίαν;

Διὰ δὴ ταῦτα παρακαλῶ πάντας ὑμᾶς καθάπερ τοὺς φοενίτιδι περιπεσόντας νόσφ καὶ παραπαίοντας κατά δύναμιν την ύμετέραν πειρασθαι θεραπεύειν μετά προσηνείας καὶ ἐπιεικείας αὐτοῖς διαλεγομένους καὶ γὰρ ἐξ ἀπονοίας αὐτοῖς τὸ δόγμα τοῦτο ἐτέχθη, καὶ πολύ τῆς διανοίας 495 αὐτῶν τὸ φύσημα, τὰ δὲ φλελ μαίνοντα τῶν τραυμάτων οὐδὲ ἐπιβολὴν χειρὸς ἀνέχεται, οὐδὲ ἁφὴν ὑπομένει τραχυτέραν. Διὰ τοῦτο οἱ σοφοὶ τῶν ἰατρῶν μαλακἢ τινι σπογγιά τὰ τοιαῦτα καταψήχουσιν έλκη. Ἐπεὶ οὖν καὶ τούτοις έλκος έστιν έν τῆ ψυχῆ φλεγμαίνον, ὥσπερ ἁπαλῆ 500 τινι σπογγιά προσηνές ύδωρ και πότιμον σπώντες, ούτω τὰ εἰρημένα ἄπαντα καταντλοῦντες, πειρώμεθα καταστέλλειν αὐτῶν τὸ φύσημα καὶ τὸν ὄγκον καθαιρεῖν ἄπαντα, κἄν ύβρίζωσι, καν λακτίζωσι, καν έμπτύωσι, καν ότιουν ποιωσι, μή καταλείπης την ιατρείαν, άγαπητέ. Τούς γάρ ἄνθρωπον 505 παραπλήγα θεραπεύοντας άνάγκη πολλά τοιαῦτα ὑπομένειν. άλλ' όμως οὐδὲ οὕτως ἀφίστασθαι χρή, ἀλλὰ δι' αὐτὰ μὲν οὖν ταθτα μάλιστα αὐτοὺς ταλανίζειν καὶ δακρύειν χρή, ότι τοιούτον αὐτών τῆς ἀρρωστίας ἐστὶ τὸ είδος.

Ταῦτα πρὸς τοὺς ἰσχυροτέρους λέγω καὶ ἀνεπηρεάστους καὶ 510 δυναμένους ἐκ τῆς ἐκείνων ὁμιλίας μηδεμίαν παραδέξασθαι

491 φρενίτη A || 492 ήμετέραν A DG || 493 διαλεγόμενοι ACL V || 496 ὑπομεῖναι D VX || 501 καταντλῶντες A Ο καταντλήσαντες DG V.

tu te flattes de connaître exactement son essence ! Qui est assez dénué de sens pour ne pas s'apercevoir que ceux qui tiennent ce langage sont au comble de la démence ?

Conduite à tenir à l'égard des Anoméens C'est pourquoi je vous engage tous à traiter ces gens comme l'on traite ceux qui sont atteints d'une maladie mentale et qui

déraisonnent, à essaver de les soigner selon vos forces, en leur parlant avec douceur et bonté<sup>2</sup>. En effet, c'est leur folie qui a produit en eux cette opinion et cette grave tumeur de leur esprit; or les abcès enflammés redoutent le contact de la main et ne supportent pas qu'on les touche trop rudement3. Aussi les médecins habiles laventils les plaies de ce genre avec une éponge très douce. Puisque ceux-ci également ont dans l'âme une plaie enflammée, de même que l'on puise une eau pure et bienfaisante avec une éponge délicate, essayons de réduire cet abcès en versant sur lui toutes nos bonnes paroles pour supprimer l'enflure. Même s'ils t'injurient, s'ils te donnent des coups de pied et crachent sur toi, même s'ils font n'importe quoi, ne renonce pas à ces soins médicaux, mon bien-aimé frère. En effet ceux qui traitent un homme frappé de folie doivent subir beaucoup de choses de ce genre, et ils ne doivent pourtant pas l'abandonner, malgré tout, mais s'apitoyer sur lui et le plaindre d'autant plus, puisque c'est là une manifestation de sa maladie.

Ces paroles s'adressent aux plus forts d'entre vous, aux moins influençables 4, à ceux qui sont capables de

3. Sur l'emploi du vocabulaire médical appliqué aux maladies de l'âme, voir Lettres à Olympias, SC 13 bis, VII, 1 et note.

<sup>1.</sup> Ce dernier membre de phrase revient, comme une sorte de leitmotiv dans chaque homélie. Il résume la prétention des Anoméens contre laquelle se déploie toute l'éloquence de Jean. La répétition du thème principal fait partie de la technique oratoire. Voir M. Delaunois, Le plan rhétorique de l'éloquence grecque, Mémoires de l'Académie royale de Belgique. Classe des Lettres, 2° série, 12, Bruxelles, 1959. On en retrouvera l'utilisation par Jean dans la Lettre d'exil; voir SC 103, Introduction, p. 16-18.

<sup>2.</sup> C'est de cette phrase qu'est tirée la notice d'en-tête du syriaque pour l'homélie II: « Sur l'incompréhensibilité de Dieu et qu'il faut, en souffrant au sujet des hérétiques, que nous les gagnions par la douceur ». Puis, vient le texte sous la forme que nous avons indiquée p. 141, n. 1: Il y a plusieurs jours...

<sup>4.</sup> Le mot est rare. Il est formé sur ἐπηρεάζειν qui signifie maltraiter, dire des injures; l'alpha privatif lui donne le sens de qu'on ne peut maltraiter. Il prend ici celui de qu'on ne peut entamer désignant ainsi la capacité de résister à l'hérésie, comme le précise la suite du texte.

βλάβην' ώς εἴ τις ἀσθενέστερος εἴη, φευγέτω τούτων τὰς συνουσίας, ἀποπηδάτω τοὺς συλλόγους, ὥστε μὴ τὴν τῆς φιλίας ὑπόθεσιν ἀφορμὴν ἀσεβείας γενέσθαι. Οὕτω καὶ Παῦλος ποιεῖ, αὐτὸς μὲν τοῖς ἀρρωστοῦσιν ἀναμίγνυται ἀνόμοις ὡς ἄνομος », τοὺς ὁ μαθητὰς καὶ ἀσθενέστερον διακειμένους ἀπάγει παραινῶν οὕτω καὶ διδάσκων' «Φθείρουσιν ἤθη χρηστὰ ὁμιλίαι κακαί. » Καὶ πάλιν' « Ἐξέλθετε ἐκ μέσου αὐτῶν καὶ ἀφορίσθητε, λέγει 520 Κύριος. »

'Ο μὲν γὰρ ἰατρός, ἐὰν ἔλθη πρὸς τὸν κάμνοντα, κἀκεῖνον καὶ ἑαυτὸν πολλάκις ἀφέλησεν' ὁ δὲ ἀσθενέστερος καὶ ἑαυτὸν καὶ τὸν ἀρρωστοῦντα παρέβλαψε, τοῖς νοσοῦσιν ἀναμιγνύμενος' ἐκεῖνόν τε γὰρ οὐδὲν ἀφελήσαι δυνήσεται, καὶ 525 αὐτὸς ἐπισπάσεται πολλὴν ἀπὸ τῆς ἀρρωστίας τὴν βλάβην. Καὶ ὅπερ οἱ πρὸς τοὺς ὀφθαλμιῶντας ὁρῶντες πάσχουσιν, ἐφελκόμενοί τι τῆς ἀρρωστίας ἐκείνης, τοῦτο καὶ οἱ τοῖς βλασφήμοις συναναμιγνύμενοι τούτοις ὑπομένουσιν, ἀν ὧσιν ἀσθενέστεροι, πολὺ τῆς ἀσεβείας πρὸς ἑαυτοὺς 530 ἐπισπώμενοι μέρος.

"Ιν' οὖν μὴ τὰ μέγιστα ἑαυτοὺς παραβλάψωμεν, φεύγωμεν αὐτῶν τὰς συνουσίας, εὐχόμενοι μόνον καὶ παρακαλοῦντες τὸν φιλάνθρωπον Θεόν, τὸν θέλοντα πάντας ἀνθρώπους σωθῆναι καὶ εἰς ἐπίγνωσιν τῆς ἀληθείας ἐλθεῖν, 535 ἀπαλλάξαι μὲν αὐτοὺς τῆς πλάνης καὶ τῆς τοῦ διαβόλου παγίδος, ἐπαναγαγεῖν δὲ ἐπὶ τὸ τῆς γνώσεως φῶς, τὸν Θεὸν καὶ πατέρα τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, σὺν τῷ ζωοποιῷ καὶ παναγίῳ Πνεύματι, ῷ ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος, νῦν καὶ ἀεί, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 540 ᾿Αμήν.

521 ἐὰν : ἄν ACL DG || 524 δυνήσεται DG : δύναται cett. || 536 φῶς | + ἴνα πάντες όμοθυμαδὸν ἐν ἕνι στόματι δοξάζωμεν Ε VX ||

fréquenter ces gens-là sans en éprouver aucun dommage. Ceux qui sont plus faibles doivent au contraire fuir la société de ces gens et s'écarter de leurs entretiens, de peur que le mobile de l'amitié ne devienne une occasion d'impiété. Telle est la pratique de Paul: lui-même se mêle aux malades, comme il le dit: « Je suis devenu pour les Juifs comme un Juif et pour ceux qui sont sans la loi comme si j'étais moi-même sans la loi a », mais il détourne de l'imiter ses disciples et les âmes plus faibles lorsqu'il donne ces conseils et ces enseignements: « Les bonnes mœurs sont corrompues par les mauvaises fréquentations b » et: « Sortez du milieu de ces hommes et séparez-yous d'eux, dit le Seigneur c. »

Quand le médecin s'approche du malade, c'est souvent un bien pour tous les deux, mais celui qui, étant faible, se mêle aux gens mal portants, nuit à la fois à eux et à lui-même, car il ne pourra leur être utile en rien et il attirera sur lui une maladie qui lui sera très préjudiciable. Ceux qui regardent les gens souffrant d'ophtalmie attrapent cette maladie; de même ceux qui se mêlent à des blasphémateurs sans avoir une force suffisante risquent d'attirer sur eux-mêmes une bonne part de leur impiété.

Afin donc d'éviter d'aussi graves dangers, fuyons la société de ces gens-là, et contentons-nous de prier et d'implorer le Dieu ami des hommes, lui qui veut que tous soient sauvés et parviennent à la connaissance de la vérité, pour qu'il les délivre de leur erreur et des pièges du diable et les ramène à la lumière de la vérité, c'est-à-dire à Dieu, père de notre Seigneur Jésus-Christ en union avec l'Esprit vivifiant et très saint, à qui soient la gloire et la souveraineté, maintenant et toujours, et dans les siècles des siècles. Amen.

τὸν : ἐπὶ τὸν DG O || 537 πατέρα : τὸν πατέρα Ε || 537-538 σύν τῷ — Πνεύματι om. DG OX.

a. I Cor. 9, 20.

b. I Cor. 15, 33.

c. II Cor. 6, 17.

<sup>1.</sup> Il s'agit d'une croyance populaire.

Τοῦ αὐτοῦ περὶ ἀκαταλήπτου καὶ ὅτι οὐδὲ ἡ συγκατάβασις τοῦ Θεοῦ φορητὴ τοῖς Σεραφὶμ λόγος γ΄.

Οἱ φιλόπονοι τῶν γεωργῶν, ἐπειδὰν ἴδωσι δένδρον ἄκαρπον καὶ ἀνήμερον τοῖς αὐτῶν λυμαινόμενον πόνοις καὶ τῆ τῆς ῥίζης τραχύτητι καὶ τῆ βαρύτητι τῆς σκιᾶς διαφθεῖρον τὰ ἥμερα τῶν φυτῶν, μετὰ πολλῆς ἐκτέμνουσιν 5 αὐτὸ τῆς σπουδῆς. Πολλάκις δὲ αὐτοῖς καὶ ἄνεμός ποθεν ἐξελθών, συνεφάπτεται τῆς τομῆς, καὶ τῆ κόμη τοῦ δένδρου προσπεσὼν καὶ μετὰ πολλῆς τινάξας τῆς σφοδρότητος, συνέκλασέ τε αὐτὸ καὶ εἰς τὴν γῆν ἔρριψε, καὶ τοῦ πόνου τὸ πλέον αὐτοῖς ἐπεκούφισεν. Ἐπεὶ οὖν καὶ ἡμεῖς δένδρον 10 ἐκτέμνομεν ἄγριον καὶ ἀνήμερον, τῶν ᾿Ανομοίων τὴν αἵρεσιν, παρακαλέσωμεν τὸν Θεὸν πέμψαι τοῦ Πνεύματος ἡμῖν τὴν χάριν, ἵνα ἀνέμου σφοδρότερον παντὸς προσβαλούσα πρόρριζον ἀνασπάση τὴν αἵρεσιν, τὸ πλέον ἡμῖν ἐπικουφίζουσα τοῦ πόνου.

 "Ηδη γάρ που καὶ γῆ χερσωθεῖσα καὶ γεωργικῶν οὐκ ἀπολαύσασα χειρῶν, πονηρὰς βοτάνας καὶ ἀκανθῶν πλῆθος καὶ δένδρα ἄγρια ἐξέβρασεν ἐκ τῶν οἰκείων κόλπων

## ACEL DG OVX

In A, lacuna ab είς l. 39 usque ad πτέρυγας l. 158.

6 ἐπελθών Χ | 8 τὴν om. VX | 17 κόλπων : πόνων Α.

Du même, sur l'Incompréhensible et que même la condescendance de Dieu n'est pas supportable aux Séraphins, troisième discours.

Invocation Quand des agriculteurs diligents au Saint-Esprit voient un arbre stérile ou sauvage qui fait obstacle à leurs efforts

en nuisant aux plantes cultivées par des racines trop fortes ou par une ombre trop épaisse, ils se hâtent de l'abattre. Souvent le vent survient et les aide à l'arracher: attaquant l'arbre par la cime et le secouant violemment, il finit par l'ébranler et le jeter à terre, allégeant ainsi pour eux la plus grande partie de leur peine. Puisque nous aussi nous voulons abattre un arbre sauvage et inculte, à savoir l'hérésie des Anoméens 2, prions Dieu de nous envoyer la grâce de son Esprit, afin que celle-ci, se déchaînant avec plus de force que n'importe quel vent, extirpe l'hérésie jusqu'en ses racines et allège ainsi pour nous la plus grande partie de notre peine.

Souvent une terre laissée en friche et non cultivée par la main des hommes fait jaillir de son propre sein un flot de mauvaises herbes, une multitude d'épines et

Titulus. 1 τοῦ αὐτοῦ ACL G O: Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Ἰῶ ἀρχιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως τοῦ Χρυσοστόμου E om. D X || ἀκαταλήπτων X || ή om. G V || 1-2 καλ - Σεραφίμ om. X || λόγος  $\gamma'$  transp. ante καλ O.

<sup>1.</sup> Parmi les nombreuses comparaisons dont Jean orne ses discours, celles qu'il emprunte à l'agriculture sont fréquentes. Le paysan

exerçant sur les plantes une sorte de royauté, τὰ μὲν περικόπτων καὶ καλύων, τὰ δὲ αύζων καὶ θεραπεύων, est le modèle du prêtre exerçant sur les âmes son action spirituelle. Voir *In epist. II ad Cor. hom.*, XV. 4, PG 61, 508.

<sup>2.</sup> On peut s'étonner que Jean ait attendu l'homélie III pour prononcer ce mot à l'adresse des Anoméens et qu'on n'en trouve dans les homélies que trois exemples groupés ici. En tous cas, il l'emploie avec le sens d'erreur dogmatique et non avec celui de parti, faction, divisions qu'il a dans I Cor. 11, 18 et que Jean commente In epist. I ad Cor. hom., XXVII, 2, PG 61, 226.

πολλάκις· οὕτω καὶ ἡ τῶν 'Ανομοίων ἐρημωθεῖσα ψυχὴ καὶ τῆς ἀπὸ τῶν Γραφῶν ἐπιμελείας οὐκ ἀπολαύσασα, 20 οἴκοθεν καὶ ἀπ' αὐτῆς τὴν ἀγρίαν ταύτην καὶ ἀνήμερον ἐξέβρασεν αἵρεσιν. Τοῦτο γὰρ τὸ δένδρον οὐ Παῦλος ἐφύτευσεν, οὐκ 'Απολλώς ἐπότισεν, οὐχ ὁ Θεὸς ηὕξανεν, ἀλλ' ἐφύτευσε μὲν λογισμῶν ἄκαιρος περιεργία, ἐπότισε δὲ ἀπονοίας τῦφος, ηὕξησε δὲ φιλοδοξίας ἔρως.

25 Καὶ δεῖ τῆς τοῦ Πνεύματος ἡμῖν φλογός, ἵνα μὴ μόνον ἀνασπάσωμεν, ἀλλὰ καὶ κατακαύσωμεν τὴν πονηρὰν ταύτην ῥίζαν, καλέσωμεν τοίνυν αὐτόν, τὸν ὑπ' ἐκείνων μὲν βλασφημούμενον, ὑφ' ἡμῶν δὲ εὐφημούμενον Θεόν, καὶ παρακαλέσωμεν, ὥστε καὶ τὴν γλῶτταν ἡμῶν πρὸς 30 πλείονα διεγεῖραι δρόμον καὶ τὴν διάνοιαν ἡμῖν πρὸς σαφεστέραν διανοῖξαι τῶν λεγομένων σύνεσιν.

Ύπερ γὰρ αὐτοῦ καὶ τῆς αὐτοῦ δόξης ἄπας ἡμῖν ὁ πόνος, μᾶλλον δὲ ὑπὲρ τῆς σωτηρίας τῆς ἡμετέρας. Τὸν μὲν γὰρ Θεὸν οὐδεὶς οὔτε ἀτιμάζων παραβλάψαι δυνήσεται, 35 οὔτε εὐφημῶν λαμπρότερον ἀποφῆναι· ἀλλ' ἐπὶ τῆς οἰκείας ἀεὶ μένει δόξης, οὔτε εὐφημίαις αὐξανόμενος, οὔτε ἐλαττούμενος βλασφημίαις· τῶν δὲ ἀνθρώπων οἱ μὲν δοξάζοντες αὐτὸν κατ' ἀξίαν, μᾶλλον δὲ κατ' ἀξίαν

20 ἀπ' αὐτῆς : παρ' ἑαυτῆς Ε DG OVX || 22 ηὕξησεν Ε Ope || 31 σύνεσιν : ἀναπτύξιν X || 34 οὐδεὶς om. VX || ἀτιμάζων : ὁ ἀτιμάζων VX || δύναται OVX.

a. Cf. I Cor. 3, 6.

d'arbres sauvages <sup>1</sup>: c'est ainsi que l'âme des Anoméens, abandonnée à elle-même et privée de cette culture qui vient des Écritures <sup>2</sup>, a fait jaillir de son propre fond cette hérésie grossière et sauvage. Car cet arbre-là, ce n'est pas Paul qui l'a planté <sup>3</sup>, ni Apollos qui l'a arrosé, ni Dieu qui l'a fait croître <sup>3</sup>: il a été planté par l'intempestive curiosité des raisonnements, il a été arrosé par les humeurs d'un orgueil insensé, il a reçu son accroissement du désir de faire parler de soi.

Nous avons besoin de la flamme de l'Esprit pour pouvoir non seulement arracher, mais encore consumer par le feu cette funeste racine. Invoquons-le donc, ce Dieu qu'ils blasphèment et que nous bénissons; demandons-lui de faire mouvoir notre langue avec plus d'ampleur et d'ouvrir nos esprits à une plus claire intelligence<sup>4</sup> de ce que nous allons dire.

Louer Dieu Car c'est pour Lui et pour sa est utile à l'homme gloire que nous fournissons tout non à Dieu cet effort, ou plutôt pour notre salut. En effet, il est tout aussi impossible d'augmenter l'éclat de Dieu en le bénissant que de lui nuire en l'outrageant<sup>5</sup>; il demeure immuable dans sa propre gloire, sans être accru par nos bénédictions ou diminué par nos blasphèmes, mais ceux des hommes qui le glorifient autant qu'il est juste, ou plutôt — car personne ne peut le faire autant qu'il faudrait — selon

croire ÉPIPHANE (Lib. III, tome I, Haer. 76, PG 42, 564) avait déjà une attitude désinvolte et rationaliste à l'égard des Livres saints : « Il virevolte tout autour, il cède la place et laisse le champ libre à une argumentation uniquement basée sur des syllogismes au sujet de la parole du Maître tirée de la divine Écriture : « Personne ne connaît le Père... ».

3. Citation implicite de I Cor. 3, 6.

4. Dans son édition, Savile emploie au lieu de σύνεσις le mot ἀνάπτυξις. Celui-ci est attesté par le Genuensis gr., 11, datant du x1° s, dont le texte est souvent corrigé.

5. Le thème stoïcien de Dieu ἀπαθής, repris par les Apologistes, est utilisé ici par Jean en fonction des prétentions anoméennes. Dieu ne peut être atteint dans son essence, pas plus qu'il ne peut être compris.

<sup>1.</sup> La comparaison de l'hérésie avec les mauvaises herbes se trouve déjà chez Ignace d'Antioche, Trall., VI, 1; SC 104, p. 98: Παρακαλώ... μόνη τῆ χριστιανῆ τροφῆ χρῆσθε, ἀλλοτρίας δὲ βοτάνης ἀπέχεσθε ῆτις ἐστὶν αἴρεσις. Cf. du même auteur, Eph., X, 3, οù l'hérésie est appelée τοῦ διαβόλου βοτάνη.

<sup>2.</sup> Bien qu'il fasse appel à la tradition (Apologia, chap. 4), Eunome ne prend en considération l'Écriture que dans la mesure où elle s'accorde avec ses propres théories. Aèce, son maître, s'il faut en

μèν οὐδενὶ δυνατόν, εἰς δὲ δύναμιν τὴν ἑαυτῶν, τὴν ἀπὸ 40 τῆς δοξολογίας ἀφέλειαν καρποῦνται οἱ δὲ βλασφημοῦντες καὶ ἐξευτελίζοντες τὴν οἰκείαν λυμαίνονται σωτηρίαν.

« 'Ο γὰρ βαλὼν λίθον ἐς ὕψος, εἰς τὴν κεφαλὴν ἑαυτοῦ ἔβαλε », περὶ τῶν βλασφημούντων τις εἴρηκε. Καθάπερ γὰρ ὁ λίθον πρὸς ὕψος ἀκοντίζων, τοῦ οὐρανοῦ μὲν τὸ τὸ σῶμα διατεμεῖν οὐ δυνήσεται, οὔτε πρὸς τὸ ὕψος φθάσαι ἐκεῖνο, τὴν δὲ πληγὴν τῆ οἰκεία δέχεται κορυφῆ, πρὸς τὸν ἀκοντίσαντα ἐπανιόντος τοῦ λίθου, οὕτω δὴ καὶ ὁ βλασφημῶν τὴν μακαρίαν ἐκείνην οὐσίαν, ἐκείνην μὲν οὐδὲν ἄν παραβλάψειέ ποτε πολλῷ μείζονα οὖσαν καὶ ὑψηλοτέραν ἢ ὥστε δέξασθαί τινα βλάβην, κατὰ δὲ τῆς ἑαυτοῦ ψυχῆς τὸ ξίφος ἀκονῷ, ἀγνώμων περὶ τὸν εὐεργέτην γενόμενος.

Καλώμεν τοίνυν αὐτὸν τὸν ἀνέκφραστον, τὸν ἀπερινόητον Θεόν, τὸν ἀόρατον, τὸν ἀκατάληπτον, τὸν νικώντα γλώττης 55 δύναμιν ἀνθρωπίνης, τὸν ὑπερβαίνοντα θνητῆς διανοίας κατάληψιν, τὸν ἀνεξιχνίαστον ἀγγέλοις, τὸν ἀθέατον τοῖς Σεραφίμ, τὸν ἀκατανόητον τοῖς Χερουβίμ, τὸν ἀόρατον ἀρχαῖς, ἐξουσίαις, δυνάμεσι καὶ ἀπλώς πάση τῆ κτίσει, ὑπὸ δὲ Υἰοῦ καὶ Πνεύματος μόνου γνωριζόμενον.

Καὶ οΐδα μὲν ὅτι ἀλαζονείαν καταγνώσονται τοῦ λόγου, ὅτι καὶ ταῖς ἀνωτέραις δυνάμεσιν ἀκατάληπτον αὐτὸν εἶπον εἶναι' ἐγὼ δὲ διὰ τοῦτο πολλὴν αὐτῶν καταγνώ-

39-158 εἰς — πτέρυγας om. A || 42 ὁ γὰρ : τὸ γὰρ ὁ X || 46 οἰχεία : ἰδία CE || χορυφῆ : χεφαλῆ E || 59 μόνον V [transp. ante Υίοῦ V] X || μόνου post Υίοῦ transp. DG || Πνεύματος : ἀγίου Πνεύματος DG || 61 ἀνωτέρω DG X ἄνω O || 62 δὲ] + μᾶλλον X || διὰ τοῦτο om. CL V.

la mesure de leurs forces, recueillent le bénéfice de cette louange, tandis que ceux qui le blasphèment et le déprécient compromettent leur propre salut.

C'est pourquoi la parole: « Celui qui jette une pierre en l'air la jette sur sa propre tête » » s'applique aux blasphémateurs, car celui qui lance une pierre en l'air ne peut certes pas transpercer la voûte céleste, ni même atteindre une telle hauteur, mais il reçoit le coup sur sa propre tête quand la pierre retombe sur celui qui l'a lancée i. De même celui qui blasphème cet Être bienheureux ne saurait lui nuire, puisqu'Il est beaucoup trop grand et beaucoup trop élevé pour en recevoir aucun dommage, et l'épée qu'il aiguise ainsi frappera son âme, en punition de son ingratitude à l'égard d'un tel bienfaiteur.

Invoquons-le donc comme le Dieu inexprimable, inconcevable, invisible et incompréhensible 2; avouons qu'il surpasse la force de toute langue humaine, qu'il échappe aux prises de toute intelligence mortelle, que les anges ne peuvent le déceler, ni les Séraphins le contempler, ni les Chérubins le comprendre, car il est invisible aux Principautés, aux Puissances, aux vertus et à toutes les créatures sans exception; seuls le Fils et l'Esprit le connaissent.

Dieu Je sais qu'ils m'accuseront de est inconnaissable parler avec extravagance parce que j'ai dit qu'il est incomprévertus célestes hensible même pour les vertus d'en haut; mais c'est moi qui, pour cette raison, les convaincrai au contraire d'être au

dans la citation qui précède. Jean repense le texte et l'exprime à sa manière, toujours imagée.

a. Sir. 27, 25.

<sup>1.</sup> Plusieurs manuscrits, parmi les plus anciens, donnent κορυφή que nous avons préféré à κεφαλή, plus banal et d'ailleurs employé

<sup>2.</sup> Parmi ces épithètes, on relèvera ἀνέκφραστος qui ne se trouve qu'ici dans nos homélies. Eusèbe l'emploie précisément pour qualifier l'essence de Dieu, De eccl. Theol., II, 6, PG 24, 908 A. Άπερινόητος se retrouve dans l'homélie IV, li. 73. Mais ces deux adjectifs ne font pas partie du vocabulaire de Jean, pas plus d'ailleurs qu'ἀόρατος, hérité de la philosophie païenne et très fréquent dans le vocabulaire de la théologie chrétienne aux 11° et 111° siècles. Le terme le plus employé par Jean est ἀκαταλήπτος.

σομαι μανίαν καὶ ἀπόνοιαν. 'Αλαζονεία γὰρ οὐ τὸ λέγειν ὅτι τῆς τῶν γεννητῶν ἀπάντων καταλήψεως ἀνώτερός 65 ἐστιν ὁ δημιουργός, ἀλλὰ τὸ λέγειν ὅτι τὸν ταῖς ἄνω δυνάμεσιν ἀκατάληπτον δυνατὸν αὐτοῖς τοῖς χαμαὶ ἑρπομένοις καὶ τοσοῦτον ἐκείνων ἀφεστηκόσι, τῆ τῶν οἰκείων λογισμῶν ἀσθενεία περιγράψαι καὶ περιλαβεῖν. 'Εγὼ μέν, ἄν μὴ δείξω τοῦτο ὅπερ ὑπεσχόμην, δίκαιος ᾶν εἴην ἀλαζονείας το ὑποστῆναι ἔγκλημα' ὑμεῖς δέ, εἰ μετὰ τὸ δεῖξαί με ταῖς ἄνω δυνάμεσιν ὄντα ἀκατάληπτον, διϊσχυριζόμενοι ἔτι καὶ φιλονεικεῖτε αὐτὸν εἰδέναι, πόσων ἃν εἴητε βαράθρων, πόσων δὲ κρημνῶν ἄξιοι, τὰ ταῖς ἀσωμάτοις δυνάμεσιν ἁπάσαις ἀθέατα ἀλαζονευόμενοι μετὰ ἀκριβείας εἰδέναι;

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 720)

75 Φέρε οὖν λοιπὸν ἐπὶ τὰς ἀποδείξεις αὐτὰς χωρῶμεν, πάλιν ἐπὶ τὴν εὐχὴν τὸν λόγον τρέψαντες πολλάκις γὰρ αὐτὴ τῆς εὐχῆς ἡ ἀκολουθία παρέξει τῶν ζητουμένων ἡμῖν τὴν ἀπόδειξιν. Καλῶμεν τοίνυν « αὐτὸν τὸν βασιλέα τῶν βασιλευόντων καὶ κύριον τῶν κυριευόντων, τὸν μόνον ἔχοντα ἀθανασίαν, φῶς ἀπρόσιτον οἰκοῦντα, ὅν εἶδεν οὐδεὶς ἀνθρώπων οὐδὲ ἰδεῖν δύναται, ῷ τιμὴ καὶ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας. ᾿Αμήν.» Ταῦτα οὐκ ἐμά, ἀλλὰ Παύλου τὰ

66 ἑρπομένοις : ἐρχομένοις Duc e cod. Paris. gr. 777 || 68 μὲν] + οὖν VX || 70 ὑποστῆναι : ὑποπεσεῖν Ε || ἔγκλημα L G VX : ἐγκλήματι CE ἐγκλήματα D O || 71 διἴσχυριζόμενοι CEL διἴσχυριζοισθε DG V –ζεσθε OX || 75 λοιπὸν transp. ante αὐτὰς Duc e cod. Paris. gr. 777 || 79 κύριον : τὸν κύριον Duc || 80 φῶς : καὶ φῶς VX || 81-82 ῷ — 'Αμήν om. G.

a. I Tim. 6, 15-16.

comble de la folie et de la démence 1. Car ce n'est pas une extravagance de dire que le Créateur est au-dessus de la compréhension de tous les êtres qui lui doivent l'existence. mais c'en est une de dire que ceux qui rampent 2 sur la terre et qui sont tellement inférieurs aux vertus d'en haut peuvent circonscrire et comprendre par la faiblesse de leurs propres raisonnements celui qui est incompréhensible pour ces vertus. Pour moi, si je ne parviens pas à prouver ce que i'ai avancé, je reconnaîtrai que le reproche d'extravagance m'a été fait à bon droit. Mais vous, si. quand j'aurai montré que Dieu est incompréhensible pour les vertus d'en haut, vous vous obstinez dans la discussion et persistez<sup>3</sup> à prétendre le connaître, combien de fois mériterez-vous d'être précipités au fond d'un gouffre, pour soutenir avec outrecuidance que vous connaissez exactement ce qui échappe à la contemplation de toutes les vertus incorporelles ?

Venons-en donc maintenant à la démonstration 4, non sans recourir encore à la prière, car il peut arriver quelquefois qu'en se laissant guider simplement par la prière 5 on trouve la démonstration cherchée. Invoquons donc en Dieu « le Roi des rois, le Seigneur des seigneurs, le seul qui possède l'immortalité, lui qui habite une lumière inaccessible, lui qu'aucun homme n'a vu ni ne peut voir, à qui l'honneur et la souveraineté appartiennent dans les siècles. Amen <sup>a</sup> ». Ces paroles ne sont pas de moi, mais de

tion de Jean à combattre les Anoméens qui, sous l'impulsion d'Eunome, semblent avoir mené une lutte sans répit. Voir *Introduction*, p. 12.

4. A la partie apologétique succède une partie didactique. L'emploi du mot ἀπόδειξις au pluriel montre que Jean traitera plusieurs sujets : l'égalité du Père et du Fils, Dieu inconnaissable aux hommes, Dieu inconnaissable aux anges.

5. On retrouve ici un des sens du mot ἀκολουθία: le commentaire qui accompagne le texte en se laissant guider par lui. Mais le conseil donné est à double portée: recourir à la prière pour demander à Dieu son aide dans l'exposé que va faire l'orateur et utiliser le texte même de la prière comme sujet de l'exposé. Jean lefait très consciemment. Voir li. 113: αὐτὴ ἡμῖν ἡ εὖχὴ παρέξει τὴν ἀπόδειξιν.

<sup>1.</sup> Sur l'union des termes  $\mu$ avía et åπόνοια, voir hom. II, p. 157, note 9.

<sup>2.</sup> Nous gardons ici ἑρπομένοις contre Fronton du Duc qui a adopté ἐρχομένοις d'après le *Paris. gr.*, 777. L'expression, qui s'adresse aux Anoméens, est à éclairer par un passage de l'homélie IV, li. 46, où les Anoméens sont qualifiés de ψιλὰ ἑρπετά.

<sup>3.</sup> Le verbe διτσχυρίζεσθαι joint à φιλονεικεῖν justifie l'obstina-

δήματα, σὸ δε μοι κατάμαθε αὐτοῦ τῆς ψυχῆς εὐλάβειαν καὶ φόβον ἐρριζωμένον. Μνησθεὶς γὰρ τοῦ Θεοῦ,οὐ πρότερον 85 ήνέσχετο πρός την άκολουθίαν έκβηναι της διδασκαλίας, έως τὸ ὀφειλόμενον αὐτῷ χρέος ἀπέδωκεν εἰς δοξολογίαν κατακλείσας τὸν λόγον. Εἰ γὰρ «μνήμη δικαίου μετ' έγκωμίων », πολλώ μαλλον μνήμη Θεού μετ' εὐφημίας.

Ποιεί δὲ αὐτὸ καὶ ἐν προοιμίοις ἐπιστολῶν, ἀρχόμενος 90 γὰρ ἐπιστολῆς πολλάκις, ἐπειδὰν μνησθῆ τοῦ Θεοῦ, οὐ πρότερον ἐπὶ τὴν διδασκαλίαν πρόεισιν, ἕως ἂν ἀποδώ την όφειλομένην αὐτῷ δοξολογίαν. "Ακουσον γοῦν Γαλάταις γράφων πως φησι' «Χάρις ύμιν καὶ εἰρήνη ἀπὸ Θεοῦ πατρὸς ἡμῶν, καὶ Κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ, τοῦ δόντος 95 έαυτὸν ὑπὲρ τῶν άμαρτιῶν ἡμῶν, ὅπως ἐξέληται ἡμᾶς έκ τοῦ ἐνεστῶτος αἰῶνος πονηροῦ κατὰ τὸ θέλημα τοῦ Θεοῦ καὶ Πατρός, ῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας. 'Αμήν. » Καὶ πάλιν άλλαχοῦ· «Τῷ δὲ βασιλεῖ τῶν αἰώνων, ἀφθάρτω, ἀοράτω, μόνω σοφώ Θεώ τιμή καὶ δόξα εἰς τοὺς αἰώνας. 100 'Αμήν. »

\*Αρα οὖν ἐπὶ τοῦ Πατρὸς αὐτὸ ποιεῖ μόνον, ἐπὶ δὲ τοῦ Υίου ούχ ούτως; "Ακουσον πως και έπι του μονογενούς τό αὐτό τοῦτο πεποίηκεν εἰπών γάρ ὅτι « Hủ-

83-84 κατάμαθε όση αὐτοῦ τῆς ψυχῆς εὐλάβεια καὶ φόβος ἐρριζωμένος  $X \mid\mid$  84 φόβον : πόθον  $CE\mid\mid$  96 πουηροῦ : τοῦ πουηροῦ  $X\mid\mid$ 101 'Αρ' ούν CE D || Πατρός] + ούτως VX || 102 ούτως] + άπαγε VX || "Ακουε VX || "Ακουσον] + γοῦν Sav. e cod. New Coll. 81.

Paul. Remarque bien la piété et la crainte enracinées dans son âme. Quand il fait mention de Dieu, il ne supporte pas d'en venir à l'exposition de sa doctrine<sup>2</sup> avant de lui avoir rendu l'hommage qu'il lui doit en terminant sa phrase par une doxologie<sup>3</sup>. Et en effet, si « la mémoire du juste est digne d'éloges a », la mémoire de Dieu mérite encore bien davantage d'être célébrée.

C'est ce que fait Paul dans les exordes de ses lettres : le plus souvent, en commençant une épître, dès qu'il a fait mention de Dieu, il se garde d'exposer sa doctrine avant de lui avoir attribué la louange qui lui est due. Écoute comment il s'exprime lorsqu'il écrit aux Galates: « A vous grâce et paix de la part de Dieu notre Père et du Seigneur Jésus-Christ, qui s'est donné lui-même pour nos péchés afin de nous arracher à la corruption du siècle présent selon la volonté de Dieu son Père, à qui soit la gloire dans les siècles. Amen b. » Et ailleurs : « Au Roi des siècles, immortel, invisible, au Dieu unique et sage, honneur et gloire dans les siècles. Amen c. »

Procède-t-il ainsi seulement à l'égard du Père, et non pas à l'égard du Fils ? Écoute donc comment il fait de même envers le Monogène<sup>4</sup>. Après avoir dit : « Je souhai-

présence de l'adjectif θείας rend le sens plus clair. Il s'agit de l'enchaînement de l'Écriture qui comporte en lui-même un enseignement. Voir J. Danielou, «'Ακολουθία chez Grégoire de Nysse ». Rev. Sc. rel., XXVII, 1953, p. 229, n. 2.

3. Les formules par lesquelles se terminent les épîtres de Paul, empruntées en partie à la liturgie de la synagogue, ont été reprises par les Pères pour terminer leurs homélies. Ces formules, plus ou moins développées, selon les époques, en fonction des querelles doctrinales, peuvent contribuer à dater un texte. Voir E.C.E. OWEN, «Δόξα and cognate words», JTS, XXXIII, 1932, p. 139-146. Théodoret, H.E., II, 19, PG 82, 1060, raconte que, pour souligner la victoire de l'orthodoxie, Flavien avait mis à l'honneur la doxologie : Gloire au Père, au Fils et au Saint-Esprit ; mais Léonce, évêque d'Antioche, ne voulant pas se compromettre, ne laissait jamais entendre que : Gloire au Père... dans les siècles des siècles.

4. Ce n'est pas sans raison que Jean utilise ce terme chargé d'implications théologiques qu'on trouve en Rom. 9, 8-5 et Jn 5, 23. Le terme Movoyevác est un de ceux qui alimentent la controverse eunomienne. Voir Basile, Adu. Eunom., II, 21, PG 29, 617 et GRÉGOIRE DE NYSSE, Contra Eunom., III, tome X, 36, éd. Jaeger, p. 277.

a. Prov. 10, 7.

b. Gal. 1, 3-5. c. I Tim. 1, 17.

<sup>1.</sup> Au lieu de φόβος, les manuscrits CEFQ ont πόθος, mais il semble bien que ce soit une faute de lecture. La notion de crainte de Dieu tient une trop grande place dans la spiritualité de Jean pour qu'on puisse éliminer φόβος en faveur de πόθος qui n'a guère de raison d'être ici.

<sup>2.</sup> L'emploi de l'expression ἀκολουθία τῆς διδασκαλίας dans le sens d'exposé de la doctrine se trouve déjà chez Clément, Strom., I, 179, SC 30, p. 174, την άκολουθίαν της θείας διδασκαλίας, mais la

χόμην ἀνάθεμα είναι ἀπὸ τοῦ Χριστοῦ ὑπὲρ τῶν ἀδελφῶν 105 μου τῶν συγγενῶν μου κατὰ σάρκα », ἐπήγαγεν· « Ἦν οἱ υἰοθεσία καὶ αἱ διαθῆκαι καὶ ἡ νομοθεσία καὶ αἱ λατρεῖαι καὶ αἱ ἐπαγγελίαι· ἐξ ὧν ὁ Χριστὸς τὸ κατὰ σάρκα, ὁ ὢν ἐπὶ πάντων Θεὸς εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας. ᾿Αμήν. » ဪ σαπερ γὰρ τῷ Πατρί, οὕτω καὶ τῷ μονογενεῖ τὴν δοξολογίαν πρότερον ἀποδούς, τότε ἐπὶ τὴν ἀκολουθίαν ἤλθε τοῦ λόγου· ἤκουσε γὰρ τοῦ Χριστοῦ λέγοντος· « ἵνα πάντες τιμῶσι τὸν Υἰόν, καθὼς τιμῶσι τὸν Πατέρα. »

Καί, ἵνα μάθητε ὅτι αὐτὴ ἡμῖν ἡ εὐχὴ παρέξει τὴν ἀπόδειξιν, φέρε αὐτὴν εἰς μέσον ἀγάγωμεν. « Ὁ βασιλεὺς

115 τῶν βασιλευόντων, φησί, καὶ κύριος τῶν κυριευόντων, ὁ
μόνος ἔχων ἀθανασίαν, φῶς οἰκῶν ἀπρόσιτον. » Ἐνταῦθα
στῆθι καὶ ἐρώτησον τὸν αἰρετικὸν τί ποτέ ἐστι τοῦτο
« τὸ φῶς οἰκῶν ἀπρόσιτον », καὶ πρόσεχε τῇ ἀκριβείᾳ
τοῦ Παύλου. Οὐκ εἶπε φῶς ἄν ἀπρόσιτον, ἀλλά « φῶς

120 οἰκῶν ἀπρόσιτον », ἵνα μάθῃς ὅτι εἰ ὁ οἶκος ἀπρόσιτος,
πόσω μᾶλλον ὁ ἐνοικῶν αὐτὸν Θεός. Ταῦτα δὲ ἔλεγεν,
οὐχ ἵνα οἶκον καὶ τόπον περὶ Θεὸν ὑποπτεύσης, ἀλλ΄
ἵνα ἐκ πολλῆς τῆς περιουσίας τὸ ἀκατάληπτον μάθῃς.

'Αλλ' οὐδὲ φῶς οἰκῶν ἀκατάληπτον εἶπεν, ἀλλὰ ἀπρό125 σιτον, ὅ τοῦ ἀκαταλήπτου πολλῷ μεῖζόν ἐστι. Τὸ μὲν
γὰρ ἀκατάληπτον λέγεται, ὅταν ἐρευνηθὲν καὶ ζητηθὲν
μὴ καταληφθῆ παρὰ τῶν ζητούντων αὐτό' ἀπρόσιτον δέ

106-107 αἱ διαθῆκαι — λατρεῖαι : ἡ δόξα καὶ ἡ λαθρεῖα Ο || καὶ ἡ νομοθεσία καὶ αἱ λατρεῖαι οπ. CL VX || 107 ἐπαγγελίαι] + ὧν οἱ πατέρες καὶ OVX || 121 πόσ $\varphi$ : πολλ $\varphi$  CE.

terais d'être anathème, loin du Christ, pour mes frères, mes parents selon la chair », il ajoute: «A eux appartiennent l'adoption, les alliances, la loi, le culte et les promesses; d'eux est issu le Christ, selon la chair, lui qui est au-dessus de tout, Dieu béni dans les siècles. Amen a. » C'est donc seulement après avoir rendu gloire au Monogène comme au Père qu'il passe à la suite de son propos, car il sait que le Christ a dit: «Que tous honorent le Fils comme ils honorent le Père b. »

Pour que vous voyiez bien que la prière elle-même nous fournira notre démonstration, replaçons-la devant nous : «Le Roi des rois, dit Paul, le Seigneur des seigneurs, le seul qui possède l'immortalité, lui qui habite une lumière inaccessible. » Arrête-toi à ce point et demande à l'hérétique ce que peuvent signifier ces mots : « lui qui habite une lumière inaccessible ». Fais attention à la précision du langage de Paul¹. Il n'a pas dit : lui qui est une lumière inaccessible » : c'est pour que tu apprennes que, si sa demeure est inaccessible, Dieu qui habite cette demeure l'est encore bien davantage! Il s'est exprimé ainsi, non pas certes pour que tu imagines Dieu dans une maison et dans un lieu, mais pour que tu comprennes ainsi à l'évidence qu'il est incompréhensible.

Et il n'a pas dit non plus: lui qui habite une lumière incompréhensible, mais «inaccessible», ce qui est beaucoup plus fort. En effet, une chose est dite incompréhensible lorsque ceux qui l'étudient ne parviennent pas à la saisir malgré leurs recherches et leurs investigations. Mais ce qui est inaccessible, c'est ce qui se dérobe dès l'abord

la fonction des mots dans la phrase, le choix précis qu'en fait l'auteur, ce qu'il aurait pu dire, ce qu'il n'a pas dit et pourquoi. Tous ces procédés en usage dans les écoles de rhétorique visent à faire pénétrer les auditeurs dans le sens profond de l'Écriture. Voir In Laz. hom., VI, 8, PG 48, 1040: « Je veux que vous ayez un regard pénétrant et que vous ne fassiez pas sculement de commentaire superficiel, mais que vous entriez au fond des Écritures divines.» Quelques lignes plus loin, Jean compare ces procédés d'explication à une toile qu'il tisse.

a. Rom. 9, 4-5.

b. Jn 5, 23.

<sup>1.</sup> On a ici un excellent exemple de la technique de Jean: exégèse minutieuse d'une phrase par l'analyse de chaque terme,

199

έστιν, δ μηδε έρεύνης ανέχεται την αρχήν, μηδε έγγυς αὐτοῦ γενέσθαι τις δύναται. Οἷον ἀκατάληπτον λέγεται 180 πέλαγος, εἰς δ καθιέντες έαυτοὺς οἱ κολυμβηταὶ καὶ πρὸς πολὺ καταφερόμενοι βάθος, τὸ πέρας ἀδυνατοῦσιν εὐρεῖν ἀπρόσιτον δὲ ἐκεῖνο λέγεται, δ μήτε τὴν ἀρχὴν ζητηθήναι δυνατόν, μηδὲ ἐρευνηθήναι.

Τί πρὸς ταῦτα ἄν εἴποις; ᾿Αλλὰ ἀνθρώποις, φησίν, 135 ἀκατάληπτον, οὐχὶ δὲ ἀγγέλοις, οὐδὲ ταῖς ἄνω δυνάμεσι. Σὰ οὖν ἄγγελος εἶ, εἰπέ μοι, καὶ εἰς τὸν χορὸν τῶν ἀσωμάτων δυνάμεων τελεῖς; οὐχὶ ἄνθρωπος εἶ καὶ τῆς αὐτῆς οὐσίας ἐμοί; ἢ καὶ τῆς φύσεως ἐπιλέλησαι; Θῶμεν γὰρ ἀπρόσιτον ἀνθρώποις εἶναι μόνον, καίτοι γε τοῦτο οἰκῶν ἀπρόσιτον, ἀγγέλοις δὲ οὐκ ἀπρόσιτον πλὴν ἀλλά, εἰ βούλει, κατὰ συγχώρησιν θῶμεν οὐχὶ καὶ αὐτὸς ἄνθρωπος εἶ; Τί οὖν εἰ καὶ ἀγγέλοις ἀπρόσιτον μὴ ἢ; τί τοῦτο πρὸς σὲ τὸν φιλονεικοῦντα καὶ περιεργαζόμενον καὶ λέγοντα ἀνθρωπίνη φύσει καταληπτὴν εἶναι τὴν οὐσίαν ἐκείνην;

"Ινα δὲ μάθης ὅτι οὐκ ἀνθρώποις μόνον, ἀλλὰ καὶ ταῖς ἄνω δυνάμεσίν ἐστιν ἀπρόσιτος, ἄκουσον ὁ 'Ησαΐας τί

128 έρεύνης codd. : έρευνῆσαι Duc έρευνᾶσθαι Montf. || μηδέ² : οὐ μὴν δὲ D οὖ μηδὲ G O || 129 αὐτοῦ E om. cett. || 136 οὖν : om. C μὲν οὖν G || 143 εἶ om. OVX || 148 ἀπρόσιτος : ἀπρόσιτον D V.

à toute investigation 1 et ce dont personne ne peut approcher. Par exemple on peut dire que la haute mer est inconnaissable parce que les plongeurs qui y descendent et s'y enfoncent le plus profondément ne parviennent pas à en trouver le fond; mais ce qu'on appelle inaccessible, c'est ce qu'il est impossible dès l'abord de chercher et de scruter 2.

Que peux-tu répondre à cela? Qu'il est incompréhensible aux hommes, mais non pas aux anges ni aux vertus d'en haut. Et toi, tu es donc un ange et tu fais partie du chœur des vertus incorporelles? N'es-tu pas un homme, et de la même substance que moi? Oublies-tu donc quelle est ta nature? Admettons que Dieu ne soit inaccessible qu'aux hommes, bien que cela ne soit pas précisé et que Paul n'ait pas dit: Il habite une lumière inaccessible aux hommes, mais non pas inaccessible aux anges. Cependant, si tu veux, faisons cette concession. Mais toi-même, n'es-tu pas un homme? Qu'importe qu'il ne soit pas inaccessible aux anges? En quoi cela t'importe-t-il à toi, quand tu soutiens et affirmes péremptoirement que l'essence divine est compréhensible pour la nature humaine?

Mais pour que tu saches qu'elle est inaccessible non seulement aux hommes, mais encore aux vertus d'en haut.

<sup>1.</sup> Nous avons adopté le texte des manuserits de préférence aux conjectures de Fronton du Duc (ἐρευνῆσαι) et de Montfaucon (ἐρευνᾶσθαι). Ce texte s'éclaire, en effet, par une phrase de l'homélie IV, li. 67-68, où se trouve une tournure tout à fait analogue que les éditeurs n'ont pas jugé nécessaire, cette fois, de modifier. D'autre part, les éditeurs ont adopté la variante ἐγγὸς αὐτοῦ donnée seulement par E Ξ F. Nous les avons suivis, bien que l'adjonction du pronom ne soit pas indispensable, mais parce qu'elle évite une rencontre de sons qui nous paraît difficilement admissible dans la prose harmonieuse de Jean.

<sup>2.</sup> Définitions précieuses, qui permettent d'établir des nuances dans le flot des adjectifs apophatiques. Voir une explication analogue de termes apophatiques, dans In epist. ad Col. cap. II hom., 5, PG 62, 335, où sont précisés les termes ἄναρχος, ἀγέννητος, ἀπερίγραπτος, ἄπειρος, ἀσώματος. Il y a entre ζητεῖν et ἐρευνᾶν une gradation ascendante. Le premier désigne une recherche, le second une recherche approfondie. Par la définition du terme ἀπρόσιτος, li. 127-129, Jean avait catégoriquement refusé aux Anoméens toute recherche sur l'essence de Dieu.

<sup>3.</sup> Cf. In epist. ad Cor. hom., XII, 4, PG 61, 101: « Songe à ce qu'est l'homme, songe à ce qu'est Dieu et bientôt tout rentrera dans l'ordre. »

<sup>4.</sup> Le mouvement dialectique de l'exposé entraîne Jean à céder sur ce point, comme l'indique le terme συγχώρησις, alors que dans les homélies précédentes il a prouvé que l'essence de Dieu était également inaccessible aux anges. Mais ce n'est qu'une concession temporaire. Quelques lignes plus loin, l'orateur regagne le terrain perdu.

201

φησιν' όταν δὲ εἴπω τὸν Ἡσαΐαν, τοῦ Πνεύματος τὴν 150 ἀπόφασιν λέγω προφήτης γάρ πας τὰ της τοῦ Πνεύματος ένεργείας φθέγγεται « Καὶ έγένετο τοῦ έτους οδ ἀπέθανεν 'Οζίας ὁ βασιλεύς, είδον τὸν Κύριον καθήμενον ἐπὶ θρόνου ύψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου, καὶ τὰ Σεραφὶμ είστήκεισαν κύκλω αὐτοῦ, εξ πτέρυγες τῷ ἐνὶ καὶ εξ πτέρυγες τῷ 155 ένί, καὶ ταῖς μὲν δυσὶ κατεκάλυπτον τὰ πρόσωπα αὐτῶν, ταῖς δὲ δυσὶ τοὺς πόδας. »

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 721-722)

Τίνος ενεκεν, είπε μοι, καλύπτουσι τὰ πρόσωπα καὶ προβάλλονται τὰς πτέρυγας; Τίνος δὲ ἕνεκεν ἐτέρου, άλλ' ἢ διὰ τὸ μὴ φέρειν τὴν ἐκ τοῦ θρόνου λάμπουσαν 160 ἀστραπὴν καὶ τὰς μαρμαρυγὰς ἐκείνας; Καίτοι γε οὐκ αὐτὸ ἄκρατον έώρων τὸ φως, οὐδ' αὐτὴν ἀκραιφνῆ τὴν οὐσίαν, ἀλλὰ συγκατάβασις ην τὰ ὁρώμενα. Τί δέ ἐστι συγκατάβασις: "Όταν μὴ ὡς ἔστιν ὁ Θεὸς φαίνηται, άλλ' ώς ὁ δυνάμενος αὐτὸν θεωρεῖν οἶός τέ ἐστιν, οὕτως 165 έαυτὸν δεικνύη, ἐπιμετρῶν τῆ τῶν ὁρώντων ἀσθενεία της όψεως την ἐπίδειξιν.

Καὶ ὅτι συγκαταβάσις ἢν, ἐξ αὐτῶν τῶν ῥημάτων δῆλον. «Είδον γὰρ τὸν Κύριον, φησί, καθήμενον ἐπὶ θρόνου ύψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου. » Θεὸς δὲ οὐ κάθηται, σωμάτων 170 γάρ ὁ σχηματισμὸς οῦτος. Καὶ «ἐπὶ θρόνου». Θεὸς δὲ θρόνω οὐκ ἐμπεριείληπται, ἀπερίγραπτον γὰρ τὸ θεῖον. 'Αλλ' ὅμως οὐδὲ συγκατάβασιν ήδυνήθησαν ἐνεγκεῖν,

158 τίνος δὲ : οὐδενὸς VX | δὲ om. DG O | 159 λάμπουσαν : πηδώσαν Ε DG OVX | 168 φησί, τὸν Κυρίον ~ Ε G OVX | 168-169 ἐπὶ θρόνου ὑψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου Duc e cod. Paris. gr. 777: om. cett.

écoute ce que dit Isaïe, et quand je dis Isaïe, c'est la parole de l'Esprit que je veux dire, puisque tout prophète parle sous l'action de l'Esprit1: « Îl arriva, l'année où mourut le roi Ozias, que je vis le Seigneur assis sur un trône qui s'élevait très haut : les Séraphins se tenaient debout autour de lui ; ils avaient chacun six ailes ; avec deux de ces ailes ils se cachaient le visage et avec deux autres les pieds a. »

Pour quelle raison, dis-moi, cachent-ils leur visage en placant leurs ailes devant lui? Pour quelle autre raison, sinon parce qu'ils ne peuvent supporter l'éclat et le scintillement de la lumière qui s'échappe du trône? Et pourtant ils ne voyaient pas cette clarté telle qu'elle est quand rien ne l'altère, ils ne contemplaient pas l'essence divine elle-même dans toute sa pureté, mais ils avaient sous les yeux des témoignages de sa condescendance. Qu'est-ce que cette condescendance? C'est, pour Dieu. le fait d'apparaître et de se montrer non pas tel qu'il est. mais tel qu'il peut être vu par celui qui est capable de cette vision, en proportionnant l'aspect qu'il présente de lui-même à la faiblesse de ceux qui le regardent 2.

Qu'il y eût dans ce cas condescendance, les paroles mêmes du prophète le prouvent : « Je vis, dit-il, le Seigneur assis sur un trône qui s'élevait très haut. » Mais Dieu n'est pas assis, car c'est là une position des seuls êtres corporels 3. Et il dit « sur un trône », mais un trône ne suffit pas à contenir Dieu, car la divinité ne saurait être circonscrite. Et pourtant ces vertus d'en haut n'étaient pas même capables de supporter la condescendance

a. Is. 6, 1-2.

<sup>1.</sup> L'inspiration de l'Esprit est le privilège de tous les prophètes authentiques et permet de désigner par ce nom les hommes de l'Ancien Testament aussi bien que Paul. Cf. hom. I, li. 191, et note.

<sup>2.</sup> Nous avons ici une définition du terme συγκατάβασις dans son acception théologique la plus large. Sur l'idée d'accommodation suggérée par ce mot chez Athanase et Origène, voir M. HARL, Origène et la fonction révélatrice du Verbe incarné, Paris, 1958, p. 232, note 47.

<sup>3.</sup> On a pu remarquer le soin que Jean apporte à expliquer des choses élémentaires. Cette insistance s'explique par le désir de se mettre à la portée d'un auditoire très mélangé. Voir homélie I. p. 129, note 3. D'ailleurs la précaution n'était pas superflue, comme le montrera bientôt l'affaire des Anthropomorphites. Voir PALLA-DIUS, Dialogue, VII, p. 40-43; SOCRATE, H.E., VI, 9, PG 87, 692; SOZOMÈNE, H.E., VIII, 13, GCS 50, p. 366-367.

καίτοι πλησίον έστωσαι τὰ γὰρ Σεραφὶμ είστήκεισαν κύκλω αὐτοῦ. Δι' αὐτὸ μὲν οὖν μάλιστα τοῦτο οὐκ ἴσχυσαν 175 ίδειν, ἐπειδή πλησίον ἦσαν πλησίον δὲ οὐ τόπω Φησίν, άλλα δείξαι βουλόμενος το Πνεύμα το άγιον ότι, καίτοι γε ήμων έγγύτεραι οὖσαι τη οὐσία ἐκείνη, οὐδὲ οὕτως αὐτὴν δύνανται θεωρεῖν, διὰ τοῦτό φησι' « Καὶ τὰ Σεραφίμ είστήκεισαν κύκλω αὐτοῦ », οὐχὶ τόπον πάλιν αἰνιττόμενος. 180 άλλά τῆ κατά τὸν τόπον ἐγγύτητι τὸ ἡμῶν ἐγγυτέρας αὐτὰς εἶναι παραδηλών.

Τὸ γὰρ ἀκατάληπτον οὐχ οὕτως ἡμεῖς ἴσμεν, ὡς ἐκεῖναι αί δυνάμεις, όσω καθαρώτεραι καὶ σοφώτεραι καὶ διορατικώτεραι της άνθρωπίνης φύσεώς είσι. Καθάπερ 185 γάρ τὸ τῶν ἡλιακῶν τῶν ἀκτίνων ἀπρόσιτον οὐχ οὕτως οίδεν ὁ τυφλὸς ὡς ὁ βλέπων, οὕτω καὶ τὸ τοῦ Θεοῦ άκατάληπτον ούχ ούτως ήμεις ίσμεν ώς έκειναι. "Οσον γάρ τυφλοῦ καὶ βλέποντος τὸ μέσον, τοσοῦτον ἡμῶν καὶ έκείνων τὸ διάφορον. "Ωστε κἂν τοῦ προφήτου λέγοντος 190 άκούσης «Είδον τὸν Κύριον», μὴ τοῦτο ὑποπτεύσης ότι την οὐσίαν είδεν ἐκείνην, ἀλλ' αὐτην την συγκατάβασιν, καὶ ταύτην δὲ ἀμυδρότερον ἤπερ αί ἄνω δυνάμεις τοσοῦτον γάρ ίδειν οὐκ ἂν ἴσχυσεν ὅσον τὰ Χερουβίμ.

Καὶ τί λέγω περὶ τῆς μακαρίας ἐκείνης οὐσίας, ὅπου 195 γε οὐδὲ ἀγγέλου οὐσίαν δυνατόν ἀνθρώπω μετὰ ἀδείας ίδειν ; Και ίνα μάθητε ὅτι τοῦτό ἐστιν ἀληθές, ἄνθρωπον

173 έστῶσαι: έστώτα L ήσαν D || 176 βουλόμενος post άγίον transp. DG | 184 είσι om. C | 185 των om. DG | 187 εκείνοι AC.

divine, bien qu'elles fussent tout près : « Les Séraphins se tenaient debout autour de lui. » Ou plutôt, c'est à cause de cela même qu'elles ne pouvaient pas le regarder. parce qu'elles étaient tout à côté. Mais en réalité l'Esprit-Saint ne veut pas dire qu'elles étaient auprès de Dieu dans le sens local; il entend montrer par là que, bien qu'elles fussent plus apparentées que nous à l'essence divine, elles ne peuvent cependant pas le contempler, et c'est pourquoi il dit : « Les Séraphins se tenaient en cercle autour de lui ». ne faisant pas ainsi allusion au lieu, mais voulant signifier par cette proximité locale leur parenté plus étroite que la nôtre avec Dieu 1.

En effet le caractère incompréhensible de Dieu nous apparaît, à nous, moins nettement qu'à ces illustres vertus, dans toute la mesure où elles surpassent la nature humaine en pureté, en sagesse et en perspicacité. De même que l'aveugle saisit moins bien que le clairvoyant le caractère inaccessible des ravons du soleil, de même nous saisissons moins bien qu'elles le caractère incompréhensible de Dieu. La distance qui sépare un clairvoyant d'un aveugle n'est pas plus grande que la différence entre elles et nous. Aussi lorsque tu entends le prophète dire : « J'ai vu le Seigneur », ne va pas t'imaginer qu'il a vu son essence; il n'a vu de lui qu'un aspect tempéré par sa condescendance<sup>2</sup>, et encore sous une forme plus estompée que les vertus d'en haut, car il n'avait certes pas la même puissance de vision que les Chérubins.

L'homme ne peut la vue d'un ange

Et pourquoi parler de l'essence même supporter de Dieu, quand l'homme ne peut même pas voir sans crainte celle des anges 3 ? Pour que vous sachiez

que cela est vrai, je ferai paraître devant vous un ami de

l'adjectif άμυδρός, indistinct, qui s'applique parfaitement à une forme.

<sup>1.</sup> Sur ce thème, voir les homélies In illud: Vidi Dominum, en particulier la VIe homélie, PG 56, 135-142.

<sup>2.</sup> Ici le mot συγκατάβασις ne désigne pas la condescendance de Dieu en elle-même, mais plutôt la forme sous laquelle Dieu a choisi de se manifester par l'effet de sa condescendance; d'où l'emploi de

<sup>3.</sup> On retrouve encore ici la méthode dialectique de l'orateur qui, d'étape en étape, renforce son argumentation en retirant successivement à chaque ordre des créatures le pouvoir de contempler celles qui lui sont supérieures dans l'ordre spirituel.

είς μέσον παράξω Θεοῦ φίλον, παρρησίαν ἔχοντα πολλήν έπὶ σοφία καὶ δικαιοσύνη καὶ ἐπὶ πολλοῖς ἐτέροις μαρτυρηθέντα κατορθώμασι, τὸν ἄγιον Δανιήλ, ἵνα ὅταν ἀποδείξω 200 έξασθενούντα καὶ διαλυόμενον καὶ διασπώμενον έκ τῆς τοῦ ἀγγέλου παρουσίας, μηδείς δι' άμαρτήματα καὶ πονηρόν συνειδός τοῦτο αὐτὸν πεπονθέναι νομίζη, ἀλλά δειχθείσης της κατά την ψυχήν αύτοῦ παρρησίας, ή της φύσεως άσθένεια σαφώς διελέγχηται.

Οὖτος τοίνυν ὁ Δανιὴλ ἐνήστευσε τρεῖς ἐβδομάδας ἡμερών, καὶ ἄρτον ἐπιθυμιών οὐκ ἔφαγεν, οὐδὲ οἶνος καὶ κρέας οὐκ εἰσῆλθεν εἰς τὸ στόμα αὐτοῦ, οὐδὲ ἄλειμμα ἡλείψατο. Καὶ τότε είδε τὴν ὀπτασίαν ἐκείνην, ὅτε ἐπιτηδειοτέρα αὐτῷ ἦν ἡ ψυχὴ πρὸς τὴν τοιαύτης θεωρίας ὑποδοχήν, 210 ύπὸ τῆς νηστείας κουφοτέρα καὶ πνευματικωτέρα γενομένη. Καὶ τί φησιν; « "Ηρα τοὺς ὀφθαλμούς μου καὶ εἶδον καὶ ίδου άνηρ ένδεδυμένος βαδδίν, τουτέστι στολην ίεράν, καὶ ή ὀσφύς αὐτοῦ περιεζωσμένη χρυσίω 'Ωφάζ καὶ τὸ σώμα αὐτοῦ ώσεὶ Θαρσεῖς, τὸ πρόσωπον αὐτοῦ ώσεὶ 215 όρασις άστραπής, οἱ ὀφθαλμοὶ αὐτοῦ ώσεὶ λαμπάδες πυρός, οί βραχίονες αὐτοῦ καὶ τὰ σκέλη ώσεὶ ὅρασις

200 διασπώμενον : καταπίπτοντα Χ | 202 νομιζέτω ΑC νομίζει O [ 206-207 ούδὲ — αὐτοῦ om. C [ 206 οὐδὲ : καὶ ΟVX | οἴνος] + καί σικέρα L<sup>mg</sup> G O || κρέας L D : κρέα ΑΕ VX om. G O || κρέας] + καί σίκερα Duc e cod. Paris. gr. 807 || 207 ούκ om. L.

Dieu, un homme à qui sa sagesse et sa justice donnaient beaucoup d'assurance et qui s'était signalé déjà par plusieurs grandes actions, le saint prophète Daniel 1. Ainsi, quand je l'aurai montré privé de force, défait et chancelant par suite de la présence d'un ange, personne ne pourra croire que cette défaillance ait été provoquée par ses péchés ou sa mauvaise conscience, mais, l'assurance de son âme étant hors de doute, c'est la faiblesse de la nature qui seule sera en cause.

Donc ce Daniel avait jeûné pendant trois semaines; il n'avait pas mangé de l'aliment désirable du pain 2; ni vin 3, ni viande n'était entré dans sa bouche, et il ne s'était pas frotté d'huile. C'est alors qu'il eut cette vision, quand son âme se trouva mieux disposée à accueillir une telle apparition, étant devenue par l'effet du jeûne plus légère et plus spirituelle 4. Et que dit-il ? « Je levai les yeux et je vis : et voici un homme revêtu de «baddis» — c'est-à-dire d'une robe de prêtre 5 —, la hanche entourée d'une ceinture d'or d'Ophaz; son corps était semblable aux trésors de Tharsis, son visage pareil à l'aspect de l'éclair; ses yeux brillaient comme des torches de feu; ses bras et ses jambes avaient l'apparence de

Le Paris. gr., 777, pris par Fronton du Duc comme base de son édition, reproduit G, mais Fronton du Duc ayant consulté un autre manuscrit compléta l'énumération: οίνος καὶ κρέας καὶ σίκερα. Avec l'ensemble des manuscrits, nous revenons au texte de la Septante.

4. Ce thème platonicien de l'âme qui doit se détacher du corps pour être plus légère et atteindre à la contemplation de l'Essence a été christianisé par les Pères. Voir J. Daniélou, Platonisme et théologie mystique, Paris, 19532, p. 57-58. Le jeûne est présenté comme un des moyens qui libère l'âme. Voir In poenitentiam hom., V, 1, PG 49, 307: Moïse et Élie, lorsqu'ils voulaient se présenter devant le Seigneur avaient recours au jeune qui les conduisait à Dieu par la main, διά τῶν ταύτης αὐτῷ προσεφέροντο χειρῶν.

5. Le membre de phrase τουτέστι στολήν Ιεράν ne fait évidemment pas partie du texte de Daniel. Jean, ayant employé un mot hébreu qui désigne une étoffe de lin fin, explique aussitôt ce terme dans le désir d'être compris de tous. Le lin fin était une des étoffes employées dans la confection du costume sacerdotal (Ex. 28, 5-6, etc.). Le mot évoque plus précisément pour Jean la robe du prêtre, comme déjà chez HIPPOLYTE, In Dan., 4, 86, SC 14, p. 337.

<sup>1.</sup> Jean cite fréquemment l'exemple des hommes de l'Ancien Testament qui se sont signalés par leur foi et leur piété. Il emploie alors pour les qualifier l'adjectif ayioc. Voir J. Daniélou, Les saints païens de l'Ancien Testament, Paris, 1956.

<sup>2.</sup> Cf. Dan. 10, 3: "Αρτον ἐπιθυμιῶν οὐκ ἔφαγον, « Je n'ai pas mangé le pain de désirs ». Il s'agit ici d'un hébraïsme que la Septante a traduit littéralement, mais qui doit être interprété en français: le pain est nourrissant; il est à désirer.

<sup>3.</sup> L'adjonction xal σίχερα empruntée à Lc 1, 15 (cf. Nombr. 6, 3) ne se trouve pas dans le texte de Daniel, mais dans le manuscrit G où le texte se présente ainsi : oùdé olvoc xal gixeoa signides.

χαλκοῦ στίλβοντος, ἡ φωνὴ τῶν λόγων αὐτοῦ ὡς φωνὴ ἄχλου. Καὶ ἐγὼ μόνος εἶδον τὴν ὀπτασίαν ταύτην, καὶ οἱ μετ' ἐμοῦ οὐκ εἶδον, ἀλλ' ἔκστασις μεγάλη ἔπεσεν ἐπ' αὐτοὺς 220 καὶ ἔφυγον ἐν φόβῳ καὶ οὐχ ὑπελείφθη ἐν ἐμοὶ ἰσχὺς καὶ ἡ δόξα μου μετεστράφη εἰς διαφθοράν. »

Τί έστιν « 'Η δόξα μου μετεστράφη είς διαφθοράν »; Εύπρεπής ήν ὁ νεανίας ἐπεὶ οὖν ὁ φόβος τῆς παρουσίας τοῦ ἀγγέλου, καθάπερ τοὺς ἐκπνέοντας, οὕτως αὐτὸν 225 διέθηκε, πολλήν κατασκεδάσας τήν ώχρίαν καὶ άναλώσας τὸ ἄνθος τῆς ὥρας καὶ δαπανήσας τὴν εὔχροιαν τῆς έπιφανείας ἄπασαν, διὰ τοῦτό φησι' «Μετεστράφη ή δόξα μου είς διαφθοράν. » Καθάπερ γάρ, ήνιόχου φοβηθέντος καὶ τὰς ἡνίας ἀφέντος, ἐπ' ὄψιν οἱ ἵπποι καταφέρονται 230 πάντες καὶ τὸ ἄρμα ὁλόκληρον περιτρέπεται, οὕτω καὶ έπὶ τῆς ψυχῆς συμβαίνειν εἴωθεν, ὅταν ὑπό τινος θάμβους καὶ ἀγωνίας κατέχηται πτοουμένη γάρ καὶ καθάπερ ήνίας τινάς τὰς οἰκείας ἐνεργείας συστέλλουσα ἀφ' ἑκάστου των αἰσθητηρίων τοῦ σώματος, ἔρημα ἀφίησι τὰ μέλη. 235 εἶτα ἐκεῖνα, ἐρημωθέντα τῆς κατεχούσης αὐτὰ δυνάμεως, διαπίπτει καὶ περικρούεται ὅπερ καὶ ὁ Δανιὴλ ἔπαθε τότε.

Τί οὖν ὁ ἄγγελος; 'Ανέστησεν αὐτὸν καί φησι' «Δανιήλ, ἄνερ ἐπιθυμιῶν, σύνες ἐν τοῖς λόγοις τούτοις οἷς ἐγὼ 240 λαλῶ πρὸς σὲ καὶ στῆθι ἐπὶ τῆ στάσει σου, ὅτι νῦν ἀπεστάλην πρὸς σέ. » 'Ο δὲ ἀνέστη ἔντρομος. Καὶ ἀρχομένου πάλιν πρὸς αὐτὸν διαλέγεσθαι τοῦ ἀγγέλου καὶ λέγειν ὅτι «'Απὸ τῆς ἡμέρας ῆς ἔδωκας τὴν καρδίαν σου κακωθῆναι ἐναντίον τοῦ Θεοῦ ἡκούσθησαν οἱ λόγοι σου, 245 κἀγὼ ἦλθον ἐν τοῖς λόγοις σου », πάλιν κατέπεσεν ἐπὶ

225 κατασκεδάσας : κατασκευάσας ΟVX.

l'airain brillant, et sa voix quand il parlait était comme celle d'une multitude. Et moi, j'étais seul à voir cette apparition; ceux qui étaient avec moi ne la virent pas, mais une grande frayeur s'abattit sur eux, et la crainte les faisait fuir. Et en moi il ne resta plus de force, et ma gloire se changea en corruption<sup>a</sup>.»

Que signifie « ma gloire se changea en corruption » ? Daniel était un beau jeune homme; quand la crainte que lui inspirait la présence de l'ange l'eut mis dans l'état d'un moribond, devenant tout pâle, perdant la fraîcheur de la jeunesse et toutes les belles couleurs de son teint, c'est ainsi que, selon ses propres termes, « il changea sa gloire en corruption ». De même que, lorsqu'un cocher prend peur et lâche les rênes, ses chevaux se précipitent n'importe où et son char se renverse, la même chose arrive ordinairement à l'âme qui se trouve possédée par la frayeur et l'angoisse: terrifiée!, relâchant comme des rênes les énergies qui lui viennent des sens de son corps, elle déserte ses membres, ainsi abandonnés à eux-mêmes, puis ceux-ci, privés de la force qui les animait, défaillent et s'écroulent. Voilà ce que Daniel ressentit alors.

Que fit l'ange? Il le releva et lui dit: « Daniel, objet des désirs de Dieu², comprends les paroles que je vais te dire et tiens-toi debout sur tes jambes, car voici que j'ai été envoyé vers toib. » Il se releva donc tout tremblant. Et comme l'ange recommençait à lui parler et disait: « Depuis le jour où tu as livré ton cœur à l'affliction en présence de Dieu, tes paroles ont été entendues, et moi, je suis venu à cause de tes paroles o, de nouveau il tomba à terre,

a. Dan. 10, 5-8.

b. Dan. 10, 11.

c. Dan. 10, 12.

<sup>1.</sup> La description de l'âme saisie de frayeur était un exercice d'école dont Jean se souvient ici et qu'il relève, en tout cas, par un procédé de rhétorique : la comparaison. C'est le même procédé qu'on retrouve dans le texte parallèle de Grégoire de Nysse, cf. hom. I, p. 119, n. 2.

<sup>2.</sup> On se trouve encore ici devant un hébraïsme analogue à celui qui a été signalé p. 205, n. 2. Jean utilise la traduction ἄνερ ἐπιθυμιῶν calquée sur l'hébreu, qui est celle de Théodotion. Symmaque traduisait en réduisant l'hébraïsme ἄνερ ἐπιθυμητέ. La Septante portait Δανιήλ, ἄνθρωπος ἐλεεινός (εἴ), homme bénéficiant de l'ἕλεος de Dieu, une des notions complémentaires de χάρις.

τὴν γῆν ὅπερ καὶ ἐπὶ τῶν ἐκλυομένων συμβαίνει. Καθάπερ γὰρ ἐκεῖνοι διεγερθέντες καὶ εἰς ἑαυτοὺς ἐπανελθόντες καὶ διαβλέψαντες κατεχόντων ἡμῶν αὐτοὺς καὶ ῥαινόντων τὸ πρόσωπον ψυχροῖς νάμασιν, ἐν αὐταῖς ἡμῶν πολλάκις 250 ἐκλύονται μεταξὺ ταῖς χερσίν, οὕτω καὶ ὁ προφήτης ἔπασχεν. Ἡ γὰρ ψυχὴ φοβηθεῖσα καὶ τὴν ὄψιν τῆς παρουσίας οὐ φέρουσα τοῦ συνδούλου, οὐδὲ τὸ φῶς ἐκεῖνο δυναμένη βαστάζειν ἐθορυβεῖτο, καθάπερ τινὸς ἁλύσεως τοῦ δεσμοῦ τῆς σαρκὸς ἑαυτὴν ἀπορρῆξαι ἐπειγομένη. 255 ᾿Αλλ᾽ ἐκεῖνος ἔτι κατεῖχεν.

'Ακουέτωσαν οἱ τὸν τῶν ἀγγέλων Δεσπότην περιεργαζόμενοι. Δανιήλ, ὃν ἠδέσθησαν ὀφθαλμοὶ λεόντων, Δανιήλ, 
ὁ τὰ ὑπὲρ ἄνθρωπον ἐν ἀνθρωπίνῳ σώματι δυνηθείς, συνδούλου παρουσίαν οὐκ ἤνεγκεν, ἀλλ' ἄπνους ἔκειτο. «'Εστρά260 φη γάρ, φησί, τὰ ἐντός μου ἐν ὁράσει μου, καὶ πνοὴ οὐχ 
ὑπελείφθη ἐν ἐμοί. » Οἱ δὲ τοσοῦτον τῆς ἀρετῆς ἀφεστηκότες 
τοῦ δικαίου αὐτὴν ὑπισχνοῦνται τὴν οὐσίαν εἰδέναι μετὰ 
ἀκριβείας ἀπάσης, τὴν ἀνωτάτω καὶ πρώτην καὶ τὰς 
μυριάδας τῶν ἀγγέλων τούτων παραγαγοῦσαν, ὧν ἕνα 
265 ὁ Δανιὴλ ἰδεῖν οὐκ ἴσχυσεν.

'Αλλ' ἐπαναγάγωμεν τὸν λόγον ἐπὶ τὴν προτέραν ὑπόθεσιν καὶ δείξωμεν ὅτι καὶ ταῖς ἄνω δυνάμεσιν ἀθέατός ἐστιν ὁ Θεός, καὶ ταῦτα συγκαταβαίνων. Τίνος γὰρ ἕνεκεν, εἰπέ μοι, τὰς πτέρυγας προβάλλονται τὰ Σεραφίμ; Δι' 270 οὐδὲν ἕτερον ἀλλ' ἢ δι' ἐκεῖνο τὸ ἀποστολικόν, τὸ «φῶς οἰκῶν ἀπρόσιτον», διὰ τῶν ἔργων αὐτῶν προαναφωνοῦσαι,

266-267 'Αλλ' — καί² om. A || 269 προβάλλεται X || 270 η δι' ACE G: δι' D άλλ' η δι' L OV άλλ' η πάντως X.

comme cela arrive à ceux qui ont une défaillance: on les voit quelquefois se redresser, revenir à eux et nous regarder tandis que nous les soutenons et que nous leur jetons de l'eau froide au visage, puis soudain s'évanouir à nouveau entre nos bras¹. C'est ce qui arriva au prophète. Son âme, remplie de crainte, incapable de supporter la vue de cet autre serviteur de Dieu qui était là et ne pouvant soutenir l'éclat de cette lumière, se trouvait dans un grand trouble, pressée qu'elle était de s'affranchir du lien du corps comme d'une chaîne. Mais l'ange la retint encore.

Qu'ils m'entendent, ceux qui prétendent scruter le Maître des anges! Daniel, devant qui se baissaient les yeux des lions, Daniel, qui, dans un corps humain, avait une puissance surhumaine, ne pouvait supporter la présence de cet autre serviteur de Dieu, et il gisait là sans souffle. «Mes entrailles, dit-il, ont été bouleversées par cette vision, et le souffle n'est plus resté en moi ». » Et des hommes, qui sont si éloignés de la vertu de ce juste, se font fort de connaître avec une entière exactitude l'Être suprême et premier qui a produit les myriades de ces anges, et Daniel n'eut pas la force de supporter la vue d'un seul d'entre eux!

Même quand il tempère son éclat propos, et prouvons que les vertus par condescendance, d'en haut ne peuvent contempler Dieu reste Dieu, même quand il use de condescendance. En effet, pour quelle raison, dis-moi, les Séraphins se voilent-ils de leurs ailes²? Pour aucune autre sinon pour manifester par leurs actes mêmes la vérité de la

sur ses propres malaises à travers les *Lettres à Olympias*, SC 13 bis, en particulier dans la lettre IX, prouvent que tout n'est pas littéraire dans ces descriptions de malaises physiques.

a. Dan. 10, 16-17.

<sup>1.</sup> La description de l'évanouissement doit être portée aussi au compte de la rhétorique, mais dans sa précision, elle pourrait bien être inspirée par une expérience vécue. Les notations de Jean

<sup>2.</sup> Dans les homélies In illud: Vidi Dominum, en particulier, I, 3, PG 56, 101, Jean donne deux raisons de cette attitude. Les anges se voilent la face soit parce qu'ils ne peuvent supporter l'éclat de la gloire de Dieu, soit pour témoigner leur piété. Mais il est clair que, dans le contexte présent, c'est la première raison seulement que Jean retient. Cf. infra, hom. IV, li. 58-60.

parole de l'Apôtre: « Il habite une lumière inaccessible ».

καὶ οὐκ αὐταὶ μόνον, ἀλλὰ καὶ αἱ τούτων ἀνωτέρω τὰ Χερουβίμ. Αὖται μέν γὰρ πλησίον ἐστήκασιν ἐκεῖναι δὲ θρόνος εἰσὶ τοῦ Θεοῦ, οὐκ ἐπειδὴ θρόνου δεῖται ὁ Θεός, 275 άλλ' ἵνα [διὰ τούτου] τὴν ἀρετὴν τῶν δυνάμεων αὐτῶν μάθης.

\*Ακουσον γοῦν καὶ ἐτέρου προφήτου περὶ ἐκείνων διαλεγομένου· « Καὶ ἐγένετο λόγος Κυρίου πρὸς Ἰεζεκιὴλ υίὸν Βουζί ἐπὶ τοῦ ποταμοῦ Χοβάρ. » Καὶ οὖτος παρὰ τὸν 280 ποταμόν Χοβάρ κάκεῖνος παρά τὸν ποταμὸν Τίγριν τότε είστήκει. "Όταν γὰρ μέλλη τινὰ παράδοξον ὄψιν δεικνύναι τοις έαυτου δούλοις ὁ Θεός, ἔξω των πόλεων αὐτοὺς ἐξάγει είς καθαρὸν θορύβων χωρίον, ὥστε μηδενὶ μήτε τῶν όρωμένων, μήτε των άκουομένων έκκρούεσθαι τήν ψυχήν, 285 άλλ' όλην αὐτὴν άδείας ἀπολαύουσαν πρὸς τὴν τῶν ὁρωμένων ἀσχολεῖν θεωρίαν.

Τί οὖν οὖτος εἶδεν ; «'Ιδοὺ νεφέλη, φησίν, ἀπὸ βορρᾶ ἥρχετο, καὶ φέγγος κύκλω καὶ πῦρ ἀστράπτον, καὶ ἐν τῷ μέσω αὐτοῦ ώσεὶ ὅρασις ἠλέκτρου καὶ φέγγος ἐν αὐτῷ, 290 καὶ ἐν τῷ μέσῳ ὁμοίωμα τεσσάρων ζώων. Αὕτη ἡ ὅρασις αὐτῶν, ὁμοίωμα ἀνθρώπου ἐπ' αὐτοῖς. Καὶ τέσσαρα πρόσωπα τῷ ἐνί, καὶ τέσσαρες πτέρυγες τῷ ἐνί. Καὶ ὕψος ην αὐτοῖς, φησί, καὶ φοβεροὶ ήσαν, καὶ οἱ νῶτοι αὐτῶν πλήρεις ὀφθαλμών κυκλόθεν τοῖς τέσσαρσιν, καὶ ὁμοίωμα 295 ύπερ κεφαλής αὐτων ώσει στερέωμα, ώς ὅρασις κρυστάλλου φοβερόν, έκτεταμένον ύπερ κεφαλής αὐτῶν ἄνωθεν, καὶ αί

272 ἀνώτεραι Ε Χ || 274 θρόνοι Montf. e cod. Paris. gr. 811 || εἰσὶ : ὑπάρχουσι VX || Θεοῦ] + θρόνον δὲ αὐτὰς Θεοῦ καλεῖν σύνηθες τη Γραφή ούχ ένα θρόνον νοήσης ούδὲ γὰρ [+ καὶ X] θρόνου  $VX \parallel 275$  διὰ τούτου X || 279-280 Χοβάρ — ποταμόν οπ. C O || 280 Τίγριν : τὸν Τίγριν C O || 281 ἐπιδεικνύναι O || 281-282 τοῖς έαυτοῦ δούλοις δεικνύναι ~ Duc e cod. Paris. gr. 777 || 286 θεωρίαν: θεωρείν DG | 288-289 έν μέσφ Duc e cod. Paris. gr. 777.

et ils ne sont pas seuls à agir ainsi, car les Chérubins, qui leur sont supérieurs 1, font de même. Les premiers se tiennent debout près de Dieu, tandis que les seconds lui servent de trône; ce n'est pas que Dieu ait besoin d'un trône, mais c'est afin que, par là, tu apprennes par là la dignité de ces vertus. Écoute maintenant au sujet de ces vertus un autre

prophète. « La parole du Seigneur se fit entendre à Ézéchiel. fils de Buzi, près du fleuve Chobara. » Celui-ci se trouvait donc sur les bords du fleuve Chobar, tandis que l'autre<sup>2</sup> était sur les bords du Tigreb. En effet, chaque fois que Dieu veut faire apparaître à ses serviteurs une vision extraordinaire, il les emmène en dehors des villes dans un endroit plein de calme, afin que leur âme, n'étant troublée par aucun spectacle, par aucun bruit et jouissant d'une entière tranquillité, ne soit occupée qu'à contempler cette vision.

Que vit donc Ézéchiel? «Voici qu'une nuée, dit-il. venait du nord : elle était entourée d'une grande lumière et d'un feu étincelant; au centre de ce feu l'on croyait voir du métal éclatant, et au milieu l'apparence de quatre êtres vivants. Voici quel était leur aspect : il v avait en eux une ressemblance avec l'homme. Ils avaient chacun quatre faces et quatre ailes. Ils étaient hauts de taille et terribles, dit-il. Tous les quatre avaient le dos recouvert d'yeux tout autour. Au-dessus de leurs têtes, il y avait comme une image du firmament, qui, redoutable et pareil à du cristal, se déployait en haut au-dessus de leurs

2. A savoir Daniel. Cf. Dan. 10, 4: « Le vingt-quatrième jour du premier mois, j'étais sur le bord du grand fleuve qui est le

Tigre. >

a. Éz. 1, 3. b. Dan. 10, 4.

<sup>1.</sup> La hiérarchie entre les anges était un thème de discussion en faveur chez les Ariens. Cyrille de Jérusalem juge sans fondement ces différences et en tire argument contre les Ariens. S'ils ne peuvent expliquer qui sont les anges, à plus forte raison ne peuvent-ils se vanter de connaître le Christ: Cat., XI, 12, PG 33, 705. Jean ne semble pas mettre en doute cette hiérarchie et n'éprouve pas le besoin d'expliquer la supériorité des Chérubins.

213

πτέρυγες αὐτῶν ἑκάστω δύο, καλύπτουσαι τὰ σώματα αὐτῶν, καὶ ὑπεράνω τοῦ στερεώματος, ὡς ὅρασις λίθου σαπφείρου και δμοίωμα θρόνου ἐπ' αὐτῷ, και ἐπὶ τοῦ 300 όμοιώματος τοῦ θρόνου όμοίωμα ώς είδος ανθρώπου έπ' αὐτῷ. Καὶ είδον ώς ὅρασιν ἠλέκτρου, ἀπὸ ὁράσεως ὀσφύος καὶ ἔως ἐπάνω, καὶ ἀπὸ ὁράσεως ὀσφύος καὶ ἕως κάτω, ώς ὅρασιν πυρός, καὶ τὸ φέγγος αὐτοῦ ώς ὅρασις τόξου, δταν ἢ ἐν τῆ νεφέλη ἐν ἡμέρα ὑετοῦ.»

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 724)

Καὶ μετὰ ταῦτα πάντα βουλόμενος δεῖξαι ὅτι οὔτε 305 ό προφήτης, οὔτε αἱ δυνάμεις ἐκεῖναι ἀκράτῳ προσέβαλον αὐτῆ τῆ οὐσία, φησίν « Αὕτη ἡ ὅρασις ὁμοιώματος δόξης Κυρίου.» Είδες κάκει και ένταθθα συγκατάβασιν; 'Αλλ' δμως και αὐται αι δυνάμεις καλύπτουσιν έαυτας 810 ταις πτέρυξι δι' οὐδὲν ἔτερον ἢ διὰ τοῦτο [,καίτοι γε σοφώταται καὶ γνωστικώταται καὶ καθαρώταταί εἰσιν αἱ δυνάμεις αὖται].

Πόθεν δήλον ; 'Απ' αὐτῶν τῶν ὀνομάτων. "Ωσπερ γὰρ ἄγγελος λέγεται, ἐπειδὴ τὰ τοῦ Θεοῦ τοῖς ἀνθρώποις 815 ἀναγγέλλει καὶ ἀρχάγγελος λέγεται, ἐπειδὴ τῶν ἀγγέλων άρχει, οὕτω καὶ αὖται προσηγορίας ἔχουσι τὴν σοφίαν αὐτῶν καὶ καθαρότητα αὐτῶν ἡμῖν δηλούσας καὶ ὥσπερ αί πτέρυγες τὸ ὕψος ἐμφαίνουσι τῆς φύσεως — καὶ γὰρ ό Γαβριήλ πετόμενος φαίνεται, οὐκ ἐπειδή πτερὰ περὶ 820 τὸν ἄγγελον, ἀλλ' ἵνα μάθης ὅτι ἐκ τῶν ὑψηλοτάτων χωρίων καὶ τῶν ἄνω διατριβῶν πρὸς τὴν ἀνθρωπίνην άφικται φύσιν —, ούτω δή και έπι τούτων οὐδεν άλλο δηλοι τὰ πτερὰ ἢ τὸ τῆς φύσεως ὕψος. "Ωσπερ οὐν αί πτέρυγες τὸ τῆς φύσεως ὑψηλὸν δηλοῦσι, καὶ ὁ θρόνος 825 τὸ τὸν Θεὸν αὐτοῖς ἐπαναπαύεσθαι καὶ οἱ ὀφθαλμοὶ τὸ têtes. De deux de ses ailes chacun d'eux recouvrait son corps, et au-dessus du firmament l'on voyait une pierre de saphir et elle avait l'apparence d'un trône, sur lequel se trouvait, semble-t-il, la forme d'un homme. A partir de la ceinture jusqu'en haut, l'on aurait dit du métal éclatant; au-dessus et jusqu'en bas, c'était comme du feu : il produisait une lumière qui ressemblait à l'arc-enciel que l'on voit dans la nuée un jour de pluie a. »

Et après tout cela, voulant montrer que ni lui, ni ces vertus célestes n'approchaient de l'essence divine ellemême, le prophète ajoute: «Tel était l'aspect de la ressemblance de la gloire du Seigneurb. » N'as-tu pas remarqué, aussi bien dans ce cas que dans le précédent, la condescendance de Dieu? Et pourtant les vertus ellesmêmes se voilent de leurs ailes pour l'unique raison que j'ai déjà donnée, [bien qu'elles soient très sages, très savantes et très pures 1].

Comment savons-nous qu'elles sont telles ? Par leurs noms eux-mêmes. En effet, de même que l'ange est ainsi nommé parce qu'il annonce aux hommes les volontés de Dieu et que l'archange est ainsi appelé parce qu'il commande aux anges, de même ces vertus portent des noms qui nous indiquent leur sagesse et leur pureté. Les ailes, de leur côté, manifestent la sublimité d'une nature — et c'est pourquoi l'on nous représente Gabriel en train de voler, non pas que les anges aient des ailes, mais pour que tu saches qu'ils quittent les régions supérieures et le séjour le plus élevé pour s'approcher de la nature humaine —; ainsi les ailes attribuées à ces vertus n'ont pas d'autre sens que d'indiquer la sublimité de leur nature. De même donc que les ailes marquent le caractère sublime de leur nature, que le trône signifie que Dieu se repose sur elles,

<sup>299</sup> αὐτῷ : αὐτοῖς D αὐτοῦ G O || 301 αὐτοῦ DG || 310-312 καίτοι — αὔται om. ACL Ğ | 315 καὶ ἀρχάγγελος om. C | λέγεται om. OV | 316-317 προσηγορίαν... δηλούσαν ΑCL | 317 δηλούσας ήμεν ~ DG | ημίν om. O.

a. Éz. 1, 4-28.

b. Éz. 1, 28.

<sup>1.</sup> Il est possible que le membre de phrase καίτοι γε... αδται. omis par les manuscrits ACL Q, soit une glose. Nous le mettons entre crochets.

διορατικόν καὶ τὸ ἐγγὺς είναι τοῦ θρόνου καὶ τὸ διαπαντὸς αὐτὸν ἀνυμνεῖν τὸ ἄγρυπνον καὶ ἐγρηγορός, οὕτω δὴ καὶ τὰ ὀνόματα τῶν μὲν τὴν σοφίαν, τῶν δὲ τὴν καθαρότητα δηλοί. Τί γάρ ἐστι Χερουβίμ; πεπληθυσμένη γνώσις. 830 Τί δὲ Σεραφίμ ; ἔμπυρα στόματα. Εἶδες πῶς καὶ τὴν καθαρότητα και την σοφίαν τὰ ὀνόματα παρεδήλωσεν:

Εί δέ, ἔνθα πεπληθυσμένη γνώσις, οὐδὲ συγκατάβασιν Θεοῦ δύνανται ίδεῖν μετὰ ἀδείας, ἔνθα μερική γνῶσις, καθώς Παῦλός φησιν' «'Εκ μέρους γινώσκομεν καὶ δι' ἐσόπτρου 885 καὶ ἐν αἰνίγματι », πόσης ἀπονοίας ἂν εἴη, τὰ μηδὲ έκείνοις θεατά, ταῦτα αὐτοῖς νομίζειν εἶναι γνώριμα καὶ καταφανή;

"Οτι δέ οὐ τοῖς Χερουβίμ οὐδέ τοῖς Σεραφίμ μόνον, άλλ' οὐδὲ ἀρχαῖς, οὐδὲ ἐξουσίαις, οὐδὲ ἄλλη τινὶ κτιστῆ 840 δυνάμει κατάληπτός έστιν ὁ Θεός, καὶ τοῦτο έβουλόμην ἀποδείξαι νῦν, ἀλλ' ἔκαμεν ἡμῖν ἡ διάνοια, οὐ τῷ πλήθει, άλλὰ τῆ φρίκη τῶν εἰρημένων. Τρέμει γὰρ καὶ ἐκπέπληκται ή ψυχή ἐπὶ πολὺ ταῖς ἄνω ἐνδιατρίβουσα θεωρίαις. Διὸ φέρε αὐτὴν ἐκ τῶν οὐρανῶν καταβιβάσωμεν καὶ ψυ-845 χαγωγήσωμεν καταπεπληγμένην, ἐπὶ τὴν συνήθη καταφυγόντες παράκλησιν. Τίς δὲ αὕτη ἐστίν ; Εὔχεσθαι τοὺς τὰ τοιαθτα νοσοθντας ύγιαναί ποτε. Εἰ γὰρ ὑπὲρ τῶν ἐν νό-

333 άδείας : ἀκριβείας DG | 338 τοῖς Χερουβὶμ οὐδὲ om. A | 346 αύτη: ταύτη Α.

que les veux indiquent l'acuité de leur vision, que leur proximité du trône et leurs hymnes incessantes montrent leur vigilance que n'interrompt aucun sommeil, de même le nom des unes exprime la sagesse, et celui des autres la pureté. En effet, que veut dire «Chérubin »? Connaissance accomplie. Et « Séraphin » ? Bouche de feu. Vois-tu comme leurs noms donnent à entendre leur pureté et leur sagesse<sup>1</sup>?

Si donc, là où réside la connaissance accomplie 2, on ne peut pas voir Dieu de façon distincte, même quand il se manifeste avec condescendance3, n'est-ce pas le comble de la folie de prétendre que, là où la connaissance est partielle - selon l'expression de Paul: « Nous ne connaissons qu'en partie, par l'intermédiaire d'un miroir et en énigme » —, l'on peut connaître et voir clairement ce que ces vertus elles-mêmes ne sauraient contempler?

Et ce n'est pas seulement pour Invitation à prier pour les Anoméens les Chérubins et les Séraphins, mais aussi pour les Principautés, les Puissances et pour toute espèce de vertus créées que Dieu est incompréhensible. C'est ce que je voulais montrer maintenant, mais notre esprit défaille, accablé moins par le nombre que par le caractère redoutable des choses à dire4. Car l'âme tremble et frémit lorsqu'elle s'applique trop longtemps à des contemplations célestes. Faisons-la donc descendre de ces hauteurs, ramenons-la encore frémissante et recourons à notre exhortation habituelle. En quoi consiste-t-elle? A vous inviter à prier pour que

3. L'expression συγκατάβασιν θεοῦ est une brachylogie qui doit nécessairement être développée. Il ne s'agit pas de ne pouvoir saisir de façon distincte la condescendance de Dieu, mais Dieu lui-même, malgré la forme sous laquelle il apparaît pour s'adapter à ceux qui le contemplent.

<sup>1.</sup> L'étymologie de « Chérubin » est empruntée à Philon. Voir Introduction, p. 42. Celle de « Séraphin », plus exacte, rappelle Is. 6, 3, où un Séraphin purifie les lèvres du prophète avec un charbon ardent.

<sup>2.</sup> Dans le vocabulaire biblique, le verbe πληθύνω apparenté à πληθύς comporte toujours l'idée d'un accroissement en nombre. I Rois 25, 10; II Cor. 9, 10. Il est clair que Jean ne l'emploie pas ici dans ce sens, mais dans celui d'une connaissance portée à son maximum comparée avec la science partielle de l'homme. Cette connaissance des anges n'en demeure pas moins relative, comme Jean s'empresse de le souligner dans les lignes suivantes.

<sup>4.</sup> Jean est tellement pénétré de son sujet qu'il se dit lui-même atteint de la terreur sacrée, φρίκη, éprouvée par ceux qui s'approchent de Dieu. C'est une transition habile pour amener la fin de l'homélie qui se termine toujours par une exhortation, ici au sujet de la tenue des fidèles à l'église et sur l'excellence de la prière liturgique.

σοις, έν μετάλλοις, έν σκληραίς δουλείαις καὶ τῶν ἐνεργουμένων κελευόμεθα τὸν Θεὸν παρακαλεῖν, πολλῷ μᾶλλον ὑπέρ 350 τούτων, ἐπεὶ καὶ χαλεπωτέρα τοῦ δαίμονος ἡ ἀσέβεια. 'Εκείνη μέν γάρ ἔχει συγγώμην ή μανία, αΰτη δὲ πάσης άπολογίας ή νόσος έστέρηται.

'Αλλ' ἐπειδή τῆς ὑπέρ τῶν ἐνεργουμένων ἐμνήσθην εὐχῆς, βούλομαί τι πρὸς τὴν ὑμετέραν διαλεχθῆναι 855 αγάπην, καὶ νόσημα τῆς Ἐκκλησίας ἐκκόψαι χαλεπόν. Καὶ γὰρ ἄτοπον ἂν εἴη τοὺς ἔξωθεν μετὰ τοσαύτης ιατρεύοντας έπιμελείας των οἰκείων καταφρονείν μελών. Τί ποτ' οὖν ἐστι τὸ νόσημα ; Τὸ πλήθος τοῦτο τὸ ἄφατον, τὸ συγκεκροτημένον νῦν καὶ μετὰ τοσαύτης ἀκριβείας 360 προσέχον τοῖς λεγομένοις, κατά τὴν φρικωδεστάτην ωραν έκείνην πολλάκις έπιζητήσας ίδειν οὐκ ήδυνήθην, καὶ σφόδρα ἐστέναξα, ὅτι τοῦ μέν συνδούλου διαλεγομένου πολλή ή σπουδή, ἐπιτεταμένη ή προθυμία, τῶν συνωθούντων άλλήλους καὶ μέχρι τέλους παραμενόντων, τοῦ δὲ Χριστοῦ 865 φαίνεσθαι μέλλοντος έπὶ τῶν ἱερῶν μυστηρίων, κενή καὶ ἔρημος ἡ ἐκκλησία γίνεται.

Καὶ ποῦ ταῦτα συγγνώμης ἄξια ; 'Απὸ τῆς ῥαθυμίας ταύτης καὶ τοὺς ἐπαίνους τοὺς ἐπὶ τῆ κατὰ τὴν ἀκρόασιν σπουδή πάντας ἀπόλλυτε. Τίς γὰρ ὑμῶν οὐ καταγνώσεται 870 καὶ ἡμῶν, ὅταν ἴδη τὸν καρπὸν τῆς ἀκροάσεως εὐθέως ύμιν διαρρυέντα; Εί γάρ μετά άκριβείας προσείχετε τοις λεγομένοις, διὰ τῶν ἔργων ἂν ἐπεδείξασθε τὴν σπουδήν. τὸ δὲ εὐθέως ἀκούοντας ἀποπηδαν σημεῖόν ἐστι τοῦ μηδὲν

348 καὶ] + ὑπὲρ Χ || 349 πολλῷ : πόσω ΟΥ || 367 καὶ om. Α DG | 369 ἀπόλλυσθαι C.

ceux qui souffrent d'une telle maladie guérissent un jour. En effet, si nous vous demandons d'invoquer Dieu pour les malades, pour ceux qui sont condamnés au travail des mines ou réduits à un dur esclavage, et pour les possédés, combien davantage devons-nous le faire pour ceux-ci1, puisque leur impiété est plus nocive que le démon : le délire de ceux qu'il tourmente est pardonnable, tandis que cette maladie ne peut être excusée d'aucune manière.

quittent l'église après le sermon, sans assister aux mystères

Trop d'Antiochéens Mais, puisque j'ai fait allusion à la prière pour les possédés, je désire m'adresser à votre charité pour bannir de l'Église un mal pernicieux. Il serait étrange en effet que, soignant avec tant de zèle

les gens de l'extérieur, nous négligions en même temps nos propres membres. Quel est donc ce mal? Cette immense foule maintenant réunie, qui prête une attention si profonde aux paroles qu'elle écoute, souvent, au moment le plus sacré, je la cherche des yeux, mais en vain. Je le déplore vivement: lorsqu'un homme parle, qui n'est comme vous qu'un serviteur de Dieu, un grand empressement, une intense hâte se manifestent; on se pousse les uns les autres et l'on reste jusqu'à la fin; au contraire, lorsque le Christ doit paraître au cours des mystères sacrés, l'église est vide et déserte?!

Comment cela serait-il excusable? Cette négligence vous fait perdre tous les éloges que vous valait votre zèle à écouter la parole. Qui en effet ne vous condamnerait, et nous-même avec vous, en voyant le fruit de nos instructions disparaître si vite? Car si vous écoutiez comme il faut ce que l'on vous dit, c'est par vos actes que vous manifesteriez votre zèle. Vous précipiter dehors dès que le discours est fini, c'est signifier que votre esprit n'a rien

<sup>1.</sup> Nous avons ici un document précieux sur la vie liturgique du temps. Voir Introduction, p. 53. On trouve un schéma de prière analogue In Matth. hom., XXV, 3, PG 57, 331 et In II Cor. hom., II, 5, PG 61, 398.

<sup>2.</sup> Les homélies de Jean fournissent de nombreux détails concrets sur le comportement des chrétiens d'Antioche à l'église. Cf. In Acta apost. hom., XXIV, 4, PG 60, 190 et In bapt. Christi, 4, PG 49, 370.

δέξασθαι τῶν εἰρημένων καὶ ἐναποθέσθαι τῆ διανοίᾳ.

375 Εἰ γὰρ ἐναπέκειτο τὰ λεγόμενα ταῖς ψυχαῖς, πάντως ἂν

ὑμᾶς ἔνδον κατέσχε καὶ πρὸς τὰ φρικωδέστατα μετὰ

πλείονος εὐσεβείας παρέπεμψε. Νῦν δὲ ὥσπερ κιθαρῳδοῦ

τινος ἀκούσαντες, οὕτως ἔρημοι πάσης ὡφελείας, παυσαμένου τοῦ λέγοντος, ἀναχωρεῖτε.

380 'Αλλὰ τίς ἡ ψυχρὰ τῶν πολλῶν ἀπολογία; Εἴξασθαι, φησί, καὶ ἐπὶ τῆς οἰκίας δύναμαι, ὁμιλίας δὲ ἀκοῦσαι καὶ διδασκαλίας ἐπὶ τῆς οἰκίας οὐ δυνατόν. 'Απατῆς σαυτόν, ἄνθρωπε' εὔξασθαι μὲν γὰρ καὶ ἐπὶ τῆς οἰκίας δυνατόν, οὕτω δὲ εὔξασθαι ὡς ἐπὶ τῆς ἐκκλησίας ἀδύνατον, 385 ὅπου πατέρων πλῆθος τοσοῦτον, ὅπου βοἡ πρὸς τὸν Θεὸν ὁμοθυμαδὸν ἀναπέμπεται. Οὐχ οὕτως εἰσακούῃ κατὰ σαυτὸν τὸν Δεσπότην παρακαλῶν ὡς μετὰ τῶν ἀδελφῶν τῶν σῶν. 'Ενταῦθα γάρ ἐστί τι πλέον, οἷον ἡ ὁμόνοια καὶ ἡ συμφωνία καὶ τῆς ἀγάπης ὁ σύνδεσμος καὶ αἱ τῶν 890 ἱερέων εὐχαί. Διὰ γὰρ τοῦτο οἱ ἱερεῖς προεστήκασιν, ἵνα αἱ τοῦ πλήθους εὐχαὶ ἀσθενέστεραι οὖσαι, τῶν δυνατωτέρων τούτων ἐπιλαβόμεναι, ὁμοῦ συνανέλθωσιν αὐταῖς εἰς τὸν οὐρανόν.

"Αλλως δὲ τί γένοιτ' ἄν ὄφελος όμιλίας, ὅταν εὐχὴ μὰ ἢ 395 συνεζευγμένη; Πρότερον εὐχὴ καὶ τότε λόγος οὕτω καὶ οἱ ἀπόστολοἱ φασιν. « Ἡμεῖς δὲ τἢ προσευχἢ καὶ τἢ διακονία τοῦ λόγου προσκαρτερήσωμεν.» Οὕτω καὶ ὁ Παῦλος ποιεῖ ἐν τοῖς προοιμίοις τῶν ἐπιστολῶν εὐχόμενος, ἵν' ὥσπερ λύχνου φῶς, οὕτω τὸ τῆς εὐχῆς φῶς προοδοποιήσῃ 400 τῷ λόγῳ. Ἐὰν ἐθίσῃς σεαυτὸν εὔχεσθαι μετὰ ἀκριβείας, οὐ δεήσῃ τῆς παρὰ τῶν συνδούλων διδασκαλίας, αὐτοῦ

saisi ni rien retenu des choses dites. En effet, si nos enseignements restaient gravés dans vos âmes, ils vous retiendraient certainement à l'intérieur et vous feraient assister avec plus de piété à nos redoutables mystères. Au contraire, comme si vous aviez entendu un citharède, vous vous en allez dès que l'orateur a terminé, sans en retirer aucun profit.

Quelle est la médiocre excuse de la plupart de ceux qui se conduisent ainsi? Je peux, disent-ils, prier aussi dans ma maison, tandis qu'il m'est impossible d'entendre chez moi une homélie ou un sermon. Tu te trompes toimême, homme! Si tu peux en effet prier à la maison, tu ne saurais y prier de la même façon qu'à l'église, où se trouve un si grand nombre de pères spirituels² et où une clameur unanime monte vers Dieu. Quand tu invoques le Seigneur dans ton particulier, tu n'es pas exaucé aussi bien que lorsque tu le fais en compagnie de tes frères. Il y a ici quelque chose de plus, à savoir l'accord des esprits et des voix, le lien de la charité et les prières des prêtres; car les prêtres président, afin que les prières de la foule, qui sont plus faibles, recevant le renfort des leurs, qui sont plus fortes, s'élèvent avec elles vers le ciel 3.

D'ailleurs, de quelle utilité serait une homélie, si la prière n'y était jointe? La prière vient en premier lieu, et la parole ne fait que la suivre, ainsi que le disent les apôtres: «Pour nous, persévérons dans la prière et dans le ministère de la parole ». » C'est ainsi également que fait Paul lorsqu'il prie dans les exordes de ses lettres, afin que la lumière de la prière, comme celle d'une lampe, fraye le chemin à la parole. Si tu t'accoutumes à prier avec ferveur, tu n'auras pas besoin d'être instruit par les

<sup>382</sup> οὐ δυνατόν ; ἀδύνατον D || 397 διακονία Ε DG OVX : διδασκαλία cett.

a. Act. 6, 4.

<sup>1.</sup> Sur l'emploi de cet adjectif, cf. In poenitentian hom., I, 1, PG 49, 344; In Nativitate Domini, 7, PG 49, 360 et Introduction, p. 55-56.

<sup>2.</sup> Comme en II, li. 21 (voir p. 143, n. 3), le terme désigne les

évêques de passage à Antioche.

3. On complétera ce passage sur le rôle du prêtre dans la prière officielle de l'Église par un autre : In epist. II ad Cor. hom., XVII, 3, où Jean insiste sur ce fait que la célébration des mystères est l'œuvre de la communauté tout entière, prêtre et fidèles.

δέξασθαι τῶν εἰρημένων καὶ ἐναποθέσθαι τῇ διανοίᾳ.
375 Εἰ γὰρ ἐναπέκειτο τὰ λεγόμενα ταῖς ψυχαῖς, πάντως ἄν ὑμᾶς ἔνδον κατέσχε καὶ πρὸς τὰ φρικωδέστατα μετὰ πλείονος εὐσεβείας παρέπεμψε. Νῦν δὲ ὥσπερ κιθαρῳδοῦ τινος ἀκούσαντες, οὕτως ἔρημοι πάσης ἀφελείας, παυσαμένου τοῦ λέγοντος, ἀναχωρεῖτε.

380 'Αλλὰ τίς ἡ ψυχρὰ τῶν πολλῶν ἀπολογία; Εὔξασθαι, φησί, καὶ ἐπὶ τῆς οἰκίας δύναμαι, ὁμιλίας δὲ ἀκοῦσαι καὶ διδασκαλίας ἐπὶ τῆς οἰκίας οὐ δυνατόν. 'Απατᾶς σαυτόν, ἄνθρωπε' εὔξασθαι μὲν γὰρ καὶ ἐπὶ τῆς οἰκίας δυνατόν, οὕτω δὲ εὔξασθαι ὡς ἐπὶ τῆς ἐκκλησίας ἀδύνατον, 385 ὅπου πατέρων πλῆθος τοσοῦτον, ὅπου βοὴ πρὸς τὸν Θεὸν ὁμοθυμαδὸν ἀναπέμπεται. Οὐχ οὕτως εἰσακούῃ κατὰ σαυτὸν τὸν Δεσπότην παρακαλῶν ὡς μετὰ τῶν ἀδελφῶν τῶν σῶν. 'Ενταῦθα γάρ ἐστί τι πλέον, οἶον ἡ ὁμόνοια καὶ ἡ συμφωνία καὶ τῆς ἀγάπης ὁ σύνδεσμος καὶ αὶ τῶν 390 ἱερέων εὐχαί. Διὰ γὰρ τοῦτο οἱ ἱερεῖς προεστήκασιν, ἵνα αἱ τοῦ πλήθους εὐχαὶ ἀσθενέστεραι οὖσαι, τῶν δυνατωτέρων τούτων ἐπιλαβόμεναι, ὁμοῦ συνανέλθωσιν αὐταῖς εἰς τὸν οὐρανόν.

"Αλλως δὲ τί γένοιτ' ἄν ὄφελος ὁμιλίας, ὅταν εὐχἡ μἡ ἢ 395 συνεζευγμένη; Πρότερον εὐχὴ καὶ τότε λόγος' οὕτω καὶ οἱ ἀπόστολοί φασιν' « Ἡμεῖς δὲ τῆ προσευχῆ καὶ τῆ διακονία τοῦ λόγου προσκαρτερήσωμεν. » Οὕτω καὶ ὁ Παῦλος ποιεῖ ἐν τοῖς προοιμίοις τῶν ἐπιστολῶν εὐχόμενος, ἵν' ὥσπερ λύχνου φῶς, οὕτω τὸ τῆς εὐχῆς φῶς προοδοποιήσῃ 400 τῷ λόγῳ. Ἐὰν ἐθίσῃς σεαυτὸν εὕχεσθαι μετὰ ἀκριβείας, οὐ δεήσῃ τῆς παρὰ τῶν συνδούλων διδασκαλίας, αὐτοῦ

382 où dunatón : àdúnaton D || 397 diamonía E DG OVX : didasmalía cett.

saisi ni rien retenu des choses dites. En effet, si nos enseignements restaient gravés dans vos âmes, ils vous retiendraient certainement à l'intérieur et vous feraient assister avec plus de piété à nos redoutables i mystères. Au contraire, comme si vous aviez entendu un citharède, vous vous en allez dès que l'orateur a terminé, sans en retirer aucun profit.

Quelle est la médiocre excuse de la plupart de ceux qui se conduisent ainsi? Je peux, disent-ils, prier aussi dans ma maison, tandis qu'il m'est impossible d'entendre chez moi une homélie ou un sermon. Tu te trompes toimème, homme! Si tu peux en effet prier à la maison, tu ne saurais y prier de la même façon qu'à l'église, où se trouve un si grand nombre de pères spirituels 2 et où une clameur unanime monte vers Dieu. Quand tu invoques le Seigneur dans ton particulier, tu n'es pas exaucé aussi bien que lorsque tu le fais en compagnie de tes frères. Il y a ici quelque chose de plus, à savoir l'accord des esprits et des voix, le lien de la charité et les prières des prêtres; car les prêtres président, afin que les prières de la foule, qui sont plus faibles, recevant le renfort des leurs, qui sont plus fortes, s'élèvent avec elles vers le ciel 3.

D'ailleurs, de quelle utilité serait une homélie, si la prière n'y était jointe? La prière vient en premier lieu, et la parole ne fait que la suivre, ainsi que le disent les apôtres: « Pour nous, persévérons dans la prière et dans le ministère de la parole ». » C'est ainsi également que fait Paul lorsqu'il prie dans les exordes de ses lettres, afin que la lumière de la prière, comme celle d'une lampe, fraye le chemin à la parole. Si tu t'accoutumes à prier avec ferveur, tu n'auras pas besoin d'être instruit par les

a. Act. 6, 4.

<sup>1.</sup> Sur l'emploi de cet adjectif, cf. In poenitentiam hom., I, 1, PG 49, 344; In Nativitate Domini, 7, PG 49, 360 et Introduction, p. 55-56.

<sup>2.</sup> Comme en II, li. 21 (voir p. 143, n. 3), le terme désigne les évêques de passage à Antioche.

<sup>3.</sup> On complétera ce passage sur le rôle du prêtre dans la prière officielle de l'Église par un autre : In epist. II ad Cor. hom., XVII, 3, où Jean insiste sur ce fait que la célébration des mystères est l'œuvre de la communauté tout entière, prêtre et fidèles.

σοι τοῦ Θεοῦ χωρίς μεσίτου τινὸς καταυγάζοντος τὴν διάνοιαν.

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 726)

Εὶ δὲ εὐχὴ μόνου τοσαύτην ἔχει δύναμιν, πολλῶ 405 μάλλον ή μετά πλήθους μείζονα γάρ ταύτης τὰ νεῦρα καὶ πλείων ή παρρησία πολλώ τῆς ἐν οἰκία καὶ κατ' ίδίαν. Πόθεν τοῦτο δήλον ; Αὐτοῦ τοῦ Παύλου λέγοντος άκουσον' «"Os έκ τηλικούτου θανάτου έρρύσατο ήμας καὶ ρύεται, ήλπίκαμεν δὲ ὅτι καὶ ἔτι ρύσεται, συν-410 υπουργούντων καὶ ὑμῶν τῆ δεήσει ὑπὲρ ἡμῶν, ἴνα τὸ εἰς ήμας χάρισμα διὰ πολλών προσώπων εὐχαριστηθή ὑπέρ ήμων. » Ούτω καὶ Πέτρος τὸ δεσμωτήριον διέφυγε. « Προσευχή γάρ ήν έκτενής ύπο της 'Εκκλησίας ύπέρ αὐτοῦ γινομένη πρὸς τὸν Θεόν.»

Εί δὲ Πέτρον ἀφέλησε τῆς Ἐκκλησίας ἡ εὐχὴ καὶ τὸν στύλον έκείνον έξέβαλε τοῦ δεσμωτηρίου, πώς σὸ καταφρονείς της δυνάμεως αὐτης, εἰπέ μοι, καὶ ποίαν έξεις ἀπολογίαν ; "Ακουσον καὶ αὐτοῦ τοῦ Θεοῦ λέγοντος ὅτι δυσωπείται τὸ πλήθος μετ' εὐνοίας αὐτὸν παρακαλοῦν. Πρὸς γὰρ 420 τὸν Ἰωνᾶν ἀπολογούμενος, διὰ τοῦ φυτοῦ τῆς κολοκύνθης, φησί· « Σὺ μὲν ἐφείσω ὑπὲρ τῆς κολοκύνθης, ὑπὲρ ῆς οὐκ έκακοπάθησας, οὐδὲ ἐξέθρεψας αὐτήν' ἐγὼ δὲ οὐ φείσομαι

404 δύναμιν : άμυναν Α άμοιναν C | πολλώ : πόσω ΟV | 405 ή : εί VX | 421 φησί Σύ μέν - κολοκύνθης om. ACL.

autres serviteurs de Dieu, qui lui-même éclairera ton esprit sans intermédiaire.

Si la prière d'un seul a une Excellence de la prière publique telle puissance, combien plus efficace encore est la prière qui se fait avec la foule 1! Car l'énergie et l'assurance de celle-ci sont bien plus grandes que celles de la prière faite chez soi en particulier. Comment le savons-nous? Écoute Paul disant : « C'est lui qui nous a délivrés d'un si grand danger de mort et qui nous en délivre; nous espérons qu'il nous en délivrera encore si vous-mêmes vous joignez tous à la prière en notre faveur, de telle sorte que beaucoup de personnes, après nous avoir valu cette grâce, en remercieront Dieu pour nous 2. » C'est ainsi également que Pierre s'échappa de sa prison : « Car l'Église ne cessait d'adresser pour lui des prières à Dieub. »

Si la prière de l'Église a été si utile à Pierre et a fait sortir de prison cette colonne<sup>2</sup>, comment toi, dis-moi, en méprises-tu l'efficacité, et comment pourras-tu justifier ton attitude? Écoute Dieu lui-même affirmant qu'il se laisse fléchir quand la foule l'invoque avec amour 3. C'est lorsqu'il se défendait contre les plaintes de Jonas 4 au sujet de la plante de la coloquinte<sup>5</sup>; il lui dit alors: « Toi, tu t'es attaché à cette coloquinte, pour laquelle tu ne t'étais donné aucun mal et que tu n'avais pas fait

a. II Cor. 1, 10-11.

b. Act. 12, 5.

<sup>1.</sup> Selon un mouvement dialectique dont il a déià donné plusieurs exemples, Jean ne met en valeur la prière individuelle inspirée par le Saint-Esprit que pour magnifier, a fortiori, la prière communautaire, ce qui est ici son but.

<sup>2.</sup> Ce terme est utilisé par Paul (Gal. 2, 9) pour désigner Jacques, Céphas et Jean qui jouent un rôle important dans l'Église de Jérusalem. On le retrouve dans Apoc. 3, 12, où il désigne le chrétien fidèle qui saura résister aux épreuves précédant le retour du Seigneur.

<sup>3.</sup> Au sens classique, le mot εύνοια indique une bienveillance qui va du supérieur vers l'inférieur. Dans le grec chrétien, le mot prend une nuance affective très nette et désigne soit l'amour des parents pour leurs enfants, Clément d'Alexandrie, Péd. I, 6, 49, 2. SC 70, p. 198, soit l'amour de l'homme pour Dieu, Strom. VII, 7, 42, 4, GCS p. 81, li. 81.

<sup>4.</sup> Jean aime à citer cet épisode de Jonas pour montrer que l'amour de Dieu envers les hommes dépasse toute mesure. Voir Sur la Providence..., VI, li. 16-19.

<sup>5.</sup> Jean Chrysostome a ici le texte de la Septante (κολοκύνθη, coloquinte) et non xlogov, lierre, comme les autres versions grecques suivies par la Vulgate hiéronymienne. On sait que le texte hébreu porte qiqqyon, qui désigne le ricin.

ύπὲρ Νινευὶ τῆς πόλεως τῆς μεγάλης, ἐν ἣ κατοικοῦσι πλείους ἢ δώδεκα μυριάδες ἀνδρῶν; » Οὐχ ἀπλῶς τὸ 425 πλῆθος προβάλλεται, ἀλλ' ἴνα μάθης ὅτι ἡ μετὰ συμφωνίας εὐχὴ μεγάλην ἔχει τὴν δύναμιν. Τοῦτο καὶ ἐξ ἀνθρωπίνης ἱστορίας ὑμῖν ποιῆσαι βούλομαι φανερόν.

Πρὸ γὰρ δέκα τούτων ἐτῶν ἑάλωσαν ἐπὶ τυραννίδι τινές, καθάπερ καὶ ὑμεῖς ἴστε. Εἶτα τῶν ἐν δυναστεία τις 430 ὄντων ὑπεύθυνος τοῖς ἐγκλήμασι φανείς, σπαρτίον ἐπὶ τοῦ στόματος λαβών, ἐξήγετο τὴν ἐπὶ θάνατον ὁδόν. Τότε δὴ πᾶσα ἡ πόλις ἐπὶ τὸν ἱππόδρομον ἔτρεχε καὶ τοὺς ἐκ τῶν ἐργαστηρίων ἐξῆγον καὶ κοινῃ πᾶς ὁ δῆμος ἀνελθὼν ἐξήρπασε τῆς βασιλικῆς ὀργῆς τὸν καταδικασ-485 θέντα καὶ οὐδεμιᾶς ἄξιον ὄντα συγγνώμης.

Εἶτα βασιλέως μὲν ὀργὴν ἐπιγείου καταλῦσαι βουλόμενοι, μετὰ παίδων καὶ γυναικῶν συνετρέχετε πάντες,
τὸν δὲ τῶν οὐρανῶν βασιλέα μέλλοντες ἴλεω ποιήσειν
καὶ ἐξαρπάσειν τῆς ὀργῆς αὐτοῦ οὐχ ἔνα καθάπερ τότε,
440 οὐδὲ δύο καὶ τρεῖς καὶ ἐκατόν, ἀλλὰ πάντας τοὺς κατὰ
τὴν οἰκουμένην ἁμαρτωλοὺς καὶ τοὺς δαιμονῶντας ἀπαλλάττειν τῆς τοῦ διαβόλου παγίδος, ἔξω καθέζεσθε καὶ οὐ
συντρέχετε κοινῆ πάντες, ἵνα ὁ Θεὸς τὴν συμφωνίαν ὑμῶν
αἰδεσθείς, κἀκείνοις ἀφῆ τὴν κόλασιν καὶ ὑμῖν συγχωρήση
445 τὰ ἁμαρτήματα;

Εὶ γὰρ ἐπ' ἀγορᾶς τύχοις ὧν κατὰ τὸν καιρὸν ἐκεῖνον, εἰ γὰρ ἐπὶ τῆς οἰκίας, εἰ γὰρ ἐν ἀπαραιτήτοις πράγμασιν, οὐχὶ παντὸς λέοντος σφοδρότερον ἅπαντα διαρρήξας τὰ δεσμὰ πρὸς τὴν κοινὴν ἱκετηρίαν αὐτομολήσεις; Ποίαν

429 ἴστε : ἔστε D || 438 μέλλοντα X || ποιῆσαι ACEL || 446 τύχοις : τύχης L OVX τύχεις C.

pousser; et moi, je ne m'attacherai pas à cette grande ville de Ninive dans laquelle habitent plus de douze myriades d'hommes »? Ce n'est pas sans intention qu'il fait ressortir le nombre des habitants, c'est pour que tu apprennes que la prière où s'unissent beaucoup de voix a une grande puissance. Je veux vous le montrer aussi par un exemple tiré de l'histoire profane.

Il y a dix ans certaines personnes furent arrêtées, comme vous le savez, parce qu'elles tentaient de s'emparer du pouvoir suprême. Parmi elles, un homme investi d'une haute dignité fut reconnu coupable, et déjà, après lui avoir mis un bâillon sur la bouche<sup>1</sup>, on le conduisait à la mort. Alors toute la ville courut à l'hippodrome, les ouvriers abandonnant leurs lieux de travail, et le peuple, tout entier réuni, arracha à la colère impériale le salut de ce condamné, qui pourtant ne méritait nullement le pardon<sup>2</sup>.

Ainsi, quand vous voulez apaiser la colère d'un prince de la terre, vous accourez tous avec vos enfants et vos femmes, mais, quand il s'agit de vous concilier le roi des cieux et d'arracher à sa colère, non pas un pécheur, comme alors, ni deux, ni trois, ni cent, mais tous les pécheurs du monde, et de délivrer des filets du diable les possédés 3, vous restez assis au dehors au lieu d'accourir tous ensemble pour que Dieu, touché du concert de vos voix, leur fasse grâce de leur peine et vous pardonne à vous-mêmes vos péchés ?

Que tu te trouves à ce moment-là sur la place publique, ou dans ta maison, ou au milieu d'affaires impossibles à remettre, ne dois-tu pas, avec plus de violence qu'un lion, rompre les liens qui te retiennent et t'échapper pour

a. Jonas 4, 10-11.

<sup>1.</sup> Suivant la coutume antique. Voir Ηέποσοτε, III, 14: καὶ τὰ στόματα ἐγκεχαλινωμένους.

<sup>2.</sup> Le personnage sauvé par le peuple est Hiéroclès, fils d'Alypios, ancien uicarius Britanniae. Impliqué avec son père dans le procès de Théodore, il fut sauvé in extremis du dernier supplice «casu quodam prospero» dit, sans préciser davantage, Ammien Marcellin, 24, 1, 44. Voir O. Seeck, Die Briefe des Libanios, Leipzig, 1906 (réimpr. 1966), p. 177.

<sup>3.</sup> Voir ci-dessus, li. 348-349.

450 ἕξεις σωτηρίας ἐλπίδα, εἰπέ μοι, κατὰ τὸν καιρὸν ἐκεῖνον, ἀγαπητέ; Οὐκ ἄνθρωποι μόνοι βοῶσι τὴν φρικωδεστάτην ἐκείνην βοήν, ἀλλὰ καὶ ἄγγελοι προσπίπτουσι τῷ Δεσπότη, καὶ ἀρχάγγελοι δέονται. Ἔχουσι καὶ τὸν καιρὸν αὐτοῖς συμμαχοῦντα, τὴν προσφορὰν βοηθοῦσαν.

455 Καὶ καθάπερ οἱ ἄνθρωποι, κλάδους ἐλαιῶν ἐκκόψαντες, ἐπισείουσι τοῖς βασιλεῦσι, διὰ τοῦ φυτοῦ αὐτοὺς ἐλέου καὶ φιλανθρωπίας ἀναμιμνήσκοντες, οῦτω δὴ καὶ οἱ ἄγγελοι τότε ἀντὶ κλάδων ἐλαιῶν αὐτὸ τὸ σῶμα τὸ δεσποτικὸν προτεινόμενοι, τὸν Δεσπότην παρακαλοῦσιν ὑπὲρ τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως, μονονουχὶ λέγοντες ὅτι ὑπὲρ τούτων δεόμεθα, οῦς αὐτὸς φθάσας οῦτως ἀγαπῆσαι κατηξίωσας, ὡς τὴν ψυχὴν ἐπιδοῦναι τὴν σεαυτοῦ ὑπὲρ τούτων ἐκχέομεν τὰς ἰκετηρίας, ὑπὲρ ὧν αὐτὸς τὸ αῖμα ἐξέχεας ὑπὲρ τούτων παρακαλοῦμεν, ὑπὲρ ὧν τὸ σῶμα τοῦτο κατέθυσας.

465 Διὰ τοῦτο καὶ τοὺς ἐνεργουμένους κατ' ἐκεῖνον ἴστησι τὸν καιρὸν ὁ διάκονος καὶ κελεύει κλῖναι τὴν κεφαλὴν μόνον καὶ τῷ σχήματι τοῦ σώματος ποιεῖσθαι τὰς ἱκετηρίας' εὕχεσθαι γὰρ αὐτοὺς μετὰ τοῦ κοινοῦ συλλόγου τῶν ἀδελφῶν οὐ θέμις. Διὰ τοῦτο αὐτοὺς ἵστησιν, ἵνα κατελεήσας 470 αὐτοὺς καὶ τῆς συμφορᾶς καὶ τῆς ἀφωνίας, τῆ οἰκεία παρρησία πρὸς τὴν ἐκείνων ἀποχρήση προστασίαν. Ταῦτ' οὖν ἄπαντα ἐννοοῦντες συντρέχωμεν κατὰ τὴν ὥραν ἐκείνην, ἵνα ἐπισπασώμεθα ἔλεον, καὶ χάριν εὕρωμεν καὶ εὔκαιρον βοήθειαν.

475 'Επηνέσατε τὰ εἰρημένα' μετὰ πολλοῦ θορύβου καὶ κρότου τὴν παραίνεσιν ἐδέξασθε. 'Αλλ' ὅπως ἡμῖν ἐπὶ τῶν ἔργων ἐπιδείξησθε τοὺς ἐπαίνους, οὐ μακρὸς ὁ χρόνος

465 ίστησι om. AC L<sup>mg</sup>.

prendre part à la commune supplication? Quel espoir de salut n'auras-tu pas à ce moment-là, dis-moi, mon bien-aimé frère? Non seulement les hommes font entendre ces clameurs redoutables et sacrées, mais les anges en même temps se jettent aux pieds du Seigneur et les archanges le prient: c'est le moment favorable qui combat pour eux, quand l'oblation est là pour les aider.

De même que les hommes coupent des branches d'olivier et les agitent devant les rois pour les rappeler par le moyen de cette plante à la pitié et à la bonté, de même les anges à ce moment-là, en présentant, au lieu de rameaux d'olivier, le corps même du Seigneur<sup>1</sup>, invoquent le Seigneur pour la nature humaine, disant à peu près: Nous te prions pour ceux-ci, que toi-même tu as jugés dignes de prévenir de ton amour au point de donner ta propre vie; pour eux nous répandons nos supplications, de même que toi, pour eux, tu as répandu ton sang; nous t'invoquons pour eux, en faveur de qui tu as offert en sacrifice ton corps que voici <sup>2</sup>.

C'est pourquoi aussi, à ce moment-là, le diacre fait venir les possédés et leur ordonne d'incliner seulement la tête, afin qu'ils supplient du moins par l'attitude de leur corps, puisqu'il ne leur est pas permis de prendre part aux prières de l'assemblée des frères. C'est dans cette pensée qu'il les fait venir afin que, prenant en pitié leur malheur et leur mutisme, tu uses en leur faveur de ton crédit auprès de Dieu. En songeant à tout cela, accourons à ce moment-là, afin d'attirer la divine miséricorde et de trouver grâce et assistance opportune.

Exhortation finale Vous avez approuvé mes paroles; vous avez accueilli cette exhortation par des applaudissements bruyants<sup>3</sup>. Mais, pour que vous nous manifestiez votre approbation par des actes, il

<sup>1.</sup> Voir Introduction, p. 60.

<sup>2.</sup> Nous retrouvons un schéma de prière liturgique. Voir p. 217, n 1.

<sup>3.</sup> Jean signale souvent que les applaudissements éclatent au milieu ou à la fin de l'homélie. Voir hom. V, li. 592. Cf. Adu. Iudaeos, I, 1, PG 48, 844: « Les applaudissements crépitaient, les spectateurs étaient brûlants d'enthousiasme, l'assemblée était enflammée. »

τῆς ἀποδείξεως τῆς κατὰ τὴν ὑπακοήν. Μετὰ τὴν παραίνεσιν εὐθέως εὐχή. Ἐκεῖνον ζητῶ τὸν ἔπαινον, ἐκεῖνον τὸν 480 κρότον τὸν διὰ τῶν ἔργων αὐτῶν. Παρακελεύεσθε τοίνυν ἀλλήλοις ἑστάναι, καθάπερ ἑστήκατε κὰν διασαλευθῆ τις τῆς τάξεως, κατέχετε μετὰ ἀκριβείας, ἵνα καὶ τῆς οἰκείας σπουδῆς καὶ τῆς εἰς τοὺς ἀδελφοὺς κηδεμονίας διπλοῦν λαβόντες τὸν μισθὸν μετὰ πλείονος τῆς παρρησίας τὰς ἱκετηρίας ἐκχέητε, καὶ τὸν Θεὸν ἵλεω ποιήσαντες, καὶ τῶν ἐνταῦθα καὶ τῶν μελλόντων δυνηθῆτε τυχεῖν ἀγαθῶν, χάριτι καὶ φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ῷ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

487 ἀγαθῶν] + ὧν γένοιτο πάντας ἡμᾶς ἐπιτυχεῖν [μετασχεῖν X] VX  $\parallel$  488 Χριστοῦ] + μεθ' οὖ τῷ Πατρὶ δόξα [δόξα post Πνεύματι transp. X] ἄμα [σὺν X] τῷ ἀγίῳ Πνεύματι νῦν καὶ ἀεὶ καὶ VX  $\parallel$  488 δόξα] + καὶ τὸ κράτος C DG  $\parallel$  τῶν αἰώνων om. C.

n'y aura pas longtemps à attendre cette preuve de votre docilité. Car à l'exhortation succède immédiatement la prière. Voici l'approbation, voici les applaudissements que je cherche: ceux qui s'expriment par les actes euxmêmes¹. Invitez-vous donc mutuellement à rester à la place que vous occupez, et, si l'un d'entre vous fait mine de s'ébranler pour partir², ayez soin de le retenir³. Ainsi, recevant la double récompense de votre propre zèle et de votre sollicitude envers vos frères, vous répandrez vos supplications avec plus de confiance et, vous rendant Dieu favorable, vous pourrez obtenir les biens présents et les biens futurs, par la grâce et la bonté de notre Seigneur Jésus Christ, avec qui, en l'unité du Saint-Esprit, gloire et souveraineté soient au Père dans les siècles des siècles. Amen.

1. Jean avoue dans un passage qu'on lira avec intérêt, In Act. Apost. hom., XXX, 4, PG 60, 226-227, qu'il prend plaisir à ces applaudissements. Mais sa réaction ordinaire est, comme ici, d'appeler ses auditeurs à mettre en pratique les enseignements qui les ont enthousiasmés. In epist. ad Rom. hom., XVI, 6, PG 60, 557: « Quelle utilité y a-t-il à ces applaudissements et à ces manifestations tes ? La seule chose que je cherche auprès de vous, c'est la preuve que vous me donnerez par vos actes, la docilité dans vos actions. »

2. Cf. In bapt. Christi hom., 4, PG 49, 370: « Voulez-vous savoir d'où viennent ce bruit et ces cris ? C'est que nous ne gardons pas les portes fermées, mais que nous permettons qu'avant la dernière action de grâces vous vous retiriez et vous vous en alliez à la mai-

son ».

<sup>3.</sup> L'expression μετὰ ἀχριβείας n'est pas employée ici dans un sens intellectuel, mais moral. Les fidèles ont à exercer les uns sur les autres une sorte d'apostolat, en veillant avec une scrupuleuse attention à la bonne tenue pendant les offices. Voir In Act. Apost. hom., XXIV, 4, PG 60, 190.

### Τοῦ αὐτοῦ περὶ ἀκαταλήπτου λόγος δ΄.

"Ηρκει μὲν οὖν πρώην δείξαντα ἀνθρώποις ἀκατάληπτον ὅντα τὸν Θεόν, ἔτι δὲ καὶ τοῖς Χερουβὶμ καὶ τοῖς Σεραφίμ, ἀπηλλάχθαι πραγμάτων καὶ μηδὲν περαιτέρω κινεῖν ἀλλ' ἐπειδὴ προθυμία καὶ σπουδὴ πᾶσα ἡμῖν, οὐχὶ τῶν ἐναντίων δ ἀπορράψαι τὰ στόματα μόνον, ἀλλὰ καὶ τὴν ὑμετέραν ἀγάπην ἐπὶ πλεῖον σοφίσαι, πάλιν τῆς αὐτῆς ὑποθέσεως ἀπτόμεθα καὶ περαιτέρω τὸν λόγον προάγομεν. Ἡ γὰρ ἐν τούτοις διατριβὴ καὶ ὑμᾶς εἰδέναι ποιήσει πλείονα καὶ ἡμῖν λαμπρότερα ἐργάσεται τὰ νικητήρια, εἰ καί τι λείψανον ὑπολέλειπται ἐκκαθαίρουσα ἐπεὶ καὶ τὰς πονηρὰς βοτάνας οὐκ ἄνωθεν ἀποκείρειν χρὴ μόνον — πάλιν γὰρ βλαστάνουσι τῶν ῥιζῶν κάτω κειμένων —, ἀλλ' ἐξ αὐτῶν τῶν λαγόνων τῆς γῆς καὶ τῶν κόλπων ἀνασπᾶν καὶ γυμνὰς προτιθέναι τῆ θέρμῃ τῆς ἀκτῖνος, ὥστε καταμαρανθῆναι 15 ῥαδίως.

Φέρε οὖν ἐπὶ τὸν οὐρανὸν ὑμᾶς ἐπαναγάγωμεν τῷ λόγῳ πάλιν, οὐχὶ περιεργαζόμενοι οὐδὲ πολυπραγμονοῦντες,

#### ACEL DG OVX

Τίτulus. Ι Τοῦ αὐτοῦ ACL G O: Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Ἰῶ ἀρχιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως τοῦ Χρυσοστόμου Ε V om. D X || ἀκαταλήπτων X || ἀκαταλήπτου] + πρὸς τοὺς ᾿Ανομοίους Duc et Montf. || λόγος δ΄] + Ἰωάννου D 1 δείξαντα πρώην ~ Ε DG O || 2 ὄντα om. AC || 5 ἀποράψαι C O ἀποφράξαι G || 11 χρὴ om. Ε DG V || 14 προστιθέναι A.

### Du même, sur l'Incompréhensible, quatrième discours.

Récapitulation Il pourrait nous suffire d'avoir montré récemment que Dieu est incompréhensible aux hommes, et même aux Chérubins et aux Séraphins, pour penser que notre tâche est terminée et que nous n'avons plus rien à faire. Mais comme l'objet principal de nos désirs et de nos efforts est moins de fermer la bouche à nos adversaires que d'instruire de plus en plus votre charité, nous revenons aujourd'hui encore sur le même sujet et nous poursuivons plus avant notre propos<sup>1</sup>. Le temps que nous y consacrerons aura ce double effet d'étendre vos connaissances et de rendre notre victoire plus éclatante, en nous permettant de nettover le terrain des quelques objections qui peuvent encore subsister. Il ne faut pas seulement couper les mauvaises herbes dans leurs parties supérieures --- car elles repoussent alors à partir des racines cachées audessous -, mais les arracher des entrailles et du sein même de la terre pour les exposer toutes nues à la chaleur des rayons solaires, de telle sorte qu'elles se flétrissent rapidement 2.

Allons! efforçons-nous de vous transporter encore une fois par la parole dans le ciel, non certes pour y exercer

Mais à la faveur d'une comparaison encore empruntée au domaine agricole, il va montrer son intention d'assumer les deux tâches à la fois. En fait, l'attaque contre les Anoméens reste au premier plan dans cette homélie.

2. Voir hom. III, li. 16-17, où Jean compare successivement les Anoméens à de mauvaises herbes, à des épines, à des arbres sauvages.

<sup>1.</sup> Il est intéressant d'entendre Jean établir une distinction nette entre les nécessités apologétiques imposées par les circonstances et la formation religieuse qu'il veut donner à ses auditeurs, σοφίζειν.

άλλα των ούκ επισταμένων έαυτούς ούδε άνεχομένων είδέναι μέτρα φύσεως ανθρωπίνης την άκαιρον φιλονεικίαν κατα-20 λῦσαι σπεύδοντες. Διὰ γὰρ τοῦτο ἐκ πολλῆς τῆς περιουσίας οὐχὶ Θεοῦ ἐπιφάνειαν μόνον, ἀλλὰ καὶ ἀγγέλων ἐδείξαμεν άφόρητον οὖσαν τῷ δικαίῳ τότε ἐκείνῳ, ὅτε καὶ τὴν ἱστορίαν ύμιν πάσαν ἀνέγνωμεν καὶ συνεχῶς ἐδείκνυμεν τὸν μακάριον Δανιήλ ώχριωντα, τρέμοντα, των ψυχορραγούντων οὐδὲν 25 ἄμεινον διακείμενον, της ψυχής ἐπειγομένης ἀπορρήξαι τὸν τῆς σαρκὸς δεσμόν. Καθάπερ γὰρ περιστερὰ χειροήθης καὶ ήμερος ἐν οἰκίσκῳ τινὶ διατρίβουσα, ὅταν ποτὲ αἴσθηταί τινος φόβου, πτοηθείσα πρὸς τὴν ὀροφὴν ἵπταται καὶ διὰ των θυρίδων ἔξοδόν τινα ἐπιζητεῖ, τῆς ἀγωνίας ἀπαλλαγῆναι 80 ἐπιθυμοῦσα, οὕτω δὴ καὶ ἡ ψυχὴ τοῦ μακαρίου τότε έκείνου έκ τοῦ σώματος άναπτήναι έσπευδε καὶ πρὸς τὰ ἔξω πάντοθεν ήπείγετο καὶ ἐξῆλθεν ἂν καὶ ἀπέπτη καὶ τὸ σωμα κατέλιπεν έρημον, εί μή ταχέως ὁ ἄγγελος προλαβών αὐτὴν ἀπήλλαξε τῆς ἀγωνίας καὶ πρὸς τὸ οἰκείον πάλιν 85 ἐπανήγαγε καταγώγιον.

Διὰ τοῦτο δὲ ταῦτα ἐλέγομεν τότε, ἵνα μαθόντες ὅσον άνθρώπου ἄγγελος διαφέρει καὶ ἐν τῆ τοῦ συνδούλου ύπεροχῆ σωφρονισθέντες, τῆς κατά τοῦ Δεσπότου μανίας άπαλλαγωσιν. 'Ο δίκαιος ἄγγελον ίδεῖν οὐκ ἤνεγκεν, ὁ 40 παρρησίαν τοσαύτην έχων, καὶ οἱ τοσοῦτον ἀφεστηκότες αὐτοῦ τῆς ἀρετῆς, οὐχὶ ἄγγελον, ἀλλ' αὐτὸν τὸν τῶν ἀγγέλων Δεσπότην περιεργάζονται. Έκεῖνος λεόντων θυμὸν ἐδάμασεν

29 τινὰ ἔξοδον ~ DG || 30 ἐπιθυμοῦσα : ἐπιζητοῦσα G || 37 άγγελος άνθρώπου ~ E DG VX | 41 ούκ OV | τὸν οm. V.

une vaine et indiscrète curiosité, mais parce que nous avons hâte de détruire les arguties déplacées de ceux qui, ne se connaissant pas eux-mêmes, refusent d'admettre les limites de la nature humaine 1. Dans cette intention, nous vous avons surabondamment montré que non seulement l'apparition de Dieu, mais même celle de ses anges n'avait pu être supportée par ce juste dont nous vous avons rappelé toute l'histoire; sans cesse nous vous faisions voir le bienheureux Daniel pâle, tremblant, dans un état voisin de celui des moribonds, son âme cherchant à rompre le lien de la chair<sup>2</sup>. De même qu'une colombe apprivoisée et paisible qui s'ébat dans une volière, si elle vient à être effrayée, s'envole soudain toute frissonnante vers le toit et cherche une issue à travers les fenêtres, dans sa hâte à se délivrer de son angoisse, de même l'âme de ce bienheureux aspirait à s'envoler hors de son corps et s'empressait de toutes parts vers l'extérieur; et elle aurait assurément pris son vol et se serait échappée, en abandonnant son corps à lui-même, si, bien vite, l'ange, la devançant, ne l'avait affranchie de son angoisse de façon à la ramener dans la demeure qui était la sienne.

Tout cela, nous le disions alors afin que ceux-ci, ayant compris quelle différence sépare l'ange de l'homme et éclairés sur l'éminente dignité de ce serviteur de Dieu, fussent délivrés de la folie 3 qui les dressait contre le Seigneur. Ce juste ne peut supporter la vue d'un ange, bien qu'il fût doué d'une si grande assurance4, et eux qui sont tellement éloignés de sa vertu, ce n'est pas un ange, c'est le Maître des anges lui-même qu'ils prétendent soumettre à leur curiosité! Daniel dompta la fureur des

Voir Th. Dams, op. cit., chap. III, p. 144 s. et chap. IV, p. 215 s. On ne saurait donc s'étonner de voir Jean rappeler ce thème dans chaque homélie.

2. Voir hom. III, 223-237 et Introduction. p. 32 s.

3. Dans chaque homélie (voir Index) le mot est employé pour qualifier l'attitude des Anoméens.

<sup>1.</sup> Les limites auxquelles se heurte la nature humaine, spécialement dans le domaine de la connaissance, sont encore une fois soulignées. C'est le terrain sur lequel les Anoméens ont engagé la lutte et sur lequel Basile et Grégoire de Nysse combattent leurs adversaires.

On sait le double sens de παρρησία dans le grec chrétien : 1) confiance en Dieu; 2) audace coupable. Jean utilise plus volontiers le mot dans son premier sens. Voir SC 79, p. 66, n. 2 et J. DANIÉLOU, Platonisme..., 1re partie, « La parrhésie », p. 103 s.

ήμεις δὲ οὐδὲ ἀλωπέκων περιγενέσθαι δυνάμεθα ἐκείνος δράκοντα μέσον ἔρρηξε καὶ τῆς τοῦ θηρίου φύσεως 45 ἐκράτησε διὰ τῆς πρὸς τὸν Θεὸν παρρησίας ἡμεις δὲ καὶ τὰ ψιλὰ ἐρπετὰ δεδοίκαμεν ἐκείνος βασιλέα καθάπερ λέοντα θυμούμενον ἔστησε καὶ τὴν τοῦ Ναβουχοδονόσορ ὀργὴν φλογὸς ἀπάσης σφοδρότερον ἐπὶ τὰ βαρβαρικὰ στρατόπεδα φερομένην μέσος φανείς ἀνέστειλε καὶ τὰ δυ ἐσκοτισμένα πάντα ἐφώτισεν. ᾿Αλλ' οὖτος ὁ φωτίσας ἄγγελον ἐλθόντα ἰδὼν πρὸς αὐτόν, σκοτοδινία κατείχετο χαλεπῆ. Τίνα οὖν ἔξουσιν ἀπολογίαν οἱ τὴν μακαρίαν ἐκείνην φύσιν ἐμβατεύειν ἐπιχειροῦντες;

55 ἀλλὰ καὶ ἐπὶ τὰς σοφὰς ἐκείνας ἀνηγάγομεν τότε,
55 ἀλλὰ καὶ ἐπὶ τὰς σοφὰς ἐκείνας ἀνηγάγομεν δυνάμεις
τὴν διήγησιν' ἐδείξαμεν τὴν ἀποστροφὴν τῶν ὀφθαλμῶν,
τὴν προβολὴν τῶν πτερύγων, τὴν ὀρθότητα τῶν σκελῶν,
τὴν βοὴν τὴν διηνεκῆ καὶ ὅτι διὰ πάντων τὴν ἔκπληξιν
καὶ τὸ θάμβος ἐμφαίνουσιν ἡμῖν αὶ ἀσώματοι δυνάμεις
60 ἐκείναι' ὅσῳ γάρ εἰσι σοφαί, ὅσῳ ἡμῶν ἐγγύτεραί εἰσι
τῆ ἀρρήτῳ καὶ μακαρία οὐσία ἐκείνη, τοσούτῳ μαλλον

46-47 βασιλέα θυμούμενον καθάπερ λέοντα ~ Duc e cod. Paris. gr. 777 || 58 καl C D V om. cett.

lions ¹, alors que nous, nous ne sommes pas même capables de triompher des renards ²; il fit crever un dragon ³, il maîtrisa la nature de ce monstre grâce à sa confiance en Dieu, alors que nous, nous avons peur des simples reptiles; il arrêta la fureur d'un roi déchaînée comme celle d'un lion et, quand la colère de Nabuchodonosor se ruait avec plus de violence qu'un torrent de flammes contre les armées barbares ⁴, il la contint en s'interposant et il changea toutes les ténèbres en lumière. Or celui qui avait produit cette lumière, en voyant un ange s'approcher de lui, fut saisi d'un vertige qui le plongea dans une profonde obscurité. Quelle sera donc l'excuse de ceux qui entreprennent de pénétrer cette bienheureuse nature ⁵?

Mais nous n'avons pas arrêté là notre discours, nous avons fait monter notre propos jusqu'à ces vertus pleines de sagesse; nous les avons montrées détournant leurs yeux, déployant leurs ailes devant leur visage, se tenant droites sur leurs jambes, poussant des clameurs incessantes, et nous avons montré comment ces vertus incorporelles nous manifestent de toutes manières leur saisissement et leur frayeur<sup>6</sup>. Dans la mesure même où elles sont sages et plus proches que nous de cette ineffable et bienheureuse essence, elles savent mieux que nous combien elle est

avec son sens premier. Les Anoméens prétendent entrer dans un domaine sacré, celui de la connaissance religieuse.

<sup>1.</sup> Dan. 6, 17-24.

<sup>2.</sup> Les Anoméens sont tour à tour comparés à des renards, à cause de leur ruse, puis à des reptiles, les plus misérables des animaux parce qu'ils rampent sur la terre. Voir hom. III, p. 193, n. 2.

<sup>3.</sup> Voir Bel et le serpent, addition deutéro-canonique au livre de Dan. 14, 23-26 (LXX) qui se place aussitôt avant le second récit, l'épisode où Daniel est jeté dans la fosse, 14, 27-42.

<sup>4.</sup> On ne trouve pas dans le livre de Daniel, tel qu'il nous a été transmis, de texte correspondant aux faits évoqués par Jean.

<sup>5.</sup> Le verbe ἐμβατεύειν appartient à la langue poétique. Eschyle, Perses, 449; Euripide, Électre, 595, où il a une signification religieuse. Jean l'emploie de façon imagée, mais qui reste cependant en liaison

<sup>6.</sup> Résumant la vision d'Is. 6, 1-2 commentée en III, li. 157 s., Jean ajoute deux traits qui semblent bien être un développement oratoire, mais qui s'harmonisent parfaitement avec le texte: ils détournent les yeux, «ne pouvant pas même supporter sa condescendance», comme il l'explique, hom. I, 314; d'autre part l'expression τὴν ὀρθότητα τῶν σκελῶν est difficile à traduire, parce que le français n'a pas de nom abstrait comme le gree pour désigner l'attitude de celui qui se tient droit sur ses jambes. Mais cette expression correspond sans doute dans la pensée de Jean à une attitude liturgique qui marque attention et respect. Elle est recommandée dans la liturgie juive pour la prière des dix-huit bénédictions: les deux pieds côte à côte, les jambes bien tendues. Elle est d'ailleurs par elle-même assez significative pour se retrouver dans la liturgie du ciel que Jean imagine à l'image de celle de la terre. Le syriaque n'a pas traduit cette phrase.

ήμων τὸ ἀκατάληπτον ἴσασιν. Ἡ γὰρ ἐπίτασις τῆς σοφίας ἐπίτασιν ποιεῖ εὐλαβείας.

Εἴπομεν ὑμῖν τί ποτέ ἐστι τὸ ἀπρόσιτον καὶ ὅτι τοῦ ἀκαταλήπτου πολλῷ μεῖζόν ἐστι καὶ τὴν αἰτίαν προσεθήκαμεν ὅτι τὸ μὲν ἀκατάληπτον μετὰ τὸ ἐρευνηθῆναι ἀκατάληπτον φαίνεται, τὸ δὲ ἀπρόσιτον οὐδὲ ἐρεύνης ἀνέχεται, οὐδὲ προσόδου τὴν ἀρχήν, ὅτε καὶ τῆς τοῦ πελάγους εἰκόνος ἐδεήθημεν. Εἴπομεν ὅτι οὐκ εἶπε φῶς ὧν ἀπρόσιτον, τὸ ἀλλὰ «φῶς οἰκῶν ἀπρόσιτον »' εἰ δὲ ὁ οἶκος ἀπρόσιτος, πολλῷ μᾶλλον ὁ ἐνοικῶν Θεός. Ταῦτα δὲ ἔλεγεν ὁ Παῦλος, οὐχ ἵνα τόπῳ περιγράψη τὸν Θεόν, ἀλλὶ ἵνα ἐκ πολλοῦ τοῦ περιόντος τὸ ἀπερινόητον αὐτοῦ καὶ τὸ ἀπρόσιτον παραστήση.

75 Παρηγάγομεν καὶ ἐτέρας δυνάμεις, τὰ Χερουβίμ, καὶ ἐδείξαμεν πῶς ἐπάνω αὐτῶν στερέωμα, πῶς λίθος κρυστάλλου, πῶς δμοίωμα θρόνου καὶ εἶδος ἀνθρώπου καὶ ἤλεκτρον καὶ πῦρ καὶ τόξον καὶ μετὰ πάντα ἐκεῖνά φησιν ὁ προφήτης: «Αὕτη ἡ ὅρασις ὁμοιώματος δόξης Κυρίου» 80 καὶ διὰ πάντων τούτων ἐδείκνυμεν ὑμῖν τοῦ Θεοῦ τὴν συγκατάβασιν καὶ αὐτὴν ταύτην ἀφόρητον οὖσαν ταῖς ἄνω δυνάμεσιν.

Οὐχ ἀπλῶς δὲ ταῦτα ἀνακεφαλαιοῦμαι ἀλλ' ἐπειδὴ χρέος ὑμῖν ὀφείλω τῆς ὑποσχέσεως ἐκείνης, βούλομαι 85 καταμαθεῖν μετὰ ἀκριβείας τί μὲν κατέβαλον, τί δὲ

65 καὶ om. L || 71 ἐνοικῶν] + αὐτὸν L D || 73 αὐτοῦ om. O || τὸ² om. G || 74 παραστήση : καταλάμψη G || 81 ταύτην αὐτὴν  $\sim$  G || οὕσαν] + καὶ DG || 85 μαθεῖν E VX.

234

incompréhensible. Car la sagesse, en s'accroissant, accroît la vénération.

Nous vous avons dit en quoi consiste le fait d'être inaccessible et c'est beaucoup plus que d'être incompréhensible¹, et nous vous en avons donné la raison: à savoir que l'incompréhensible apparaît tel après examen, tandis que l'inaccessible ne permet pas même cet examen, ni même le début d'une approche; c'est alors que nous avons eu recours à l'image de la haute mer. Paul, ajoutions-nous, n'a pas dit que Dieu est une lumière inaccessible, mais qu'il « habite une lumière inaccessible »; si le séjour luimême est inaccessible, à bien plus forte raison Dieu qui l'habite! Ce disant, Paul ne voulait pas circonscrire Dieu dans un lieu, mais faire ressortir avec une plus grande évidence combien il est inconcevable² et inaccessible.

Nous avons fait comparaître aussi d'autres vertus, les Chérubins, et nous avons montré comment il semblait y avoir un firmament au-dessus d'eux, une pierre de cristal, l'apparence d'un trône, une forme d'homme, du métal brillant, du feu, un arc-en-ciel, et comment, après tout cela, le prophète disait : « Tel était l'aspect de la ressemblance de la gloire du Seigneura. » Par tous ces moyens nous vous faisions voir combien Dieu, par condescendance, tempère son éclat qui, cependant, reste into-lérable même aux vertus d'en haut 3.

Ce n'est pas sans intention que je récapitule tout cela4: puisque j'ai une dette envers vous, à savoir ma promesse à exécuter, je veux savoir avec exactitude ce dont je me

a. Éz. 1, 28.

<sup>1.</sup> Sur cette gradation établie par Jean entre ἀκατάληπτος et ἀπρόσιτος, voir hom. III, li. 124 s.

<sup>2.</sup> L'adjectif ἀπερινόητος se trouve aussi hom. III, li. 53, mais ne se trouve que dans ces deux passages. Sur l'utilisation de ce mot dans la langue chrétienne, voir *Introduction*, p. 18-19.

<sup>3.</sup> L'incapacité où sont les vertus d'en haut de connaître Dieu de façon claire et distincte est un argument décisif pour Jean et il le mentionne dans chaque homélie.

<sup>4.</sup> Jean aime à résumer, pour faire le point, ce qui a été exposé et à souligner les étapes de son argumentation. Cf. In illud: Vidi Dominum hom., III, 5, PG 56, 119: «Il est nécessaire de résumer brièvement ce que j'ai dit... Ramassons ce discours en quelques mots et déposons-le dans les plis de votre mémoire. » Ici encore une fois, e'est au moyen d'une comparaison qu'il passe d'une partie à l'autre de son discours.

ύπολέλειπται. Οὕτω καὶ οἱ τὰ δανείσματα ὀφείλοντες ποιοῦσι, τὸ γραμματεῖον ἐς μέσον ἀγαγόντες, ἔνθα ὁ λόγος πᾶς ἐγγέγραπται, καὶ τοῖς δανεισταῖς τοῖς ἑαυτῶν ἐπιδείξαντες, τὰ λειπόμενα καταβάλλουσι. Κἀγὼ τοίνυν 90 καθάπερ βιβλίον ἀναπτύξας τὴν μνήμην τῆς διανοίας τῆς ὑμετέρας, ὥσπερ δακτύλῳ τινὶ τῷ λόγῳ τὰ καταβληθέντα ἐπιδείξας, ἐπὶ τὰ λειπόμενα βαδιοῦμαι λοιπόν.

Τί οὖν ἦν τὸ ὑπολελειμμένον δεῖξαι; "Οτι οὔτε ἀρχαί, ούτε έξουσίαι, ούτε κυριότητες, ούτε εί τις έτέρα κτιστή 95 δύναμίς έστιν η έχει τοῦ Θεοῦ την ἀκριβη κατάληψιν. Είσὶ γάρ, εἰσὶ καὶ ἕτεραι δυνάμεις ὧν οὐδὲ τὰ ὀνόματα ἴσμεν. Ἐννοήσατε τὴν ἀπόνοιαν τῶν αἰρετικῶν' τῶν δούλων οὐδὲ τὰ ὀνόματα ἴσμεν καὶ τοῦ Δεσπότου αὐτὴν τὴν οὐσίαν περιεργάζονται. Εἰσὶ μέν γὰρ ἄγγελοι καὶ ἀρχάγγελοι 100 καὶ θρόνοι καὶ κυριότητες καὶ ἀρχαὶ καὶ ἐξουσίαι ἀλλ' ούχ οὖτοι μόνοι οἱ δῆμοι ἐν τοῖς οὐρανοῖς εἰσιν, ἀλλ' ἄπειρα ἔθνη καὶ φῦλα ἀμύθητα ἄπερ λόγος οὐδεὶς παραστήσαι δύναται. Καὶ πόθεν δηλον ὅτι καὶ τούτων πλείους εἰσὶ δυνάμεις ὧν οὐδὲ τὰ ὀνόματα ἴσμεν ; 'Ο ταῦτα εἰρηκώς 105 Παῦλος καὶ τοῦτό φησιν οὐτωσὶ λέγων περὶ τοῦ Χριστοῦ. « Ἐκάθισεν αὐτὸν ὑπεράνω πάσης ἀρχῆς καὶ ἐξουσίας καὶ δυνάμεως καὶ παντός ὀνόματος ὀνομαζομένου, οὐ μόνον ἐν τῶ αἰῶνι τούτῳ, ἀλλὰ καὶ ἐν τῷ μέλλοντι. » Οράτε ότι τινά έστιν ονόματα έκει μέλλοντα γνώριμα 110 γίνεσθαι, απερ αδηλά έστι νῦν ; Διὰ τοῦτο εἶπεν· « Οὐ

89 Κάγω : Καὶ ἐγω DG OV || 98 ὑπολελειμμένον ; Δεῖξαι Ο || 99 περιεργάζονται : πολυπραγμονοῦσιν C·· E X || 100 καὶ om. A DG || 103 τούτων] + ἄλλαι Ε ΟV.

suis déjà acquitté et ce qu'il me reste à payer. C'est ainsi que font les débiteurs de créances: ils apportent le registre où est inscrit leur compte et, après l'avoir montré à leurs créanciers, ils payent ce qu'ils doivent encore. Et moi de même, feuilletant comme un livre, les souvenirs gravés dans vos esprits, en parlant je vous montre pour ainsi dire du doigt ce dont je me suis déjà acquitté, avant d'en venir au reste de ma dette.

Les Vertus célestes Que reste-t-il à montrer 1 ? Qu'il ne connaissent pas n'existe ni Principautés, ni Puis-Dieu parfaitement sances, ni Dominations, ni aucune vertu créée qui ait une parfaite compréhension de Dieu. Il y a en effet, il y a encore d'autres vertus dont nous ne savons pas même les noms. Remarquez l'insanité des hérétiques: nous ne connaissons pas même les noms des serviteurs, et ils prétendent scruter la propre essence du Maître! En effet il y a les anges, les archanges, les Trônes, les Dominations, les Principautés, les Puissances, mais ce ne sont pas les seuls peuples qui habitent les cieux, où il existe encore un nombre infini de nations et des tribus innombrables, qu'aucune parole ne saurait représenter 2. Et comment savons-nous que nous ignorons même les noms de la plus grande partie des vertus? C'est Paul qui nous l'apprend lorsqu'il s'exprime ainsi en parlant du Christ: « Il l'a fait asseoir au-dessus de toute Principauté, de toute Puissance, de toute vertu et de tout être qui porte un nom, pas seulement dans ce siècle présent, mais encore dans le siècle à venira. » Vous voyez qu'il existe là-haut des noms qui seront connus plus tard et qui sont actuellement ignorés 3. C'est pourquoi il a dit: «tout être qui porte un nom,

l'ensemble de la tradition manuscrite et nous nous rangeons à son avis.

a. Éphés. 1, 21.

<sup>1.</sup> Fronton du Duc et Montfaucon (reproduit par Migne), ponctuent δπολελείμμενον; Δεΐξαι selon le Vat. gr., 577. Savile a suivi

<sup>2.</sup> Réminiscence de l'Apocalypse 7, 9.

<sup>3.</sup> Voir De ferendis reprehens, et de mutat. nominum hom., III, 3, PG 51, 137. La souveraine puissance de Dieu se manifeste par cette attribution à des êtres de noms qui ne seront connus par l'homme que dans l'éternité.

μόνον ἐν τῷ αἰῶνι τούτῳ ὀνομαζόμενα, ἀλλὰ καὶ ἐν τῷ μέλλοντι. »

Καὶ τί θαυμαστὸν εἰ τῆς οὐσίας τὴν ἀκριβῆ κατάληψιν οὐκ ἔχουσι ; τοῦτο γὰρ οὐδὲν μέγα ἀποδεῖξαι. Τῶν γὰρ 115 οἰκονομιῶν αὐτοῦ πολλὰς οὐκ ἴσασιν αἱ ἄνω δυνάμεις αθται, αί άρχαὶ καὶ έξουσίαι καὶ κυριότητες. Καὶ τοῦτο πάλιν ἀπ' αὐτῶν τῶν ἀποστολικῶν ἀποδείξομεν ἡημάτων ότι οἰκονομίας αὐτοῦ τινας μεθ' ἡμῶν ἔμαθον καὶ πρὸ ήμων οὐκ ἤδεσαν οὐ μόνον δὲ μεθ' ἡμων ἔμαθον, ἀλλὰ 120 καὶ δι' ἡμῶν. « Ἑτέραις γὰρ γενεαῖς οὐκ ἐγνωρίσθη, φησίν, ώς νῦν ἀπεκαλύφθη τοῖς ἁγίοις ἀποστόλοις αὐτοῦ καὶ προφήταις, είναι τὰ έθνη συγκληρονόμα καὶ σύσσωμα καὶ συμμέτοχα τῆς ἐπαγγελίας αὐτοῦ — αἱ δὲ ἐπαγγελίαι τοις 'Ιουδαίοις ήσαν δεδομέναι — διά τοῦ εὐαγγελίου 125 οὖ ἐγενόμην ἐγὼ Παῦλος διάκονος. »

Καὶ πόθεν τοῦτο δηλον ὅτι νῦν ἔμαθον αἱ ἄνω δυνάμεις; τὰ γὰρ εἰρημένα περὶ ἀνθρώπων εἴρηται. "Ακουσον οὖν. «'Εμοὶ τῷ ἐλαχιστοτέρῳ πάντων ἁγίων, φησί, ἐδόθη ἡ χάρις αὕτη εὐαγγελίσασθαι τοῖς ἔθνεσι τὸν ἀνεξιχνίαστον πλοῦτον 130 τοῦ Χριστοῦ. » Τί ἔστιν «ἀνεξιχνίαστον»; Μὴ δυνάμενον ζητηθήναι οὐ μόνον δὲ μὴ δυνάμενον εύρεθήναι, ἀλλ' οὐδὲ ἀνιχνευθήναι. 'Ακουέτωσαν πάλιν πῶς πυκνὰ καὶ

116 καὶ¹ : αἰ L DG || 128 ἀγίων : ἀνθρώπων EL DG OV || φησί post έλαχιστοτέρφ transp. CE X om. A.

pas seulement dans le siècle présent, mais encore dans le siècle à venir ».

Et qu'y a-t-il d'étonnant que ces vertus ne puissent comprendre parfaitement l'essence divine! ? C'est là un fait qu'il n'est nullement difficile de prouver. En effet, parmi les desseins de Dieu, beaucoup sont ignorés des vertus d'en haut, des Principautés, des Puissances et des Dominations. C'est encore en recourant aux paroles mêmes de l'Apôtre que nous vous montrerons que les vertus ont appris en même temps que nous certains desseins de Dieu qu'elles ignoraient auparavant et même qu'elles les ont appris non seulement en même temps que nous, mais encore grâce à nous 2 : « Les autres générations n'ont pas connu, dit-il, ce qui a été maintenant révélé à ses saints apôtres et prophètes, à savoir que les Gentils sont cohéritiers avec les Juifs, membres du même corps et participants aux promesses, qui avaient été faites aux Juifs, apportées par l'Évangile, dont moi, Paul, je suis devenu le ministre a. »

Et comment savons-nous que les vertus d'en haut apprenaient cela au même moment? Ce qui vient d'être dit ne concerne que les hommes. Écoute donc la suite : « C'est à moi, le plus petit de tous les saints, qu'a été accordée cette grâce d'annoncer parmi les Gentils l'insondable richesse du Christb. » Que signifie ce mot «insondable<sup>3</sup>»? — Que l'on ne peut rechercher; non seulement: que l'on ne peut trouver, mais encore: dont

2. Sur ce thème des desseins de Dieu révélés aux anges par l'Incarnation, voir In Io. hom., I, 2, PG 59, 26; XV, 1-2, PG 59, 98 s.; In epist. ad Ephes. cap. III hom., VII, 1, PG 62, 50.

a. Éphés. 3, 5-7.

b. Éphés. 3, 8.

<sup>1.</sup> Jean donne ici, sous une forme développée, un équivalent de l'adjectif ἀκατάληπτος: την ἀκριβῆ κατάληψιν οὐκ ἔχουσι. C'est une manière nouvelle d'exprimer le thème essentiel de ces homelies : l'impossibilité d'avoir une connaissance distincte de l'essence de Dieu.

<sup>3.</sup> Encore une définition précieuse d'un mot dont Jean s'est servi dans chaque homélie, mais dont il n'avait pas encore précisé le sens. Il l'avait utilisé dans la définition du mot ἀπρόσιτος, III, li. 125. Les deux mots ont donc une valeur de synonyme pour Jean, mais leurs racines différentes permettent de leur donner à chacun une nuance particulière. Si ἀπρόσιτος signifie simplement dont on ne peut approcher, ἀνεξιγνίαστος est plus imagé, étant formé sur ίχνεύειν, suivre le gibier à la trace. Ce dernier adjectif n'a pas d'équivalent exact en français.

ἐπάλληλα δίδωσιν αὐτοῖς τὰ βέλη. Εἰ γὰρ ὁ πλοῦτος ἀνεξιχνίαστος, πῶς ὁ δωρησάμενος τὸν πλοῦτον οὐκ ἀνεξ185 ιχνίαστος; «... καὶ φωτίσαι πάντας τίς ἡ οἰκονομία τοῦ μυστηρίου τοῦ ἀποκεκρυμμένου ἐν τῷ Θεῷ, ἴνα γνωρισθῆ νῦν ταῖς ἀρχαῖς καὶ ταῖς ἐξουσίαις διὰ τῆς Ἐκκλησίας ἡ πολυποίκιλος σοφία τοῦ Θεοῦ. » "Ηκουσας πῶς νῦν, οὐχὶ πρὸ 
τούτου, ἔγνωσαν ταῦτα αἱ δυνάμεις ἐκεῖναι; "Α γὰρ 
140 βασιλεὺς βουλεύεται, ὁ ὑπασπιστὴς οὐκ ἐπίσταται, 
«... ἵνα γνωρισθῆ νῦν ταῖς ἀρχαῖς καὶ ταῖς ἐξουσίαις ἐν 
τοῖς ἐπουρανίοις διὰ τῆς Ἐκκλησίας ἡ πολυποίκιλος 
σοφία τοῦ Θεοῦ. » "Ορα ὅση τιμὴ πρὸς τὴν ἀνθρωπίνην 
ἐγένετο φύσιν, ὅτι καὶ μεθ' ἡμῶν καὶ δι' ἡμῶν αἱ ἄνω 
145 δυνάμεις ἔγνωσαν τὰ ἀπόρρητα τοῦ βασιλέως.

133 βέλη] + διὰ τοῦτο· ὁ πλοῦτος ἀνεξιχνίαστος Ε || Εἰ γὰρ Ε DG V : διὰ τοῦ cett. || 139 ταῦτα post ἐκεῖναι transp. Duc e cod. Paris. gr. 777 || 141-142 ἐν τοῖς ἐπουρανίοις V om. cett. || 155 ἐπουράνιοι Ε D OV || ἐπουρανίαι — ἔζουσίαι² om. G || 156 τῶν οὐρανῶν C || 157 δεικνὺς] + ἡμῖν CE OVX.

on ne peut pas même découvrir la trace. Que nos adversaires constatent à nouveau combien sont nombreux et incessants les traits que Paul leur envoie! Car si la richesse est insondable, comment celui qui l'a donnée ne le serait-il pas ? « ... et de révéler à tous les hommes quelle est l'économie du mystère qui avait été caché en Dieu, afin que les Principautés et les Puissances connaissent maintenant par l'Église la sagesse infiniment variée de Dieu ». L'entends-tu? C'est maintenant seulement, et non auparavant, que ces vertus ont appris cela. Le roi ne communique pas à son écuver les projets qu'il médite. « Afin que les Principautés et les Puissances qui sont dans les cieux connaissent maintenant par l'Église la sagesse infiniment variée de Dieu. » Vois quel honneur est fait à la nature humaine: c'est avec nous et par nous que les vertus d'en haut apprennent les secrets du roi!.

Mais comment savons-nous qu'il s'agit bien ici des vertus célestes? Car Paul peut donner aussi aux démons ces noms de Principautés et de Puissances, lorsqu'il dit : « Nous n'avons pas à lutter contre la chair et le sang, mais contre les Puissances, contre les Principautés, contre les dominateurs de ce monde et de ce siècle de ténèbres b. » Veut-il donc dire que ce sont les démons qui ont alors appris ce mystère? Assurément non; c'est bien des vertus d'en haut qu'il parle, car, après avoir dit : « les Principautés et les Puissances », il a ajouté : « dans les régions célestes ». Ces Principautés et ces Puissances sont donc celles du ciel, tandis que les autres demeurent au-dessous, et c'est pourquoi il range parmi celles-ci «les dominateurs du monde », voulant montrer que le ciel leur est inaccessible et qu'elles ne manifestent leur pouvoir que dans ce monde présent.

b. Éphés. 6, 12.

a. Éphés. 3, 9-10.

<sup>1.</sup> Après avoir abaissé durement les prétentions des Anoméens au sujet de l'intelligence de l'homme laissé à ses propres forces, Jean met en relief, par une formule frappante, l'honneur que Dieu fait à la nature humaine en l'associant à « l'économie du mystère ».

Sur l'incompréhensibilité de Dieu 16

Είδες πως μεθ' ήμων καὶ δι' ήμων ἔγνωσαν ταῦτα;
160 'Αλλ' ἐπὶ τὴν τοῦ χρέους καταβολὴν τὸν λόγον λοιπὸν ἀγάγωμεν, δεικνύντες ὅτι οὐκ ἴσασιν αὐτοῦ τὴν οὐσίαν οὔτε ἀρχαί, οὔτε ἐξουσίαι. Τίς οὖν ταῦτά φησιν; Οὐκέτι Παῦλος, οὐκέτι 'Ησαΐας, οὐκέτι 'Ιεζεκιήλ, ἀλλ' ἔτερον σκεῦος ἄγιον, αὐτὸς ὁ τῆς βροντῆς υἱός, ὁ ἀγαπητὸς τοῦ Χριστοῦ 'Ιωάννης, ὁ ἐπὶ τὸ στῆθος ἀνακλιθεὶς τὸ δεσποτικὸν καὶ τὰς θείας πηγὰς ἐκεῖθεν ἀρυσάμενος. Τί οὖν οὖτός φησι; «Θεὸν οὐδεὶς ἑώρακε πώποτε.» "Οντως βροντῆς υἱός' σάλπιγγος γὰρ λαμπροτέραν ἀφῆκε φωνὴν ἱκανὴν καταισχῦναι πάντας τοὺς φιλονεικοῦντας.

170 'Αλλ' ἴδωμεν καὶ τὸ ἀντικροῦον. Τί λέγεις, εἰπέ μοι, Ἰωάννη; « Θεὸν οὐδεὶς ἑώρακε πώποτε. » Τί οὖν ποιήσομεν τοῖς προφήταις λέγουσιν ὅτι εἶδον τὸν Θεόν; 'Ο μὲν γὰρ Ἡσαΐας φησίν' « Εἶδον τὸν Κύριον καθήμενον ἐπὶ θρόνου ὑψηλοῦ καὶ ἐπηρμένου. » 'Ο δὲ Δανιὴλ πάλιν' « Εἶδον 175 ἕως οὖ θρόνοι ἐτέθησαν καὶ ὁ παλαιὸς τῶν ἡμερῶν ἐκάθητο. » 'Ο δὲ Μιχαίας' « Εἶδον τὸν Κύριον τὸν Θεὸν τοῦ Ἰσραὴλ καθήμενον ἐπὶ τοῦ θρόνου αὐτοῦ » καὶ ἔτερος προφήτης πάλιν' « Εἶδον τὸν Κύριον ἑστῶτα ἐπὶ τοῦ θυσιαστηρίου καὶ εἶπέ μοι' πάταξον ἐπὶ τὸ ἱλαστήριον. » Καὶ πολλὰς 180 τοιαύτας ἔστι συνάγειν μαρτυρίας. Πῶς οὖν ὁ Ἰωάννης φησὶν ὅτι « Θεὸν οὐδεὶς ἑώρακε πώποτε » ; ἵνα μάθῃς ὅτι τὴν ἀκριβῆ αὐτοῦ κατάληψιν καὶ τὴν τετρανωμένην

159 πῶς] + καὶ V || 160 λοιπὸν post χρέους transp. G om. D X || 173 φησίν] + ὅτι Α || 175 ἐκάθησεν Α || 176 Ὁ δὲ : Καὶ ὁ DG V || Ὁ δὲ Μιχάίας : Καὶ ἕτερος προφήτης πάλιν Ο || 181 φησί] + λέγει CL OV || ὅτι om. A OV || Θεὸν : τὸν Θεὸν G.

«Personne As-tu vu comment les vertus n'a jamais vu Dieu » d'en haut ont appris cela avec nous et par nous ? Mais employons

nos paroles à achever d'éteindre notre dette, en montrant que ni les Principautés ni les Puissances ne connaissent l'essence de Dieu¹. Qui donc nous l'assure ? Ce n'est plus Paul, ni Isaïe, ni Ézéchiel, mais un autre vase de sainteté ², le Fils du tonnerre lui-même ³, le bien-aimé du Christ, Jean, celui qui s'est penché sur la poitrine du Seigneur⁴ et qui a puisé là aux sources divines ⁵. Que dit-il donc ? « Personne n'a jamais vu Dieu³. » Réellement il est fils du tonnerre, car il a fait entendre ainsi une parole plus éclatante que le son de la trompette et capable de confondre nos contradicteurs.

Examinons pourtant les objections possibles 6. Qu'entends-tu par là, dis-moi, Jean ? « Personne n'a jamais vu Dieu. » Que ferons-nous donc des prophètes affirmant qu'ils ont vu Dieu ? Isaïe dit : « J'ai vu le Seigneur assis sur un trône qui s'élevait très haut b. » Et Daniel : « Je regardai jusqu'au moment où des trônes furent placés et où l'Ancien des jours s'assit c. » Et Michée ? : « J'ai vu le Seigneur, le Dieu d'Israël, assis sur son trône d. » Et un autre prophète encore : « J'ai vu le Seigneur debout sur l'autel du sacrifice et il me dit : Frappe sur le propitiatoire c. » Et il serait facile de réunir beaucoup d'autres témoignages du même genre. Comment donc Jean peut-il dire : « Personne n'a jamais vu Dieu » ? Sache qu'il parle d'une compréhension parfaite et d'une connaissance

7. La citation ne vient pas du livre de Michée, mais de III Rois 22, 19, où est rapporté le discours d'un autre prophète de

ce nom.

a. Jn 1, 18.

d. III Rois 22, 19.

b. Is. 6, 1.

e. Amos 9, 1.

c. Dan. 7, 9.

<sup>1.</sup> Jean s'est efforcé de le démontrer en utilisant un certain nombre de textes scripturaires. Reprenant le sujet quelques mois après, il le renouvelle en utilisant de nouveaux textes.

<sup>2.</sup> Cf. Act. 9, 15.

<sup>3.</sup> Cf. Mc 3, 17.

<sup>4.</sup> Cf. Jn 21, 20.

<sup>5.</sup> Cf. Jn 7, 38-39.

<sup>6.</sup> Le mot ἀντιχροῦον, participe substantivé du verbe ἀντιχροῦεν, désigne au sens propre le fait de heurter contre; au sens figuré, le fait d'être un obstacle, de constituer une objection. Ici, le mot introduit une série d'objections. Jean les exprime par des questions, pour donner à ses réponses le ton d'un dialogue animé.

γνώσιν λέγει. "Ότι γὰρ πάντα ἐκεῖνα συγκατάβασις ἢν καὶ ἀκραιφνῆ τὴν οὐσίαν οὐδεὶς εἶδεν ἐκείνων, δῆλον 185 ἐκ τοῦ διαφόρως ἕκαστον ὁρᾶν. 'Ο γὰρ Θεὸς ἁπλοῦς καὶ ἀσύνθετος καὶ ἀσχημάτιστος' οὖτοι δὲ ἄπαντες σχήματα ἔβλεπον διάφορα.

Τοῦτο γοῦν αὐτὸ δι' ἐτέρου προφήτου ἐμφαίνων πάλιν καὶ πείθων αὐτοὺς ὡς οὐκ ἀκριβῆ τὴν οὐσίαν εἶδον, ἔλεγεν'

190 «'Εγὼ ὁράσεις ἐπλήθυνα καὶ ἐν χεροὶ προφητῶν ὡμοιώθην».

Οὐκ αὐτὴν τὴν οὐσίαν ἔδειξα τὴν ἐμήν, ἀλλὰ συγκατέβην, φησί, πρὸς τὴν τῶν ὁρώντων ἀσθένειαν. 'Ο μέντοι 'Ιωάννης οὐ περὶ τῶν ἀνθρώπων φησὶ μόνον ὅτι « Θεὸν οὐδεὶς ἑώρακε πώποτε ». Τοῦτο γὰρ δῆλον ἢν ἀπό τε τῶν 195 εἰρημένων τούτων, τῆς προφητικῆς ῥήσεως λέγω ταύτης τῆς λεγούσης· «'Εγὼ ὁράσεις ἐπλήθυνα καὶ ἐν χεροὶ προφητῶν ὡμοιώθην » καὶ ἀπὸ τῆς πρὸς τὸν Μωϊσέα γενομένης ἀποφάσεως. 'Εκείνου γὰρ ἐπιθυμοῦντος αὐτὸν ἱδεῖν ὀφθαλμοφανῶς, φησὶν ὁ Θεός· « Οὐδεὶς ὄψεται τὸ 200 πρόσωπόν μου καὶ ζήσεται. »

"Ωστε τοῦτο δῆλον ἢν ἡμῖν καὶ ὡμολογημένον. Οὐ τοίνυν περὶ τῆς ἡμετέρας φύσεως φησι μόνης τοῦτο, ἀλλὰ καὶ περὶ τῶν ἄνω δυνάμεων τὸ «Θεὸν οὐδεὶς ἐωρακε πώποτε ». Διὰ τοῦτο καὶ τὸν μονογενῆ διδάσκαλον εἰσάγει 205 τοῦ δόγματος. "Ινα γὰρ μή τις λέγη: «Πόθεν τοῦτο δῆλον; » ἐπήγαγεν: « Ὁ μονογενὴς Υίός, ὁ ὢν εἰς τὸν κόλπον τοῦ Πατρός, αὐτὸς ἐξηγήσατο», ἀξιόπιστον εἰσάγων τοῦ δόγματος μάρτυρα καὶ διδάσκαλον. Καίτοι εἰ καὶ τὸ Μωϋσέως ἡμῖν παραδηλῶσαι ἐβούλετο, περιττὸν ἢν εἰπεῖν ὅτι ὁ μονογενὴς 210 ἐξηγήσατο οὐ γάρ: « Ὁ μονογενὴς αὐτὸς ἐξηγήσατο », ἀλλὰ καὶ πρὶν ἢ τὸν Ἰωάννην ταῦτα εἰπεῖν, ὡς παρὰ τοῦ

claire de Dieu. Que toutes ces visions aient été l'effet de sa condescendance et qu'aucun des prophètes n'ait vu son essence dans son intégrité, cela ressort du fait que chacun d'eux a vu autre chose que les autres. En effet, Dieu est simple, sans composition comme sans figure 1, et tous ces prophètes ont aperçu des figures différentes.

HOMÉLIE IV, 183-211

Du reste il le montre bien par la bouche d'un autre prophète et il leur prouve qu'ils n'ont pas vu sa propre essence lorsqu'il dit: « J'ai multiplié les visions et j'ai remis ma ressemblance entre les mains des prophètes a. » C'est-à-dire: je ne leur ai pas manifesté mon essence elle-même, mais je me suis adapté par condescendance à la faiblesse de leurs regards. Ce n'est pas seulement des hommes que Jean a dit: « Personne n'a jamais vu Dieu », comme cela résulte à la fois des paroles du prophète que je viens de citer: « J'ai multiplié les visions et j'ai remis ma ressemblance entre les mains des prophètes », et d'une déclaration qui fut adressée à Moïse. Comme celui-ci désirait le voir de ses yeux, Dieu lui dit: « Personne ne pourra voir mon visage et continuer à vivre b. »

C'est donc là un point certain et bien établi : ce n'est pas pour notre race humaine seulement, mais aussi pour les vertus d'en haut que Jean dit : « Personne n'a jamais vu Dieu. » Et c'est pourquoi il montre que cette vérité nous a été apprise par le Monogène <sup>2</sup>. Afin que personne ne dise : Comment savons-nous cela ? il ajoute en effet : « Le Fils unique, qui est dans le sein du Père, l'a lui-même déclaré ° » ; c'est donc un témoin et un maître digne de foi qu'il nous présente pour cette vérité. S'il avait voulu nous faire entendre la même chose que Moïse, il aurait été superflu d'ajouter que le Monogène nous l'a déclaré, car ce ne serait pas alors « le Monogène qui l'aurait déclaré lui-même », mais, bien avant que Jean dise cela comme

<sup>193</sup> Θεὸν: τὸν Θεὸν Duc || 196 Ἐγὰ om. A DG V || 202 φησι om. O || τοῦτο om. DG || 203 τὸ: τὸν D om. G || 210 αὐτὸ Ε V || οὐ — ἐξηγήσατο add. in marg. O om. X.

a. Os. 12, 11.

b. Ex. 33, 20.

c. Jn 1, 18.

<sup>1.</sup> Trois nouveaux adjectifs appartenant au vocabulaire philosophique pour qualifier l'essence suprême.

<sup>2.</sup> Sur le terme Monogène et son importance dans les controverses trinitaires, voir hom. III, p. 195, n. 4.

μονογενοῦς ἀκηκοότα, δηλον ἡμῖν ὁ προφήτης πεποίηκεν ώς ἀκηκοώς παρὰ τοῦ Θεοῦ. ᾿Αλλ᾽ ἐπειδὴ πλέον τῶν τότε εἰρημένων ἔμελλεν ἡμῖν ἐκκαλύπτειν ὅτι οὐδὲ αἱ ἄνω 215 δυνάμεις αὐτὸν ὁρῶσι, διὰ τοῦτο εἰσάγει τὸν μονογενῆ διδάσκαλον.

"Ορασιν δὲ ἐνταῦθα τὴν γνῶσιν εἶναι νόμιζε. Οὐ γὰρ δὴ κόραι καὶ ὄμματα καὶ βλεφαρίδες περὶ τὰς ἀσωμάτους δυνάμεις, άλλ' ὅπερ ἐφ' ἡμῶν ἐστιν ὅρασις, τοῦτο ἐπ' 220 ἐκείνων γνωσις. "Ωστε ὅταν ἀκούσης ὅτι «Θεὸν οὐδεὶς έώρακε πώποτε», ἐκεῖνο νόμιζε ἀκούειν ὅτι τὸν Θεὸν οὐδεὶς ἔγνω οὐσιωδῶς μετὰ ἀκριβείας ἁπάσης. Καὶ περὶ των Σεραφὶμ δὲ ὅταν ἀκούσης ὅτι ἀπέστρεψαν τοὺς ὀφθαλμούς καὶ τὴν ὄψιν ἐτείχισαν, καὶ τὰ Χερουβίμ δὲ ὅτι τὸ 225 αὐτὸ τοῦτο πάλιν ἐποίησαν, μὴ ὀφθαλμούς, μηδὲ κόρας είναι νόμιζε — σωμάτων γάρ οὖτος ὁ σχηματισμός — ἀλλὰ διὰ τούτων τὴν γνῶσιν αὐτῶν αἰνίττεσθαι πίστευε τὸν προφήτην. "Όταν οὖν λέγη ὁ προφήτης ὅτι συγκαταβαίνοντα τὸν Θεὸν ίδεῖν οὐκ ἤνεγκαν, οὐδὲν ἄλλο λέγει ἀλλ' ἢ ὅτι τὴν 230 γνώσιν αὐτοῦ τετρανωμένην καὶ ἀκριβῆ τῆς καταλήψεως ένεγκείν οὐ δύνανται, οὐδὲ τολμῶσιν ἀτενὲς ίδείν πρὸς τὴν άκραιφνη καὶ ἀκέραιον οὐσίαν, ἀλλ' οὐδὲ πρὸς αὐτὴν τὴν συγκατάβασιν. Τὸ δὲ ἀτενὲς ἰδεῖν τὸ γνῶναί ἐστι.

Διὰ τοῦτο καὶ ὁ εὐαγγελιστής, εἰδὼς ὡς οὐκ ἔστιν 235 ἀνθρωπίνης φύσεως τὸ τὰ τοιαῦτα εἰδέναι καὶ ὅτι οὐδὲ ταῖς δυνάμεσι κατάληπτός ἐστιν ὁ Θεός, αὐτὸν τὸν ἐκ δεξιῶν αὐτοῦ καθήμενον καὶ ταῦτα ἀκριβῶς ἐπιστάμενον

220 ὅτι : τὸ O || 222 οὐσιωδῶς om. DG V.

l'ayant appris du Monogène, ce serait le prophète qui l'aurait exprimé pour l'avoir appris de Dieu. Mais, comme il entendait nous faire une révélation plus étendue que la précédente, à savoir que même les vertus d'en haut ne peuvent voir Dieu, c'est pour cela qu'il ajoute que cette vérité a été enseignée par le Monogène.

Comprends que la vision est ici connaissance. Car les vertus incorporelles n'ont pas de prunelles, d'yeux ni de paupières et ce qui chez nous est vision est chez elles connaissance. Aussi, lorsque tu entends que « personne n'a jamais vu Dieu », imagine-toi entendre que personne n'a jamais connu Dieu dans son essence 1 avec une entière exactitude. Et quand tu entends dire que les Séraphins détournent les yeux et couvrent leur visage comme d'un rempart, et que les Chérubins font de même, ne va pas croire qu'ils aient des yeux et des prunelles, car c'est là un attribut des êtres corporels ; comprends que le prophète voulait désigner par là leur faculté de connaître. Quand donc le prophète dit qu'ils ne peuvent supporter la vue de Dieu même lorsqu'il use de condescendance, il ne veut rien dire d'autre que ceci, à savoir qu'ils ne sauraient supporter la connaissance claire et parfaite qui leur en donnerait la compréhension, et qu'ils n'osent pas regarder fixement son essence telle qu'elle est dans son intégrité et sa pureté, même lorsque Dieu use de condescendance. Et « regarder fixement » équivaut ici à connaître 2.

Mais le Fils unique C'est pourquoi l'évangéliste, connaît le Père sachant que la nature humaine est incapable d'une telle science et que Dieu ne peut pas être saisi non plus par les vertus d'en haut, nous présente comme maître de cette vérité

<sup>1.</sup> L'adverbe οὐσιωδῶς est rare chez Jean. Le seul exemple donné par le *PGL* sous le nom de notre auteur est précisément celui-ci. Fronton du Duc l'a omis, suivant en cela les manuscrits DG V et le *Paris. gr. 777* qui a servi de base à son édition.

<sup>2.</sup> Le débat semble clos sur ce thème : la connaissance de l'essence de Dicu est refusée même aux anges. Mais un nouveau développement s'amorce qui sera le thème de la Ve homélie : seuls le Fils et l'Esprit connaissent parfaitement Dieu.

παράγει τοῦ δόγματος ἡμῖν τούτου διδάσκαλον καὶ οὐδὲ άπλως είπεν « ὁ Υίός », καίτοι καὶ εἰ τοῦτο εἰρήκει, 240 ίκανὸν ἢν ἐπιστομίσαι τὰ τῶν ἀναισχύντων στόματα. "Ωσπερ γάρ πολλοί χριστοί, ὁ δὲ Χριστὸς εἶς, καὶ πολλοί κύριοι λεγόμενοι, ὁ δὲ Κύριος εἶς, καὶ πολλοὶ θεοὶ λεγόμενοι. ό δὲ Θεὸς εἶς, οὕτω καὶ πολλοὶ υίοὶ λεγόμενοι, ὁ δὲ Υίὸς είς, και ή του ἄρθρου προσθήκη ίκανή τὸ ἐξαίρετον δείξαι 245 τοῦ μονογενοῦς. 'Αλλ' ὅμως οὐκ ἠρκέσθη τούτω, ἀλλ' εἰπών· « Θεὸν οὐδεὶς έώρακε πώποτε » ἐπήγαγεν· « 'Ο μονογενής Υίός, ὁ ὢν εἰς τὸν κόλπον τοῦ Πατρός, αὐτὸς έξηγήσατο. » Πρότερον εἶπε' « Μονογενής » καὶ τότε' « Υίός »· ἐπειδή γὰρ πολλοί διὰ τήν πρός τὸ ὄνομα 250 κοινωνίαν ύποτέμνονται αὐτοῦ τὴν δόξαν, ἕνα τῶν πολλῶν είναι αὐτὸν νομίζοντες - τὸ γὰρ υίὸς τοῦτο κοινόν ἐστιν όνομα πάντων -- ὅπερ ἐστὶν ἐξαίρετον αὐτοῦ καὶ ἴδιον καὶ οὐδενὶ τῶν ἄλλων προσὸν τέθεικε πρότερον, τὸ μονογενής, ίνα ἀπὸ τούτου πιστεύσης ὅτι καὶ τὸ κοινὸν τοῦτο οὐκ 255 ἔστι κοινόν, ἀλλ' ἴδιον αὐτοῦ καὶ κύριόν ἐστι, καὶ οὐδενὶ τῶν ἄλλων οὕτως ὡς ἐκείνῳ προσόν.

Καὶ ΐνα σαφέστερον δ λέγω γένηται, πλατύτερον αὐτὸ πάλιν ἐρῶ. Τὸ υίὸς ὄνομα πρόσεστι καὶ ἀνθρώποις, πρόσεστι καὶ τῷ Χριστῷ, ἀλλ' ἡμῖν καταχρηστικῶς, ἐκείνῳ δὲ 260 κυρίως τὸ δὲ μονογενής αὐτοῦ μόνον ἐστὶ καὶ οὐδενὶ τῶν ἄλλων οὐδὲ καταχρηστικώς πρόσεστιν. Ίνα οὖν ἀπὸ τῆς προσηγορίας της οὐδενὶ προσούσης άλλ' ἢ αὐτῷ μόνῳ καὶ

241 χριστοί] + λεγόμενοι Ε DG X || δὲ] + ἀληθης ACL OVX άληθης EL | 244 δείξις VPC | 246 'O om. C DG OX | 251 είναι νομίζοντες αυτόν ~ Due e cod. Paris. gr. 807 || αὐτόν om. C O || 252-255 καί<sup>2</sup> — έστι<sup>2</sup> om. C.

celui-là même qui est assis à la droite de Dieu et qui a de tout cela une science parfaite. Et il ne dit pas seulement « le Fils », bien que ce seul nom eût été suffisant pour fermer la bouche des impudents. De même que l'on peut parler de plusieurs christs 2 et qu'il n'est pourtant qu'un seul Christ, ou de plusieurs seigneurs et qu'il n'en existe réellement qu'un, de plusieurs dieux et qu'il n'y a cependant qu'un seul Dieu; ainsi l'on peut parler de plusieurs fils, mais le Fils est unique, et l'addition de l'article suffit à souligner la prééminence du Monogène. Et pourtant il ne s'est pas contenté de cela, mais, après avoir dit: «Personne n'a jamais vu Dieu», il a ajouté: «Le Fils unique, celui qui est dans le sein du Père, l'a lui-même expliqué. » Il a dit d'abord « unique », puis «Fils»; en effet, comme plusieurs mutilent sa gloire parce que ce nom est très répandu et le considèrent comme un fils entre beaucoup d'autres — ce nom de fils étant commun à tous —, il a mis d'abord ce qui exprime sa prééminence, lui est particulier et ne convient à nul autre. à savoir ce titre d'« unique », afin que tu comprennes par là que ce nom commun ne l'est pas en réalité, mais qu'il lui est particulier, lui appartient en propre et ne convient à nul autre comme à lui 3.

Pour rendre plus clair ce que je veux dire, je fournirai de plus amples explications. Ce nom de fils est donné aux hommes et il est donné au Christ, mais, tandis qu'il lui appartient en propre, il ne s'applique à nous que par un abus de terme4; quant au titre de Monogène, il n'est qu'à lui seul et on ne le donne, même improprement, à personne d'autre. Afin donc que ce nom qui n'est donné

antique du Ps. 109-110 » in RHR, CLXXVI, 1969, et CLXXVII, 1970.

2. Cf. I Cor. 5, 6.

3. On a ici l'exemple d'une exégèse littéraire, à la manière d'Origène: noms communs devenus noms propres, présence de l'article, importance de l'adjectif. Cette exégèse aboutit à mettre en relief le contenu théologique d'un texte.

4. L'adverbe καταχρηστικώς qui dérive de καταχράσθαι user, pris en mauvaise part, c'est-à-dire abuser, est employé par les grammairiens alexandrins. A ce titre, il a dû rester un terme d'école et Jean s'en souvient à propos.

<sup>1.</sup> L'importance de cette expression, empruntée par les confessions de foi au Ps. 109, 1, a été mise en relief par M.-J. Rondeau, • Le Commentaire des Psaumes de Diodore de Tarse et l'exégèse

την άλλην την τοις πολλοις προσούσαν αὐτοῦ κυρίαν είναι νομίσης, διὰ τοῦτο πρότερον εἶπεν' «'Ο μονογενής» 265 καὶ τότε' « Yiós ». Εἰ δὲ οὐκ ἀρκεῖ σοι οὐδὲ ταῦτα, φησί. λέγω καὶ ἔτερον τρίτον, παχὺ μὲν καὶ ἀνθρώπινον, ἱκανὸν δέ καὶ τοὺς χαμαὶ ἕρποντας εἰς τὴν ἔννοιαν τῆς τοῦ μονογενούς δόξης αναγαγείν. Τί δὲ τοῦτό ἐστιν: « O ών εἰς τὸν κόλπον τοῦ Πατρός. » Παχὺ τὸ ἑῆμα, ἀλλ' 270 ίκανὸν ἐνδείξασθαι τὴν γνησιότητα, ἂν θεοπρεπῶς ἐκλάβωμεν. "Ωσπερ γάρ ἀκούων θρόνον καὶ τὴν ἐκ δεξιῶν καθέδραν, οὐ θρόνον ὑπολαμβάνεις, οὐδὲ τόπον καὶ περιγραφήν, άλλ' έκ τῆς τοῦ θρόνου προσηγορίας καὶ τῆς κατά τὴν καθέδραν κοινωνίας, τὸ τῆς τιμῆς ἀπαράλλακτον 275 καὶ ἴσον, οὕτω καὶ τὸν κόλπον ἀκούων, μὴ κόλπον εἶναι νόμιζε, μηδέ τόπον, άλλ' ἀπὸ τῆς τοῦ κόλπου προσηγορίας την πρός του γεγεννηκότα έγγύτητα καὶ την παρρησίαν ἐκλάμβανε' τοῦ γὰρ ἐκ δεξιῶν καθήσθαι τὸ τῷ κόλπῳ ένδιαιτασθαι πολλώ σαφέστερον ήμιν την πρός τόν γεγεν-280 νηκότα ἐγγύτητα δηλοῖ καὶ παρίστησιν. Οὔτε γὰρ ἂν ὁ Πατήρ ήνέσχετο ἐν τῷ κόλπῳ τὸν Υίὸν ἔχειν, εἰ μὴ τῆς αὐτῆς οὐσίας ἦν, οὔτ' ἂν ἐκεῖνος ὑπέμεινεν ὑποδεεστέρας φύσεως ὢν ἐνδιαιτασθαι τῷ κόλπῳ τῷ πατρικῷ.

'Ως Υίὸς τοίνυν καὶ μονογενής καὶ ἐν τῷ κόλπῳ διατρίβων 285 τῷ πατρικῷ πάντα τὰ τοῦ Πατρὸς ἐπίσταται ἀκριβῶς' διὰ

283 τῷ : ἐν τῷ Α Ο.

qu'à lui seul à l'exclusion de tout autre nous fît comprendre que l'autre désignation, bien qu'attribuée à beaucoup de personnes, lui appartient aussi en propre, Jean a parlé d'abord du Monogène, puis du Fils. Et si cela ne te suffit pas, poursuit-il, j'ajouterai une troisième indication, lourde et tout humaine sans doute, mais capable de donner aux esprits les plus terre à terre une idée de la gloire du Monogène. Quelle est cette indication? « Celui qui est dans le sein du Père ». Expression lourde 1, mais capable pourtant de mettre en lumière la filiation divine, si nous la prenons dans une acception digne de Dieu. De même que, si tu entends parler d'un trône et d'un siège placé à droite, tu comprends qu'il ne s'agit pas d'un trône matériel situé en un point délimité de l'espace. mais que ces termes de trône et de siège partagé expriment la similitude et l'égalité de la gloire, de même, en entendant parler de sein, ne va pas croire qu'il s'agisse d'un sein de chair qui se trouve en tel ou tel lieu, mais comprends que ce mot de sein exprime la proximité et la confiance du Fils à l'égard de Celui qui l'a engendré 2. En effet, de ces deux images: celle qui nous montre le Fils assis à la droite du Père et celle qui nous le montre demeurant dans son sein, c'est la seconde qui nous fait voir et nous représente avec la plus grande clarté sa proximité à l'égard de Celui qui l'a engendré. Car le Père ne tolérerait pas d'avoir le Fils dans son sein, si celui-ci n'était pas de la même essence que lui, et de même le Fils, s'il était d'une nature inférieure, ne saurait demeurer dans le sein du Père.

Donc, comme Fils, comme Monogène et comme habitant dans le sein du Père, il connaît parfaitement tous les

<sup>1.</sup> On aura une idée exacte de ce que représente pour Jean cet adjectif en se reportant à la Lettre d'exil, I, 1: Οἶδα ὅτι τοῖς παχυτέροις, où le mot désigne ceux qui n'ont pas l'intelligence des choses spirituelles. Jean, craignant que ses auditeurs ne prennent à la lettre cette image biblique, tient à souligner que le terme par lui-même est inadéquat à la réalité supérieure qu'il évoque.

<sup>2.</sup> Le participe substantivé γεγεννηκώς semble apparaître dans le vocabulaire anti-eunomien de Grégoire de Nysse, Contra Eunom. Lib. III (= IV Migne), Jaeger, § 128: 'Ο γὰρ γεννηθεὶς πρὸς τὸν γεγεν-

νηκότα... Dans son Apologia, Eunome insiste sur ce fait que Dieu est l'être incréé ἀγέννητος ou non créé par un autre μὴ παρ' ἐτέρου γενόμενος (chap. 7). Mais il n'envisage l'acte créateur que dans son résultat: τὸ γέννημα ου τὸ γεννητόν. Cependant, on trouve une fois le participe du verbe γεννᾶν substantivé à l'aoriste γεννήσας, Apol. 26. Eunome présente le Christ μήτε τῷ γεννήσαντι τὴν οὐσίαν συγκρινόμενον etc. On rapprochera cet emploi de celui que Jean fait ici du participe du verbe γεννᾶν substantivé, mais au parfait.

τούτο καὶ τούτων έδεήθη των ρημάτων ο εὐαγγελιστής, ίνα την άκριβη του Υίου παραστήση γνώσιν την περί του Πατρός. Περί γάρ γνώσεως ήν ὁ λόγος ἐπεὶ εἰ μὴ τοῦτό ἐστι, τίνος ένεκεν ὁ κόλπος παρείληπται; Εί γὰρ μήτε σῶμά 290 έστιν ὁ Θεός — ὥσπερ οὖν οὐδέ ἐστι — μήτε τὴν γνησιότητα καὶ τὴν ἐγγύτητα τὴν πρὸς τὸν γεγεννηκότα δηλοῖ, άπλως και είκη το ρημα προσέρριπται, χρείαν ήμιν οὐδεμίαν πληροῦν. 'Αλλ' οὐχ άπλῶς προσέρριπται, μὴ γένοιτο οὐδὲν γὰρ εἰκῆ τὸ Πνεῦμα φθέγγεται, ἀλλὰ τὴν 295 ἐγγύτητα τοῦ Υίοῦ τὴν πρὸς τὸν Πατέρα δηλοῖ. Ἐπειδὴ γάρ μέγα ἀπεφήνατο ὁ εὐαγγελιστής ὅτι οὐδὲ ἡ ἄνω κτίσις αὐτὸν ὁρᾶ, τοῦτ' ἔστι γινώσκει αὐτὸν μετὰ ἀκριβείας, βουλόμενος άξιόπιστον έπιστήσαι τοῦ πράγματος διδάσκαλον, ταῦτα τὰ ῥήματα τέθεικεν, ἵνα καὶ ὡς Υἱῷ καὶ 300 ώς μονογενεί και ώς ενδιατρίβοντι τῷ κόλπῳ τῷ πατρικῷ περί πάντων πιστεύσης και μηδέν αμφιβάλης λοιπόν. Εί δέ τις μή φιλονεικοίη, μηδέ άναισχυντείν βούλοιτο, καὶ τοῦ ἀϊδίου τοῦτό φημι είναι παραστατικόν. "Ωσπερ γὰρ ἐξ ἐκείνης τῆς ῥήσεως τῆς πρὸς τὸν Μωϋσέα λεχθείσης. 305 « Ἐγώ εἰμι ὁ ὤν », τὸ ἀίδιον ἐκλαμβάνομεν, οὕτως καὶ ἐκ τῆς ῥήσεως ταύτης τῆς λεγούσης. « 'Ο ὢν ἐν τοῖς κόλποις τοῦ Πατρός », τὸ ἀϊδίως εἶναι ἐν τοῖς κόλποις τοῦ Πατρὸς δυνατὸν ἐκλαβεῖν.

"Ότι μέν οὖν τῆ κτίσει πάση ἀκατάληπτος ἡ οὐσία 810 του Θεού, διά τούτων πάντων ήμιν ἀποδέδεικται λείπεται δή λοιπόν δείξαι ὅτι ὁ Υίὸς καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον μόνον μετά άκριβείας αὐτὸν ἐπίστανται πάσης. 'Αλλά τοῦτο εἰς ἐτέραν διάλεξιν ὑπερθέμενοι, ἵνα μὴ τῷ πλήθει καταsecrets de son Père. C'est ainsi que l'Évangéliste a en recours à ces expressions pour que tu te représentes la connaissance parfaite que le Fils a du Père. En effet, c'est de connaissance qu'il est question ; s'il n'en était pas ainsi, pourquoi parlerait-on de sein? Si Dieu n'est pas un corps — et en effet il ne l'est pas — et s'il ne s'agit pas d'exprimer la filiation et la proximité du Fils à l'égard de Celui qui l'a engendré, ce mot a été lancé sans raison, au hasard, puisqu'il ne serait pour nous d'aucune utilité. Or il n'a pas été lancé sans raison, ce qu'à Dieu ne plaise! Car l'Esprit ne profère rien au hasard : il exprime donc la proximité du Fils à l'égard du Père. L'Évangéliste, avant fait cette grave déclaration, que même les créatures d'en haut ne voient pas Dieu, c'est-à-dire ne le connaissent pas avec exactitude, et voulant nous fournir un sûr garant de cette vérité, s'est exprimé de la sorte, afin que tu te fies en tout à sa parole comme à celle du Fils, du Monogène, de Celui qui demeure dans le sein du Père, et que tu n'aies plus à l'avenir aucun doute. Je prétends même que, si l'on voulait bien renoncer à la contradiction et à une opposition impudente, ce texte exprime la durée de l'éternité. En effet, de même que, de cette parole dite à Moïse: « Je suis celui qui est », nous inférons l'éternité de Dieu, de même, de cette parole : « Celui qui est dans le sein du Père », il est possible d'inférer que le Fils est de toute éternité dans le sein du Père.

Que l'essence de Dieu soit incompréhensible pour toute créature, tout ce que nous venons de dire le prouve. Il ne reste plus qu'à prouver que seuls le Fils et le Saint-Esprit connaissent Dieu de façon tout à fait exacte 2. Mais nous remettrons ce point à un autre entretien, afin de ne pas accabler votre mémoire sous l'abondance des

2. Jean annonce ainsi le sujet de l'homélie V.

<sup>290</sup> μήτε C : μηδὲ cett. || 292-293 χρείαν — προσέρριπται om. AC DG X || 293 μή : ἀλλὰ μή X || 296 οὐδὲ corr. Fl. : οὕτε cod. || 307 ἀιδίως : ἀίδιον ΕL ἀίδιος V || 311 δεϊξαι : εἰπεῖν ΑCE Χ οπ. D || 312 ἐπίστανται : παρίστανται C || ἀπάσης DG || ἐπίστανται πάσης : ἀπάσης ἐπίστανται Duc e cod. Paris. gr. 777.

a. Ex. 3, 14.

<sup>1.</sup> L'adjectif παραστατικός est employé par les grammairiens alexandrins pour indiquer la notion de durée qu'exprime l'imparfait. En dehors de toute controverse, il suffirait à donner la notion de durée qu'implique l'éternité (du Fils).

χώσωμεν τὴν μνήμην τῶν εἰρημένων, ἐπὶ τὴν συνήθη 815 τρέψωμεν τὸν λόγον πάλιν παραίνεσιν.

Τίς δὲ ή συνήθης ήμιν παραίνεσις ήν; Εὐχης ἐκτενοῦς έχεσθαι νηφούση διανοία καὶ άγρυπνούση ψυχή. Καὶ γάρ καὶ πρώην περὶ τούτων διαλεχθείς, είδον έτοίμως απαντας ύπακούσαντας. "Ατοπον οὖν ραθυμοῦσι μὲν ἐγκαλεῖν, 820 κατορθούντας δὲ μὴ ἐπαινεῖν. Ἐπαινέσαι τοίνυν ὑμᾶς βούλομαι τήμερον καὶ χάριν ὑμῖν ἀποδοῦναι τῆς ὑπακοῆς έκείνης. "Εσται δὲ ἡ χάρις, ἂν διδάξωμεν ύμᾶς τίνος ένεκεν έκείνη γίνεται πρό των άλλων ή εύχη και τί δήποτε τούς δαιμονώντας καὶ μανία πονηρά κατεχομένους εἰσά-325 γεσθαι κελεύει τότε ὁ διάκονος καὶ κλίνειν τὰς κεφαλάς; Τίνος οὖν ἕνεκεν τοῦτο ποιεῖ: "Αλυσις πονηρά καὶ χαλεπή των δαιμόνων έστιν ή ενέργεια, άλυσις παντός σιδήρου δυνατωτέρα. Καθάπερ οὖν δικαστοῦ πρόοδον ἔχοντος καὶ ἐφ' ὑψηλοῦ τοῦ βήματος προκαθέζεσθαι μέλλοντος, οἱ 880 δεσμοφύλακες τους το δεσμωτήριον οἰκοῦντας ἄπαντας έξαγαγόντες τοῦ οἰκήματος, πρὸ τῶν κιγκλίδων καὶ τῶν τοῦ δικαστηρίου παραπετασμάτων καθίζουσιν αὐχμῶντας, όυπώντας, κομώντας, όάκια περιβεβλημένους, ούτω δή καὶ οἱ πατέρες ἐνομοθέτησαν τοῦ Χριστοῦ μέλλοντος 335 ώσπερ ἐφ' ύψηλοῦ προκαθέζεσθαι βήματος καὶ ἐπ' αὐτῶν

316 ην om. OV || 321 καὶ om. AC D || 324 τῆ μανιά τῆ πονηρῷ Migne || 329 καθέζεσθαι OX : προκαθέζεσθαι cett. || 335 βήματος : τοῦ βήματος D V.

I. Sur le souci de ne pas abuser de l'attention des auditeurs, voir homélie I, p. 131, note 2.

sujets traités 1, et nous consacrerons maintenant nos paroles à l'exhortation habituelle 2.

Exhortation à la prière. Les possédés à l'église

A quoi donc vous exhortonsnous habituellement? A vous adonner assidûment à la prière avec un esprit sobre et une âme vigilante<sup>3</sup>. Tout dernièrement je

vous ai entretenus sur ce point, et j'ai constaté que vous vous êtes conformés à mes désirs avec empressement. Or il serait illogique, après vous avoir repris quand vous vous relâchiez, de ne pas vous louer quand vous améliorez votre conduite. J'entends donc vous louer aujourd'hui et vous témoigner ma reconnaissance de votre docilité. Je vous témoignerai cette reconnaissance en vous enseignant pour quelle raison cette prière-là se fait avant les autres et pourquoi le diacre ordonne à ce moment-là d'introduire les démoniaques et les personnes en proie à un délire pernicieux, et de leur faire incliner la tête 4. C'est que l'influence des démons est une chaîne pernicieuse et insupportable, une chaîne plus solide que le fer le plus dur. De même donc qu'au moment où le juge paraît en public et va s'asseoir sur son siège élevé, les gardiens de la prison vident celle-ci de tous ceux qui l'habitent et les amènent devant les grilles et les tentures du tribunal, malpropres, les cheveux en désordre, couverts de haillons, de même nos Pères ont établi qu'au moment où le Christ va venir s'asseoir, pour ainsi dire, sur un siège

4. Sur les données liturgiques de nos homélies, voir Introduction, p. 58 s.

<sup>2.</sup> Sur l'importance accordée à l'exhortation morale, Jean s'expliquera; De stat. hom., XVI, 2, PG 49, 164: « Voici la seconde année que je parle à Votre Charité, et je n'ai pas pu vous commenter cent versets de l'Écriture. La raison en est que vous éprouvez le besoin d'entendre de notre part des choses que vous pourriez apprendre chez vous et par vous-mêmes, si bien que la plus grande partie du sermon se passe en exhortations morales ».

<sup>3.</sup> Νήφειν, c'est, au sens propre, s'abstenir de vin. Avec λόγος ou διανοία comme sujet, le verbe entre dans le vocabulaire moral et évoque modération, sagesse, prudence, selon le contexte. Dans le Nouveau Testament, ce mot est souvent uni à γρηγορεῖν (I Thess. 5, 6; I Pierre 5, 8). Dès lors, et par contamination, le verbe νήφειν prend parfois le sens de être attentif. De stat. hom., IX, 5, PG 49, 109. Cf. IV, 2, PG 49, 61; V, 1, PG 49, 69; XV, 1, PG 49, 153 et Lettre d'exil, 4, 3; 7, 54; 12, 17; 14, 27. Dans notre texte, le verbe γρηγορεῖν est remplacé par ἀγρυννεῖν comme en De stat. hom., IV, 2, PG 49, 61, mais le sens est analogue.

φαίνεσθαι τῶν μυστηρίων, τοὺς δαιμονῶντας καθάπερ δεσμώτας τινὰς εἰσάγεσθαι, οὐχ ἵνα εὐθύνας ὑπόσχωσι τῶν πεπλημμελημένων, καθάπερ ἐκεῖνοι οἱ δεδεμένοι, οὐδ' ἵνα κόλασιν ὑπομείνωσι καὶ τιμωρίαν, ἀλλ' ἵνα τοῦ δήμου καὶ τῆς πόλεως ἀπάσης ἔνδον παρούσης κοιναὶ περὶ αὐτῶν ἱκετηρίαι γένωνται, πάντων ὁμοθυμαδὸν τὸν κοινὸν Δεσπότην ὑπὲρ αὐτῶν ἐξαιτουμένων καὶ ἐλεῆσαι παρακαλούντων μετὰ σφοδρᾶς τῆς βοῆς.

Τότε μὲν οὖν ἐνεκαλοῦμεν τοῖς καταλιμπάνουσι τὴν 345 τοιαύτην εὐχὴν καὶ κατὰ τὸν καιρὸν ἐκεῖνον ἔξω διατρίβουσι νυνὶ δὲ τοῖς ἔνδον μένουσιν ἐγκαλέσαι βούλομαι, οὐχ ὅτι μένουσιν ἔνδον, ἀλλ' ὅτι μένοντες τῶν ἔξω διατριβόντων οὐδὲν ἄμεινον διάκεινται, κατὰ τὸν φρικωδέστατον ἐκεῖνον καιρὸν ἀλλήλοις διαλεγόμενοι.

350 Τί ποιεῖς, ἄνθρωπε ; ὁρᾶς τοσούτους δεσμώτας ἀπὸ τῶν ἀδελφῶν τῶν σῶν ἐστηκότας πλησίον, καὶ σὰ περὶ τῶν οὐδὲν προσηκόντων διαλέγη πραγμάτων ; ἡ γὰρ ἄψις μόνη οὐχ ἱκανή σε καταπλῆξαι καὶ εἰς συμπάθειαν ἀγαγεῖν ; ὁ ἀδελφός σου ἐν δεσμοῖς, καὶ σὰ ἐν ῥαθυμία ; καὶ ποίαν ἔξεις συγγνώμην, εἰπέ μοι, οὕτως ἀσυμπαθὴς ὤν, οὕτως ἀπάνθρωπος, οὕτως ἀμός ; Οὰ δέδοικας μή ποτέ σου διαλεγομένου, ῥαθυμοῦντος, όλιγωροῦντος, δαίμων τις ἐκεῖθεν ἐκπηδήσας σχολάζουσαν καὶ σεσαρωμένην εὑρὼν τὴν ψυχήν, ἐπεισέλθη μετὰ ἀδείας πολλῆς, ἀθύρωτον τὴν 360 οἰκίαν εὑρών ;

Οὐ γὰρ ἔδει πάντας κοινῆ πηγὰς δακρύων ἀφιέναι κατὰ τὴν ὥραν ἐκείνην καὶ διαβρόχους ὁρᾶσθαι πάντων τοὺς ὀφθαλμοὺς καὶ θρήνους καὶ οἰμωγὰς γίνεσθαι παρὰ τῆς

353 καταπλήζαί σε ~ EL X || 354 ὁ ; ἀλλ' ὁ A DG O || καί² om. A G OX || 361 ἔδει ; δεῖ AL δὴ CE X.

élevé et se manifester dans ses mystères eux-mêmes, les possédés doivent être introduits comme des prisonniers, non pas pour rendre compte de leurs fautes, comme ces captifs-là, ni pour subir leur peine et leur châtiment, mais pour que tout le peuple, toute la ville rassemblée dans cet édifice élève à leur sujet de communes supplications, tous d'un seul cœur adjurant pour eux le commun Maître et implorant sa pitié avec de grandes clameurs.

Nous blâmions alors ceux qui désertaient cette prière et qui, en un tel moment, se trouvaient dehors; maintenant ceux que je veux blâmer, ce sont ceux qui restent à l'intérieur, non pas certes parce qu'ils y restent mais parce que, tout en restant, ils ne se conduisent pas mieux que ceux qui sortent, lorsqu'en un instant si redoutable ils bavardent les uns avec les autres 1.

Que fais-tu, homme? Tu vois cette foule de captifs debout près de toi, ce sont tes frères, et toi, tu bavardes sur des affaires qui ne les concernent en rien! Ce spectacle à lui seul n'est donc pas capable de t'émouvoir et d'éveiller ta compassion? Ton frère est dans les chaînes, et toi dans l'insouciance? Comment pourras-tu être pardonné, dis-moi, si tu te montres à ce point dénué de compassion, inhumain et cruel? Ne crains-tu pas que, tandis que tu bavardes et te livres à l'insouciance et à l'indifférence, un démon ne s'échappe de l'une de ces âmes et, trouvant la tienne inoccupée et vide, ne vienne s'y installer très facilement comme dans une maison dépourvue de porte??

Ne conviendrait-il pas qu'à ce moment-là tous les assistants ensemble donnent libre cours aux larmes, que l'on voie les yeux de tous baignés de pleurs, que des lamen-

In bapt. Christi, 4, PG 49, 370, où Jean fait une longue exhortation à ce sujet.

2. Jean décrit volontiers l'action du démon en lui prêtant des actions familières analogues à celles qu'on trouve dans le récit évangélique (Lc 11, 24-26). Voir Peccata fratrum non euulganda, 5, PG 51, 858: « De même qu'un coup de vent soudain éteint d'un souffle la flamme d'une lampe qu'on vient d'allumer, de même le démon, lorsqu'il s'aperçoit que la flamme de la prière s'allume en nos cœurs, soufflant de-ci de-là mille soucis, ne s'arrête qu'après avoir éteint la lumière. »

<sup>1.</sup> Sur la mauvaise tenue des fidèles à l'église, on relira l'homélie

'Εκκλησίας άπάσης ; Μετά τὴν κοινωνίαν τῶν μυστηρίων, 865 μετά τὴν ἀπόλαυσιν τοῦ λουτροῦ, μετὰ τὸ συντάξασθαι τω Χριστώ, ἴσχυσεν ὁ λύκος ἐκείνος άρπάσαι ἐκ τῆς ποίμνης τους άρνας και κατέχειν μεθ' έαυτοῦ, και σὺ ὁρῶν την συμφοράν οὐ δακρύεις; καὶ ποῦ ταῦτα ἀπολογίας άξια: Οὐ θέλεις συναλγήσαι τῶ ἀδελφῶ; κἂν ὑπέρ σαυ-870 τοῦ δείσον καὶ διανάστηθι. Εἰ τὴν τοῦ γείτονος οἰκίαν είδες έμπυριζομένην, είπέ μοι, εί και πάντων πολεμιώτατος δυ ό γείτων, ούκ αν έδραμες έπὶ τῷ σβέσαι τὴν πυράν, δεδοικώς μη το πυρ όδω βαδίζον και των σων άψηται προθύρων: Τοῦτο καὶ ἐπὶ τῶν δαιμονώντων λογίζου καὶ 375 γάρ πυρά τίς έστι καὶ έμπρησμός χαλεπός τῶν δαιμόνων ή ἐνέργεια. Σκόπει δή μοι μή καὶ τὴν σὴν προκαταλάβη ψυχήν όδῷ βαδίζων ό δαίμων, καὶ ὅταν ἴδης παρόντα, μετά πολλής τής σπουδής πρόσφυγε τῷ Δεσπότη, ἵνα ίδων σου την θερμην και διεγηγερμένην ψυχην ὁ δαίμων, 880 ἄβατον αὐτῷ νομίση λοιπὸν είναι τὴν διάνοιαν τὴν σήν. "Αν μέν γάρ ίδη χασμώμενον καὶ ράθυμοῦντα, ώς είς έρημον καταγώγιον ταχέως ἐπεισελεύσεται αν δὲ συντεταμένον καὶ διεγηγερμένον καὶ τῶν οὐρανῶν αὐτῶν ἐκκρεμάμενον, οὐδὲ ἀντιβλέψαι τολμήσει λοιπόν. "Ωστε εἰ καὶ 885 των άδελφων καταφρονείς, άλλά σαυτού φείσαι γούν καὶ τὴν κατά τῆς σῆς ψυχῆς εἴσοδον ἀπόφραξον τῷ πονηρώ δαίμονι.

Οὐδὲν δὲ οὕτως αὐτοῦ τὴν καθ' ἡμῶν ἔφοδον ἀποτειχίζειν «ἴωθεν, ὡς εὐχὴ καὶ δέησις ἐκτενής. Καὶ γὰρ αὐτὸ τοῦτο

tations et des gémissements s'élèvent de toute l'assemblée ? Après la participation aux mystères, après l'action bienfaisante du bain baptismal, après l'agrégation au Christ, ces brebis ont pu être arrachées au bercail par le loup, qui les retient auprès de lui, et toi, à la vue de ce désastre, tu ne verses pas un pleur? Comment cette attitude pourrait-elle se justifier? Refuses-tu de compatir au malheur de ton frère i ? Alors, du moins, tremble pour toi-même et réveille-toi dans ton propre intérêt! Si tu vois la maison de ton voisin en flammes, n'accours-tu nas. dis-moi, pour éteindre le feu, même si ton voisin est le pire de tes ennemis, de peur que l'incendie dans sa marche n'atteigne la porte de ta propre demeure? Raisonne donc de même à l'égard des possédés, car c'est bien un incendie et un embrasement redoutable que l'emprise des démons 2. Prends garde que le malin dans sa marche ne s'empare de ton âme, et, dès que tu constates sa présence, réfugie-toi en toute hâte auprès du Seigneur pour que le démon, voyant ton âme fervente et vigilante, iuge que ton esprit lui sera toujours inaccessible. S'il te voit bayant aux corneilles et insouciant, il aura vite fait d'entrer comme dans un gîte abandonné, tandis que, s'il te voit attentif, vigilant et directement rattaché au ciel. iamais il n'osera même te regarder en face. Ainsi, même si tu te moques de tes frères, prends soin au moins de toimême et ferme l'entrée de ton âme à l'esprit du mal3.

Or, pour bien briser son attaque contre nous, il n'est pas habituellement de meilleur rempart que la prière et la

de cet état d'esprit: συζήν, συναλγείν, συνκύπτειν, συμποδίξειν, συμπάθεια.

<sup>1.</sup> La responsabilité du chrétien à l'égard de ses frères dans le domaine spirituel est fortement soulignée par Jean dans l'homélie In illud: « Si esurierit inimicus... », 3 et 4, PG 51, 175. La charité n'est pas sculement l'aumône du riche au pauvre, mais une communauté de sentiments et d'efforts pour une vie spirituelle plus fervente, une assomption de la souffrance des uns par les autres. Voir, en particulier, De stat. hom., II, 2, où s'accumulent les mots révélateurs

<sup>2.</sup> L'action du démon occupe une place importante dans l'œuvre de Jean et mériterait une étude spéciale. Outre les notations répandues dans les homélies, on trouve des détails intéressants dans Ad Stagirium, dans les homélies Daemones non gubernare mundum et De diabolo tentatore, I et II, PG 49, 241-276.

<sup>3.</sup> Voir l'homélie citée supra, p. 257, n. 2, où Jean continue: «Tant qu'il nous attaque du dehors, nous pourrons lui résister; dès que nous lui aurons ouvert les portes de notre esprit et que nous aurons reçu l'ennemi au-dedans de nous, il ne nous sera plus possible de résister, si peu que ce soit. »

890 τὸ παρακελεύεσθαι τὸν διάκονον ἄπασι καὶ λέγειν « 'Ορθοί στώμεν καλώς », ούχ άπλώς οὐδὲ εἰκή νενομοθέτηται, άλλ' ΐνα τοὺς χαμαὶ συρομένους λογισμοὺς άνορθώσωμεν, ίνα την έκλυσιν την έκ των βιωτικών ήμιν γινομένην πραγμάτων ἐκβαλόντες, ὀρθὴν ἔμπροσθεν τοῦ 895 Θεοῦ ἀναστήσαι δυνηθώμεν ήμων την ψυχήν. Καὶ ὅτι τοῦτό ἐστιν ἀληθὲς καὶ οὐχὶ πρὸς τὸ σῶμα, ἀλλὰ πρὸς τὴν ψυχὴν ὁ λόγος ἀποτείνεται, ταύτην κελεύων ἀνορθοῦν, άκούσωμεν καὶ Παύλου τοῦτον τὸν τρόπον ταύτη κεχρημένου τῆ λέξει. Πρὸς γὰρ ἀνθρώπους καταπεπτωκότας καὶ 400 πρός τὴν τῶν δεινῶν ἐπαγωγὴν ἀπαγορεύσαντας γράφων έλεγε· «Τὰς παρειμένας χείρας καὶ τὰ παραλελυμένα γόνατα ἀνορθώσατε. » Τί οὖν ἃν εἴποιμεν ; ὅτι περὶ χειρών καὶ γονάτων λέγει των τοῦ σώματος; Οὐδαμώς. οὐ γὰρ δρομεῦσιν ἀνθρώποις, οὐδὲ παγκρατιασταῖς δια-405 λέγεται, άλλα την ίσχυν των ένδον λογισμών προκαταβεβλημένην ύπὸ τῶν πειρασμῶν ἀναστήσαι διὰ τῶν ρημάτων τούτων παρήνεσεν.

Έννόησον τίνος πλησίον ἔστηκας, μετὰ τίνων μέλλεις καλεῖν τὸν Θεόν, μετὰ τῶν Χερουβίμ' ἀναλόγισαί σου 410 τοὺς συγχορευτὰς καὶ ἀρκέσει σοι τοῦτο εἰς νῆψιν, ὅταν ἐνθυμηθῆς ὅτι σῶμα περικείμενος καὶ σαρκὶ συμπεπλεγμένος, μετὰ τῶν ἀσωμάτων δυνάμεων κατηξιώθης ἀνυμνεῖν τὸν κοινὸν Δεσπότην ἀπάντων. Μηδεὶς τοίνυν διαλελυμένος τὴν προθυμίαν τῶν ἱερῶν κοινωνείτω καὶ μυστικῶν ὕμνων 415 ἐκείνων' μηδεὶς βιωτικοὺς κατ' ἐκεῖνον τὸν καιρὸν ἐχέτω λογισμούς, ἀλλὰ πάντα τὰ γήϊνα τῆς διανοίας ἐξορίσας καὶ πρὸς τὸν οὐρανὸν ὅλον ἑαυτὸν μεταθείς, ὡς αὐτοῦ πλησίον ἑστὼς τοῦ θρόνου τῆς δόξης καὶ μετὰ τῶν Σεραφὶμ

supplication continuelles. Et en effet cette exhortation que le diacre adresse à tous en disant : « Redressons-nous. tenons-nous bien 1 » n'a pas été instituée au hasard et sans raison, mais afin que nous redressions nos pensées qui se traînent au ras du sol et que, chassant l'engourdissement procuré par les affaires de la vie quotidienne, nous puissions présenter notre âme toute droite devant Dieu. Pour voir que cela est vrai et que ces paroles ne concernent pas le corps, mais l'âme, et nous invitent à la redresser. écoutons la manière dont Paul emploie la même expression. Écrivant à des hommes abattus, à qui l'assaut des malheurs faisait perdre courage2, il disait: «Redressez vos bras fatigués et vos genoux défaillants a. » Que pourrionsnous dire? Qu'il parle ainsi des bras et des genoux du corps? Nullement, car il ne s'adresse pas à des coureurs ni à des lutteurs; ce qu'il veut, c'est ranimer par ces paroles la force intérieure d'âmes affaiblies par des épreuves.

Songe à côté de qui tu te tiens, en compagnie de qui tu vas invoquer Dieu: en compagnie des Chérubins! Considère ceux qui forment ce chœur avec toi, et il suffira pour t'engager à la vigilance de te rappeler que, revêtu d'un corps et lié à une chair, tu as pourtant été jugé digne de célébrer avec les vertus incorporelles le Maître commun de tous. Que personne donc ne prenne part à ces hymnes sacrées et mystiques avec une ferveur relâchée; que personne à ce moment-là ne garde ses pensées tournées vers la vie matérielle, mais que chacun, bannissant de son esprit toute idée terrestre et se transportant tout entier dans le ciel, comme s'il s'y trouvait volant à côté du trône de gloire en compagnie des Séraphins, adresse

a. Héb. 12, 12.

2. Voir *Hébr.* 10, 32-33, où sont évoquées les souffrances des chrétiens lors de la persécution.

<sup>395</sup> ἀναστῆσαι : παραστῆσαι Duc e cod. Vat. gr. 576 || 413 ἀπάντων Δεσπότην  $\sim$  VX.

<sup>1.</sup> Cette exhortation explique l'attitude prêtée aux anges autour du trône de Dieu et l'expression τὴν τῶν σχελῶν ὀρθότητα. Voir hom. IV, p. 238, n. 6.

ίπτάμενος, οὕτω τὸν πανάγιον ὕμνον ἀναφερέτω τῷ τῆς 420 δόξης καὶ τῆς μεγαλωσύνης Θεῷ.

Διὰ τοῦτο καὶ ἐστάναι καλῶς κατ' ἐκεῖνον τὸν καιρὸν κελευόμεθα. Τὸ γὰρ καλῶς ἑστάναι οὐδὲν ἔτερόν ἐστιν ἀλλ' ἢ τὸ οὕτως ἐστάναι, ὡς προσῆκόν ἐστιν ἄνθρωπον ὅντα ἔμπροσθεν ἐστάναι τοῦ Θεοῦ, μετὰ φρίκης καὶ τρόμου, μετὰ νηφούσης καὶ διεγηγερμένης ψυχῆς. "Οτι γὰρ πρὸς τὴν ψυχὴν καὶ αὐτὴ ἡ λέξις ἀποτείνεται, καὶ αὐτὸ τοῦτο πάλιν ὁ Παῦλος ἐδήλωσε λέγων' « Οὕτω στήκετε ἐν Κυρίῳ, ἀγαπητοί. » Καθάπερ γὰρ ὁ τοξότης, ἐὰν εὔστοχα ἀφιέναι μέλλῃ τὰ βέλη, πρότερον τῆς στάσεως 430 ἐπιμελεῖται τῆς ἑαυτοῦ καὶ καταντικρὸ τοῦ σκοποῦ μετὰ ἀκριβείας ἑαυτὸν στήσας τῆς ἀφέσεως ἔχεται τῶν βελῶν, οὕτω καὶ σὰ μέλλων τοξεύειν τὴν πονηρὰν τοῦ διαβόλου κεφαλήν, τῆς στάσεως τῶν λογισμῶν ἐπιμελοῦ πρότερον, ἵν' ὀρθήν τινα καὶ ἀπαρεμπόδιστον στυτοῦ 435 στηρίξας τὴν στάσιν εὔστοχα ἀφῆς κατ' ἐκείνου τὰ βέλη.

Καὶ περὶ μὲν τῆς εὐχῆς ταῦτα ἐπειδὴ δὲ πρὸς τῆ ραθυμία τῆ κατὰ τὰς εὐχὰς καὶ ἕτερόν τι πολλῆς ἀθυμίας γέμον ἐπενόησεν ὁ διάβολος, καὶ ταύτην ἀποτειχιστέον

ainsi l'hymne très sainte au Dieu de gloire et de magnificence<sup>1</sup>.

Voilà pourquoi on nous exhorte à nous tenir bien à ce moment-là. Bien se tenir, ce n'est pas autre chose que se tenir comme il convient à l'homme en présence de Dieu, « avec terreur et tremblement », avec une âme vigilante et attentive. Que l'expression concerne l'âme, cette autre parole de Paul nous le montre également lorsqu'il dit: « Tenez-vous ainsi dans le Seigneur, bien-aimés b. » De même que l'archer, quand il veut toucher le but avec ses traits, prend soin d'abord de sa propre position et n'entreprend de lancer ses flèches qu'après s'être placé exactement en face de son objectif , de même toi, si tu veux atteindre de tes traits la tête maudite du démon, prends soin tout d'abord de la disposition de tes pensées, afin qu'après t'être assuré une attitude ferme et aisée, tu puisses décocher tes flèches en plein contre ton ennemi.

Les voleurs
dans l'église

dans l'église

prière. Mais puisque, en dehors
de la négligence dans les prières,
le diable a imaginé aussi un autre procédé d'attaque

est daté habituellement de l'époque de Justin II (565-578) ou du Pseudo-Denys. Et c'est sur le silence du début de la liturgie eucharistique qu'insistent les commentaires antérieurs. (Voir Théodore DE MOPSUESTE, Hom. cat., XVI; éd. Tonneau et Devreesse, p. 531 s.). Mais on sait que la liturgie grecque de saint Jacques comportait une semblable « hymne séraphique », disparue, sous sa forme ancienne, de la liturgie syriaque. Faudrait-il, en présence de ce texte, placer plus haut la date du Cheroubikon? Dans ce cas, le commentaire de Jean rassemblerait en une seule évocation une hymne d'entrée (dont l'existence est encore attestée par la liturgie syriaque, où l'on en trouve de nombreuses formules) et le Trisagion qui ne devaient guère être distants l'un de l'autre à une époque où l'on n'avait encore ni la « grande entrée », ni les litanies qui suivent, ni la profession de foi insérée ici à la fin du ve siècle. Il est possible également que ce passage de Jean Chrysostome soit l'une des sources du Cheroubikon.

2. Les comparaisons dont Jean émaille ses discours et qui sont, pour la plupart, traditionnelles reprennent vie par les détails très précis qui font voir l'action dans son déroulement. Voir hom. II, 495 s.; hom. III, 5 s., 130 s., 455 s.; hom. IV, 10 s., 26 s., 428 s., 452 s., V 473 s.

<sup>425</sup> έγηγερμένης G | 484 προτέρας G.

a. Cf. Phil. 2, 12.

b. Phil. 4, 1.

I. Ce passage constitue un document très important pour l'histoire de la liturgie. La fin du paragraphe fait clairement allusion au Trisagion de la prière eucharistique. Cette hymne, non seulement emprunte à Is. 6, le chant des Séraphins, mais encore affirme que l'Église de la terre est invitée à participer au cantique céleste. Jean Chrysostome est ici le témoin d'un usage attesté également par les Constitutions apostoliques (voir Introduction, p. 54) et le commente dans le même sens que Grégoire de Nysse, De bapt. (PG 66, 421 C) ou que Cyrille de Jérusalem, Cat. Myst., V, 6 (SC 126, p. 154). Plus étonnant est le début du paragraphe qui évoque le Cheroubikon: le chœur des hommes assimilé au chœur des Chérubins, et le nécessaire détachement des pensées terrestres: « Nous qui figurons mystiquement les Chérubins et chantons à la vivifiante Trinité l'hymne trois fois sainte, laissons tous les soucis de ce monde... » Le Cheroubikon

αὐτοῦ τὴν ἔφοδον. Τί τοίνυν ἐστὶν ὅπερ ἐκακούργησεν 440 ὁ πονηρὸς δαίμων ἐκεῖνος ;

' Ιδών ύμας ούτω καθάπερ έν σώμα συνεσφιγμένους καί μετά πολλής τής άκριβείας τοῖς λεγομένοις προσηλωμένους, καθείναι μέν τινας των αὐτοῦ διακόνων τοὺς διὰ συμβουλής καὶ παραινέσεως ἀπάξοντας ύμας της ἀκροάσεως οὐκ 445 ἐτόλμησεν ἤδει γὰρ ὡς οὐδεὶς ὑμῶν ἀνέξεται τῶν ταῦτα συμβουλευόντων ληστάς δέ τινας καὶ βαλαντιοτόμους έγκαταμίξας τῷ πλήθει, παρεσκεύασε παρά πολλών πολλάκις των ένταθθα συλλεγομένων χρυσίον, ὅπερ εἶχον άποδεδεμένον, ὑφελέσθαι καὶ τοῦτο πολλάκις καὶ ἐπὶ 450 πολλών ἐνταῦθα συνέβη. "Ιν' οὖν μηδὲ τοῦτο γίνηται, μηδέ τὴν περὶ τὴν ἀκρόασιν προθυμίαν ἡ τῶν χρημάτων ζημία κατασβέση τῷ χρόνῳ, πολλῶν τοῦτο πασχόντων, παραινώ και συμβουλεύω πασιν ύμιν, μηδένα χρυσίον ἐπιφερόμενον ἐσιέναι ἐνταῦθα, ὥστε μὴ τὴν ὑμετέραν 455 σπουδήν, την περί την άκρόασιν, έφόδιον έκείνοις γενέσθαι της κακουργίας, μηδέ την ήδονην την έκ της ένταθθα διατριβής έγγινομένην ύμιν, τή των χρημάτων άμαυρωθήναι κλοπή.

Καὶ γὰρ ὁ διάβολος τοῦτο κατεσκεύασεν, οὐχ ἵνα 480 ὑμᾶς πενεστέρους ἐργάσηται, ἀλλ' ἵνα ἡ τῶν χρημάτων ἀπώλεια, εἰς ἀηδίαν ὑμᾶς ἐμβαλοῦσα πολλήν, τῆς προθυμίας ἀπαγάγη τῆς περὶ τὴν ἀκρόασιν. Ἐπεὶ καὶ τὸν Ἰωβ τῶν χρημάτων ἐγύμνωσεν ἀπάντων, οὐχ ἵνα πενέστερον ἐργάσηται, ἀλλ' ἵνα γυμνώση τῆς εὐσεβείας. Τὸ γὰρ σπουδαζόμενον ἐκείνῳ, οὐχὶ χρήματα ἀφελέσθαι — οἶδε γὰρ οὐδὲν τοῦτο ὄν —, ἀλλ' ἵνα διὰ τῆς τῶν χρημάτων ἀφαιρέσεως εἰς ἀμαρτίαν ψυχῆς ἐμβάλη, κᾶν μὴ τοῦτο ἰσχύση ποιῆσαι, οὐδὲν ἡγήσεται κατωρθωκέναι ποτέ.

441 ὑμᾶς  $\to$  D X : ἡμᾶς cett. || 465 οὐχὶ : οὐ L G OV || 466 δν] + πέφυκεν O || 466-467 ἴνα... ἐμβάλῃ : ἀλλὰ... ἐμβαλεῖν DG OV || 467 ψυχῆς : ψυχὰς D ψυχὴν V.

extrêmement inquiétant, il faut encore lui barrer le passage de ce côté-là. Qu'a donc machiné cet esprit pervers?

Vous voyant ainsi unis comme en un seul corps et appliqués de toute votre attention à nos paroles. il n'a pas osé vous envoyer certains de ses serviteurs chargés. par leurs conseils et leurs exhortations, de vous détourner d'écouter, car il savait qu'aucun d'entre vous ne tolérerait de tels conseils. Mais il a mêlé à votre foule des voleurs et des coupeurs de bourses qui ont enlevé plus d'une fois à plusieurs personnes, alors qu'elles étaient réunies ici, l'or qu'elles portaient sur elles. Qui, cela est arrivé ici même à plusieurs personnes et plus d'une fois 1. Afin donc que cela ne se produise plus et que votre zèle à nous écouter ne soit nas éteint à la longue par ces pertes d'argent, si un grand nombre d'entre vous en étaient victimes, je vous engage et vous exhorte tous à ne pas porter d'or avec vous quand vous entrez ici, afin que votre ardeur à écouter ne devienne pas pour ceux-là l'occasion d'un méfait et que la joie que vous retirez de vos réunions en ce lieu ne se trouve pas effacée par le vol de ce qui vous appartient.

En effet le diable a machiné cela non pas pour vous appauvrir, mais pour que ce dommage pécuniaire, par le vif désagrément qu'il vous cause, affaiblisse votre zèle d'auditeurs. C'est ainsi qu'il dépouille Job de toutes ses richesses 2, non pas pour l'appauvrir, mais pour le dépouiller de sa piété. Car le but qu'il se propose, ce n'est pas d'enlever des richesses — il sait que cela n'est rien —, mais, en les enlevant, de faire tomber l'âme dans le péché et, s'il n'arrive pas à cela, il pensera ne pas avoir atteint ses fins.

<sup>1.</sup> Ce trait de mœurs s'ajoute à tous ceux qui permettraient une étude d'ensemble sur la vie de la communauté chrétienne à travers l'œuvre de Jean.

<sup>2.</sup> L'importance du personnage de Job, dont la conduite est citée comme exemplaire, est si grande dans l'œuvre de Jean qu'il y aurait lieu d'en faire une étude spéciale. Voir, en particulier, Sur la Providence de Dieu, Lettre d'exil et Lettres à Olympias.

Είδώς τοίνου αύτου την γνώμην, άγαπητέ, δταν 470 ἀφέληταί σου χρυσίον, ἢ διὰ ληστών, ἢ δι' ἐτέρας τινὸς προφάσεως, δόξασον τὸν Δεσπότην, καὶ πλέον ἔση κεκερδηκώς καὶ διπλήν δώσεις τῷ ἐχθρῷ τὴν πληγήν, ότι τε οὐκ ἐδυσχέρανας καὶ ὅτι ηὐχαρίστησας. '`Αν μὲν γαρ ίδη ότι σε ταπεινοί των χρημάτων ή ζημία και πείθει 475 κατά του Δεσπότου δυσχεράναι, οὐδέποτε ἀποστήσεται τοῦτο ἐργαζόμενος αν δὲ θεάσηται ὅτι οὐ μόνον οὐ βλασφημείς τὸν πεποιηκότα σε Θεόν, άλλά καὶ εὐχαριστείς αὐτῶ ἐφ' ἐκάστω τῶν συμβαινόντων δεινῶν, ἀποστήσεται έπάγων τούς πειρασμούς, είδώς ὅτι εὐχαριστίας σοι 480 ύπόθεσις γίνεται των δεινών ή πείρα, και λαμπροτέρους έργάζεται σοι τοὺς στεφάνους καὶ πλείονα τὰ βραβεῖα. "Όπερ οὖν καὶ ἐπὶ τοῦ Ἰωβ γέγονεν. Ἐπειδή γὰρ ἀφελόμενος αὐτοῦ τὰ χρήματα καὶ τὸ σῶμα πατάξας, εἶδεν εὐχάριστον γενόμενον, οὐκέτι προσελθεῖν ἐτόλμησεν, ἀλλ' αἰσχρὰν 485 καὶ ἀσύγγνωστον ὑπομείνας ήτταν ἀπήει, λαμπρότερον έργασάμενος τοῦ Θεοῦ τὸν ἀθλητήν.

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 735-736)

Ταῦτα οὖν καὶ ἡμεῖς εἰδότες εν μόνον φοβώμεθα, τὴν άμαρτίαν, τὰ δὲ ἄλλα γενναίως φέρωμεν, κἂν χρημάτων ζημία, καν νόσος σωμάτων, καν περιστάσεις πραγμάτων, 490 καν ἐπήρεια, καν συκοφαντία, καν άλλο ότιοῦν ἐπάγηται δεινὸν ἡμῖν' τούτων γὰρ ἡ φύσις οὐ μόνον ἡμᾶς οὐ παραβλάψει, άλλά και τὰ μέγιστα ώφελησαι δυνήσεται, αν μετ' εύχαριστίας αὐτὰ φέρωμεν, καὶ πλείονας ἡμῖν ἐργάσεται τούς μισθούς. Όρας γοῦν καὶ τὸν Ἰώβ μετά τὸ τούς 495 στεφάνους της ύπομονης καὶ της ανδρείας απαντας άναδήσασθαι, διπλά τὰ ἀπολωλότα ἀπειληφότα ἄπαντα. Σὺ δὲ οὐχὶ διπλά καὶ τριπλά, ἀλλ' ἐκατονταπλασίονα

490 ἐπάγει D || 490-491 ἄλλο — ἡμῖν : ἄλλη τις ἐπαγείρεται δυσημερία ΑС | 493 ύμιν L | 496 πάντα D.

Connaissant donc son intention, mon bien-aimé frère. quand il t'enlève ton or, soit par l'intermédiaire des voleurs. soit par tout autre moven, glorifie le Seigneur. Cette conduite te sera grandement avantageuse, puisque ainsi tu frapperas doublement ton ennemi, d'une part en refusant de t'irriter et d'autre part en rendant grâces. S'il constate que ce dommage pécuniaire t'affecte et t'amène à t'irriter contre le Seigneur, il ne cessera jamais ses entreprises contre toi, mais, s'il s'aperçoit que, loin de blasphémer le Dieu qui t'a créé, tu lui rends grâces à l'occasion de chacun des malheurs qui t'arrivent, il cessera de te procurer des épreuves en voyant que l'expérience de l'adversité, étant pour toi sujet d'action de grâces, t'assure de plus brillantes couronnes et de plus nombreuses récompenses 1. C'est d'ailleurs ce qui arriva pour Job. Quand, après l'avoir privé de ses richesses et frappé dans son corps. il le vit qui rendait grâces, il n'osa plus poursuivre ses attaques, et, atteint d'une défaite honteuse et irréparable. il s'éloigna, ayant seulement rehaussé l'éclat de l'athlète de Dieu.

Sachant cela, ne craignons donc qu'une seule chose: le péché<sup>2</sup>, et supportons courageusement tout le reste : perte d'argent, maladie, circonstances difficiles, injustice, calomnie, ou quoi que ce soit d'autre qui nous arrive de fâcheux, car tous ces désagréments, de par leur nature, non seulement ne nous nuiront pas, mais encore pourront nous être extrêmement utiles, si nous les supportons en rendant grâces, puisqu'ils nous vaudront ainsi de plus grandes récompenses. Tu sais que Job, après avoir mis sur sa tête toutes les couronnes de la patience et du courage, recouvra le double de ce qu'il avait perdu. Et toi, ce n'est pas seulement le double ou le triple de tes pertes que tu

1. Voir Lettres à Olumpias, III, 1, 10: XIV, 1, 36,

<sup>2.</sup> Jean a souvent développé ce thème philosophique (SVF, I, 46, 20 et Platon, Gorg., 469 b) que le seul mal à craindre est le mal moral, en particulier dans la Lettre d'exil, chap. 2.

απαντα απολήψη, αν φέρης γενναίως και ζωήν αιώνιον κληρονομήσεις ής γένοιτο πάντας ήμας έπιτυχείν, χάριτι 500 καὶ φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὧ ἡ δόξα νῦν καὶ ἀεὶ καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ᾿Αμήν.

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 736)

recouvreras, mais le centuple, si tu les supportes généreusement, et tu recevras en héritage la vie éternelle. Puissions-nous tous l'obtenir, par la grâce et la bonté de notre Seigneur Jésus-Christ, à qui soient la gloire et la puissance, maintenant et toujours, dans les siècles des siècles. Amen.

<sup>498</sup> πάντα Duc e cod. Paris. gr. 777 || ἀπολήψει D || 498-499 καὶ ζωὴν αἰώνιον κληρονομήσεις om. G || 501 δόξα] + καὶ τὸ κράτος C ĎG OV.

## Τοῦ αὐτοῦ περὶ ἀκαταλήπτου λόγος ε΄.

'Επειδάν μέλλη τις μακροτέρας ύποθέσεως ἄπτεσθαι καὶ πολλών δεομένης λόγων καὶ οὐκ ἐν ἡμέρα μιὰ καὶ δύο καὶ τρισίν, ἀλλ' ἐν πολλῷ πλείοσι περαιουμένης, ἀναγκαῖον εἶναι νομίζω τῷ τοιούτῳ μὴ πᾶσαν ἀθρόως μηδὲ ὑφ' ἔν ἐπιτιθέναι τῇ τῶν ἀκροατῶν διανοία τὴν διδασκαλίαν, ἀλλ' εἰς πολλὰ τὸ ὅλον κατατέμνοντα μέρη κοῦφον καὶ εὔληπτον τῷ κατακερματισμῷ τοῦτο ποιεῖν τὸ τοῦ λόγου φορτίον.

Καὶ γὰρ καὶ γλῶττα καὶ ἀκοὴ καὶ ἕκαστον τῶν αἰσθη10 τηρίων ἡμῖν μέτρα καὶ κανόνας καὶ ὅρους ἔχει κειμένους,
κἄν ἐπιχειρήση τούτους ὑπερβῆναι τίς ποτε τοὺς ὅρους καὶ
τῆς οὔσης ἐκπίπτει δυνάμεως. Τί γὰρ γλυκύτερον φωτός,
εἰπέ μοι ; τί δὲ ἥδιον ἀκτῖνος ; ἀλλ' ὅμως τὸ γλυκὺ τοῦτο
καὶ ἡδύ, ὅταν ὑπὲρ τὸ μέτρον ἡμῶν ὁμιλήση, τοῖς ὅμμασιν
15 ἐπαχθὲς γίνεται καὶ φορτικόν. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ Θεὸς
νύκτα ἐνομοθέτησεν εἶναι μετὰ τὴν ἡμέραν, ἵνα πεπονηκότας παραλαβοῦσα τοὺς ὀφθαλμούς καταστείλη τὰ

### ACEL DG OVX

Titulus. 1 Τοῦ αὐτοῦ ACL G OV : Τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Τῶ ἀρχιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως τοῦ Χρυσοστόμου Ε Ἰωάννου D οm. Χ  $\parallel$  ἀκαταλήπτῶν  $\times$   $\parallel$  ἀκαταλήπτου  $\parallel$  + καὶ περὶ προσνοῦς καὶ ὅτι ρίζα καὶ πηγὴ καὶ μήτηρ ἐστὶ καὶ αὐτῆς τῆς βασιλείας ευχῆς καὶ ὅτι ρίζα καὶ πηγὴ καὶ μήτηρ ἐστὶ καὶ αὐτῆς τῆς βασιλείας δυναταστέρα καὶ εἰς τὸν Φαρισαῖον καὶ τελώνην λόγος ε΄  $\vee$   $\parallel$  ἀκαταλήπτου  $\parallel$  + καὶ πρὸς τοὺς Ανομοίους Due et Montf.

Αηπτου | + και προς τους Ανομικών πλείοσι om. A || 4 άθρόον EL 2 δεομένην A || 3 άλλ' έν πολλῷ πλείοσι om. A || 4 άθρόον EL DG OV || 10 ήμιν : ὑμίν Α ἡμῶν DG OV || 11 τις : transp. post ἐπιχειρήση DG O τι C X.

# Du même, sur l'Incompréhensible, cinquième discours.

Récapitulation Lorsqu'on entreprend de traiter un sujet assez important¹, qui réclame plusieurs discours et ne se traite pas à fond en un jour ni en deux ni en trois, mais en beaucoup plus de temps pour être épuisé, il est nécessaire, à mon avis, de ne pas imposer en bloc et d'un seul coup à l'esprit des auditeurs ce qu'on veut leur enseigner. Il convient au contraire de diviser le tout en plusieurs parties et de rendre le fardeau du discours, ainsi morcelé, plus léger et plus facile à soulever ².

En effet la langue, l'ouïe et chacun de nos sens ont une mesure, une règle, des limites déterminées, et quiconque prétend dépasser ces limites excède les facultés dont nous disposons. Quoi de plus doux, dis-moi, que la lumière? Quoi de plus agréable qu'un rayon de soleil? Et pourtant cette douceur et cet agrément, quand vos yeux y sont exposés au delà de la mesure, deviennent une gêne et une souffrance. Aussi Dieu a-t-il établi qu'au jour succéderait la nuit, qui prend soin de nos yeux fatigués en détendant nos paupières, en reposant nos pupilles, en

1. Dans la première édition qui reproduisait le texte de la PG, le traducteur avait corrigé μικροτέρας en μακροτέρας. De fait, la forme μικροτέρας ne se trouve ni dans les manuscrits, ni chez les éditeurs précédents. Ce n'est qu'une faute d'impression de la PG.

2. Pour justifier sa méthode qui l'amène à traiter partiellement le même sujet dans plusieurs homélies, Jean utilise d'autres comparaisons, par exemple In Lazarum hom., III, 1, PG 48, 991, celle de la mère qui présente à son enfant la nourriture par petites quantités, ou In illud: Vidi Dominum hom., III, 1, PG 56, 112, celle de la lampe dans laquelle on doit verser l'huile goutte à goutte pour ne pas l'éteindre.

βλέφαρα, κοιμήση τὰς κόρας, ἀναπαύση καμοῦσαν ἡμῖν τὴν ὀπτικὴν δύναμιν καὶ πρὸς τὴν τῆς μελλούσης ἡμέρας 20 θεωρίαν ἐπιτηδειοτέραν παρασκευάση. Διὰ τοῦτο καὶ ἐγρήγορσις καὶ ὕπνος ἐναντία ὄντα ἀλλήλοις, ἀπὸ τῆς συμμετρίας ὁμοίως ἀλλήλοις ἥδιστα γίνεται καὶ γλυκὺ καλοῦντες τὸ φῶς, γλυκὺν ὁμοίως καλοῦμεν καὶ τὸν ὕπνον τὸν ἀπάγοντα ἡμᾶς τοῦ φωτός.

25 Οὕτως ἡ ἀμετρία πανταχοῦ βαρὺ καὶ ἐπαθχές, καὶ τὸ σύμμετρον ἡδὺ καὶ χρήσιμον ἡμῖν καὶ προσηνές. Διὰ δὴ τοῦτο καὶ ἡμεῖς τετάρτην ἢ καὶ πέμπτην ἡμέραν ἔχοντες λοιπόν, ἐξ οὖ τὸν περὶ ἀκαταλήπτου κινοῦμεν λόγον, οὐδέπω καὶ τήμερον αὐτὸν ἀπαρτίσαι παρεσκευάσμεθα 80 ἀλλὰ τὰ σύμμετρα πρὸς τὴν ὑμετέραν ἀγάπην εἰπόντες πάλιν ἀναπαῦσαι τὴν διάνοιαν ὑμῶν ἐγνώκαμεν.

Ποῦ τοίνυν πρώην τὸν λόγον κατελίπομεν; ἀνάγκη γὰρ ἐκεῖθεν αὐτὸν ἀνελέσθαι πάλιν, ἐπειδὴ μία τίς ἐστι διδασκαλίας ἀκολουθία. Ἐλέγομεν τότε ὅτι τῆς βροντῆς 35 ὁ υἱὸς εἶπεν ὅτι « Θεὸν οὐδεὶς ἑώρακε πώποτε ὁ μονογενὴς Υἱός, ὁ ὢν ἐν τοῖς κόλποις τοῦ Πατρός, αὐτὸς ἐξηγήσατο. » Τήμερον ἀναγκαῖον μαθεῖν ποῦ τοῦτο αὐτὸς ἐξηγήσατο ὁ μονογενὴς Υἱὸς τοῦ Θεοῦ. « ᾿Απεκρίθη, φησί, τοῖς Ἰου-

31 έγνωμεν Montf. || 33 αὐτὸν ἐκεῖθεν ~ ΟΥ.

apaisant la lassitude de notre faculté visuelle, de façon à la rendre plus apte à contempler le jour suivant. C'est pourquoi l'état de veille et le sommeil, bien qu'opposés l'un à l'autre, sont pourtant tous les deux très agréables par l'harmonie de leur succession et, si nous disons que la lumière est douce, nous en disons tout autant du sommeil, qui pourtant nous arrache à la lumière!

C'est donc toujours le manque de mesure qui est pénible et à charge, de même que la juste mesure nous est agréable, utile et salutaire. Aussi nous-même, il y a déjà quatre ou cinq jours que nous parlons sur l'Incompréhensible, et nous ne nous apprêtons pas encore à l'achever aujourd'hui²; nous voulons seulement offrir à votre charité une juste mesure de paroles, décidé à laisser ensuite votre esprit se reposer à nouveau.

A quel point avons-nous donc dernièrement abandonné notre discours? Car c'est nécessairement à ce point que nous devons le reprendre, puisqu'il y a une sorte d'enchaînement logique de l'enseignement scripturaire 3. Nous rappelions cette parole du Fils du tonnerre 4: « Personne jamais n'a vu Dieu; le Fils unique, qui est dans le sein du Père, c'est lui qui l'a fait connaître a. » Aujourd'hui il faut que nous apprenions en quel endroit le Fils unique de Dieu a fait lui-même cette déclaration<sup>5</sup>. « Il répondit

annoncer l'homélie VI qu'on pourra lire dans un prochain volume à paraître.

a. Jn 1, 18.

<sup>1.</sup> L'éloge de la nuit et du sommeil qui obligent l'homme à ne pas dépasser la mesure de ses forces se retrouve dans le traité Sur la Providence de Dieu, VII, 26-29, SC 79, p. 123-125.

<sup>2.</sup> Si l'homélie II Sur l'incompréhensibilité de Dieu a été séparée de la première par les deux premières homélies contre les Juiss (voir E. Schwartz, Christliche und jüdische Ostertafeln, Berlin, 1905, p. 183) et par les panégyriques de sainte Pélagie (8 oct.) et de saint Ignace (17 oct.), les homélies III, IV et V semblent avoir été prêchées en un laps de temps assez bref. Au début de l'homélie IV, Jean, parlant de l'homélie III emploie l'adverbe πρώην, récemment. Ici, il indique nettement qu'après s'être occupé depuis quatre ou einq jours du même sujet il n'achèvera pas de le traiter aujourd'hui. C'est

<sup>3.</sup> On a ici un sens très spécialisé d'ἀκολουθία. C'est la succession et la progression qui existent dans le plan de l'Écriture dont tous les épisodes sont liés les uns aux autres, non pas toujours selon l'ordre chronologique, mais à des fins d'enseignement spirituel, διδασκαλία. C'est ce que Jean va prouver en choisissant deux textes dans l'Évangile: Jn 1, 18 et 6, 46 et en montrant leur valeur d'enseignement.

<sup>4.</sup> L'expression désigne l'évangéliste Jean, d'après Mc 3, 17. Cf. Sur la Providence de Dieu, III, 5-6, SC 79, p. 77, où se lit un développement en tous points identique, citation et commentaire. Voir aussi hom. IV, p. 243, note 3.

<sup>5.</sup> Cette précision n'est pas une recherche de pure érudition. On verra qu'en situant les paroles de l'Apôtre dans leur contexte, Jean y trouve l'amorce d'un développement qui figure déjà dans l'homélie IV, li. 284 s., mais qui prend iei toute son ampleur.

δαίοις καὶ εἶπεν' Οὐχ ὅτι τὸν Πατέρα τις ἑώρακεν εἰ μὴ 40 δ ὢν ἐκ τοῦ Θεοῦ, οὖτος ἑώρακε τὸν Πατέρα. » "Ορασιν πάλιν ένταῦθα την γνώσιν λένει.

Καὶ οὐκ εἶπεν ἀπλῶς ὅτι «Οὐδεὶς οἶδε τὸν Πατέρα» καὶ έσίγησεν, ΐνα μή τις περί άνθρώπων τοῦτο λέγεσθαι νομίζη μόνον, άλλὰ βουλόμενος δείξαι ὅτι οὔτε ἄγγελοι, οὔτε 45 ἀρχάγγελοι, οὔτε αἱ ἄνω δυνάμεις, τἢ ἐπαγωγἢ τοῦτο δήλον ἐποίησεν. Εἰπων γάρ' «Οὐχ ὅτι τὸν Πατέρα τις έωρακε πώποτε », ἐπήγαγεν' «εὶ μὴ ὁ ὢν ἐκ τοῦ Θεοῦ, οδτος έώρακε τὸν Πατέρα». Εἰ μὲν γὰρ εἶπεν ἁπλῶς' Οὐδείς, πολλοί τῶν ἀκουσάντων ἴσως ἂν περί τῆς ἡμετέρας 50 ένόμισαν αὐτὸ φύσεως εἰρῆσθαι μόνον νῦν δὲ εἰπών « Οὐδεὶς » καὶ προσθείς « εἰ μὴ ὁ Υίὸς », τῆ προσθήκη τοῦ μονογενοῦς ἄπασαν τὴν κτίσιν ἀπέκλεισε. Τί οὖν, φησί, καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον ; Οὐδαμῶς οὐδὲ γὰρ τῆς κτίσεως τοῦτο μέρος τὸ δὲ « Οὐδεὶς », τοῦτο ἀεὶ πρὸς

52 πᾶσαν DG O | την om. OV. a. Jn 6, 46.

274

aux Juiss » rapporte Jean « et il leur dit : Ce n'est pas que personne ait vu le Père, sinon celui qui vient de Dieu et qui, lui, a vu le Père » ». « Voir » ici encore est pris dans le sens de « connaître 1 ».

Le Fils seuls connaissent le Père

Et il ne s'est pas contenté de et le Saint-Esprit dire : « Personne ne connaît le Père » et de se taire ensuite, car ainsi l'on aurait pu croire qu'il ne s'agit que des hommes, mais,

voulant montrer que ni les anges, ni les archanges, ni les vertus d'en haut ne le connaissent, il a rendu cela bien clair par les mots qui suivent2. En effet, après avoir dit: «Ce n'est pas que jamais personne ait vu le Père », il a aiouté: « sinon celui qui vient de Dieu et qui, lui, a vu le Père 3 ». S'il avait dit simplement « personne », beaucoup de ceux qui écoutaient ses paroles auraient cru peut-être que cela n'était dit qu'à propos de notre race, mais lorsqu'il dit «personne» et ajoute «sinon le Fils», par cette mention du Monogène il exclut toute la création. Eh quoi! me dit-on, exclut-il aussi l'Esprit-Saint? Nullement, puisque celui-ci ne fait pas partie de la création 4; or ce mot « personne » s'emploie toujours par opposition 5

de l'àγέννητος exclut toute comparaison, toute communauté avec celui qu'il a engendré, γεννημα, et donc pour ce dernier toute possibilité de connaissance autre que celle d'un être créé : 'Avéventoc δὲ ὢν... οὐκ ἄν ποτε πρόσοιτο γέννησιν ώστε τῆς ἰδίας μεταδοῦναι τῶ γεννωμένω φύσεως, ἔκφυγοί τε ᾶν πᾶσαν σύγκρισιν καὶ κοινωνίαν την πρός το γεννητόν.

4. La divinité de la troisième personne de la Trinité avait fait l'objet de vives controverses quelques années auparavant. Le concile de Constantinople, en 381, venait de réaffirmer sur ce point la position de l'orthodoxie définie à Nicée. Ce n'est pas un sujet que Jean veut traiter ici et c'est pourquoi cette phrase brève et présentée sous forme négative lui suffit : "Οτι... οὔτε τδν Υίὸν οὔτε τὸ Πνεῦμα ἐκβάλλει τῆς γνώσεως προσαποδέδεικται ἐν τοῖς ἀνωτέρω εἰρημένοις. Il reprendra sous une forme positive. li. 234 s., l'affirmation que le Fils et l'Esprit ont une connaissance privilégiée du Père.

5. Le mot ἀντιδιαστολή est un terme grammatical qui, par sa composition même, signifie à la fois opposition et distinction. Il s'agit, en effet, d'opposer la connaissance que le Fils et l'Esprit peuvent avoir du Père à celle que peuvent en avoir les créatures et de les distinguer nettement l'une de l'autre.

<sup>1.</sup> Voir homélie IV, p. 247, li. 233 et n. 2. Mais dans le premier cas, l'équivalence du verbe connaître est donnée par un infinitif substantivé: τὸ ἀτενὲς ίδεῖν; ici, par un nom abstrait: ὅρασις. Quoi qu'il en soit, l'effort de Jean pour cerner le sens du verbe connaître, grâce à différents synonymes, prouve, une fois de plus, que le problème de la connaissance de Dieu est le point capital de la controverse anoméenne.

<sup>2.</sup> La méthode de Jean apparaît clairement dans tout ce qui suit. Elle consiste à mettre en relief, d'après les textes cités, tel mot, telle phrase, ici Ούδεις οίδε... que Jean éclaire ensuite par Ούδεις, εί μη ὁ ຝν έκ τοῦ Θεοῦ, puis l'expression είς Θεός... είς Κύριος, enfin les mots Θεός et Κύριος. Il tire de ces commentaires : 1) une réfutation de l'anoméisme, 2) un exposé théologique, ce dernier étant particulièrement développé par les homélies IV et V.

<sup>3.</sup> Cette phrase importante qui ouvre des perspectives sur la connaissance privilégiée que le Fils a du Père ne saurait être admise par Eunome. Dieu s'est révélé à toute créature en se nommant luimême αγέννητος et c'est par ce moyen seul que le Fils peut connaître le Père. En effet, selon l'Apologia d'Eunome, 9, PG 30, 844, la nature

55 ἀντιδιαστολὴν τῆς κτίσεως κεῖται μόνης καὶ οὔτε, ἂν περὶ Πατρὸς λέγηται, τὸν Υίὸν ἐξωθεῖται, οὔτε, ἂν περὶ Υίοῦ, τὸ Πνεῦμα ἐκβάλλει.

Καὶ ἵνα αὐτὸ τοῦτο ἐντεῦθεν ἤδη ποιήσω φανερὸν ὅτι τὸ «οὐδεὶς» οὐ πρὸς ἀθέτησιν τοῦ Πνεύματος, ἀλλὰ 60 πρός ἀντιδιαστολήν τής κτίσεως εἴρηται περὶ αὐτής ταύτης της γνώσεως, ην μόνου τοῦ Υίοῦ φησιν είναι, ἀκούσωμεν τί διαλεγόμενος Παῦλος Κορινθίοις φησί. Τί οὖν φησί; «Τίς γὰρ οίδε τὰ τοῦ ἀνθρώπου, εἰ μὴ τὸ πνεῦμα τοῦ ἀνθρώπου τὸ ἐν αὐτῷ ; Οὕτω καὶ τὰ τοῦ Θεοῦ οὐδεὶς 65 οίδεν, εἰ μὴ τὸ Πνεῦμα τοῦ Θεοῦ.» «Ωσπερ οὖν ἐνταῦθα τὸ «οὐδεὶς» λεγόμενον οὐκ ἐκβάλλει τὸν Υίόν, οὕτω καὶ έπὶ τοῦ Χριστοῦ τὸ «οὐδεὶς» τεθέν οὐκ έξωθεῖται τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον. "Οθεν δηλον ώς ἀληθές τὸ εἰρημένον. Εἰ γὰρ λέγων ὅτι « Οὐδεὶς ἐώρακε τὸν Πατέρα, εἰ μὴ 70 ὁ ἐκ τοῦ Θεοῦ ὤν », τὸ Πνεῦμα ἐξωθεῖτο, περιττῶς Παῦλος ἔλεγεν ὅτι ὥσπερ ἄνθρωπος τὰ ἑαυτοῦ οίδεν, οὕτω καὶ τὸ Πνεῦμα τὸ ἄγιον τὰ τοῦ Θεοῦ μετὰ ἀκριβείας ἐπίσταται.

Οὕτω καὶ τὸ « εἶς » εἴρηται' τὴν γὰρ αὐτὴν ἰσχὺν ἔχει
75 τούτῳ καὶ δύναμιν. Σκόπει δέ' « Εἶς Θεός, φησίν, ὁ Πατὴρ
έξ οὖ τὰ πάντα καὶ εἶς Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς δι' οὖ τὰ
πάντα. » Εἰ γὰρ τὸ ἕνα λέγεσθαι Θεὸν τὸν Πατέρα,

62 τίι om. DG || Παϋλος A D : δ Παϋλος cett. || Κορινθίοις : πρός Κορινθίους DG O || Τί οδν φησί ; om. A D || 70 δ om. DG V || 76 Χριστός om. A.

a. I Cor. 2, 11. b. I Cor. 8, 6.

2. Le commentaire du mot els s'imposait d'autant plus qu'Eunome lui-même, utilisant, comme Jean, I Cor. 8, 6: « Un seul Dieu,

à l'égard des seules créatures. Ainsi, quand il s'agit du Père, il n'exclut pas le Fils et, quand il s'agit du Fils, il n'écarte pas l'Esprit.

Pour nous rendre évident dès maintenant que ce mot « personne » n'est pas prononcé pour exclure l'Esprit, mais seulement par opposition à l'égard des créatures en ce qui concerne cette connaissance que l'Écriture attribue au Fils seul, écoutons les paroles que Paul adressait aux Corinthiens. Quelles sont-elles? «Qui donc connaît ce aui est de l'homme, si ce n'est l'esprit de l'homme, qui est en lui? De même personne ne connaît ce qui est de Dieu, si ce n'est l'Esprit de Dieu a. » Par conséquent, de même qu'ici le mot « personne » n'écarte pas le Fils, de même, lorsqu'il est employé à propos du Christ, il n'exclut pas l'Esprit-Saint. Ainsi est prouvée la vérité de notre affirmation. Car si, en disant: «Nul n'a vu Dieu, si ce n'est celui qui vient de Dieu», il avait voulu exclure l'Esprit, il serait étrange que Paul puisse dire que l'Esprit-Saint, de même que l'homme sait ce qui est de lui-même, connaît avec exactitude ce qui est de Dien.

C'est de la même façon aussi qu'est employée l'expression « un seul <sup>2</sup> », car elle a même valeur et même portée. En effet, considère ceci : « Il n'y a qu'un seul Dieu, lisons-nous, le Père, d'où toutes choses découlent, et un seul Seigneur, Jésus-Christ, par qui toutes choses sont <sup>b</sup>. » Si le fait de dire qu'il y a un seul Dieu, le Père excluait le

le Père... un seul Christ Seigneur », l'employait dans la brève profession de foi qu'il avait insérée dans son Apologia, chap. 5, PG 30, 840. Nous en donnons iei le texte à titre documentaire : Πιστεύομεν εἰς ἔνα θεόν, πατέρα, παντοκράτορα ἐξ οδ τὰ πάντα καὶ εἰς ἔνα μονογενῆ υἰὸν τοῦ θεοῦ, θεόν, λόγον, καὶ κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν δι' οδ τὰ πάντα καὶ εἰς πνεῦμα ἄγιον, τὸν παράκλητον ἐν ῷ πάσης χάριτος διανομή κατὰ τὴν συμμετρίαν πρὸς τὸ συμφέρον ἐκάστφ δίδοται τῶν ἀγίων. On aura intérêt à comparer ce texte avec celui de l'Εκθεσις πίστεως présentée par Eunome à l'empereur Théodose, PG 67, 587 s. Grégoire de Nysse a réfuté cette seconde profession de foi. Voir l'édition Jaeger du Contre Eunome, tome II, p. 312-410. Voir aussi J. van Parys, Réfutation de la profession de foi d'Eunome, Thèse de l'Université de Paris, 1968 (exemplaire dactylographié).

<sup>1.</sup> On remarquera que Jean se maintient volontairement sur le terrain où Eunome a placé la controverse, qui est celui de la connaissance. Mais le problème théologique du rapport entre les trois personnes divines n'en domine pas moins le débat.

έκβάλλει τὸν Υίὸν τῆς θεότητος καὶ τὸ ἕνα λέγεσθαι Κύριον τὸν Υίόν, ἐκβάλλει τὸν Πατέρα τῆς κυριότητος 80 ἀλλὰ μὴν οὐκ ἐκβάλλει τῆς κυριότητος τὸν Πατέρα τὸ λέγεσθαι ὅτι « εἶς Κύριος Ἰησοῦς Χριστός ». Οὐκ ἄρα οὐδὲ τὸν Υίὸν ἐκβάλλει τῆς θεότητος τὸ λέγεσθαι ὅτι εἶς Θεὸς ὁ Πατήρ.

Εἰ δὲ λέγοιεν πάλιν ὅτι διὰ τοῦτο εἶς Θεὸς λέγεται ὁ 85 Πατήρ, ἐπειδὴ Θεὸς μέν ἐστιν ὁ Υίός, οὐ τοιοῦτος δὲ Θεὸς οἶος ὁ Πατήρ, ἔπεται ἐκεῖνο εἰπεῖν, ἐξ ὧν αὐτοὶ τιθέασι λημμάτων— οὐ γὰρ δὴ ἡμεῖς ἂν εἴποιμεν—, ὅτι διὰ τοῦτο λέγεται εἶς Κύριος ὁ Υἰός, ἐπειδὴ Κύριος μὲν ὁ Πατήρ οὐ τοιοῦτος δὲ Κύριος οἶος ὁ Υἰός. Εἰ δὲ τοῦτο ἀσεβές, 90 οὐδὲ τὸ πρότερον ἂν ἔχοι λόγον ἀλλ' ὥσπερ τὸ «εἶς Κύριος» οὐκ ἐξωθεῖται τὸν Πατέρα τῆς ἀκριβοῦς κυριότητος οὐδὲ εἰς τὸν Υἰὸν περιίστησιν αὐτὸ μόνον, οὕτως οὐδὲ τὸ «εἶς Θεὸς» ἐκβάλλει τὸν Υίὸν τῆς ἀληθοῦς καὶ γνησίας θεότητος, οὐδὲ τοῦ Πατρὸς αὐτὸ μόνον ἀπο-95 δείκνυσιν.

"Οτι γὰρ Θεὸς ὁ Υίὸς καὶ τοιοῦτος Θεὸς οἶος ὁ Πατήρ, μένων μέντοι Υίός, ἐξ αὐτῆς τῆς προσθήκης δῆλον. Εἰ γὰρ τὸ Θεὸς ὄνομα τοῦτο τοῦ Πατρὸς μόνον ἦν καὶ ἄλλην οὐκ ἦδύνατο δηλοῦν ἡμῖν ὑπόστασιν, ἀλλ' ἐκείνην μόνην

81 δτι om. D || Ἰησοῦς om. G || Χριστὸς : δ Χριστὸς A G || 81-83 οὐκ — Πατήρ om. AC D || 92 οὐδὲ — μόνον om. AC D || αὐτὸ : αὐτὴν corr. Migne || οὕτως : οὕτω καὶ D || 94 γνησίας ] + καὶ ἀκραιφνοῦς Duc e cod. Paris. gr. 777.

Fils de la divinité, le fait de dire qu'il existe un seul Seigneur, le Fils, exclurait le Père de la souveraineté; mais en fait le Père n'est nullement exclu de la souveraineté par cette affirmation qu'« il n'y a qu'un seul Seigneur, Jésus-Christ ». Donc le Fils à son tour n'est nullement exclu de la divinité par cette affirmation qu'il n'y a qu'un seul Dieu, le Père 1.

Différentes appellations des personnes de la Trinité Si l'on rétorque que le Père est appelé le seul Dieu parce que, si le Fils aussi est Dieu, il ne l'est pas au même degré que le Père, il suivrait de ces prémisses<sup>2</sup> que

l'on voudrait poser — mais ce n'est pas nous qui les prenons à notre compte! — que le Fils est appelé Seigneur parce que, si le Père aussi est Seigneur, il ne l'est pas au même degré que le Fils. Mais, si cette dernière assertion est impie, la précédente n'a pas plus de fondement. De même que les mots «seul Seigneur» n'excluent pas le Père de la souveraineté parfaite et n'en revêtent pas le Fils tout seul, de même aussi l'expression «seul Dieu» n'écarte pas le Fils de la véritable et authentique divinité et ne la confère pas exclusivement au Père.

En effet, que le Fils soit Dieu, et Dieu au même degré que le Père tout en restant le Fils, cela ressort de cette addition du mot Père : si l'appellation de Dieu n'appartenait qu'au Père et ne pouvait nous désigner d'autre

άλήθειαν τό τε ποιούν τοῦ γινομένου προϋπάρχειν καὶ τὸ ποιούμενον τοῦ ποιούντος είναι δεύτερον.

<sup>1.</sup> Cette exégèse est précisément à l'opposé de la pensée d'Eunome. Partant des termes ἀγέννητος et γεννημα, il affirme la différence radicale de nature entre le Père et le Fils: Apologia, chap. 7, PG 30, 841: Έκατερον γὰρ αὐτῶν ἐπίσης ἀδύνατον, ἐπειδή γε δεῖ κατὰ

<sup>2.</sup> L'emploi du mot λημμα, qui est un terme de la logique aristotélicienne et désigne la majeure d'un syllogisme montre que Jean s'adapte à la méthode d'argumentation d'Eunome. Grégoire de Nysse en avait dénoncé les abus en ces termes: 'Ο φιλοπόνως την άριστοτελικήν τῶν ὅντων διαίρεσιν ἐπιθρυλλῶν τῷ ημετέρω λόγω ἐξείργασται γένη καὶ εἴδη καὶ διαφορᾶς καὶ ἄτομα· καὶ πᾶσαν την ἐν ταῖς κατηγορίαις τεχνολογίαν ἐπὶ διαβολῆ τῶν ἡμετέρων δογμάτων προεχειρίσατο.

100 την αγέννητον και πρώτην, ως ίδιον αυτής μόνης ον καί γνωριστικόν, περιττώς ή του Πατρός κείται προσθήκη ήρκει γαρ είπειν «είς Θεός» και έγνωρίζομεν τίς ήν ό λεγόμενος, άλλ' ἐπειδὴ τὸ Θεὸς ὄνομα κοινὸν Πατρὸς καὶ Υίοῦ καὶ εἰπών· « εἶς Θεὸς » οὐκ ἐδήλου τίνα φησὶν

105 ὁ Παῦλος, διὰ τοῦτο ἐδεήθη τῆς τοῦ Πατρὸς προσθήκης, ίνα δηλώση ὅτι περὶ τῆς πρώτης ὑποστάσεως καὶ ἀγεννήτου λέγει, ώς οὐκ ἀρκούσης τῆς τοῦ Θεοῦ προσηγορίας αὐτὴν ἐνδείξασθαι, ἐπειδή κοινὸν τοῦτο αὐτῷ πρὸς τὸν Υίόν.

Των γάρ ονομάτων τὰ μέν έστι κοινά, τὰ δὲ ἴδια. κοινά μέν, ίνα τὸ ἀπαράλλακτον δείξη τῆς οὐσίας, ἴδια δέ, ίνα την ίδιότητα χαρακτηρίση των ύποστάσεων. Τὸ μέν οὖν « Πατήρ » καὶ « Yiòs » ἴδιον ἐκάστης ὑποστάσεως, τὸ δὲ «Θεὸς» καὶ «Κύριος» κοινόν. Ἐπειδή 115 οὖν τέθεικε ὄνομα κοινὸν τὸ « εἶς Θεός », ἐδεήθη καὶ τοῦ ιδιάζοντος, ϊνα γνωρίσης τίνα φησίν, ώστε ήμας μή έμπεσείν είς την Σαβελλίου μανίαν.

114 'Επειδή: 'Επεί ΕL DG OV | 115 κοινόν όνομα ~ EL DG OV | 116 onow om. DG X.

hypostase 1 que cette hypostase première et inengendrée<sup>2</sup> à qui seule elle conviendrait comme son nom propre et particulier, alors l'addition du mot Père serait superflue; il suffirait de dire « le seul Dieu » et nous saurions de qui il s'agit. Mais en fait, comme l'appellation de Dieu est commune au Père et au Fils, et qu'en disant « le seul Dieu », Paul ne spécifiait pas de qui il parlait, il lui a fallu, pour cette raison, ajouter le mot Père, afin de préciser qu'il parlait de l'hypostase première et inengendrée, puisque le mot Dieu3, appartenant en commun à elle et au Fils, ne suffisait pas à la désigner.

En effet, parmi ces noms, il en est qui sont communs et d'autres qui sont propres, les premiers avant pour office de mettre en lumière l'identité de l'essence et les seconds, de caractériser la singularité des hypostases 4. C'est ainsi que « Père » et « Fils » sont les noms propres de ces deux hypostases, tandis que «Dieu» et «Seigneur» sont des noms communs. Avant donc employé un nom commun en disant « un seul Dieu », Paul a dû ajouter le nom propre, afin que tu saches de qui il s'agit, de façon que nous ne tombions pas dans l'erreur insensée de Sabellius 5.

ce titre n'impliquait pas pour lui égalité avec le Père: «Le Fils n'est pas semblable au Père selon l'essence, odota, mais il est, comme Fils unique (μονογενής), dieu (Θεός), avec le Père qui l'a engendré sans en être atteint (ἀπαθῶς). D'après Philostorge, H.E., VI, 1 (GCS 21, p. 70).

4. Ici encore Jean suit Eunome sur le terrain où il se meut avec aisance, celui de la technique grammaticale appliquée à l'exégèse.

Voir Basile, Contre Eunome, I, 8 (PG 29, 528-529).

<sup>1.</sup> Le mot ὑπόστασις qui, avant l'arianisme pouvait être employé comme synonyme d'odota, a pris, à partir des querelles trinitaires. un sens technique extrêmement précis qui l'oppose à odoia. Nous savons que ce sens technique était bien celui que l'orthodoxie lui donnait à Antioche, à l'époque de Jean, grâce à un texte d'Épi-PHANE (Haer., 73, n. 34, PG 42, 468) où il prouve que les partisans de Mélèce ne méritent pas d'être considérés comme hérétiques: ... διμοούσιον διμολογούντες πατέρα και Υίδν και άγιον πνεύμα τρείς ύποστάσεις, μίαν ούσίαν, μίαν θεότητα, formule contre laquelle s'élève Eunome dans sa Profession de foi (PG 67, 587): ... οΰτε έκ μίας ούσίας είς τρεῖς ὑποστάσεις σγηματιζόμενον.

<sup>2.</sup> Jean reprend, à dessein sans doute, le terme ἀγέννητος sur lequel est bâtie toute la théologie d'Eunome, mais en l'associant à πρώτη, il sous-entend une seconde et une troisième hypostases, égales en dignité.

<sup>3.</sup> Eunome lui-même acceptait de qualifier le Fils de Θεός, mais

<sup>5.</sup> Sabellius est le principal représentant de l'hérésie modaliste qui, sous prétexte de sauvegarder le monothéisme, enseigne que le Fils et l'Esprit sont seulement des « modes », des formes prises par le Dieu unique et non des personnes distinctes. Eunome lui-même cite Sabellius parmi « ceux qui essaient de détourner et de corrompre le sens exact des mots », Apologia, chap. 6, PG 30, 841. L'arianisme était, à sa manière, une sorte d'antidote contre cette confusion des personnes. Voir F. CAVALLERA, loc. cit., p. 37-38; 45; 198-199 s. Il montre comment la doctrine de Sabellius, qui cependant s'était répandue vers 220, était encore assez vivante au Ive s. pour susciter des partisans et des ennemis qui s'accusaient mutuellement d'hérésie.

"Οτι γάρ οὔτε τὸ « Θεὸς » ὄνομα μεῖζον τοῦ « Κύριος », οὔτε τὸ « Κύριος » ἔλαττον τοῦ « Θεός », δηλον ἐκείθεν. 120 Έν τῆ Παλαιά πάση συνεχώς ὁ Πατὴρ Κύριος λέγεται « Κύριος ὁ Θεός σου », φησί, « Κύριος είς ἐστιν », καὶ πάλιν · « Κύριον τὸν Θεόν σου προσκυνήσεις καὶ αὐτῶ μόνω λατρεύσεις », καὶ πάλιν' «Μέγας ὁ Κύριος ἡμῶν καὶ μεγάλη ή ἰσχὺς αὐτοῦ καὶ τῆς συνέσεως αὐτοῦ οὐκ 125 ἔστιν ἀριθμός », καὶ πάλιν' «Γνώτωσαν ὅτι ὄνομά σοι Κύριος σὸ εἶ μόνος ὕψιστος ἐπὶ πᾶσαν τὴν γῆν.» Καίτοι γε εί έλαττον τοῦ Θεὸς ἢν καὶ ἀνάξιον τῆς οὐσίας ἐκείνης, οὐκ ἔδει λέγεσθαι· « Γνώτωσαν ὅτι ὄνομά σοι Κύριος. » Πάλιν εἰ τὸ Θεὸς μεῖζον ἢν τοῦ Κύριος καὶ σεμνότερον, 130 οὐκ ἔδει τὸν κατ' αὐτούς ἐλάττονα Υίὸν ἀπὸ τοῦ προσήκοντος ονόματος τῷ Πατρὶ καλεῖσθαι, δ καὶ μόνον ἴδιον ἢν έκείνου. 'Αλλ' οὐκ ἔστι ταῦτα, οὐκ ἔστιν. Οὔτε γὰρ δ Υίὸς τοῦ Πατρὸς ὑποδεέστερος, οὔτε τὸ Κύριος ὄνομα τοῦ Θεός εὐτελέστερον. Διὰ τοῦτο καὶ ἐπὶ Πατρός καὶ ἐπὶ τοῦ 185 Υίου άδιαφόρως ταύταις κέχρηται ταις προσηγορίαις ή Γραφή.

Καθάπερ οὖν ἠκούσατε τὸν Πατέρα Κύριον καλούμενον, φέρε δείξωμεν ὑμῖν καὶ τὸν Υίὸν λεγόμενον Θεόν. «Ἰδοὺ ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ ἕξει καὶ τέξεται υἱὸν καὶ καλέσουσι

128 καὶ πάλιν om. AL OX || πάλιν om. D || 124-125 καὶ - άριθμός om. CEL OVX || 126 εἰ om. E OV || σὸ - γῆν om. CL || 126-128 σὸ - Κύριος om. X || 137 Κύριον : καὶ Θεὸν D X || Κύριον τὸν Πατέρα  $\sim$  Duc e cod. Paris. gr. 777 || καλούμενον : λεγόμενον D || 138 λεγόμενον : καλούμενον D.

D'ailleurs le mot Dieu n'a pas une signification plus élevée que le mot Seigneur, et le mot Seigneur n'a pas une signification moins élevée que le mot Dieu1. En voici la preuve. Dans tout l'Ancien Testament, le Père est continuellement appelé Seigneur: « Le Seigneur ton Dieu », v lisons-nous, « le Seigneur est un a », puis : « Tu adoreras le Seigneur ton Dieu, et tu ne serviras que lui seulb », puis: « Grand est notre Seigneur, grande est sa force, et sa sagesse n'a pas de mesure e », et encore : « Que l'on sache que ton nom est Seigneur; tu es le seul Très-Haut sur toute la terred. » Si ce nom était inférieur à celui de Dieu et s'il était indigne de cette essence, il ne faudrait pas dire: « Que l'on sache que ton nom est Seigneur ». De même, si «Dieu » était un terme plus élevé et plus honorable que «Seigneur», il ne faudrait pas donner au Fils, qui d'après ces gens-là 2 est inférieur au Père, un nom qui convient à celui-ci et qui n'appartiendrait proprement qu'à lui. Mais il n'en est pas ainsi, certes non. En fait le Fils n'est pas au-dessous du Père et le nom de Seigneur n'a pas moins de valeur que celui de Dieu. C'est pourquoi l'Écriture applique indifféremment ces deux appellations au Père et au Fils.

Vous avez entendu que l'on nomme le Père Seigneur; eh bien! nous allons vous montrer maintenant que le Fils, de son côté, est appelé Dieu<sup>3</sup>. « Voici que la Vierge conce-

substitué Adonaï, Seigneur. La Septante a fait de même, traduisant par Κύριος à la fois Adonaï et Yaveh. C'est pourquoi Jean ne fait pas de distinction entre les passages qui portent l'un ou l'autre de ces deux mots, lorsqu'il cite l'Ancien Testament.

a. Deut. 6, 4.

b. Deut. 6, 13.

c. Ps. 146, 5.

d. Ps. 82, 19.

<sup>1.</sup> Cette équivalence entre Θεός et Κύριος remonte très haut dans la tradition juive, puisque à partir du moment où l'on n'a plus voulu, par respect, prononcer le nom propre de Dieu, Yaveh, on lui a

<sup>2.</sup> L'expression κατ' αὐτούς désigne les Anoméens. Eunome, s'appuyant sur Jn 14, 28, déclare fou et impie celui qui parle de l'égalité du Père et du Fils auquel il accorde néanmoins le titre de Seigneur. Apologia, chap. 11, PG 30, 812: Οὐδείς δὲ οὕτως ἀνόητος καὶ πρὸς ἀσέβειαν τολμηρὸς ὤστε ἴσον εἰπεῖν τῷ πατρὶ τὸν Υἰὸν αὐτοῦ τοῦ Κυρίου διαρρήδην εἰπόντος · 'Ο πάτηρ ὁ πέμψας με... Toute l'argumentation de Jean tend à souligner cette contradiction.

<sup>3.</sup> Ce que Jean se contente d'établir par quelques citations, BASILE l'avait développé dans le Contre Eunome, livre IV, PG 29, 672 s.

140 τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἐμμανουήλ, ὁ ἔστι μεθερμηνευόμενον μεθ' ἡμῶν ὁ Θεός. » Είδες πῶς καὶ τῷ Πατρὶ ὄνομα τὸ Κύριος καὶ τῷ Υἱῷ ὄνομα τὸ Θεός ; "Ωσπερ γὰρ ἐκεῖ φησι' « Γνώτωσαν ὅτι ὄνομά σοι Κύριος », οὕτω καὶ ἐνταῦθά φησι' « Καλέσουσι τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἐμμανουήλ. » Καὶ πάλιν' « Παιδίον ἐγεννήθη ἡμῖν, υἱὸς καὶ ἐδόθη ἡμῖν καὶ καλεῖται τὸ ὄνομα αὐτοῦ μεγάλης βουλῆς ἄγγελος, Θεὸς ἰσχυρός, ἐξουσιαστής. » Καὶ σκόπει μοι προφητῶν σύνεσιν καὶ πνευματικὴν σοφίαν. "Ινα γὰρ μὴ ἀπλῶς εἰπόντες Θεόν, νομισθῶσι περὶ τοῦ Πατρὸς λέγειν, τῆς 150 οἰκονομίας πρότερον μέμνηνται' οὐ γὰρ δὴ ὁ Πατὴρ διὰ παρθένου ἐγεννήθη, οὐδὲ παιδίον ἐγένετο.

Πάλιν ἔτερος προφήτης οὐτωσί πώς φησι περὶ αὐτοῦ· « Οὕτος ὁ Θεὸς ἡμῶν, οὐ λογισθήσεται ἕτερος πρὸς αὐτόν. » Καὶ περὶ τίνος τοῦτό φησιν ; ἄρα μὴ περὶ τοῦ Πατρός ; 155 Οὐδαμῶς· ἄκουσον γὰρ πῶς καὶ οὕτος περὶ τῆς οἰκονομίας ἐμνήσθη· εἰπὼν γάρ· « Οῦτος ὁ Θεὸς ἡμῶν, οὐ λογισθήσεται ἔτερος πρὸς αὐτόν », ἐπήγαγεν· « Ἐξεῦρε πᾶσαν ὁδὸν ἐπιστήμης καὶ ἔδωκεν αὐτὴν 'Ιακὼβ τῷ παιδὶ αὐτοῦ καὶ 'Ισραὴλ τῷ ἡγαπημένῳ ὑπ' αὐτοῦ. Μετὰ ταῦτα ἐπὶ τῆς γῆς ὤφθη καὶ τοῖς ἀνθρώποις συνανεστράφη. » 'Ο Παῦλος δέ· « 'Εξ ὧν ὁ Χριστός, τὸ κατὰ σάρκα, φησίν, ὁ ὢν ἐπὶ πάντων Θεὸς εὐλογητὸς εἰς τοὺς αἰῶνας, ἀμήν », καὶ πάλιν· « Πᾶς πόρνος ἢ πλεονέκτης οὐκ ἔχει κληρονομίαν ἐν τῆ βασιλεία τοῦ Χριστοῦ καὶ Θεοῦ», καὶ πάλιν· «Κατὰ τὴν ἐπιφάνειαν τοῦ μεγάλου Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν 'Ιησοῦ Χριστοῦ. » Καὶ 'Ιωάννης δὲ οὕτως αὐτὸν καλεῦ

148 φησι : λέγει V || 144 Καλέσουσι : Καλέσεις Ο || 153 οὐ λογισθήσεται — αὐτόν om. X || 154 Καλ om. V || 154-157 Καλ — αὐτόν om. AC D || 155 τῆς om. V || 164-166 καλ² — Χριστοῦ om. A.

vra, qu'elle enfantera un fils et qu'on lui donnera le nom d'Emmanuel, ce qui signifie: Dieu avec nous a. » Vois-tu comment le nom de Seigneur est appliqué au Père, et celui de Dieu au Fils? De même qu'on lit dans l'Écriture: « Que l'on sache que ton nom est Seigneur », on y lit aussi: « On lui donnera le nom d'Emmanuel. » Et encore: « Un petit enfant nous est né, un fils nous a été donné et il sera nommé l'Ange du Grand Conseil, le Dieu fort et puissant b. » Remarque, je te prie, l'intelligence des prophètes et leur sagesse spirituelle!; de peur que, lorsqu'ils disent simplement « Dieu », on ne croie qu'ils parlent du Père, ils commencent par rappeler l'Incarnation 2, car le Père, lui, n'est pas né d'une Vierge et n'a jamais été un petit enfant.

Un autre prophète encore parle ainsi de lui: « Il est notre Dieu et nul autre ne lui sera comparé.» De qui dit-il cela? Est-ce du Père? Nullement. Écoute-le en effet rappeler l'Incarnation; après avoir dit: « Il est notre Dieu et nul autre ne lui sera comparé», il ajoute: « Il a trouvé toutes les voies de la science et il en a fait don à Jacob son enfant et à Israël son bien-aimé. Après cela il s'est montré sur la terre et il s'est mêlé aux hommes «.» Paul, de son côté, dit: « C'est d'eux (les Juifs) qu'est issu le Christ selon la chair, lui qui est au-dessus de tout, Dieu béni dans les siècles, Amen ». Et ailleurs: « Aucun homme dissolu ou cupide n'a d'héritage dans le royaume du Christ-Dieu!.» Et ailleurs encore il parle de « l'apparition de notre grand Dieu et Sauveur Jésus-Christs». Et Jean lui

a. Is. 7, 14. Cf. Matth. 1, 23.

b. Is. 9, 5.

c. Bar. 3, 36.

d. Bar. 3, 37-38.

e. Rom. 9, 5.

f. Éphés. 5, 5.

g. II Tim. 1, 10.

<sup>1.</sup> On a vu (hom. I, p. 117, n. 1) que Jean utilise le terme προφήτης pour désigner des hommes inspirés de Dieu aussi bien dans le Nouveau que dans l'Ancien Testament. C'est le cas ici où les citations sont tirées d'Isaïe, de Baruch, de Paul et de Jean.

<sup>2.</sup> Le mot οἰκονομία prend ici un sens très précis que lui donne le vocabulaire chrétien : le plan de Dieu sur le monde dont l'Incarnation est la manifestation la plus éclatante. On lira avec profit sur ce point le très beau texte de Grégoire de Nysse cité dans l'*Introduction*, p. 49-50 et la note.

λέγων' « Ἐν ἀρχή ἢν ὁ Λόγος καὶ ὁ Λόγος ἢν πρὸς τὸν Θεὸν καὶ Θεὸς ἢν ὁ Λόγος. »

Ναί, φησίν, ἀλλ' ἐκεῖνο δεῖξον, ποῦ μετὰ τοῦ Πατρὸς
170 αὐτὸν συντάττουσα ἡ Γραφὴ Κύριον τὸν Πατέρα καλεῖ.
'Ἐγὼ δὲ οὐ τοῦτο δείκνυμι μόνον, ἀλλ' ὅτι καὶ Κύριον τὸν
Πατέρα καλεῖ καὶ Κύριον τὸν Υίὸν καὶ ὅτι Θεὸν τὸν
Πατέρα καλεῖ καὶ ὅτι Θεὸν τὸν Υίόν, ὁμοῦ τιθεὶς ἑκάτερα
τὰ ὀνόματα. Ποῦ οὖν τοῦτό ἐστιν εὐρεῖν; Διαλεγόμενός
175 ποτε τοῖς Ἰουδαίοις ὁ Χριστός φησι' «Τί ὑμῖν δοκεῖ περὶ
τοῦ Χριστοῦ; τίνος υἰός ἐστιν;» Οἱ δὲ λέγουσιν αὐτῷ·
«τοῦ Δαυίδ ». Λέγει αὐτοῖς· «Πῶς οὖν Δαυὶδ ἐν πνεύματι
Κύριον αὐτὸν καλεῖ λέγων· Εἶπε ὁ Κύριος τῷ Κυρίῳ μου·
κάθου ἐκ δεξιῶν μου; » Ἰδοὺ «Κύριος » καὶ «Κύριος ».

180 Βούλει μαθείν ποῦ Θεὸν καὶ Θεὸν καλεῖ τὸν Πατέρα καὶ τὸν Υἱὸν ὁμοῦ τιθεῖσα ἡ Γραφή; ἄκουσον καὶ τοῦ προφήτου Δαυὶδ καὶ τοῦ ἀποστόλου Παύλου τοῦτο αὐτὸ δηλούντων ἡμῖν· « 'Ο θρόνος σου, ὁ Θεός, εἰς τὸν αἰῶνα τοῦ αἰῶνος, ῥάβδος εὐθύτητος ἡ ῥάβδος τῆς βασιλείας 185 σου. Ἡγάπησας δικαιοσύνην, καὶ ἐμίσησας ἀνομίαν· διὰ τοῦτο ἔχρισέ σε ὁ Θεός, ὁ Θεός σου, ἔλαιον ἀγαλλιάσεως παρὰ τοὺς μετόχους σου. » Καὶ ὁ Παῦλος πάλιν τὴν μαρτυρίαν ταύτην παρήγαγεν εἰπὼν ὅτι « Πρὸς μὲν τοὺς ἀγγέλους αὐτοῦ φησιν· ὁ ποιῶν τοὺς ἀγγέλους αὐτοῦ 190 πνεύματα· πρὸς δὲ τὸν Υἰόν· ὁ θρόνος σου, ὧ Θεός, εἰς τὸν αἰῶνα τοῦ αἰῶνος. »

185 ἀνομίαν : ἀδικίαν Ε Χ || 186-187 ἕλαιον — σου L G OV om. cett. || 188 ἐπήγαγεν Duc e cod. Paris. 777 || εἰπὼν : λέγων G.

donne le même nom lorsqu'il dit: « Au début était le Verbe, et le Verbe était en Dieu, et le Verbe était Dieu » ».

Bien, dira-t-on, mais montre-nous un passage où l'Écriture, mentionnant à la fois le Père et le Fils, donne au Père le titre de Seigneur<sup>1</sup>. — Non seulement je vais vous montrer cela, mais je vous prouverai aussi qu'elle appelle le Père Seigneur et le Fils Seigneur et qu'elle appelle le Père Dieu et le Fils Dieu, en réunissant chaque fois ces appellations en un même endroit. Où peut-on trouver cela? S'entretenant un jour avec les Juifs, le Christ leur dit: « Quelle idée vous faites-vous du Christ? De qui est-il fils? » Ils lui répondirent: « De David ». « Comment donc, leur dit-il alors, David peut-il, sous l'effet de l'inspiration, l'appeler Seigneur par ces paroles: Le Seigneur a dit à mon Seigneur: assieds-toi à ma droite<sup>b</sup>? » Voici donc « Seigneur » et « Seigneur <sup>2</sup>».

Et veux-tu savoir où l'Écriture, réunissant dans une même mention le Père et le Fils, leur a donné à l'un et à l'autre le titre de Dieu ? Écoute donc le prophète David et l'apôtre Paul, qui te le font voir : « Ton trône, ô Dieu, subsiste dans les siècles des siècles, le sceptre de ta royauté est un sceptre de droiture. Tu as aimé la justice et tu as haï l'iniquité. C'est pourquoi Dieu, ton Dieu, t'a oint d'une huile d'allégresse, de préférence à tes compagnons c. » Et Paul a joint son témoignage à celui-là quand il a dit : « Tandis qu'à l'égard de ses anges il est écrit : Celui qui fait de ses anges des vents..., à l'égard du Fils on lit : Ton trône, ô Dieu, subsiste dans les siècles des siècles d. »

exprimer l'essence de Dieu, les autres, tels que Père, Fils, Seigneur, n'étant que le fruit de spéculations humaines. Voir J. Daniélou, « Eunome l'Arien et l'exégèse platonicienne du Cratyle », REG, LXIX, 1956, p. 417 s. Pour réfuter cette théorie, Jean fait appel successivement à des textes qui affirment l'équivalence de ces titres avec le mot Dieu et donc l'égalité des personnes de la Trinité.

a. Jn 1, 1.

b. Matth. 22, 42-44.

c. Ps. 44, 7-8.

d. Héb. 1, 7-8.

<sup>1.</sup> Ici encore Jean suit de très près l'argumentation d'Eunome qui présente le mot ἀγέννητος comme le seul mot adéquat pour

<sup>2.</sup> Pour éclairer le texte, il faut ajouter « dans la même phrase ». La tournure frappe par sa brièveté et sa force. Le même mot Κύριος appliqué dans la même phrase pour désigner le Père et le Fils permet d'affirmer qu'ils possèdent l'un et l'autre la divinité, ce que tendent à prouver les textes du paragraphe suivant.

Τίνος οὖν ἕνεκεν ἐνταῦθα, φησί, τὸν μὲν Θεὸν Πατέρα ἐκάλεσε, τὸν δὲ Υίὸν Κύριον; Οὐχ ἁπλῶς οὐδὲ εἰκῆ ένταθθα τοθτο ἐποίησεν, ἀλλ' ἐπειδή πρὸς "Ελληνας ἦν 195 ὁ λόγος αὐτῷ πολυθεΐαν νοσοῦντας. "Ιν' οὖν μὴ λέγωσιν ότι ήμιν έγκαλών ώς πολλούς θεούς λέγουσι καὶ πολλούς κυρίους, αὐτὸς άλίσκη τοῖς ἐγκλήμασι τούτοις θεοὺς λέγων, καὶ οὐ Θεόν διὰ τοῦτο συγκαταβαίνων αὐτῶν τῆ άσθενεία, έτέρω καλεί τὸν Υίὸν ὀνόματι τὴν αὐτὴν δύναμιν 200 ἔχοντι.

Καὶ ὅτι τοῦτό ἐστιν ἀληθές, ἄνωθεν ἀναγνῶμεν αὐτὸ τὸ χωρίον, καὶ εἴσεσθε σαφως ὅτι οὐχ ἡμέτερός ἐστι στογασμός τὸ λεγόμενον « Περὶ δὲ τῶν εἰδωλοθύτων οἴδαμεν ὅτι πάντες γνῶσιν ἔχομεν. Ἡ γνῶσις φυσιοῖ, 205 ή δὲ ἀγάπη οἰκοδομεῖ. Περὶ τῆς βρώσεως οὖν τῶν εἰδωλοθύτων οἴδαμεν ὅτι οὐδὲν εἴδωλον ἐν κόσμω καὶ ὅτι οὐδεὶς Θεὸς ἔτερος εἰ μὴ εἶς. » 'Ορᾶς ὅτι πρὸς ἐκείνους ἀποτεινόμενος ταῦτα λέγει τοὺς πολλοὺς νομίζοντας είναι θεούς; Καὶ γὰρ εἴπερ εἰσὶ λεγόμενοι θεοὶ πολλοὶ καὶ κύριοι πολλοί, 210 εἴτε ἐν οὐρανῷ, εἴτε ἐπὶ γῆς -- πάλιν πρὸς ἐκείνους μάχεται — ώσπερ οὖν εἰσι θεοὶ πολλοὶ καὶ κύριοι πολλοί — τοῦτ' ἔστι λεγόμενοι — άλλ' ἡμιν είς Θεὸς ὁ Πατήρ, ἐξ οὖ τὰ πάντα, καὶ εἶς Κύριος Ἰησοῦς Χριστός, δι' οδ τὰ πάντα.

Διά τούτο καὶ τὸ « είς » προσέθηκεν, ΐνα μὴ πολυθεΐαν

208 νομίζοντος L V || 210 γης: της γης Α Ο || 212 άλλ' ημίν: ήμιν δε Ο.

288

Pourquoi donc alors, dira-t-on, a-t-il appelé à cet endroit-là le Père Dieu et le Fils Seigneur!? Ce n'est pas au hasard et sans intention qu'il l'a fait, mais parce qu'il s'adressait à des Grecs infectés de polythéisme. Pour au'ils ne puissent dire: Vous nous reprochez d'admettre plusieurs dieux, plusieurs seigneurs, et vous tombez vous-même sous le coup des mêmes reproches en parlant de plus d'un Dieu 2, c'est pour cette raison et par condescendance<sup>3</sup> pour leur faiblesse qu'il appelle le Fils d'un autre nom, qui a d'ailleurs la même portée.

Pour montrer que cela est vrai, revenons sur ce même passage et vous verrez clairement que ce n'est pas simple conjecture de notre part : « En ce qui concerne les viandes sacrifiées aux idoles, je sais que nous possédons tous la connaissance... La connaissance enfle, mais l'amour construit... Pour ce qui est donc de manger les viandes sacrifiées aux idoles, nous savons que les idoles ne sont rien dans le monde et qu'il n'existe aucun autre Dieu que l'unique 2. » Tu le vois, c'est à des hommes qui eroyaient en l'existence de plusieurs dieux qu'il s'adresse avec insistance. « En effet, si l'on parle d'un grand nombre de dieux qui existeraient au ciel ou sur la terre — c'est toujours aux mêmes adversaires qu'il s'en prend —, en sorte qu'il y aurait beaucoup de dieux et beaucoup de seigneurs — c'est-à-dire prétendus tels —, pour nous il n'existe qu'un seul Dieu, le Père, d'où toutes choses découlent, et qu'un seul Seigneur, Jésus-Christ, par qui toutes choses sont b. »

S'il a employé ce mot «un seul », c'est afin qu'ils ne

de polythéisme était déjà employée par Porphyre; voir fragm. Harnack 75. Augustin réfute ce reproche, montrant aux païens de son temps que la foi en un Dieu Trinité n'altère pas le monothéisme, dans le Tract. in Jo., 39, 3 (CC 36, p. 345). Voir P. COURCELLE, « Propos anti-chrétiens rapportés par S. Augustin », dans Recherches Augustiniennes, 1, 1958, p. 149-187, en particulier p. 158.

3. Jusqu'alors, ce mot avait été exclusivement employé dans les homélies pour caractériser la bonté de Dieu qui s'adapte à la faiblesse humaine. La même notion d'adaptation demeure ici, appliquée

cette fois à l'attitude de Paul.

a. I Cor. 8, 1-4.

b. I Cor. 8, 5-6.

<sup>1,</sup> Il s'agit de I Cor. 8, 6. Étant donné l'équivalence entre Dieu et Seigneur (voir p. 283, n.1), lorsque Paul qualifie le Christ de Seigneur, il affirme par là même sa divinité.

<sup>2.</sup> La tactique qui consiste à rejeter sur les chrétiens l'accusation

291

215 εἰσάγεσθαι πάλιν ἐκεῖνοι νομίζωσι, καὶ ἔνα Θεὸν τὸν Πατέρα ἐκάλεσεν, οὐκ ἐκβάλλων τὸν Υίὸν τῆς θεότητος, ώσπερ οὖν καὶ ἕνα Κύριον τὸν Υίόν, οὐκ ἐκβάλλων τῆς κυριότητος τὸν Πατέρα, ἀλλὰ τὴν ἐκείνων ἀσθένειαν διορθούμενος, καὶ μηδεμίαν αὐτοῖς δοῦναι βουλόμενος 220 λαβήν. Τοῦτο γοῦν καὶ αἴτιον γέγονε τοῦ μὴ σαφῶς μηδὲ φανερώς, άλλ' άμυδρώς πως καὶ σπανίως διὰ τών προφητών γνωρισθήναι τοις 'Ιουδαίοις τὸν Υίὸν τοῦ Θεοῦ. "Αρτι γάρ τῆς πολυθέου πλάνης ἀπαλλαγέντες, εἰ πάλιν ἤκουσαν Θεόν καὶ Θεόν, πρὸς τὴν αὐτὴν ἂν ὑπέστρεψαν νόσον. 225 Διὰ τοῦτο ἄνω καὶ κάτω συνεχῶς οἱ προφήται λέγουσιν ότι «Είς Θεός καὶ πλήν αὐτοῦ οὐκ ἔστιν», οὐχὶ τὸν Υίὸν άθετοῦντες, μὴ γένοιτο, άλλὰ τὴν ἐκείνων ἀσθένειαν θεραπεθσαι βουλόμενοι καὶ πείσαι τέως τῆς τῶν πολλῶν θεῶν καὶ οὐκ ὄντων ὑπονοίας ἀπαλλαγήναι.

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 740)

"Όταν τοίνυν ἀκούσης τὸ «είς» καὶ «οὐδείς», καὶ 230 όσα τοιαθτα, μὴ τῆς Τριάδος ἐλαττώσης τὴν δόξαν, ἀλλὰ τὸ μέσον αὐτῆς πρὸς τὴν κτίσιν διὰ τούτων μάνθανε τῶν ρημάτων, ἐπεὶ καὶ άλλαχοῦ φησι' «Τίς γὰρ ἔγνω νοῦν Κυρίου; » Καὶ ὅτι τοῦτό ἐστιν ἐνταῦθα καὶ οὔτε τὸν 285 Υίὸν οὕτε τὸ Πνεθμα ἐκβάλλει τῆς γνώσεως, προαποδέ-

219-220 λαβήν βουλόμενος ~ G OV.

puissent le soupconner de réintroduire le polythéisme. S'il a donné au Père le nom de Dieu unique, ce n'est pas qu'il veuille écarter le Fils de la divinité, et, de la même facon. s'il a donné au Fils celui d'unique Seigneur, ce n'est pas non plus qu'il prétende évincer le Père de la souveraineté. mais il voulait ainsi redresser la faiblesse de ces gens-là et ne leur fournir aucune prise. Telle est aussi la raison pour laquelle les prophètes n'ont pas fait connaître aux Juifs le Fils de Dieu d'une manière claire et expresse 1. mais seulement par de rares et obscures allusions. En effet, à peine délivrés de l'erreur polythéiste, les Juifs, s'ils avaient entendu parler d'un Dieu et d'un Dieu, seraient retombés dans le même mal<sup>2</sup>. Aussi les écrivains de l'Ancien Testament ne cessent-ils de répéter en toute occasion qu'« il n'existe qu'un Dieu et qu'il n'y en a point en dehors de Luia». Ils ne prétendent pas ainsi rejeter le Fils — ce qu'à Dieu ne plaise! —, mais ils entendent prendre soin de la faiblesse de leurs contemporains et, en même temps. les persuader de renoncer à leur crovance 3 en des dieux nombreux et inexistants.

Lors donc que tu entends ces mots « un seul » et « personne», et d'autres semblables, ne va pas amoindrir la gloire de la Trinité<sup>4</sup>, mais apprends grâce à eux la distance qui la sépare de la création. Car il est dit ailleurs : « Qui a connu la pensée du Seigneur<sup>b</sup>? » Que ce soit bien le cas ici et que le Fils ni l'Esprit ne soient exclus de la connaissance<sup>5</sup>, nous l'avons suffisamment démontré dans ce qui

a. Deut. 4, 35. Is. 45, 5 et 21.

b. Is. 40, 13. Rom. 11, 34.

<sup>1.</sup> On retrouve ce thème développé dans les homélies De obscur. prophet., PG 56, 163-192.

<sup>2.</sup> Sur l'assimilation de l'hérésie à la maladie, voir hom. I, p. 133, n. 1; voir aussi hom. III, li. 347.

<sup>3.</sup> Le mot ὑπόνοια qui, dans son sens le plus général, désigne une opinion, sans plus, prend par suite d'un adjectif qui l'accompagne ou du contexte, le sens d'opinion vraie ou fausse. Ici les mots qui sont enclavés entre l'article et le nom ne laissent aucun doute sur le sens péjoratif que Jean donne à ce terme.

<sup>4.</sup> Il faut donner à cette phrase : Μή τῆς Τριάδος έλαττώσης την δόξαν, toute la solennité que lui confère le mot δόξα dans le vocabulaire de Jean. Celui-ci pour énoncer le mystère de la Trinité a de belles formules qui permettent de le considérer comme un théologien très sûr et non pas seulement comme un moraliste chrétien. selon l'opinion courante. Voir par exemple In epist. ad Rom. hom., ΧΙΙΙ, 8, PG 60, 519: "Οπου γάρ αν μία της Τριάδος ύπόστασις παρή, πάσα πάρεστι ή Τρίας \* άδιασπάστως γὰρ έχει πρός ἐαυτὴν καὶ ἡνωται μετ' άχριβείας άπάσης.

<sup>5.</sup> La théologie d'Eunome n'était pas plus orthodoxe sur cette question particulière qur sur d'autres (voir Apologia, chap. 25, PG 30, 861), mais la façon dont Jean présente sur le même plan le Fils et l'Esprit prouve qu'il ne veut pas réfuter Eunome sur ce point.

δεικται έν τοις άνωτέρω είρημένοις, ὅτε τὴν μαρτυρίαν παρηγάγομεν την λέγουσαν «Τίς γάρ οίδε τὰ τοῦ ἀνθρώπου, εί μὴ τὸ πνεθμα τοῦ ἀνθρώπου τὸ ἐν αὐτῷ ; Οὕτω καὶ τὰ τοῦ Θεοῦ οὐδεὶς οἶδεν, εἰ μὴ τὸ Πνεῦμα τοῦ Θεοῦ.» 240 Καὶ πάλιν ὁ Υίός φησιν' « Οὐδεὶς γινώσκει τὸν Υίόν, εἰ μή ὁ Πατήρ, οὐδὲ τὸν Πατέρα τις ἐπιγινώσκει, εἰ μή ὁ Υίός. » Οὕτω δὴ καὶ ἐνταῦθα « Οὐχ ὅτι τὸν Πατέρα τις έώρακεν, εἰ μὴ ὁ ὢν ἐκ τοῦ Θεοῦ' οὖτος ἐώρακε τὸν Πατέρα. » Ομοῦ γὰρ ὅτι μετὰ ἀκριβείας αὐτὸν οἶδεν εἶπε καὶ τὴν 245 αἰτίαν τέθεικεν δι' ήν οίδε. Τίς δὲ ή αἰτία ; Τὸ ἐξ αὐτοῦ είναι του δέ έξ αὐτου είναι πάλιν ἀπόδειξις τὸ μετὰ άκριβείας αὐτὸν εἰδέναι. Διὰ τοῦτο γὰρ αὐτὸν οἶδε σαφῶς, έπειδή έξ αὐτοῦ ἐστιν, καὶ σημεῖον τοῦ ἐξ αὐτοῦ εἶναι τὸ είδέναι αὐτὸν σαφως. Οὐσία γὰρ οὐσίαν ὑπερέχουσαν οὐκ 250 αν δυνηθείη καλώς είδέναι, καν ολίγον ή το μέσον.

"Ακουσον γοῦν τί περὶ τῶν ἀγγέλων φησὶν ὁ προφήτης, καὶ περὶ τῆς ἀνθρωπίνης φύσεως, ὅτι ὀλίγον τὸ διάφορον ταύτης κάκείνης. Εἰπών γάρ' «Τί ἐστιν ἄνθρωπος, ὅτι μιμνήσκη αὐτοῦ, ἢ υίὸς ἀνθρώπου, ὅτι λογίζη αὐτόν;» 255 ἐπήγαγεν' « 'Ηλάττωσας αὐτὸν βραχύ τι παρ' ἀγγέλους. » 'Αλλ' ὅμως εἰ καὶ βραχὺ τὸ μέσον, ἐπειδὴ ὅλως ἐστί τι μέσον, οὐκ οἴδαμεν μετά ἀκριβείας ἀγγέλων οὐσίαν, καν μυρία φιλοσοφήσωμεν, εύρειν οὐ δυνάμεθα.

238-239 Ούτω — Θεού² om. Ε || 240 δ Υίδς : δ Χριστός ΑС || δ Υίός φησιν om. L | 240-241 τον - επιγινώσκει om. AC | Υίόν... πατήρ : πατέρα... Υίος D || 241 τις ἐπιγινώσκει : φησὶν οὐδείς γινώσκει Ε || 241-242 οὐδὲ — Υίος οπ. D || 242 Υίὸς : Χριστός AC || 244 αὐτόν om. D || 251 περί τῶν ἀγγέλων τί  $\sim$  G O.

précède, quand nous invoquions par exemple ce témoignage: « Qui connaît les choses de l'homme, si ce n'est l'esprit de l'homme, qui est en lui? De même personne ne connaît Dieu, si ce n'est l'Esprit de Dieu a. » Et le Christ a dit aussi : « Personne ne connaît le Fils, si ce n'est le Père, et personne ne connaît le Père, si ce n'est le Filsb. » Et de même, dans cet autre endroit : « Ce n'est pas que personne ait vu le Père, sauf celui qui vient de Dieu; celui-là a vu le Pèreo. » Il indique ainsi à la fois la perfection avec laquelle il connaît le Père et la raison pour laquelle il le connaît. Quelle est donc cette raison? C'est qu'il vient de lui 1. Et, à l'inverse, le fait qu'il vient de lui est prouvé par la perfection de la science qu'il en a. En effet il le connaît exactement parce qu'il vient de lui, et d'autre part cette science exacte est une marque qu'il vient de lui2. Car une essence ne saurait connaître bien une essence supérieure, même si la distance entre elles était petite.

Écoute donc ce que dit l'écrivain sacré du petit intervalle qui sépare les anges de la nature humaine 3. Après avoir dit: «Qu'est-ce que l'homme pour que tu te souviennes de lui, ou le fils de l'homme pour que tu le prennes en considération? » il a ajouté: « Tu l'as abaissé un peu au-dessous des anges d. » Et cependant, bien que l'intervalle soit petit, du moment qu'il existe, nous ne connaissons pas parfaitement l'essence des anges et, même au prix de très longues spéculations, il nous est impossible de la pénétrer4.

nous apprend que ceux qui employaient cette formule l'attribuaient à Lucien d'Antioche. Sur la question de l'origine du Fils, les Anoméens suivaient les Ariens dont les uns prétendaient que le Fils est tiré du néant, ἐξ οὐχ ὄντων, d'où le nom de exoucontiens et les autres que le Fils est d'une autre substance que le Père, έξ έτέρας οὐσίας, d'où le nom de hétéroousiens porté par les tenants de cette interprétation.

a. I Cor. 2, 11.

b. Le 10, 22.

c. Jn 6, 46.

d. Ps. 8, 5-6.

<sup>1.</sup> Jean utilise ici une formule qui avait été proposée, à Antioche même, lors du concile de la Dédicace en 341 : «Τον γεννηθέντα πρό των αίωνων έκ τοῦ Πατρός. Socrate, Hist. eccles., II, 10 (PG 67, 201),

<sup>2.</sup> On voit ici encore l'importance du problème de la connaissance dans l'œuvre d'Eunome et dans la réfutation de ses deux affirmations: 1) L'homme connaît de Dieu tout ce que celui-ci peut connaître de lui-même; 2) La connaissance que le Fils a du Père n'est pas différente de celle qu'en ont les autres créatures.

<sup>8.</sup> Voir Introduction, p. 44.

<sup>4.</sup> On retrouve le même argument chez Cyrille de Jérusalem, Ad illum. cat., VI, 6, PG 33, 545 B.

Καὶ τί λέγω ἀγγέλων, ὅπου γε οὐδὲ τῆς ψυχῆς τῆς 280 ἡμετέρας τὴν οὐσίαν ἴσμεν καλῶς, μᾶλλον δὲ οὐδὲ ὁπωσοῦν; Εἰ δὲ ἐκεῖνοι φιλονεικοῦσιν εἰδέναι, ἐρώτησον τί ποτέ ἐστι τὴν οὐσίαν ἡ ψυχή· ἄρα ἀήρ, ἢ πνεῦμα, ἢ ἄνεμος, ἢ πῦρ; 'Αλλ' οὐδὲν τούτων ἐροῦσι' ταῦτα γὰρ πάντα σώματα, ἐκείνη δὲ ἀσώματος. Εἶτα ἀγγέλους μὲν οὐκ 265 ἴσασιν, οὐδὲ τὰς ἑαυτῶν ψυχάς, τὸν δὲ πάντων Δεσπότην καὶ δημιουργὸν εἰδέναι φιλονεικοῦσι μετὰ ἀκριβείας. Καὶ τί ταύτης γένοιτ' ἄν τῆς ἀνοίας χεῖρον;

Καὶ τί λέγω τὴν οὐσίαν ὁποία ἐστὶν ἡ ψυχή; "Όπως ήμων έστιν έν τῷ σώματι, οὐδὲ τοῦτο ἔστιν εἰπεῖν. Τί 270 γάρ έχοι τις αν είπειν; ὅτι παρεκτείνεται τῷ τοῦ σώματος ὄγκῳ ; ἀλλὰ τοῦτο ἄλογον σωμάτων γὰρ ἴδιον τοῦτο. "Οτι δὲ ἐπὶ ψυχῆς οὐκ ἔστι τοῦτο ἐντεῦθεν δῆλον' πολλάκις καὶ τῶν χειρῶν καὶ τῶν ποδῶν ἐκκεκομμένων, ὁλόκληρος έκείνη μένει, οὐδὲν ἀκρωτηριασθεῖσα ἀπὸ τῆς τοῦ σώματος 275 πηρώσεως. 'Αλλ' οὐκ ἔστιν ἐν ὅλῳ τῷ σώματι, ἀλλ' ἐν μέρει τινὶ συνείληπται ; Οὐκοῦν ἀνάγκη νεκρὰ τὰ λοιπὰ γίνεσθαι μέρη, τὸ γὰρ ἄψυχον πάντως νεκρόν. 'Αλλ' οὐδὲ τοῦτο ἔστιν εἰπεῖν, ἀλλ' ὅτι μέν ἐστιν ἐν τῷ σώματι τῷ ἡμετέρῳ ἴσμεν, τὸ δὲ πῶς ἐστιν οὐκ ἴσμεν. Διὰ γὰρ 280 τοῦτο καὶ τὴν ταύτης γνῶσιν ἀπέκλεισεν ὁ Θεὸς ἐκ πολλῆς περιουσίας ἐπιστομίζων ἡμᾶς καὶ κατέχων, καὶ μένειν κάτω πείθων και τα ύπερ ήμας μη περιεργάζεσθαι, μηδέ πολυπραγμονείν.

L'homme ne connaît pas même alors que l'essence de notre âme elle-même ne nous est pas suffisamment connue, ou plutôt ne

nous est même pas connue du tout? Si ces gens-là prétendent la connaître, demande-leur en quoi consiste l'essence de l'âme: est-ce de l'air, un souffle, du vent ou du feu? Mais ils ne feront aucune de ces réponses, puisque toutes ces choses sont corporelles, alors que l'âme est incorporelle. Ainsi ils ne connaissent pas les anges, ni leurs propres âmes; mais le Maître et le Créateur de l'univers, ils prétendent le connaître à la perfection! Peut-on concevoir une folie! pire que la leur?

Et pourquoi demander quelle est l'essence de l'âme? Comment elle se trouve dans notre corps, voilà ce qu'il n'est pas même possible de dire. En effet, que pourrait-on dire à ce sujet ? Qu'elle est répandue dans toute la masse du corps? Mais cela est absurde, une telle manière d'être ne convenant qu'à des choses corporelles. Et d'ailleurs, ce qui prouve qu'il n'en va pas ainsi de l'âme, c'est que, toutes les fois qu'un homme a les jambes ou les bras coupés, elle demeure entière et ne se trouve pas tronquée par cette mutilation du corps. Mais, si elle ne se trouve pas dans tout le corps, est-elle contenue dans quelqu'une de ses parties? Il s'ensuivrait alors nécessairement que les autres parties sont mortes, puisque tout ce qui n'est pas animé est mort. Il est donc impossible de le soutenir. Ainsi nous savons que l'âme se trouve dans notre corps, mais, comment elle s'y trouve, nous l'ignorons. Si Dieu nous a interdit cette connaissance, c'est afin de nous fermer la bouche et de nous contenir plus facilement, afin de nous apprendre à rester dans notre humble condition, à ne pas vouloir scruter ce qui nous dépasse et à renoncer à une indiscrète curiosité2.

2. Voir hom. I, li. 322 et la note 3, p. 129.

<sup>259</sup> τῆς ψυχῆς τῆς ἡμετέρας : αὐτῆς τῆς ἡμετέρας ψυχῆς V αὐτῆς τῆς ψυχῆς D || 268 τὴν οὐσίαν ὁποία : τί τὴν οὐσίαν EL DG OV || 269 έστιν εἰπεῖν : ἴσμεν EL OV || 269-270 Tί — εἰπεῖν om. G || 272 ψυχῆς : τῆς ψυχῆς A || ἐντεῦθεν δῆλον om. AC DG || 278 ἐχεκομμένων : ἐχκοπέντων V || 276 ἀνάγχη νεκρὰ : νεκρὰ ἀνάγχη  $\sim$  D ἀνάγχη τὰ νεῦρα O νεκρὰ νεῦρα ἀνάγχη G || 277 γίνεσθαι EL : γίνεται AC VX εἶναι DG O || μέρη : μέλη G OV.

I. Ce mot sert à Jean, avec μανία (voir *Index* à ces mots) pour dénoncer la folie des Anoméens, mais il comporte une nuance particulière. Il n'est pas, comme μανία, un égarement de l'esprit, mais une faute contre l'intelligence, une absence d'intelligence.

'Αλλ' ίνα μή ἀπό λογισμών τὰ τοιαῦτα κατασκευάζωμεν, 285 φέρε πάλιν ἐπὶ τὴν Γραφὴν τὸν λόγον ἀγάγωμεν. « Οὐχ ὅτι τὸν Πατέρα, φησίν, ἐώρακέ τις εἰ μὴ ὁ ὢν ἐκ τοῦ Θεοῦ, οὖτος έώρακε τὸν Πατέρα. » Καὶ τί τοῦτο ; φησίν οὐδέπω γάρ αὐτῶ γνῶσιν ἀκριβή τοῦτο ἐμαρτύρησε τὸ ῥήμα. 'Αλλ' ὅτι μὲν αὐτὸν ἡ κτίσις οὐκ οἶδεν ἐδήλωσεν εἰπών' 290 « Ούχ ὅτι τὸν Πατέρα τις ἑώρακε » καὶ ὅτι ὁ Υίὸς αὐτὸν οίδε, καὶ τοῦτο πάλιν έδήλωσε προσθείς: « ...εί μή ὁ ὢν έκ τοῦ Θεοῦ, οὖτος ἑώρακε τὸν Πατέρα» ὅτι μέντοι άκριβως αὐτὸν οἶδε, καὶ οὕτως ως αὐτὸς έαυτόν, οὐδέπω τοῦτο ἀποδέδεικται. Ἐνδέχεται γάρ, φησί, μήτε τὴν κτίσιν 295 αὐτὸν εἰδέναι σαφῶς, μήτε τὸν Υίόν, ἀλλ' ἐκείνης μὲν σαφέστερον, την μέντοι άκριβη κατάληψιν μηδέ τοῦτον έχειν. "Οτι μέν γάρ αὐτὸν ὁρᾶ ὅπερ ἐστὶ καὶ γινώσκει είπεν, ότι δὲ ἀκριβώς αὐτὸν γινώσκει, καὶ οὕτως ώς αὐτὸς έσυτόν, ούπω τοῦτο έδήλωσε.

Βούλεσθε οὖν καὶ τοῦτο ἀπὸ τῶν Γραφῶν πιστωσώμεθα, 300 καὶ ἀπ' αὐτῆς τῆς τοῦ Χριστοῦ φωνῆς; Οὐκοῦν ἀκούσωμεν τί φησι πρός τους 'Ιουδαίους' «Καθώς γινώσκει με ό Πατήρ, κάγω γινώσκω τὸν Πατέρα.» Τί ταύτης ἀκριβέστερον βούλει της γνώσεως λοιπόν; 'Ερώτησον τὸν 805 αντιλέγοντα οίδεν άκριβως τον Υίον ο Πατήρ, και πάσαν αὐτοῦ ἀκριβῶς τὴν γνῶσιν ἔχει, καὶ οὐδὲν αὐτὸν λανθάνει των κατά τὸν Υίόν, άλλ' άπηρτισμένη ἐστίν ἡ εἴδησις; Ναί, φησίν. Οὐκοῦν, ὅταν ἀκούσης ὅτι καὶ ὁ Υίὸς οὕτως

DG O : ἐώρακὲ τις, φησίν CL τις, φησί, ἐώρακε V ἑώρακε, φησίν, τις  $X \parallel 289$  ή κτίσις αὐτὸν  $\sim$  C D V  $\parallel 298$  ἀκριβῶς A : ἀκριβῆ cett. || 294 μήτε corr. Fl.: μηδέ codd. || 295 μήτε: οὐδέ Α.

284 κατασκευάσωμεν G -ζομεν D || 286 φησίν, έώρακέ τις ΑΕ

La connaissance Mais, pour ne pas décider en que le Fils a du Père de telles matières par le seul raisonnement, revenons à l'Écriest parfaite ture. «Ce n'est pas que personne ait vu le Père, dit-elle, si ce n'est celui qui vient de Dieu : celui-là a vu le Père a. » Que signifie cela ? dira-t-on. Ce texte ne suffit pas encore à attester que le Fils possède une connaissance parfaite. Sans doute, il montre que la créature ne connaît pas Dieu, par ces mots: «Ce n'est pas que personne ait vu le Père », et il montre aussi que le Fils le connaît, en ajoutant : « Si ce n'est celui qui vient de Dieu, celui-là a vu le Père. » Mais, qu'il le connaisse parfaitement et de la même facon que Dieu se connaît lui-même, cela n'est pas encore démontré!. Car il est possible, dira-t-on, que Dieu ne soit connu exactement ni de la créature, ni du Fils, mais que celui-ci le connaisse mieux que la créature, sans en avoir pourtant lui-même une intelligence parfaite. Car il dit bien qu'il voit et connaît ce qu'est le Père, mais qu'il le connaisse parfaitement et de la même façon qu'il se connaît lui-même, il ne l'affirme pas encore.

Voulez-vous donc que nous établissions cela par l'Écriture 2, et par les propres paroles du Christ? Écoutons alors ce qu'il dit aux Juis: «De la même façon que le Père me connaît, moi je connais le Père ». » Que peux-tu demander de plus parfait que cette connaissance ? Interroge ton contradicteur : le Père connaît-il parfaitement le Fils, a-t-il de lui une connaissance absolument parfaite? Est-il vrai qu'il n'ignore rien de ce qui concerne le Fils et que sa science est à cet égard complète ? — Oui, répondrat-il. — Donc, lorsque tu apprends que le Fils le connaît de la même facon qu'il connaît le Fils, ne cherche rien de plus,

1. Jean marque ici le point qui est resté en attente et qu'il va traiter dans les paragraphes suivants de l'homélie V.

a. Jn 6, 46. b. Jn 10, 15.

<sup>2.</sup> En lisant les œuvres d'Eunome, on verra que l'Apologia et l'Apologia apologiae contiennent peu de textes de l'Écriture, alors que Basile et Grégoire de Nysse appuient l'essentiel de leur argumentation sur l'Écriture même,

αὐτὸν οίδεν ώς αὐτὸς τὸν Υίόν, μηδὲν ἔτι ζήτει πλέον, 310 ούτω μετά άκριβείας της γνώσεως έξισαζούσης.

Καὶ γὰρ καὶ ἀλλαχοῦ τοῦτο αὐτὸ ἐμφαίνων ἔλεγεν. « Οὐδεὶς γινώσκει τὸν Υίόν, εἰ μὴ ὁ Πατήρ, οὐδὲ τὸν Πατέρα τις ἐπιγινώσκει, εἰ μὴ ὁ Υίὸς καὶ ῷ ἐὰν βούληται δ Υίὸς ἀποκαλύψαι.» 'Αποκαλύπτει δέ, οὐχ ὅσον αὐτὸς 315 οίδεν, άλλ' ὅσον ἡμεῖς χωροῦμεν. Εἰ γὰρ ὁ Παῦλος τοῦτο ποιεί, πολλώ μαλλον ὁ Χριστός καὶ γὰρ ἐκείνός φησι τοις έαυτου μαθηταίς « Οὐκ ήδυνήθην υμίν λαλήσαι ώς πνευματικοίς, άλλ' ώς σαρκικοίς ώς νηπίους έν Χριστώ γάλα ύμας ἐπότισα, οὐ βρώμα οὔπω γὰρ ἠδύνασθε. »

'Αλλά Κορινθίοις τοῦτο, φησίν, ἔλεγε μόνον. Τί οὖν, ἄν δείξωμεν εἰδότα καὶ ἕτερά τινα, ἃ μηδεὶς ἀνθρώπων εμαθεν ήδη, και άπηλθε μόνος αὐτὰ τῶν πάντων άνθρώπων είδώς; Καὶ ποῦ τοῦτο ἔστιν εύρεῖν; Ἐν τῆ πρός Κορινθίους ἐπιστολῆ· οὖτος γάρ ἐστιν ὁ λέγων ὅτι 325 « "Ηκουσα ἄρρητα ῥήματα, ἃ οὐκ ἐξὸν ἀνθρώπῳ λαλῆσαι. » 'Αλλ' ὅμως καὶ αὐτὸς οὖτος καὶ τότε ἀκούσας ἄρρητα ρήματα, α οὐκ ἐξὸν ἀνθρώπω λαλήσαι, μερικὴν ἔχει γνωσιν καὶ πολύ τῆς μελλούσης ἀποδέουσαν. Αὐτὸς γὰρ ό ταθτα εἰπὼν κἀκεῖνα εἴρηκεν ὅτι « Ἐκ μέρους γινώσ-380 κομεν καὶ ἐκ μέρους προφητεύομεν » καί· « "Ότε ἤμην νήπιος, ώς νήπιος έλάλουν, ώς νήπιος έφρόνουν, ώς νήπιος έλογιζόμην » καὶ · « "Αρτι βλέπω δι' ἐσόπτρου έν αἰνίγματι, τότε δὲ πρόσωπον πρὸς πρόσωπον. »

puisque la connaissance est exactement égale des deux côtés 1.

Le Christ le montre encore ailleurs lorsqu'il dit: « Personne ne connaît le Fils, si ce n'est le Père, et personne ne connaît le Père, si ce n'est le Fils, et celui à qui le Fils veut bien le révéler .. » Et il révèle non pas tout ce qu'il sait, mais seulement ce que nous sommes capables de recevoir. Car si Paul fait ainsi, à plus forte raison le Christ agit-il de même2. Or l'apôtre dit à ses disciples : « Je ne pouvais vous parler comme à des hommes spirituels, mais seulement comme à des hommes charnels. Comme à des petits enfants dans le Christ, je vous ai donné du lait à boire, et non de la nourriture solide, que vous n'étiez pas encore capables de supporter b ».

Mais, dira-t-on, c'est aux Corinthiens seulement qu'il tenait ce langage. Mais qu'aura-t-on à répondre, si nous montrons qu'il savait des choses que nul autre homme n'a connues et que, lorsqu'il a quitté cette vie, il était encore le seul au monde à les connaître? Où trouver la preuve de ce que j'affirme là ? Dans l'épître aux Corinthiens, où il dit: «J'ai entendu des paroles ineffables, qu'il n'est pas permis à un homme de répéter c. » Et pourtant ce même Paul qui a entendu des paroles ineffables qu'il n'est pas permis à un homme de répéter, il ne possède qu'une connaissance partielle et bien inférieure à la connaissance à venir<sup>3</sup>. Car lui, qui disait cela, il a aussi dit ceci : « Nous connaissons en partie et nous prophétisons en partie », puis : « Quand j'étais un petit enfant, je parlais en enfant, je pensais en enfant, je raisonnais en enfant», et enfin: « Je vois maintenant dans un miroir et en énigme, tandis qu'alors je verrai face à faced.»

έκφύγοι ἄν πᾶσαν σύγκρισιν καὶ κοινωνίαν τὴν πρὸς τὸν γεννητόν. Ούκ είπεν ότι Πατήρ και Υίός, άλλ' Αγέννητος και γεννητός.

3. C'est le thème de la connaissance partielle dont l'homme doit se contenter sur la terre et qui a été développé dans l'homélie I,

avec la même harmonisation scripturaire.

a. Matth. 11, 27.

b. I Cor. 3, 1-2.

c. II Cor. 12, 4.

d. I Cor. 13, 9-12.

<sup>1.</sup> Jean s'attache à démontrer que l'égalité et la réciprocité de la connaissance entraîne l'égalité de l'essence. Eunome s'appuyant sur le terme ἀγέννητος, n'admet pas cette égalité. Ce que dénonce BASILE, Adu. Eunom., I, 16, PG 29, 549: ᾿Αγέννητος δὲ ών, φησίν,

<sup>2.</sup> En appliquant à Paul un mot que, d'ordinaire, il applique à Dieu, Jean a présenté Paul comme un imitateur du Christ. Il va plus loin, puisqu'il part d'une attitude de Paul pour comprendre une affirmation du Christ.

"Ωστε ἐκ τούτων ἡμῖν ἄπασα αὐτῶν ἡ σκαιωρία διελή335 λεγκται' ὅταν γὰρ αὐτὴ ἡ οὐσία ἀγνοῆται, οὐχ ὅτι ἔστιν, 
ἀλλὰ τί ἐστιν, ἐσχάτης ἀν εἴη μανίας καὶ ὄνομα αὐτῆ 
τιθέναι. Καίτοι γε καὶ εἰ δήλη καὶ γνώριμος ἢν, οὐδὲ 
οὕτως ἢν ἡμῖν ἀσφαλὲς αὐτοὺς οἴκοθεν καὶ παρ' ἑαυτῶν 
προσηγορίαν ἐπιτιθέναι τῆ τοῦ Δεσπότου οὐσία. Εἰ γὰρ ὁ 
340 Παῦλος ταῖς ἄνω δυνάμεσιν οὐκ ἐτόλμησεν ὀνόματα 
ἐπιτιθέναι, ἀλλ' εἰπὼν ὅτι « Ἐκάθισε τὸν Χριστὸν 
ἐπάνω πάσης ἀρχῆς καὶ ἐξουσίας καὶ δυνάμεως καὶ 
παντὸς ὀνόματος ὀνομαζομένου, οὐ μόνον ἐν τῷ αἰῶνι 
τοῦτῳ, ἀλλὰ καὶ ἐν τῷ μέλλοντι », καὶ διδάξας ἡμᾶς ὅτι 
345 ἔστι τινὰ ὀνόματα τῶν δυνάμεων ἃ τότε εἰσόμεθα, οὐκ 
ἐθάρρησεν ἕτερα αὐτὸς ἀντ' ἐκείνων θεῖναι, οὐδὲ αὐτὰ 
ἐκεῖνα περιεργάσασθαι.

Τίνος ἃν εἶεν συγγνώμης ἄξιοι ἢ ποίας ἀπολογίας οἱ ἐπὶ τῆς τοῦ Δεσπότου οὐσίας ταῦτα τολμῶντες; "Οταν 350 δὲ καὶ αὐτὴ ἡ οὐσία ἀγνοῆται, καθάπερ τοὺς παραπαίοντας αὐτοὺς ἀποστρέφεσθαι χρή. "Οτι μὲν γὰρ ἀγέννητός ἐστιν ὁ Θεὸς δῆλον' ὅτι δὲ τοῦτό ἐστιν αὐτοῦ τῆς οὐσίας τὸ ἄνομα οὐδεὶς προφήτης εἶπεν, οὐδεὶς ἀπόστολος ἤνίξατο, οὐδεὶς εὐαγγελιστής. Καὶ μάλα εἰκότως' 355 οἱ γὰρ αὐτὴν τὴν οὐσίαν ἀγνοοῦντες, πῶς ὄνομα αὐτῆς λέγειν ἤμελλον;

334 σκευωρία G V σκεωρία D || 334-335 διείλεγκται C διήλεγκται OV || 347 περιεργάζεσθαι X.

Folie des Anoméens Par là tous les sophismes de nos adversaires se trouvent réfutés.

Quand, au sujet de l'essence divine, on ignore, non pas qu'elle existe, mais ce qu'elle est, ce serait le comble de la folie de lui imposer un nom l. D'ailleurs, même si elle nous était claire et connue, il ne serait pas encore sûr de notre part d'assigner de nous-mêmes et de notre propre chef une appellation à l'essence du Seigneur. Paul en effet n'a pas osé donner des noms aux vertus d'en haut : « Il a fait asseoir le Christ, dit-il, au-dessus de toute Principauté, de toute Puissance, de toute vertu et de tout être qui porte un nom, pas seulement dans ce siècle présent, mais encore dans le siècle à venira. » Nous enseignant ainsi que ces vertus ont des noms que nous connaîtrons plus tard, il n'a voulu ni substituer d'autres noms à ceux-là, ni rechercher ces noms avec curiosité.

Comment donc seraient-ils dignes de pardon ou de justification, ceux qui osent une telle entreprise à l'égard de l'essence du Seigneur? Puisque cette essence nous est inconnue, il nous faut fuir ces gens-là<sup>3</sup> comme on fuit les déments. Que Dieu soit inengendré, c'est une vérité certaine, mais, que tel soit le nom qui convient à son essence, aucun prophète ne l'a dit, aucun apôtre, aucun évangéliste ne l'a suggéré 4. Et cela est naturel, car comment, ignorant son essence, pouvaient-ils en dire le nom?

a. Éphés. 1, 20-21.

<sup>1.</sup> Sur l'importance du nom dans l'Antiquité et sur la puissance de celui qui l'impose, voir hom. IV, p. 237, n. 3 et J. Daniélou, «Eunome l'Arien et l'exégèse platonicienne du Cratyle», REG, LXIX. 1956, p. 416-417.

<sup>2.</sup> C'est précisément ce que fait Eunome, comme Jean l'explique dans la suite du passage.

<sup>8.</sup> αὐτούς, c'est-à-dire les Anoméens.

<sup>4.</sup> En quelques mots, Jean expose et critique la position d'Eunome qui mettait à la base de son système la définition de Dieu comme essence inengendrée (οὐσία ἀγέννητος). C'est pour lui « une notion naturelle et qui nous a été enseignée par les Pères » (Apol., 7, PG 30, 841). En fait, ce concept aristotélicien, lié généralement à celui d'ἄφθαρτος a pénétré dans le moyen-platonisme ; il était reçu comme une vérité philosophique évidente par les païens comme par les chrétiens: Justin déjà l'atteste, en proposant cette définition de Dieu à Tryphon (Dial., 5). Jean ne refuse pas cette « vérité certaine ». Mais il refuse la conclusion qu'en tirait Eunome, affirmant qu'en cela même consiste son essence (Apol., 7, PG 30, 341): Οὐχοῦν εἰ μήτε αὐτὸς ἑαυτοῦ μηθ'ἔτερόν τι αὐτοῦ προϋπάρχειν δέδεικται, πρὸ δὲ πάντων αὐτὸς ἀκαλουθεὶ τούτῳ τὸ ἀγέννητον, μᾶλλον δὲ αὐτός ἐστι οὐσία ἀγέννητος.

Καὶ τί λέγω περὶ τῶν θείων Γραφῶν, ὅπου γε τοσαύτη της άτοπίας ή περιφάνεια και της παρανομίας ή ύπερβολή ώς μηδέ τους της άληθείας άποπλανηθέντας Ελληνας 360 ἐπιχειρήσαί ποτέ τι τοιούτον είπεῖν; Οὐδεὶς γὰρ οὐδὲ έκείνων έτόλμησε θείας οὐσίας ὅρον ἐκθέσθαι καὶ ἑνὶ ονόματι περιλαβείν. Καὶ τί λέγω θείας οὐσίας, ὅπου γε περί τῆς τῶν ἀσωμάτων φύσεως φιλοσοφοῦντες οὐδὲ ταύτης άπηρτισμένον ὅρον ἐξέθεντο, ἀλλ' ἀμυδράν τινα ἐξήγησιν 365 καὶ ὑπογραφὴν μᾶλλον ἢ ὅρον;

'Αλλά τίς ὁ σοφὸς αὐτῶν λόγος; Οὐκ οίδας οὖν ὃ σέβεις ; φησί. Μάλιστα μὲν οὐδὲ ἀποκρίνασθαι πρὸς τοῦτο έδει, τοσαύτης ἀποδείξεως ἐκ τῶν Γραφῶν γεγενημένης ότι άδύνατον είδέναι τί την οὐσίαν έστιν ὁ Θεός ἐπειδή 370 δὲ οὐ πρὸς ἔχθραν φθεγγόμεθα, ἀλλ' ὥστε αὐτοὺς διορθώσαι, φέρε δείξωμεν ὅτι οὐ τὸ ἀγνοεῖν τί τὴν οὐσίαν ἐστὶν ὁ Θεός, άλλὰ τὸ φιλονεικεῖν εἰδέναι, τοῦτο ἔστι ἀγνοεῖν τὸν Θεόν.

Εἰπὲ γάρ μοι, εἰ δύο ἀνθρώπων φιλονεικούντων πρὸς 375 άλλήλους εἰδέναι τοῦ οὐρανοῦ τὸ μέγεθος, ὁ μὲν εἶς λέγει μη δύνασθαι αὐτὸ ἀνθρώπινον καταλαμβάνειν ὀφθαλμόν, ό δὲ ἔτερος φιλονεικοίη δυνατόν είναι, τῆ σπιθαμῆ τῆς χειρός πάντα αὐτὸν μετροῦντα ἐπελθεῖν, τίνα ἂν φήσομεν είδέναι μέγεθος οὐρανοῦ, τὸν φιλονεικοῦντα εἰδέναι πόσας 380 έχει σπιθαμάς ἢ τὸν ὁμολογοῦντα ἀγνοεῖν; Εἶτα ἐπὶ

362 Καὶ — οὐσίας om. A || 368 γενομένης D || 372-373 τὸν Θεὸν άγνοεῖν ~ Due e cod. Paris. gr. 777.

2. On retrouve encore ici le thème de la connaissance présenté

Réserve des Grecs à l'égard

Mais pourquoi parler des divines Ecritures, quand cette absurdité de l'essence divine est si évidente et cette aberration si excessive que les Grecs eux-

803

mêmes, si éloignés qu'ils fussent de la vérité, n'ont jamais songé à rien dire de pareil ? Aucun d'eux en effet n'a osé définir l'essence divine et l'enfermer dans un seul nom. Et pourquoi dire «l'essence divine », quand, spéculant sur la nature des êtres incorporels, ils n'ont pas même donné de celle-ci une définition véritable, et se sont contentés, à défaut de définition, d'une description, d'une esquisse en traits incertains 1 ?

Deux arguments Mais quel est l'astucieux argument de nos adversaires? Tu ne des Anoméens connais donc pas, nous disent-ils,

ce que tu adores ? A cela il n'est nullement nécessaire de répondre, lorsqu'on a déjà abondamment démontré à l'aide des Écritures qu'il est impossible de connaître Dieu dans son essence. Mais puisque nos paroles sont inspirées, non par l'inimitié, mais par le désir de les ramener à la vérité, allons, efforcons-nous de montrer que celui qui ignore Dieu n'est pas celui qui se résigne à ignorer quelle est son essence, mais au contraire celui qui prétend la connaître 2.

Dis-moi, supposons deux hommes en train de se guereller au sujet de l'étendue du ciel, qu'ils prétendent connaître l'un et l'autre ; le premier dit que cette étendue ne saurait être embrassée par l'œil humain, tandis que l'autre affirme qu'il est possible de la mesurer tout entière avec la paume 3 de la main. Lequel des deux, à notre avis, connaît la grandeur du ciel, celui qui prétend savoir combien il a d'empans, ou celui qui avoue l'ignorer? Si, quand il

<sup>1.</sup> Toute l'apologétique chrétienne des premiers siècles tend à montrer que les païens ont eu une connaissance confuse de Dicu, ainsi que le montre Jean par l'expression άμυδρά τις έξήγησις καί υπογραφή, opposée à une définition précise : δρος.

en des termes antithétiques : είδέναι-άγνοεῖν, qui mettent l'idée en relief.

<sup>3.</sup> Le mot σπιθαμή désigne une mesure de longueur d'une demicoudée. Elle équivaut à la distance qui sépare l'extrémité du pouce de celle du petit doigt, quand la main est étendue, c'est-à-dire à l'empan.

μέν οὐρανοῦ ὁ παραχωρῶν τῷ μεγέθει, οὖτος ἔσται ὁ μᾶλλον εἰδὼς τὸ μέγεθος, ἐπὶ δὲ τοῦ Θεοῦ οὐδὲ ταύτῃ χρησόμεθα τῇ εὐλαβείᾳ; καὶ πῶς οὐκ ἐσχάτης τοῦτο παραπληξίας;

385 "Οτι γὰρ τοσοῦτον ἀπαιτούμεθα μόνον εἰδέναι ὅτι ἔστι Θεός, οὐχὶ περιεργάζεσθαι αὐτοῦ τὴν οὐσίαν, ἄκουσον τί φησιν ὁ Παῦλος. «Πιστεῦσαι γὰρ δεῖ τὸν προσερχόμενον τῷ Θεῷ ὅτι ἔστι. » Καὶ πάλιν ὁ προφήτης ἐγκαλῶν ἀσέβειαν τινὶ οὐ τοῦτο ἐγκαλεῖ ὅτι οὐκ οἶδε τί ἐστιν ὁ Θεός, 390 ἀλλ' ὅτι οὐκ οἶδεν ὅτι ἔστι Θεός. «Εἶπε γάρ, φησίν, ἄφρων ἐν καρδία αὐτοῦ, οὐκ ἔστι Θεός. » "Ωσπερ οὖν ἐκεῖνον ἀσεβῆ ποιεῖ οὐ τὸ ἀγνοεῖν τί τὴν οὐσίαν ἐστὶν ὁ Θεός, ἀλλὰ τὸ ἀγνοεῖν ὅτι ἔστι Θεός. οὕτως ἀρκεῖ πρὸς εὐσέβειαν τὸ εἰδέναι ὅτι ἔστιν ὁ Θεός.

395 'Αλλ' ἔχουσί τινα καὶ ἔτερον μεμελετημένον λόγον.
Τίνα δὴ τοῦτον ; «Εἴρηται, φησί, πνεῦμα ὁ Θεός.»
Τοῦτο οὖν τῆς οὐσίας αὐτοῦ παραστατικόν, εἰπέ
μοι ; καὶ τίς ταῦτα ἀνέξεται, κἂν ὁπωσοῦν ἐπὶ θύρας
τῶν θείων Γραφῶν ἐλθών ; "Εσται γὰρ κατὰ τοῦτον
400 τὸν λόγον καὶ πῦρ ὁ Θεός. ὥσπερ γὰρ γέγραπται
ὅτι «Πνεῦμα ὁ Θεός», οὕτω γέγραπται ὅτι « 'Ο
Θεὸς ἡμῶν πῦρ καταναλίσκον», καὶ πάλιν. «Πηγή

388 Kal om. CEL X || 395 μεμελετήμενον] + καl έτερον C DG OVX.

s'agit du ciel, celui qui recule devant son immensité est aussi celui qui le connaît le mieux, nous n'aurons pas, quand il s'agit de Dieu, la même réserve? Comment ne seraitce pas le comble de la démence!?

On ne nous demande d'ailleurs qu'une chose, c'est de savoir que Dieu existe, et non pas de scruter son essence. Écoute ce que dit Paul à ce sujet: «Il faut que celui qui s'approche de Dieu croie qu'il existe<sup>a</sup>. » En un autre endroit, l'écrivain sacré, reprochant à un homme son impiété, ne lui fait pas grief d'ignorer ce qu'est Dieu, mais d'ignorer que Dieu est: «L'insensé a dit dans son cœur: Il n'y a point de Dieu b. » De même donc que, d'après lui, l'impiété consiste, non pas à ignorer quel est Dieu dans son essence, mais à ignorer que Dieu existe, de même il suffit à la piété de savoir que Dieu est<sup>2</sup>.

Mais nos adversaires ont encore un autre argument, préparé avec soin<sup>3</sup>. Quel est-il? Il est écrit, disent-ils, que « Dieu est esprit ° ». Cela permet-il de nous représenter son essence, dis-moi? Qui donc l'admettra, parmi ceux qui se sont tant soit peu approchés des portes de la divine Écriture? En effet, à ce compte, Dieu sera aussi du feu, car, de même qu'il est écrit : « Dieu est esprit », il est écrit aussi : « Notre Dieu est un feu dévorant « ». Et ailleurs

a. Héb. 11, 6.

b. Ps. 13, 1.

c. Jn 4, 24.

d. Héb. 12, 29.

<sup>1.</sup> Le mot παραπληξία, de la famille de παραπλήττω qui signifie en poésie frapper de démence, est employé dans la Septante (Deut. 28, 28) pour traduire l'égarement où Dieu fera tomber celui qui ne garde pas ses commandements. Dans ce passage, le mot est rapproché de ἐκοτάσις διανοίας, égarement de la pensée. Son emploi est donc parfaitement justifié ici.

<sup>2.</sup> Cette formule bien frappée délimite très exactement le terrain où doit s'épanouir la vie du chrétien : celui de la foi. Voir E. BOULARAND, La venue de l'homme à la foi d'après S. Jean Chrysostome, « Analecta gregoriana », vol. XVIII, Series Facult. Theol. sect. B (N. 8), Rome, 1939. Dans l'atmosphère de controverse où ces homélies ont été prononcées, il est normal que Jean donne une place éminente à la foi que les théories d'Eunome aboutissent à dégrader en rationalisme.

<sup>3.</sup> Le verbe μελετᾶν employé dans les écoles pour désigner la méditation à laquelle se livre le philosophe ou les exercices de rhétorique auxquels s'entraîne l'orateur est certainement choisi par Jean avec une intention ironique. Les disciples d'Eunome sont des techniciens de la philosophie aristotélicienne, plus que des hommes de vraie piété, bien qu'Eunome lui-même se soit donné comme l'initiateur d'une sorte de mystagogie secrète, d'après Grégoire de Nysse. Sur les relations d'Eunome avec le milieu néo-platonicien, voir J. Daniélou, « Eunome l'Arien et l'exégèse platonicienne du Cratyle », REG, LXIX, 1956, p. 429 s.

ύδατος ζώντος.» Οὐ πνεῦμα δὲ καὶ πηγή καὶ πῦρ ἔσται μόνον, άλλὰ καὶ ψυχή καὶ ἄνεμος καὶ νοῦς ἀνθρώπινος 405 καὶ ἕτερα πολλῷ τούτων ἀτοπώτερα οὐ γὰρ δὴ πάντα έπεξιέναι χρη τῷ λόγῳ, οὐδὲ τὴν ἐκείνων μιμεῖσθαι μανίαν. Τὸ γὰρ πνεῦμα τοῦτο πολλὰ δηλοῖ, οἷον τὴν ψυχὴν τὴν ήμετέραν, καθάπερ καὶ Παῦλός φησι « Παράδοτε τὸν τοιοῦτον τῷ σατανᾳ, ἵνα τὸ πνεῦμα σωθῆ » καὶ ἄνεμον, 410 καθάπερ ὁ προφήτης λέγει « Πνεύματι βιαίω συντρίψεις αὐτούς.» Καλεῖται δὲ καὶ τὸ χάρισμα τὸ πνευματικὸν ούτως. «Αὐτό γάρ το πνεῦμα συμμαρτυρεῖ τῷ πνεύματι ήμων », φησί, καὶ πάλιν «Προσεύξομαι δὲ τῷ πνεύματι, προσεύξομαι δὲ καὶ τῷ νοί. » Καλείται δὲ καὶ ὁ θυμὸς 415 ούτως. Καὶ γὰρ 'Ησαΐας φησίν' « Οὐ σὺ ἦσθα ὁ μελετῶν τῷ πνεύματί σου τῷ σκληρῷ ἀνελεῖν αὐτούς; » Καλεῖται δὲ καὶ ή βοήθεια ή παρά τοῦ Θεοῦ πνεῦμα « Πνεῦμα γάρ πρὸ προσώπου ἡμῶν Χριστὸς Κύριος.» Ταῦτα οὖν πάντα ἡμιν ὁ Θεὸς ἔσται κατ' ἐκείνους καὶ ἐκ τοσούτων 420 συγκείσεται.

'Αλλά γάρ ΐνα μὴ ληρώμεν, τὰ μηδὲ ἀντιλογίας δεόμενα παράγοντες εἰς μέσον, φέρε ἐνταῦθα τὸν πρὸς αὐτοὺς καταλύσαντες λόγον, ἐπὶ τὴν εὐχὴν τὸ πῶν τρέψωμεν, ὅσῳ μειζόνως ἀσεβοῦσι, τοσούτῳ πλέον ὑπὲρ αὐτῶν 425 παρακαλοῦντες καὶ δεόμενοι ἀποστῆναί ποτε τῆς μανίας αὐτούς. Τοῦτο γὰρ ἀποδεκτὸν ἐνώπιον τοῦ Σωτῆρος ἡμῶν

encore: « Il est une source d'eau vive » ». Et il ne sera pas seulement esprit, source et feu, mais aussi âme, vent, intelligence humaine, et d'autres choses bien plus absurdes encore i, car il n'est pas nécessaire d'épuiser cette énumération et d'imiter ainsi la folie de nos adversaires. Le mot « esprit » a, en effet, beaucoup de sens 2. Il désigne entre autres notre âme, lorsque Paul dit : « Livrez un tel homme à Satan afin que l'esprit soit sauvé b. » Il désigne aussi le vent, quand l'écrivain sacré s'exprime ainsi: «Tu les briseras par la violence de ton esprite». Il s'applique également aux dons spirituels : «L'Esprit lui-même rend témoignage à notre esprita », et ailleurs : « Je prierai avec l'esprit, et je prierai aussi avec l'intelligence e ». Il s'applique aussi à la colère, puisque Isaïe dit : « N'était-ce pas toi qui songeais, dans ton esprit inexorable, à les anéantir ? »? Enfin le secours envoyé par Dieu est aussi appelé esprit: «L'esprit qui est devant notre face, le Christ Seigneurs». Donc, si nous en croyons ces gens-là, Dieu sera pour nous tout cela à la fois et sera composé de tous ces éléments3.

Mais trêve de sornettes! Au lieu de nous occuper d'arguments qui ne méritent même pas d'être réfutés, arrêtons ici notre discussion et tournons-nous entièrement vers la prière<sup>4</sup>. Plus nos adversaires sont impies, plus nous devons prier et intercéder pour eux afin qu'ils renoncent un jour à leur folie. Ainsi notre conduite sera agréable à Dieu

2. On sait qu'en grec, comme en hébreu et en latin, un même mot, dont le sens premier est souffle, désigne à la fois le vent, l'âme, souffle de vie, et l'Esprit divin qui « souffle où il veut », Jn 3, 8.

a. Jér. 2, 13.

b. I Cor. 5, 5.

c. Ps. 47, 8.

d. Rom. 8, 16.

e. I Cor. 14, 15.

f. Is. 27, 8.

g. Lam. 4, 20.

Voir supra, p. 295, n. 1. La réduction de l'essence divine à des éléments matériels est évidemment absurde, ἄτοπος, pour Jean, particulièrement frappé par l'incompréhensibilité de Dieu.

<sup>3.</sup> Parmi les notions qui peuvent donner une idée approximative de la divinité, Jean choisit celle de πνεῦμα, susceptible de recouvrir une réalité matérielle, le souffle, le vent, mais aussi une réalité spirituelle, l'esprit. Il conclut, après l'analyse de cette notion, à la difficulté d'exprimer Dieu par des mots humains. C'est une opposition toujours sous-jacente à la théorie d'Eunome qui prétend connaître Dieu rien qu'en le nommant ἀγέννητος.

<sup>4.</sup> Après avoir suivi Eunome dans les méandres de son argumentation, Jean paraît lassé de cette «technologie» et de ces «bavardages». Il renonce à la réfutation, ἀντιλογία, et se tourne vers ce qui offre pour ses auditeurs un intérêt spirituel immédiat: la prière, l'humilité. l'ayeu des fautes, la confiance en Dieu.

Θεοῦ. «... δς πάντας ἀνθρώπους θέλει σωθήναι καὶ εἰς ἐπίγνωσιν ἀληθείας ἐλθεῖν ».

Μὴ τοίνυν διαλείπωμεν τὰς ὑπὲρ αὐτῶν ἱκετηρίας 480 ποιούμενοι. Μέγα γὰρ ὅπλον εὐχή, θησαυρὸς ἀνελλιπής, πλοῦτος μηδέποτε δαπανώμενος, λιμὴν ἀκύμαντος, γαλήνης ύπόθεσις καὶ μυρίων ἀγαθῶν ῥίζα καὶ πηγὴ καὶ μήτηρ έστιν ή εύχη και αὐτης της βασιλείας δυνατωτέρα. Πολλάκις οὖν αὐτοῦ τοῦ τὸ διάδημα περικειμένου πυρέττοντος καὶ 435 έπι της κλίνης κειμένου και φλεγομένου, παρεστήκασιν ιατροί, δορυφόροι, θεράποντες, στρατηγοί, και ούτε ιατρών τέχνη, οὖτε παρουσία φίλων, οὐκ οἰκετῶν διακονία, οὐ φαρμάκων δαψίλεια, οὐ πολυτέλεια παρασκευής, οὐ χρημάτων περιουσία, οὐκ ἄλλο οὐδὲν τῶν ἀνθρωπίνων 440 ίσχύει παραμυθήσασθαι την έπικειμένην άρρωστίαν έαν δέ τις παρρησίαν έχων πρὸς τὸν Θεὸν εἰσέλθη καὶ τοῦ σώματος άψηται μόνον και καθαράν ύπέρ αὐτοῦ ποιήση την εύχην, απασαν την άρρωστίαν έφυγάδευσε και όπερ οὐκ ἴσχυσεν ὁ πλοῦτος καὶ τὸ τῶν διακονουμένων πλήθος 445 καὶ ἡ τῆς ἐμπειρίας ἐπιστήμη καὶ ὁ τῆς βασιλείας ὄγκος, τοῦτο ἴσχυσεν ένὸς πένητος πολλάκις καὶ πτωχεύοντος

εὐχήν δὲ λέγω, οὐ τὴν ψιλὴν ταύτην καὶ ῥαθυμίας Εὐχὴν δὲ λέγω, οὐ τὴν ψιλὴν ταύτην καὶ ῥαθυμίας γέμουσαν, ἀλλὰ τὴν μετ' ἐκτενείας γινομένην, μετὰ 450 ὁδυνωμένης ψυχῆς, μετὰ συντετριμμένης διανοίας. Αὕτη γάρ ἐστιν ἡ πρὸς τὸν οὐρανὸν ἀναβαίνουσα καί, καθάπερ τὰ ὕδατα, ἕως μὲν ἀν ἐπὶ ἰσοπέδου φέρηται χωρίου καὶ πολλῆς ἀπολαύη τῆς εὐρυχωρίας, οὐκ ἀνίσταται πρὸς ὕψος, ἐπειδὰν δὲ αὐτὰ χεῖρες ὀχετηγῶν κάτωθεν περι-

429 dialelpamen toluun  $\sim$  Duc e cod. Paris. 777 || 440 ån CE X || 444 tän dianonouménan to plõidog  $\sim$  G || 450 suntetrimméng : suntetamméng E DG VX || dianolag : nardlag A.

notre Sauveur, « qui veut que tous les hommes soient sauvés et parviennent à la connaissance de la vérité\* ».

Ne cessons donc jamais nos Éloge de la prière supplications en faveur de ces malheureux. Car c'est une arme puissante que la prière, un trésor indéfectible, une richesse intarissable, un port à l'abri des tempêtes, un réservoir de calme; la prière est la racine, la source et la mère de milliers de biens et elle a plus de force que la royauté elle-même. Plusieurs fois on a vu celui-là même qui porte le diadème abattu par la fièvre et couché tout brûlant sur son lit; autour de lui se pressent médecins, gardes, serviteurs, généraux, mais ni Î'art des médecins, ni la présence des amis, ni l'activité des domestiques, ni la diversité des remèdes, ni la magnificence du cadre, ni l'abondance des richesses, ni aucun autre moyen humain ne parvient à adoucir la violence du mal. Mais, que survienne un homme qui sait parler à Dieu, qu'il touche seulement ce corps étendu et fasse pour lui une vraie prière, il met en fuite toute la maladie. Ce que n'avait pu ni la richesse, ni la multitude des serviteurs, ni la science des hommes de l'art, ni l'appareil de la royauté, la prière d'un seul homme, souvent pauvre et indigent, l'obtient.

Mais la prière dont je parle, ce n'est pas une prière médiocre et pleine de négligence, c'est une prière faite avec ardeur dans l'affliction de l'âme et la contention de l'esprit<sup>2</sup>. Voilà la prière qui monte jusqu'au ciel. De même que l'eau, lorsqu'elle coule en terrain plat et jouit d'un vaste espace pour se répandre, ne s'élève pas dans les airs, mais que, si la main des ouvriers l'oblige, en la resserrant d'en bas, à passer dans un étroit tuyau, elle jaillit vers le ciel, plus

a. I Tim. 2, 4.

<sup>1.</sup> L'imposition des mains est un geste par lequel le Christ guérit les malades : Lc 3, 13; Mc 5, 28. A son exemple, les apôtres imposent les mains : Act. 5, 12; 28, 8.

<sup>2.</sup> Plusieurs manuscrits, parmi les plus anciens, donnent συντεταμμένης et c'est la leçon choisie par Montfaucon. Cependant nous avons préféré la variante συντετριμμένης, qui nous a paru plus conforme à l'esprit de la tradition biblique.

211

πρός τὸ ὕψος ἐξακοντίζεται, οὕτω δὴ καὶ ἡ ἀνθρωπίνη διάνοια, εως μεν αν άδείας απολαύη πολλής, διαχείται καὶ διαρρεῖ, ἐπειδὰν δὲ πραγμάτων περίστασις κάτωθεν αὐτὴν στενοχωρήση, ἀποθλιβομένη καλώς, καθαράς καὶ 460 εὐτόνους πρὸς τὸ ὕψος ἀναπέμπει τὰς εὐχάς.

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 744)

Καὶ ΐνα μάθης ὅτι μάλιστα ἐκεῖναι ἐπακούεσθαι δύναιντ' αν αι μετα θλίψεως γινόμεναι, ακουσον τί φησιν ό προφήτης· « Πρὸς Κύριον ἐν τῷ θλίβεσθαί με ἐκέκραξα καὶ εἰσήκουσέ μου. » Διαθερμάνωμεν τοίνυν τὸ συνειδός, 465 θλίψωμεν τὴν ψυχὴν τῆ μνήμη τῶν ἁμαρτημάτων, θλίψωμεν, ούχ ίνα στενοχωρήσωμεν, άλλ' ίνα άκουσθήναι παρασκευάσωμεν, ίνα νήφειν ποιήσωμεν καὶ έγρηγορέναι καὶ αὐτῶν ἄπτεσθαι τῶν οὐρανῶν. Οὐδὲν οὕτω φυγαδεύει ραθυμίαν και όλιγωρίαν ώς όδύνη και θλίψις πανταχόθεν 470 συνάγουσα τὴν διάνοιαν καὶ πρὸς ἑαυτὴν ἐπιστρέφουσα. Ο θλιβόμενος οὕτω καὶ εὐχόμενος πολλὴν μετὰ τὴν εὐχὴν είς την ψυχην την έαυτοῦ την ήδονην είσοικίσαι δύναται. Καὶ καθάπερ νεφῶν συνδρομή παρὰ μὲν τὴν ἀρχὴν ζοφερὸν ποιεί τὸν ἀέρα, ἐπειδὰν δὲ ἐπαλλήλους ἀφῆ τὰς νιφάδας, 475 αποθεμένη τὸν ὑετὸν ἄπαντα, γαληνὸν καὶ φαιδρὸν έργάζεται τὸν ἀέρα, οὕτω δὴ καὶ ἀθυμία ἔως μὲν ἂν ἔνδον συστρέφηται, σκοτοί τὸν ἡμέτερον λογισμόν, ἐπειδὰν δὲ διὰ τῶν τῆς εὐχῆς ῥημάτων καὶ τῶν μετ' ἐκείνων δακρύων κενωθή και είς το έξω διαπνεύση, πολλήν έντίθησι 480 τἢ ψυχἢ τὴν φαιδρότητα, τῆς ἀντιλήψεως τοῦ Θεοῦ καθάπερ τινὸς ἀκτίνος εἰς τὴν διάνοιαν ἀφεθείσης τοῦ εὐχομένου.

'Αλλά τίς ὁ ψυχρὸς τῶν πολλῶν λόγος ; 'Απαρρησίαστός είμι, φησίν, αἰσχύνης γέμω, οὐδὲ ἀνοῖξαι τὸ στόμα

457 &ν om. CE X || 472 δυνήσεται Ε DG OV || 474 ἀφῆ : ἐπαφῆ Duc e cod. Paris. gr. 777 | 478 των μετ' έχείνων : τούτων μετά D | 479 διαπνεύση: διαψεύσθη G Ο διαπνεύσθη E V.

rapide qu'une flèche, de même l'esprit humain, lorsqu'il jouit d'une pleine tranquillité, se relâche et se disperse, tandis que, si la pression des circonstances le met à l'étroit à son niveau inférieur, alors, convenablement comprimé, il envoie vers le ciel de vraies et vigoureuses prières 1.

Et pour que tu saches bien que les prières ont le plus de chances d'être exaucées lorsqu'elles sont proférées dans l'angoisse, écoute ce que dit l'écrivain sacré: « J'ai crié vers le Seigneur quand j'étais dans l'angoisse, et il m'a écoutés. » Ranimons donc l'ardeur de notre conscience. affligeons notre âme par le souvenir de nos péchés, affligeons-la, non pas pour la tourmenter, mais pour la mettre en disposition d'être exaucée, pour la rendre sobre et vigilante et ainsi lui permettre d'atteindre jusqu'aux cieux. Rien n'est aussi propre à chasser la paresse et la négligence que la douleur et l'angoisse, qui rassemblent l'esprit de toute part et le font rentrer en lui-même. Celui qui prie ainsi dans l'angoisse pourra, après la prière, goûter dans son âme une grande joie. De même que les nuées, qui, en s'amoncelant, commencent par obscurcir l'air, puis, une fois qu'elles ont émis d'abondantes nappes d'eau et ont déversé toute la pluie qu'elles contenaient, rendent l'atmosphère sereine et lumineuse, de même la détresse, tant qu'elle s'amasse dans notre cœur, plonge nos pensées dans les ténèbres, mais lorsque, grâce aux paroles de la prière et aux larmes qui les accompagnent, elle s'est vidée en s'exhalant au dehors, elle apporte à l'âme une grande lumière, l'influence de Dieu se répandant alors comme un rayon de soleil dans l'âme de celui qui prie.

Mais quel est le froid langage de tant de gens? Je manque d'assurance 2, dit-on, je suis plein de confusion et ne puis

a. Ps. 119, 1.

<sup>1.</sup> Il est intéressant de constater que, dès cette époque, Jean aime à souligner la valeur spirituelle de l'épreuve qui garde l'âme attentive et tend son énergie. A la fin de sa vie, il reprend inlassablement ce thème dans la Lettre d'exil (SC 79), et dans les Lettres à Olumpias (SC 13 bis).

<sup>2.</sup> L'adjectif ἀπαρρησίαστος, formé sur παρρησία, évoque, par sa formation même, le manque de confiance, le manque de courage.

485 δύναμαι. Σατανική αὕτη ή εὐλάβεια, ῥαθυμίας ταῦτα τὰ προκαλύμματα ἀποκλεῖσαι γάρ σοι τὰς θύρας τῆς πρὸς τὸν Θεὸν προσόδου βούλεται ὁ διάβολος. ᾿Απαρρησίαστος εἶ ; Μεγάλη παρρησία, μέγα τοῦτο αὐτὸ ὄφελος τὸ νομίζειν ἀπαρρησίαστον εἶναι, ὥσπερ οὖν αἰσχύνη καὶ 490 κατάκρισις ἐσχάτη τὸ νομίζειν παρρησίαν ἔχειν. Κἂν γὰρ πολλὰ ἔχης κατορθώματα καὶ μηδὲν ἑαυτῷ σύνοιδας πονηρόν, νομίζεις δὲ παρρησίαν ἔχειν, πάσης ἐξέπεσες τῆς εὐχῆς κὰν μυρία φέρης ἁμαρτημάτων φορτία ἐπὶ τοῦ συνειδότος, καὶ μόνον τοῦτο πείσης σαυτὸν ὅτι 495 πάντων ἔσχατος εἶ, πολλὴν ἕξεις πρὸς τὸν Θεὸν παρρησίαν.

Καίτοι τοῦτο οὔτε ταπεινοφροσύνη ἐστί, τὸ ὄντα άμαρτωλὸν νομίζειν εἶναι άμαρτωλόν. Ταπεινοφροσύνη γάρ ἐστιν ὅταν τις, πολλὰ καὶ μεγάλα συνειδὼς ἑαυτῷ, μηδὲν μέγα περὶ ἑαυτοῦ φαντάζηται ὅταν τις κατὰ Παῦλον ὢν πάλιν « ᾿Αλλ' οὐκ ἐν τούτῳ δεδικαίωμαι » καὶ αὖθις « Χριστὸς Ἰησοῦς ἢλθεν άμαρτωλοὺς σῶσαι ὧν πρῶτός εἰμι ἐγώ. » Τοῦτό ἐστι ταπεινοφροσύνη τὸ ὑψηλὸν ἀπὸ κατορθωμάτων ταπεινοῦν ἑαυτὸν ἀπὸ διανοίας.

505 'Αλλ' ὅμως ὁ Θεὸς διὰ τὴν ἄφατον αύτοῦ φιλανθρωπίαν οὐχὶ τοὺς ταπεινοφρονοῦντας μόνον, ἀλλὰ καὶ τοὺς εὐγνω-

491 ξαυτῷ codd. : σαυτῷ corr. Fl. || 492 νομίζεις : νομίζης L X || 500 λέγη corr. Duc : λέγει DG om. cett. || 501 ἀλλ' — αδθις om. D || 505 φιλανθρωπίαν : εὐσπλαγχνίαν ΟV.

ouvrir la bouche. C'est là une timidité d'origine satanique, ce sont là des prétextes dont se couvre la veulerie<sup>1</sup>, le diable voulant te fermer les portes qui donnent accès jusqu'à Dieu. Tu manques d'assurance? C'est au contraire une grande sécurité et, en soi-même, un grand avantage de croire que l'on manque de motif d'assurance, de même que c'est une honte et une cause de condamnation de croire que l'on a toute raison d'être sûr de soi. En effet, quand bien même tu aurais accompli beaucoup de bonnes actions, et ta conscience ne te reprocherait-elle rien, si tu crois avoir toute raison d'être sûr de toi, tu perds tout le bénéfice de la prière. Par contre, même si ta conscience est chargée du fardeau de milliers de péchés, pour peu que tu sois convaincu d'être le dernier de tous les hommes, tu pourras t'adresser à Dieu en toute assurance<sup>2</sup>.

La véritable humilité Toutefois ce n'est pas de l'humilité de se considérer comme un pécheur quand on l'est véritablement. L'humilité est le fait de celui qui, ayant conscience d'avoir fait beaucoup de belles actions, n'en prend nullement une haute idée de lui-même, — de celui qui, tout en étant semblable à Paul et pouvant dire avec lui: «Ma conscience ne me reproche rien», ajoute aussitôt: «Mais je ne suis pas justifié pour autant<sup>a</sup>», ou encore: «Le Christ Jésus est venu sauver les pécheurs, dont je suis le premier b. » Voilà en quoi consiste l'humilité: alors que l'on est grand en œuvres, à s'abaisser soi-même en esprit<sup>3</sup>.

Cependant Dieu, dans son ineffable amour des hommes, n'accueille et ne reçoit pas seulement ceux qui s'humilient,

a. I Cor. 4, 4.b. I Tim. 1, 15.

<sup>2.</sup> Le mot εὐλάβεια, au sens classique, n'évoque guère que des notions favorables et positives: le fait d'être prudent, de se tenir sur ses gardes, mais la présence de l'adjectif σατανική oriente nettement le mot vers un sens péjoratif. L'influence diabolique s'exerce spécialement par la perversion du langage, dans le contexte de la

controverse eunomienne. L'εὐλάβεια, la prudence, se transforme donc en fausse prudence sous l'impulsion du démon qui inspire la facilité, la fuite des responsabilités et donc la lâcheté.

<sup>2.</sup> Tout ce passage complète l'étude de la  $\pi\alpha\rho\rho\eta\sigma$ ía déjà esquissée homélie IV, li. 40, cf. p. 231, note 4.

<sup>8.</sup> On complétera cette définition de l'humilité par une autre que Jean donne In Philipp. hom., VI, 2, PG 62, 286 D: Τί οῦν ἐστι ταπεινοφροσύνη; το ταπεινὰ φρονεῖν · ταπεινὰ δὲ φρονεῖ οὐχ ὁ ἀπὸ ἀνάγκης ταπεινός, ἀλλ' ὁ ἑαυτὸν ταπεινῶν.

μόνως τὰ άμαρτήματα αὐτῶν λέγοντας προσίεται καὶ δέχεται καὶ γίνεται ίλεως καὶ εύμενης τοίς ούτω διακειμένοις. Καὶ ἵνα μάθης ὅσον ἐστὶν ἀγαθὸν μηδὲν μέγα περὶ 510 έαυτοῦ φαντάζεσθαι, ἄρματα δύο ποίησον τῷ λόγῳ, ζεθέον δικαιοσύνην καὶ ἀπόνοιαν, καὶ ἁμαρτίαν μετὰ ταπεινοφορσύνης, καὶ ὄψει τὸ ζεῦγος τῆς άμαρτίας προλαμβάνον την δικαιοσύνην, οὐ παρὰ την οἰκείαν δύναμιν, άλλά παρά την ίσχυν της συζύγου ταπεινοφροσύνης, 515 κάκεῖνο πάλιν ἐλαττούμενον, οὐ παρὰ τὴν ἀσθένειαν τῆς δικαιοσύνης, άλλὰ παρὰ τὸ βάρος καὶ τὸν ὄγκον τῆς άπονοίας. "Ωσπερ γάρ ή ταπεινοφροσύνη διά τὸ ὑπερβάλλον αὐτῆς ὕψος τῆς άμαρτίας νικά τὴν βαρύτητα καὶ Φθάνει πρός τὸν Θεὸν ἀναβῆναι, οὕτω καὶ ἡ ἀπόνοια διὰ τὸ πολύ 520 βάρος αὐτῆς καὶ τὸν ὄγκον ἰσχύει καὶ τῆς κουφοτάτης δικαιοσύνης περιγενέσθαι καὶ καθελκύσαι κάτω δαδίως αὐτήν.

Καὶ ὅτι τοῦτο ἐκείνου τὸ ζεῦγος ταχύτερον, ἀναμνήσθητι τοῦ φαρισαίου καὶ τοῦ τελώνου. Ἔζευξεν ὁ φαρισαῖος 525 δικαιοσύνην καὶ ἀπόνοιαν, οὕτω λέγων «Εὐχαριστῶ σοι, ῶ Θεός, ὅτι οὐκ εἰμὶ ὡς οἱ λοιποὶ τῶν ἀνθρώπων, ἄρπαγες, πλεονέκται, οὐδὲ ὡς οὕτος ὁ τελώνης. » "Ω τῆς μανίας. Οὐκ ἐκόρεσεν αὐτοῦ τὴν ἀπόνοιαν πᾶσα τῶν ἀνθρώπων ἡ φύσις, ἀλλὰ καὶ τῷ τελώνη πλησίον ἑστῶτι μετὰ πολλῆς 530 ἐπεπήδησε τῆς ἀπονοίας. Τί οὖν ἐκεῖνος; Οὐ διεκρούσατο τὰ ὀνείδη, οὐκ ἤλγησεν ἐπὶ τῆ κατηγορία, ἀλλὰ κατεδέξατο τὸ εἰρημένον μετ' εὐγνωμοσύνης' καὶ γέγονε τὸ τοῦ ἐχθροῦ

519 Θεὸν : οὐρανόν V || διαβῆναι CE X || οὕτω δὴ V || 529-580 μετὰ πολλῆς... τῆς ἀπονοίας EL D V : μετὰ πολλῆς... τῆς ἀνοίας A G O πολλῆ... τῆ διανοία X πολλὴν... τὴν διάνοιαν C.

mais aussi ceux qui confessent généreusement leurs péchés, et il suffit d'être ainsi disposé pour rencontrer sa faveur et sa bienveillance 1. Et pour que tu saches combien il est bon de n'avoir pas une haute idée de soi-même. représente-toi par la pensée deux chars : attelle à l'un la vertu et l'orgueil, à l'autre le péché avec l'humilité, et tu verras le char traîné par le péché devancer celui de la vertu. non certes par sa force propre, mais par celle de l'humilité qui y est jointe, de même que l'autre sera vaincu non à cause de la faiblesse de la vertu, mais à cause de la masse pesante de l'orgueil. En effet, de même que l'humilité. grâce à son immense force d'élévation, triomphe de la pesanteur du péché et monte au ciel la première, de même l'orgueil, à cause du grand poids de sa masse, parvient à l'emporter même sur la légèreté de la vertu et à l'entraîner facilement vers le has 2

Pour te rendre compte que l'un de ces attelages est plus rapide que l'autre, souviens-toi du pharisien et du publicain<sup>3</sup>. Le pharisien attelait ensemble la vertu et l'orgueil lorsqu'il disait: « Je te rends grâces, ô Dieu, de ce que je ne suis pas comme les autres hommes, qui sont voleurs et rapaces, ni comme ce publicain<sup>2</sup>. » Quelle folie! Il ne suffisait pas à son orgueil de rabaisser la nature humaine en général, il insultait encore avec beaucoup d'arrogance le publicain qui était debout près de lui. Et que fit alors celui-ci? Il ne repoussa pas les injures, il ne s'irrita pas du blâme, mais il accueillit de telles paroles avec longanimité<sup>4</sup>. Le trait lancé par son ennemi devint

Leg., 712 b : [θεὸς] ἀκούσας ἴλεως εὐμενής τε ἔλθοι. Jean applique à Dieu cette expression héritée de sa culture profane.

a. Lc 18, 11.

<sup>1.</sup> A la notion biblique de φιλανθρωπία s'ajoute ici le couple τλεως και εὐμενής qu'on trouve chez Platon, appliqué à la divinité,

<sup>2.</sup> Ici encore, il s'agit d'une réminiscence de Platon (Phèdre, 246 a-248 e) qui revient à l'esprit de Jean avec la plupart des termes utilisés dans ce passage du Phèdre.

<sup>3.</sup> On saisit sur le vif l'aisance avec laquelle Jean passe du mythe platonicien à la parabole évangélique.

<sup>4.</sup> En étudiant les mots de la même famille : εὐγνωμόνως, li. 506, εὐγνωμοσύνη, li. 582, εὐγνωμονεῖν, li. 551, on constatera combien ces mots qui ont un sens favorable, mais assez large, sont susceptibles d'exprimer des nuances précises, grâce au contexte.

βέλος αὐτῷ φάρμακον καὶ ἴασις, καὶ τὸ ὅνειδος ἐγκώμιον, καὶ ἡ κατηγορία στέφανος. Τοσοῦτόν ἐστι ταπεινοφροσύνης 535 καλόν, τοσοῦτόν ἐστι κέρδος, μὴ δάκνεσθαι ταῖς παρ' ἑτέρων λοιδορίαις, μηδὲ ἐκθηριοῦσθαι πρὸς τὰς τῶν πλησίον ὕβρεις. Ἔστι γάρ τι καὶ ἀπ' αὐτῶν καρπώσασθαι μέγα καὶ γενναῖον ἀγαθόν, ὅπερ οὖν καὶ ἐπὶ τοῦ τελώνου γέγονε. Δεξάμενος γὰρ τὰ ὀνείδη, ἀπέθετο τὰ ἁμαρτήματα, 540 καὶ εἰπών' « Ἱλάσθητί μοι τῷ ἀμαρτωλῷ », κατῆλθε δεδικαιωμένος ὑπὲρ ἐκεῖνον.

Καὶ λόγοι περιεγένοντο ἔργων καὶ ῥήματα πράξεις ἐνίκησαν. 'Ο μὲν γὰρ δικαιοσύνην προεβάλλετο καὶ νηστείαν καὶ δεκάτας οὖτος δὲ ῥήματα εἶπε ψιλὰ καὶ 545 πάντα ἀπέθετο τὰ ἁμαρτήματα. Οὐ γὰρ τῶν ῥημάτων ἤκουσεν ὁ Θεὸς μόνον, ἀλλὰ καὶ τὴν διάνοιαν, μεθ' ἦς ταῦτα προεβάλετο, εἶδε, καὶ τεταπεινωμένην εὐρὼν καὶ συντετριμμένην, ἤλέησε καὶ ἐφιλανθρωπεύσατο. Ταῦτα δὲ λέγω οὐχ ἵνα ἁμαρτάνωμεν, ἀλλ' ἵνα ταπεινοφρονῶμεν. 550 Εἰ γὰρ τελώνης ἄνθρωπος, τὸ ἔσχατον τῆς κακίας εἶδος, οὐχὶ ταπεινοφρονήσας, ἀλλ' εὐγνωμονήσας μόνον, τὰ ἁμαρτήματα εἰπὼν καὶ ὅπερ ἦν ὁμολογήσας, τοσαύτην εὔνοιαν ἐπεσπάσατο παρὰ τοῦ Θεοῦ, πόσην οἱ μεγάλα μὲν κατωρθωκότες ἀγαθά, μηδὲν δὲ μέγα περὶ ἑαυτῶν 555 νομίζοντες, ἐπισπάσονται τὴν βοήθειαν;

Διὰ τοῦτο παρακαλῶ καὶ δέομαι καὶ ἀντιβολῶ ἐξομολογεῖσθαι τῷ Θεῷ συνεχῶς. Οὐδὲ γὰρ εἰς θέατρόν σε ἄγω τῶν συνδούλων τῶν σῶν, οὐδὲ ἐκκαλύψαι τοῖς ἀνθρώποις pour lui remède et principe de guérison, l'injure se changea en éloge et le blâme en couronne. Si belle et si avantageuse est l'humilité qu'elle permet de ne pas sentir la morsure des insultes d'autrui et de ne pas être mis en fureur par les outrages de ceux qui nous entourent. Il est même possible de tirer de ces attaques un grand et excellent fruit, comme il advint dans le cas du publicain. En effet, en acceptant les injures, il déposa le fardeau de ses péchés et, quand il eut dit : « Aie pitié de moi qui suis un pécheur » », il s'en retourna justifié de préférence à l'autre.

Ainsi les mots l'avaient emporté sur les œuvres et les paroles avaient eu plus de poids que les actions. En effet l'un se prévalait de sa justice, de ses jeûnes et des dîmes qu'il payait, tandis que l'autre n'eut qu'à dire de simples mots pour être déchargé de toutes ses fautes. C'est que Dieu n'avait pas seulement entendu ces paroles; il avait vu aussi l'âme de celui qui les proférait et, l'ayant trouvée humble et contrite, il l'avait jugée digne de sa pitié et de son amour. Si je vous dis cela, ce n'est certes pas pour que nous péchions, mais pour que nous ayons des sentiments d'humilité. Si un publicain, c'est-à-dire un homme de la pire espèce, sans même s'être humilié véritablement, mais pour avoir seulement montré ses bons sentiments en avouant ses fautes i et en confessant ce qu'il était, a attiré sur lui une telle faveur de la part de Dieu, quel grand secours n'en tireront pas ceux qui ont fait beaucoup de bien sans aucunement s'en enorgueillir?

Nécessité de l'aveu
des fautes
je te supplie et je te conjure
de confesser sans cesse tes fautes
à Dieu. Je ne veux pas t'amener pour le faire, comme sur
un théâtre, en vue de tes compagnons de misère, et je ne

<sup>533</sup> φάρμακον αὐτῷ  $\sim$  OV || 551 ταπεινοφρονήσας | + μόνον C VX || εὐγνωμονήσας : εὐγνωμόνως A D X εὐγνωμόνωσι C || μόνον om. CE VX || μόνον] + καὶ L G O ἀλλὰ καὶ V.

a. Le 18, 13.

<sup>1.</sup> Par ces derniers mots, que n'impose pas le texte évangélique, Jean oriente les esprits vers le développement suivant sur la confession des péchés.

319

άναγκάζω τὰ άμαρτήματα τὸ συνειδὸς ἀνάπτυξον 560 ἔμπροσθεν τοῦ Θεοῦ καὶ αὐτῷ δεῖξον τὰ τραύματα καὶ παρ' αὐτοῦ τὰ φάρμακα αἴτησον' δείξον τῷ μὴ ὀνειδίζοντι, άλλά θεραπεύοντι' καν γάρ σύ σιγήσης, οίδεν έκείνος άπαντα. Είπε τοίνυν, ΐνα κερδάνης είπε, ΐνα ένταῦθα άποθέμενος πάντα τὰ άμαρτήματα ἀπέλθης ἐκεῖ καθαρὸς 565 καὶ ἔξω τῶν πλημμελημάτων καὶ τῆς ἀφορήτου δημοσιεύσεως έκείνης άπαλλαγής.

SUR L'INCOMPRÉHENSIBILITÉ (PG 746)

Οί τρεῖς παίδες ἐν καμίνω διηγον καὶ τὴν ψυχὴν έπέδωκαν ύπερ της είς τον Δεσπότην όμολογίας άλλ' όμως μετά τοσαύτα και τοιαύτα κατορθώματα λέγουσιν. 570 « Οὐκ ἔστιν ἡμῖν ἀνοῖξαι τὸ στόμα αἰσχύνη καὶ ὄνειδος έγενήθημεν τοίς δούλοις σου καὶ τοίς σεβομένοις σε.» Τί οὖν ἀνοίγετε στόμα; "Ινα αὐτὸ τοῦτο εἴπωμεν, φησίν, ότι οὐκ ἔστιν ἡμῖν ἀνοῖξαι τὸ στόμα καὶ αὐτῷ τούτῳ τὸν Δεσπότην ἐπισπασώμεθα.

Εύχης δύναμις δύναμιν πυρός ἔσβεσε, λεόντων θυμόν έχαλίνωσε, πολέμους έλυσε, μάχας έπαυσε, χειμώνας άνείλε, δαίμονας ήλασεν, ούρανοῦ πύλας ἀνέωξε, δεσμά θανάτου διέκοψεν, άρρωστίας έφυγάδευσεν, έπηρείας άπεκρούσατο, πόλεις σειομένας έστησε, καὶ τὰς ἄνωθεν

561 αἴτησαι EL X || 563 τοίνυν om. V || 564 πάντα τὰ άμαρτήματα om. A DG OV | 568 δμολογίας : εύνοίας V | 578 διέκοψεν : διέλυσεν G OV.

Dans le passage de notre homélie, Jean se prononce nettement

te contrains nullement à révéler tes fautes aux hommes 1 Dévoile ta conscience en présence de Dieu, montre-lui tes blessures et implore de lui les remèdes; adresse-toi à lui non comme à un censeur, mais comme à un médecin. D'ailleurs il ne te servirait à rien de te taire, puisqu'il sait tout. Parle donc, c'est ton avantage. Parle afin que. déposant là tous tes péchés, tu te retires ensuite pur et délivré de tes fautes, et que tu sois exempté ainsi de ce qu'un aveu public a d'intolérable.

Les trois jeunes gens étaient dans la fournaise 2; ils donnaient leur vie pour la foi dans le Seigneur, et cependant, après de si grands et de si nombreux mérites, ils disaient : Nous ne pouvons ouvrir la bouche, nous sommes devenus un sujet de honte et d'opprobre pour tes serviteurs et tes adorateurs 2. » Pourquoi donc ouvrez-vous la bouche? — Pour dire justement ceci, est-il écrit, que nous ne pouvons ouvrir la bouche et pour nous attirer par là même la bienveillance du Seigneur.

La puissance de la prière a vaincu la puissance du feu, elle a brisé la fureur des lions, terminé des guerres, arrêté des combats, apaisé des tempêtes, chassé les démons. ouvert les portes du ciel, brisé les liens de la mort, chassé des maladies, repoussé des intrigues, raffermi des villes ébranlées, éloigné les fléaux envoyés d'en haut comme les

contre l'obligation d'un aveu fait en public: δημοσιεύσις, τοῖς άνθρώποις έκκαλύψαι άμαρτήματα. Mais il conseille un aveu fait devant Dieu, ξυποοσθεν θεού, et d'autres passages de son œuvre semblent même indiquer qu'il considère comme suffisante la confession faite à Dieu dans le secret du cœur : De beato Philog., 4, PG 48, 754-755 ; Ad illumin., PG 49, 236; In Lazarum hom., IV, 4, PG 48, 1012. Cependant, le rôle du prêtre est de remettre les péchés: De sacerd., III. 5-6, PG 48, 643-644. Dans tous ces textes, l'accent est mis sur la nécessité d'un repentir sincère, d'une nécessaire satisfaction. S'il est difficile d'en tirer des conclusions précises, c'est que l'enseignement de Jean est éminemment pastoral, destiné à susciter des sentiments de contrition et non à renseigner les historiens sur les modalités de la confession à cette époque.

2. Jean utilise fréquemment dans sa prédication et dans sa correspondance l'histoire des trois jeunes Hébreux, Dan. 3, 12-30. Voir Lettre d'exil, paragr. 15, SC 103, p. 130; Sur la Providence de Dieu, chap. XII, 2, SC 79, p. 256; Lettres à Olympias, VII, 2 c. SC 18 bis, p. 138, avec références à d'autres textes et X, 9 c, p. 274.

a. Dan. 3, 33.

<sup>1.</sup> Le problème de l'aveu des péchés au Ive siècle dans l'Église d'Antioche se trouve soulevé ici. On pourra chercher des éléments de solution dans les articles suivants: P. MARTAIN, «Saint Jean Chrysostome et la confession », dans Revue augustinienne, 6, 1907, p. 460-462; P. GALTIER, « Saint Jean Chrysostome et la confession », dans Rech. Sc. rel., 1, 1910, p. 209-240; 313-350; A. LAGARDE, «Saint Jean Chrysostome a-t-il connu la confession?», dans Rev. Hist, et Litt. rel., 4, 1913, p. 540-591 et 5, 1914, p. 26-62.

580 φερομένας πληγάς και τὰς παρὰ ἀνθρώπων ἐπιβουλὰς και πάντα ἁπλῶς ἀνείλεν εὐχὴ τὰ δεινᾶ. Εὐχὴν δὲ λέγω πάλιν, οὐ τὴν ἁπλῶς ἐπὶ τοῦ στόματος κειμένην, ἀλλὰ τὴν ἐκ τοῦ βάθους τῆς διανοίας ἀνιοῦσαν. Καθάπερ γὰρ τῶν δένδρων ὅσαπερ ἄν πρὸς τὸ βάθος παραπέμψῃ τὰς δίζας, κἄν μυρίας ἀνέμων δέξηται προσβολάς, οὐ διακλᾶται οὐδὲ ἀνασπᾶται, τῶν ῥιζῶν μετὰ ἀκριβείας τῷ βάθει τῆς γῆς περισφιγγομένων, οὕτω δὴ καὶ εὐχαὶ αἰ κάτωθεν ἐκ τοῦ βάθους τῆς διανοίας ἀναπεμπόμεναι, ἐρριζωμέναι μετὰ ἀσφαλείας πρὸς ὕψος ἀναπείνονται καὶ οὐδεμιῷ 590 λογισμοῦ προσβολῆ παρατρέπονται. Διὰ τοῦτο καὶ ὁ προφήτης φησίν. «Ἐκ βαθέων ἐκέκραξά σοι, Κύριε.»

Ταῦτα λέγω οὐχ ἵνα ἐπαινῆτε μόνον, ἀλλ' ἵνα καὶ ἐπὶ τῶν ἔργων ἐπιδείκνυσθε. Εἰ γὰρ τὸ πρὸς ἀνθρώπους ἐξειπεῖν τὰς οἰκείας συμφορὰς καὶ τὰ κατειληφότα 595 ἐκτραγῳδῆσαι κακὰ φέρει τινὰ τοῖς ὀδυνωμένοις παραμυθίαν, ὥσπερ τινὸς διαπνοῆς διὰ τοῦ λόγου γινομένης, πολλῷ μᾶλλον, ἄν πρὸς τὸν Δεσπότην ἀνακοινώση τὸν σὸν τὰ τῆς οἰκείας ψυχῆς παθήματα, λήψῃ τινὰ ψυχαγωγίαν καὶ παραμυθίαν πολλήν. "Ανθρωπος μὲν γὰρ καὶ βαρύνεται καὶ ἀπωθεῖται' ὁ δὲ Θεὸς οὐχ οὕτως, ἀλλὰ καὶ προσίεται καὶ ἐπισπᾶται, κἂν διημερεύσης ἀνακοινούμενος αὐτῷ τὰς σὰς συμφοράς, τότε σε μᾶλλον φιλεῖ καὶ ἐπινεύει σου ταῖς ἱκετηρίαις.

Τοῦτο γοῦν αὐτὸ ἐνδεικνύμενος ὁ Χριστὸς ἔλεγε· «Δεῦτε πρός με πάντες οἱ κοπιῶντες καὶ πεφορτισμένοι

584 τῶν : ἐπὶ τῶν V || 590 περιτρέπονται A || 599 βαρύνεται : παροξύνεται C.

605

embûches dressées par les hommes, en un mot tous les périls. Par prière, j'entends, non pas celle qui n'est que dans la bouche, mais celle qui jaillit du fond du coeur. En effet, de même que les arbres dont les racines s'enfoncent profondément, même si les vents déchaînent mille assauts contre eux, ne sont pas brisés ni arrachés, parce que leurs racines sont fortement enserrées dans la profondeur de la terre, de même les prières qui s'échappent du fond du cœur, ainsi enracinées, montent vers le ciel en toute sûreté et ne sont détournées par l'assaut d'aucune pensée¹. C'est pourquoi l'écrivain sacré dit: « Des profondeurs j'ai crié vers toi, Seigneur<sup>a</sup>. »

Je ne parle pas ainsi pour que vous applaudissiez seulement, mais pour que vous montriez votre approbation aussi par vos actes<sup>2</sup>. Si le fait de raconter à des hommes tes malheurs personnels et de leur dépeindre avec complaisance les épreuves qui t'ont frappé apporte quelque soulagement à tes peines, comme si à travers les paroles s'exhalait une brise rafraîchissante, à combien plus forte raison, si c'est à ton Seigneur que tu fais part des souffrances de ta propre âme, trouveras-tu une consolation et un réconfort abondants! En effet, souvent les hommes supportent difficilement celui qui vient se plaindre et pleurer auprès d'eux, ils l'écartent et le repoussent; mais Dieu, lui, n'agit pas ainsi, au contraire il te fait approcher et t'attire à lui, et, même si tu passes toute la journée à lui exposer tes malheurs, il n'en sera que mieux disposé à t'aimer et à exaucer tes supplications.

Abandon au Christ C'est là justement ce que voulait montrer le Christ lorsqu'il disait : « Venez à moi, vous tous qui êtes fatigués et

de ses homélies se terminent par une exhortation à la prière; il en décrit les modalités, les difficultés et il serait facile de constituer un dossier sur ce point.

2. Cf. De stat. hom., V, 7, PG 49, 79: « Vous avez applaudi à mes paroles; eh bien! exprimez aussi vos applaudissements par des actes ». De même, dans notre texte, hom. I, li. 405-407 et p. 187, note 4; hom. III, li. 475-477, et p. 225, note 3.

a. Ps. 129, 1.

<sup>1.</sup> Jean n'a pas écrit un traité Sur la prière comme Origène ou Sur l'oraison dominicale, comme Grégoire de Nysse, mais la plupart

κάγω άναπαύσω ύμας.» Καλεί οὖν, μὴ παρακούσωμεν·

κάγω άναπαύσω ύμας.» Καλεί οὖν, μὴ παρακούσωμεν·

επισπαται, μὴ ἀποπηδήσωμεν· καν μυρία άμαρτήματα

εχωμεν, τότε μειζόνως προστρέχωμεν· καὶ γὰρ τοὺς τοιού
αλλὰ άμαρτωλοὺς εἰς μετάνοιαν», καὶ ἐνταῦθα τοὺς

αμαρτημάτων κεκοπιωμένους. Θεὸς γὰρ παρακλήσεως

άμαρτημάτων κεκοπιωμένους. Θεὸς γὰρ παρακλήσεως

δέγεται καὶ Θεὸς οἰκτιρμων· ἐπειδὴ τοῦτο ἔργον αὐτῷ

διηνεκές, τοὺς ὁδυνωμένους καὶ τοὺς θλιβομένους παραμυ-

Μόνον ἐπιδῶμεν ἑαυτούς, μόνον προσδράμωμεν αὐτῷ, καὶ μὴ ἀποστῶμεν καὶ διὰ τῆς πείρας αὐτῆς εἰσόμεθα τῶν εἰρημένων τὴν ἀλήθειαν, καὶ οὐδὲν ἡμᾶς τῶν ὄντων 620 λυπῆσαι δυνήσεται, ἐὰν ἔχωμεν ἐκτενῆ εὐχὴν καὶ διηκριβωμένην. ὅπερ γὰρ ἄν ἐπέλθη, ῥαδίως διὰ ταύτης ἀποκρουσόμεθα.

Καὶ τί θαυμαστὸν εἰ περιστάσεις ἀνθρωπίνας λύειν οἶδεν εὐχῆς δύναμις, ὅπου γε καὶ ἁμαρτημάτων φύσιν 625 σβέννυσι καὶ ἀφανίζει ῥαδίως; "Ιν' οὖν καὶ μετ' εὐκολίας τὸν παρόντα διανύσωμεν βίον καὶ, ὅσα προσετριψάμεθα ἁμαρτήματα, ταῦτα ἀποθώμεθα, καὶ μετὰ παρρησίας στῶμεν ἐπὶ τοῦ βήματος τοῦ Χριστοῦ, τοῦτο διηνεκῶς κατασκευάζωμεν ἑαυτοῖς τὸ φάρμακον, ἀπὸ δακρύων 630 καὶ σπουδῆς καὶ προσεδρίας καὶ καρτερίας συντιθέντες αὐτό οῦτω γὰρ καὶ διηνεκοῦς ἀπολαυσόμεθα τῆς ὑγιείας, καὶ τῶν μελλόντων ἐπιτευξόμεθα ἀγαθῶν ὧν γένοιτο πάντας ἡμῶς ἐπιτυχεῖν, χάριτι καὶ φιλανθρωπία τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, μεθ' οὖ τῷ Πατρὶ δόξα, 635 σὺν τῷ ἁγίῳ Πνεύματι, νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν.

612 πεπονημότας om. G || 613 κεκωπιομένους ] + λέγει Duc e cod. Paris. gr. 777 || γάρ om. CE DG V || 614 καί om. AC D X ||

qui portez de lourds fardeaux, et moi, je vous soulagerai\*. » Ainsi il nous appelle, ne passons pas sans l'entendre; il nous attire à lui, ne nous échappons pas; si
nos péchés sont innombrables, mettons d'autant plus
d'empressement à courir vers lui, car ce sont les gens de
cette sorte qu'il appelle, puisqu'il dit: « Je ne suis pas
venu appeler les justes, mais les pécheurs, pour qu'ils se
repententb. » Il désigne ainsi ceux qui portent de lourds
fardeaux, ceux qui sont dans la peine, ceux qui sont
accablés du poids de leurs péchés. On l'appelle le Dieu
de la consolation, le Dieu des miséricordes e, parce qu'il a
pour occupation continuelle de consoler, d'encourager les
malheureux et les affligés, même s'ils ont commis des
milliers de péchés.

Contentons-nous donc de nous abandonner, de courir à lui et de ne pas le quitter. Nous apprendrons alors par expérience la vérité de ces paroles et rien de ce qui existe ne pourra nous faire souffrir, si seulement notre prière est fervente et parfaite, car, grâce à elle, tout ce qui peut survenir sera facilement écarté.

Et pourquoi s'étonner que la puissance de la prière soit capable de réduire les vicissitudes humaines, quand on voit qu'elle détruit et fait disparaître facilement la malice du péché? Afin donc de traverser avec bonheur la vie présente et de nous défaire des péchés dont nous nous sommes souillés, pour nous présenter avec confiance au tribunal du Christ, ménageons-nous continuellement ce remède, qui est à base de larmes, de ferveur, de persévérance et de force d'âme: ainsi nous jouirons d'une santé continuelle et nous obtiendrons les biens à venir. Puissiez-vous tous les obtenir, par la grâce et l'amour de notre Seigneur Jésus-Christ, avec qui gloire soit au Père, ainsi qu'au Saint-Esprit, maintenant et toujours, et dans les siècles des siècles. Amen.

Θεὸς : Κύριος Ο || 634 μεθ' οὖ τῷ Πατρὶ δόξα σύν ACEL OX : ῷ ἡ δόξα ἄμα DG || 635 σὺν τῷ ἀγίῳ Πνεύματι om. V.

a. Matth. 11, 28.

b. Matth. 9, 13.

e. Cf. II Cor. 1, 8.

## INDEX SCRIPTURAIRE

Les chiffres de droite renvoient aux pages.

| Genèse        |                      | Ecclésiaste       |          |
|---------------|----------------------|-------------------|----------|
| 18, 27        | 158                  | 12, 13            | 102      |
|               |                      |                   |          |
| Exode         | 0.00                 | Sagesse de Sirach |          |
| 3, 14         | 258                  | 27, 25            | 190      |
| 4, 8-9        | 110                  |                   |          |
| 33, 20        | 245                  | Isaïe             |          |
| Deutéronome   |                      | 6, 1              | 242      |
|               | 290                  | 1-2               | 200      |
| 4, 35         | 282                  | 3                 | 128      |
| 6, 4<br>13    | 282                  | 7, 14             | 284      |
| 10            | 202                  | 9, 5              | 284      |
| III Rois      |                      | 27, 8             | 306      |
|               | 242                  | 40, 13            | 290      |
| 22, 19        | 242                  | 15                | 162      |
| Y . 1.        |                      | 22                | 160, 162 |
| Job           | 170                  | 23                | 160      |
| 4, 19         | 158                  | 44, 27            | 158      |
| 9, 6          | 100                  | 45, 5             | 290      |
| D             |                      | 21                | 290      |
| Psaumes       | 108                  | *51, 10           | 158      |
| 8, 2-3<br>5-6 | 292                  | 58, 8             | 120      |
| = -           | 304                  |                   |          |
| 13, 1         | 286                  | Jérémie           |          |
| 44, 7-8       | 306                  | 2, 13             | 306      |
| 47, 8         | 120                  | 2, .0             |          |
| 50, 8         | 282                  | Y                 |          |
| 82, 19        | 158                  | Lamentations      | 306      |
| 108, 32       | 158                  | 4, 20             | 900      |
| 113, 3-4      | 311                  |                   |          |
| 119, 1        | 320                  | Baruch            |          |
| 129, 1        | 166                  | 3, 36             | 284      |
| 134, 6        |                      | 37-38             | 284      |
| 138, 6        | 116, 118, 120<br>118 |                   |          |
| 8<br>14       | 116                  | Ézéchiel          |          |
|               | 120, 282             | 1, 3              | 210      |
| 146, 5        | 120, 202             | 4-28              | 213      |
| Duorrantos    |                      | 28                | 213, 234 |
| Proverbes     | 194                  | 3, 12             | 128      |
| 10, 7         | 194                  | 0, 14             | 140      |

| 326        | INDEX SCR     | IPTURAIRE      |            |
|------------|---------------|----------------|------------|
| Daniel     |               | Actes          |            |
| 3, 83      | 318           | 6,4            | 218        |
| 7, 9       | 242           | 12, 5          | 220        |
| 10, 4      | 210           | *15, 1-31      | 146        |
| 5-8        | 206           |                |            |
| 11         | 206           | Romains        |            |
| 12         | 206           | 4, 19-21       | 168        |
| 16-17      | 208           | 6, 9           | 178        |
|            |               | 8, 16          | 306        |
| Osée       |               | 9, 4-5         | 196        |
| 12, 11     | 244           | 5              | 285        |
| <b>,</b>   |               | J 20           | 166        |
| Amos       |               | 20-21          | 168        |
| 9, 1       | 242           | }              |            |
| v, r       |               | Romains        |            |
| Tomas      |               | 11, 83         | 122        |
| Jonas      | 222           | 34             | 290        |
| 4, 10-11   | 444           | 12, 18         | 184        |
|            |               | į              |            |
| Malachie   | ****          | I Corinthiens  |            |
| 1,6        | 172           | 2, 9           | 124        |
|            |               | 11             | 276, 292   |
| Matthieu   |               | 3, 1-2         | 298        |
| *1, 23     | 284           | *6             | 188        |
| 5, 29      | 132           | 4,4            | 312        |
| 9, 13      | 323           | 10             | 146        |
| 11,27      | 298           | 5, 5           | 806        |
| 28         | 323           | 8, 1-4         | 288        |
| 22, 42-44  | 286           | 2              | 180        |
| _          |               | 5-6            | 288        |
| Luc        | 150           | 6              | 276        |
| 1, 18      | 150           | 9, 20          | 185        |
| *1,18      | 150           | 13, 3          | 100        |
| 1, 20      | 152           | 8              | 100        |
| 2, 14      | 128<br>292    | 9              | 120<br>298 |
| 10, 22     | 292<br>314    | 9-12           | 108        |
| 18, 11     | 816           | 11             | 100        |
| 13         | 010           | 13<br>14, 15   | 306        |
| Tana       |               | 15, 33         | 185        |
| Jean       | 286           | 1. 13, 55      | 100        |
| 1, 1<br>18 | 242, 245, 272 | II Corinthiens |            |
| 29         | 150           | *1,3           | 323        |
| 4, 24      | 304           | 10-11          | 220        |
| 5, 23      | 196           | 6, 17          | 185        |
| 6, 46      | 274, 292, 296 | 9, 15          | 124        |
| 8, 49      | 134           | 12, 4          | 298        |
| 10, 15     | 296           |                |            |
| 13, 35     | 98            | Galates        |            |
| 18, 28     | 134           | 1, 3-5         | 194        |
| ,          | - <del></del> | •              |            |

|                                                | INDEX SC                                      | RIPTURAIRE                                           | 327                             |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------------------------|---------------------------------|
| Éphésiens 1, 20-21 21 3, 5-7 8 9-10 5, 5 6, 12 | 300<br>236<br>238<br>238<br>240<br>285<br>241 | I Timothée 1, 15 17 2, 4 6, 15-16  II Timothée 1, 10 | 312<br>194<br>308<br>192        |
| Philippiens<br>2, 12<br>*12<br>3, 2            | 94<br>262<br>176                              | 2, 24<br>4, 7-8<br>Hébreux                           | 285<br>132<br>174               |
| 8, 8-9<br>10<br>18<br>15<br>4, 1<br>5<br>7     | 176<br>174<br>174<br>178<br>262<br>132<br>124 | 1, 7-8<br>11, 6<br>38<br>12, 12<br>29                | 286<br>304<br>165<br>261<br>304 |

## INDEX DES NOMS PROPRES

Les chiffres romains renvoient à l'homélie; les chiffres arabes à la ligne de cette homélie.

#### NOMS DE PERSONNES

```
'Iώβ II, 840; IV, 462; 482;
'Αβραάμ ΙΙ, 314.
                               494.
A Sau I. 183.
'Ανόμοιοί, ΙΙ, 1, 18, 141; ΙΙΙ,
                              Ἰωνᾶς ΙΙΙ, 420.
                              Μιχαίας Ι. 176.
 10, 18.
                             Μωυσης I, 143; II, 43; IV,
'Απολλώς ΙΙΙ, 22.
                               197; 208; 304.
Γαβριήλ ΙΙΙ, 319.
                              Ναβουγοδονόσοο ΙV, 47.
Δανιήλ ΙΙΙ, 199; 205; 257;
                              Παῦλος Ι, 17; 55; 86; 91;
  265; IV, 24; 174.
                                110; 125; 241; 279; 302;
Δαυίδ Ι, 238 ; V, 182.
                                354; 380; II, 64; 275;
Ζαχαρίας ΙΙ, 81; 83.
                                296:313:354;371:381;
'Hoatas I, 235; 239; II, 222;
                                397; 434; 452; 514; III,
  III, 148; 149; IV, 163;
                                21: 82: 119; 140; 334;
                                398; 407; IV, 71; 105;
  173; V. 415.
                                163; 398; 427; V, 62;
'Ιεζεκιήλ ΙV, 163.
                                71:105:160:182:187;
'Ιησοῦς V, 213.
                                315; 340; 387; 408; 499.
'Ιωάννης ΙΙ, 97; ΙΥ, 165;
                              Πέτρος ΙΙΙ, 412; 415.
  171; 180; 192; 211; V,
                              Σαβέλλιος V, 117.
  166.
```

## NOMS DE LIEUX ET DE PEUPLES

```
Ίταλία ΙΙ, 261.
Βιθυνοί ΙΙ, 259.
                                Καππάδοκες ΙΙ, 259.
Βρεττανικαί (Νῆσοι) ΙΙ, 262.
                                Κίλικες ΙΙ, 258.
Γαλάται ΙΙΙ, 92.
                                Κορίνθιοι ΙΙ, 384; V, 62;
Έλλάς ΙΙ, 260.
"Ελλην V, 194; 359.
                                   320; 324
                                 Μαχεδονία ΙΙ, 260.
Εύξεινος Πόντος ΙΙ, 259.
                                 Πέρσαι ΙΙ, 263; 410.
Θοάκη II, 260.
                                 Σαυρομάται ΙΙ, 262.
Ίνδοί ΙΙ. 263.
                                 Σύροι ΙΙ, 258.
Ίουδαία ΙΙ, 40.
'Ιουδαΐοι (οί) Ι, 143; 255;
                                 Τίγρις ΙΙΙ, 280.
                                 Φιλιππήσιοι ΙΙ. 382.
  II, 11; 31; V, 175; 222;
                                 Χοβάρ ΙΙΙ, 280.
  302.
```

#### INDEX DES MOTS GRECS

On trouvera dans cet index le relevé complet des noms et des verbes, celui des adjectifs et de quelques adverbes particulièrement intéressants.

άβατος, ΙV, 157, 380. άγαθός, V, 509, 538. - άγαθά (τὰ) I, 36, 55, 65, 383; III, 487; V, 432, 554, 632. άγάλλομαι, ΙΙ, 64. άγανακτέω, ΙΙ, 2, 61, 128, 141, 299. άγαπάω, Ι, 274; ΙΙ, 388; ΙΙΙ. 461. άγάπη, Ι, 32, 51, 68, 69; ΙΙΙ. 355, 389; IV, 6; V, 30. άγαπητός, Ι, 18; ΙΙ, 504; ΙΙΙ, 451; IV, 164, 469. άγγελος, I, 247, 306, 308, 392 II, 89, 127, 128, 188, 207, 271, 273, 276, 277, 278; III, 56, 135, 136, 141, 143, 195, 201, 224, 238, 242, 256, 264, 314, 315, 320, 452, 457, IV, 21, 33, 37, 39, 41, 51, 99; V, 44, 251, 257, 259. 264. άγέννητος, V, 100, 106, 352. άγιος, ΙΙΪ, 176, 199; ΙV, 164, 311; V, 53, 68, 72. — άγια (τà), II, 84. άγγοέω, Ι, 162, 192, 292, 294, 295, 299, 300; II, 480; V, 335, 350, 355, 371, 372, 380, 392, 393, άγγοια, ΙΙ, 457. άγνώμων, Ι, 386, 419 ; ΙΙΙ, 51. άγνωσία, Ι, 169. άγονος, ΙΙ, 112. άγορά, ΙΙΙ, 446. άγριαίνω, Ι, 351. άγριος, ΙΙΙ, 10, 17, 20. αγρυπνέω, ΙV, 317. άγρυπνον (τό), ΙΙΙ, 327.

άγω, I, 200; II, 428, 475; III, 114; IV, 87, 161, 353; V, 285, 557. άγών, Ι, 342, 409; ΙΙ, 12, 20, 30 άγωνία, Ι. 24 : III. 232 : IV. 29, 34. άδεια, ΙΙΙ. 195, 285, 333; IV, 359; V, 457. άδελφός, Ι, 357, 358; ΙΙ, 15; III, 387, 469, 483; IV, 351, 354, 369, 385. άδηλος, IV, 110. - άδηλα (τά), I, 226. άδιαφόρως, V, 135. άδικέω, Ι. 375. άδρανής, ΙΙ, 171. άδυνατέω, ΙΙΙ, 131, 172. άδύνατος, Ι, 263; ΙΙΙ, 384; V. 369. άδυτα (τά). ΙΙ, 84. άεί, ΙΙ, 14; V, 54. ἀηδία, IV, 461. άήρ, II, 483; V, 262, 474, 476. άθάνατος, ΙΙ, 445. άθέατος, ΙΙ, 147; ΙΙΙ, 56, 74, 267. άθετέω, V, 227. άθέτησις, V, 59. άθλητής, II, 27; IV, 486. άθλιος, ΙΙ, 166. άθρόως, V, 4. άθυμία, IV, 487 ; V, 476. άθύρωτος, ΙV, 359. αίδέομαι, ΙΙΙ, 257, 444. άτδιος,  $\hat{I}$ , 159. — άτδιον (τδ), IV, 303, 305. ἀιδίως, IV, 307. αίμα, ΙΙ, 169; ΙΙΙ, 463.

αίνιγμα. Ι, 150. αίνίττομαι, ΙΙΙ, 179; ΙV, 227; V. 354. αϊρεσις, ΙΙΙ, 11, 13, 21. αίρετικός, Ι, 278; ΙΙΙ, 117; IV, 97. αλοθάνομαι, ΙV, 27. αἰσθητήρια (τά), ΙΙΙ, 234; V 9 αίσχρός, ΙV, 484. αίσχύνη, V, 484, 489. αίσγύνομαι, Ι, 146. αίτέω, ΙΙ, 94; V, 561. αίτία, ΙΙ, 77; ΙV, 65: V, 245. αἴτιος, V, 220. — αἴτιον (τὸ), II, 37. αίώνιος, ΙV, 498. άκάθεκτος, Ι, 33. ἄκαιρος, ΙΙΙ, 23 ; IV, 19. άκαίρως, ΙΙ, 71, 416. ακανθα, III, 16. άκαρπος, ΙΙΙ, 2. άκατάληπτος, Ι, 216, 229, 231, 261, 266, 276, 283; II, 147; III, 54, 61, 66, 71, 123, 124, 125 126, 129, 135, 182, 187; IV, 1, 62, 65, 66, 67, 309; V, 28. άκατανόητος, ΙΙΙ, 57. άκέραιος, ΙΫ, 232. άκοη, V, 9. άκολουθία, ΙΙ, 93, 113, 117, 413, 440; III, 77, 85, 110; V, 34. άκονάω, ΙΙΙ, 51. άκοντίζω, ΙΙΙ, 44, 47. ἀκούω, Ι, 102, 112, 116, 135, 145, 154, 155, 198, 219, 285, 308, 341, 348; II, 37, 56, 96, 141, 183, 193, 292, 313, 374, 382, 479; III, 92, 102, 111, 148, 190, 256, 277, 284, 373, 378, 381, 408, 418; IV. 127, 132, 138, 212, 213, 220, 221, 223, 271, 275, 398; V, 49, 61, 137, 155, 181, 223, 230, 251, 301, 308, 326, 386, 462, 466, 546. ακραιφνής, III, 161; IV, 184, 232.

ἄκρατος, III, 161, 306. άκοίβεια, I, 196, 299; II, 487; III. 74, 118, 263, 359, 371, 400, 482; IV, 35, 222, 297, 312, 481, 442; V, 72, 244, 247, 257, 266, 310, 586. ακοιβής, ΙΙ, 471; IV, 95, 113, 182, 189, 230, 287; V, 91, 288, 296, 303. ἀκριβώς, Ι, 340 ; ΙV, 237, 285 ; V, 293, 305, 306, άκορασμαι, Ι. 337. άκρόασις, Ι, 410 ; ΙΙ, 35 ; ΙΙΙ, 368, 370; IV, 444, 451, 455, 462. άκροατής, V, 5. άκροτηριάζω, V, 274. άκτίς, ΙΙΙ, 185 ; IV, 14 ; V, 13, 481. άκύμαντος, V, 431. άλαζονεία, ΙΙΙ, 60, 63, 69. άλαζονεύομαι, ΙΙΙ, 74. άλγέω, V, 531. άλειμμα, ΙΙΙ. 207. άλείφω, ΙΙΙ, 207. άλήθεια, ΙΙ, 534; V, 359, 619. άληθής, Ι, 124; ΙΙ, 473; ΙΙΙ, 196; IV, 396; V, 68, 98, άλισκομαι, III, 428. V, 197; άλλαγού, Ι, 64, 244; ΙΙ, 446; IIÎ, 98 ; IV, 233 ; V, 311. άλλοθεν, II, 54. άλλως, I, 367; III, 394. άλογος, V, 271. — άλογα (τὰ) Ι, 5, 87. άλυσις, III, 253; IV, 326, 327. άλώπηξ, ΙV, 43. άμαστάνω, V, 549. άμάρτημα, ΙΙ, 94; ΙΙΙ, 201, 445; V, 465, 498, 507, 539, 545, 552, 559, 564, 608, 613, 616, 627. άμαρτία, II, 18, 98 ; IV, 467, 488, V, 511, 512, 518. άμαρτωλός, ΙΙΙ, 441; V, 496, 497. άμαυρόω, ΙV, 457. άμείνων, ΙΙ, 341. - άμεινον (adv.), I, 88; IV, 25, 348.

**ἀμετρία**, V, 25. άμυδρός, ΙΙΙ, 192; V. 364. άμυδρῶς, V, 221. άμύθητος, ΙΙ, 281 ; ΙV. 102. αμφιβάλλω, II, 128; IV, 301. άναβαίνω, Ι, 275; ΙΙ, 270, 430; V, 451, 519. ἀναβάλλω, Ι, 336. ἀναβοάω, Ι, 259. άναβολή, ΙΙ, 29. άναγγέλλω, ΙΙΙ, 315. άναγινώσκω, Ι, 117; ΙΙ, 412; IV, 23; V, 201. ἀναγκάζω, V, 559. ἀναγκαΐος, V, 4, 37. άνάγκη, Ι, 6, 24; ΙΙ, 117, 505; V, 32, 276. άνάγω, ΙV, 55, 268. ἀναδέω, IV, 495. άναιρέω, V, 33, 577, 581. άναίσθητος, Ι, 419; ΙΙ, 208, 488. άναισχυντέω, ΙΥ, 302. άναισχυντία, Ι, 141. ἀναίσχυντος, Ι, 386; ΙV. 240. άναισγύντως, Ι. 324. άνακεφαλαιόω, ΙV, 83. άνακλίνω, ΙV, 165. άνακοινόω, V, 597, 608. άναλίσκω, ΙΙΙ, 225, 428. άναλλοίωτος, ΙΙ, 190. άναλογίζομαι, ΙΙ, 258 : ΙV, 409. άναμένω, ΙΙ, 150. άναμίγνυμι, ΙΙ, 514, 523. άναμιμνήσκω, III, 457; V, 523. άνάξιος, V, 127. άναπαύω, V, 18. 31. άναπείθω, ΙΙ, 187. άναπέμπω, Ι, 311; ΙΙΙ, 386; V. 460, 588. άναπτύσσω, ΙΙ, 257; ΙV, 90; V. 559. άναρχος, Ι, 159; ΙΙ, 190. άνασπάω, ΙΙΙ, 13, 26; ΙV, 13; V. 586. άνάστασις, ΙΙ, 424, 438, 441, 442, 450. ἀναστέλλω, Ι, 250 ; IV, 49. άνατείνω, V, 589. άναφέρω, ΙV, 419; ΙΙ, 87.

άναγωρέω, Ι. 209, 279; ΙΙΙ, 379. άνδρεία, ΙV, 495. άνειμι, V, 583. άνεκδιήγητος, Ι, 269, 274, 325. άνέκφραστος, ΙΙΙ, 53. άνελλυτής, V, 430. άνεμος, III, 5, 12; V, 262, 404, 409, 585. άνεξάλειπτος, Ι, 416. άνεξερεύνητος, Ι, 261, 272. άνεξιχνίαστος, Ι, 264, 273 ; ΙΙΙ, 56, ΙV, 184. άνεπηρέαστος, ΙΙ, 509. άνέργομαι, Ι, 303; ΙΙΙ, 434. ανέγομαι, II, 496; III, 85, 128; IV, 18, 67, 445, 481; V, 398. άνημερος, ΙΙΙ, 2, 10, 20. άνήρ, Ι, 98, 122, 130, 140 : ΙΙ. 81. άνθέω, ΙΙ, 214. άνθίστημι, ΙΙ, 367. άνθος, I, 204; II, 170; III, 226. άνθρώπινος, Ι, 47, 240, 319; II. 183, 298, 440 : III, 55, 145, 184, 258, 321, 426, 460; IV, 19, 143, 235, 266; V, 252, 376, 404, 439, 456, 623. άνθρωπίνως, Ι, 318. άνθοωπος, Ι, 81, 84, 249, 252. 275, 306; II, 85, 89, 90, 121, 158, 167, 169, 230, 253, 270, 274, 304, 328, 337, 342, 348, 409, 411, 504, 584; III, 87, 134, 137, 139, 140, 142, 147, 195, 196, 258, 314, 383, 451, 455; IV, 1, 37, 77, 127, 193, 258, 350, 399, 404. 423; V. 43, 71, 321, 323, 327, 874, 528, 550, 558, 580, 593, 599. άνίπταμαι, ΙV, 31. άνιστημι, Ι, 346; ΙΙ, 425, 426, 429, 444, 448; III, 238, 241; IV, 406; V, 453. άνιχνεύω, ΙV, 132. άνόητος, ΙΙ. 175. ανοια, I, 223, 327; II, 168; V, 267.

ἀνοίγω, V, 484, 572, 573, 577. άνορθόω, ΙV, 393, 397. άντέγομαι, Ι. 355. άντιβλέπω, ΙV, 384. ἀντιβολέω, V, 556. ἀντιδιαστολή, V, 55, 60. ἀντικροῦου (τὸ), IV, 170. άντιλέγω, V, 305. άντίληψις, V, 480. άντιλογία, ΙΙ, 305; V, 421. άντίρροπος, ΙΙ, 86, 273. ἀνυμνέω, ΙΙΙ, 327; ΙV, 412. άνω, Ι, 200, 321 ; ΙΙ, 119, 143, 192, 278, 451, 474; III, 64, 263, 272, 321, 343, IV, 144, 296; V, 225, 236. ἄνωθεν, Ι, 46, 48; ΙΙ, 37; ΙV, 11; V, 201, 579. άξία, Ι, 57 ; ΙΙΙ, 38. άξιόπιστος, ΙV, 207, 298. άξιος, ΙΙ, 113, 115, 187, 248, 274, 277, 373 ; 111, 73, 367, 435; IV, 369; V, 348. άξίωμα, Ι, 400. άόρατος, ΙΙ, 487; ΙΙΙ, 54, 58. άπαγορεύω, ΙV, 400. άπάγω, Η, 517; ΙV, 444, 462; V, 24. άπαιτέω, ΙΙ, 78; V, 385. άπαλλάττω, ΙΙ, 31, 140, 362, 427, 535, III, 441; IV, 3, 29, 34, 39; V, 223, 229, 566. άπαλός, ΙΙ, 499. απάνθρωπος, ΙV, 356. άπαντάω, Ι, 10 ; ΙΙ, 26. άπαραίτητος, ΙΙΙ, 447. ἀπαράλλακτος, IV, 274 ; V, 111. άπαρεμπόδιστος, ΙV, 434. άπαριθμέρμαι, ΙΙ, 28. άπαροησίαστος, V. 483, 487, ἀπαρτίζω, Ι, 54; ΙΙ, 472; V 29, 307, 364. άπατάω, ΙΙΙ, 382. άπειμι, Í, 3, 28, 31, 54; IV, 485. ἄπειρος, I, 205, 207, 257; II, 264, 280 ; IV, 102. άπελαύνω, Ι, 22, 42; ΙΙ, 48, άπερίγραπτος, ΙΙΙ, 171.

ἀπερινόητος, III, 53; IV, 73. άπέρχομαι, ΙΙ, 346 ; V, 32 2, 564. άπέχω, Ι, 223. άπιστέω, Ι, 144 ; ΙΙ, 137, 142. 325, 345. άπιστία, ΙΙ, 54, 134, 135. άπιστος, ΙΙ, 1, 2, 4, 60, 62. άπλοῦς, I, 292 ; IV, 185. άπλῶς, Ι, 115, 402; ΙΙ, 256, 438, 470; III, 58, 424; IV, 83, 239, 292, 293, 391; V, 42, 48, 148, 192, 581, 582. άπνους, ΙΙΙ, 259. άπόγνωσις, ΙΙ, 319. άποδείχνυμι, ΙΙΙ, 199, 341; IV, 114, 117, 310; V, 94, 294. ἀπόδειξις, Ι, 144; ΙΙ, 96, 138, 160, 189, 484; H1, 75, 78, 113, 478; V, 246, 368. ἀποδεκτός, V, 426. ἀποδέω, IV, 449; V, 328. ἀποδημία, II, 25. ἀποδίδωμι, ΙΙΙ, 86, 91, 110; IV, 321. άποδύρομαι, V, 600. άποδύω, Ι, 343 ; ΙΙ, 1. άποθλίβω, V, 459. άποκαλύπτω, ΙΙ, 465; V, 314. άποκάλυψις, ΙΙ, 467. ἀπόκειμαι, Ι, 265. ἀποκείρω, IV, 11. άποκλείω, I, 237, 240 ; V, 52, 280, 486. άποκρίνομαι, V, 367. ἀποκρούω, I, 387; V, 621. άποκούπτω, Ι, 324. άπολαμβάνω, Ι, 168, 170 ; ΙΙ, 390, 406, 496, 498. απόλαυσις, ΙV. 365. απολαύω, Ι, 242 ; II, 33 ; III, 16, 19, 285; V, 453, 457, 631. ἀπόλλυμι, Ι, 81, 86, 186; ΙΙΙ, 369 ; ÍV, 496. ἀπολογέω, Ι, 392 ; ΙΙΙ, 420. ἀπολογία, II, 147; III, 352, 380, 417; IV, 52, 368; V, 348. άπόνοια, ΙΙ, 177, 180, 181,

293, 493; III, 24, 63, 335: IV. 97; V, 511, 517, 519, 525, 528, 530. ἀποπέτομαι, ΙV, 32. άποπηδάω, Ι, 258, 362, 374, ; II, 512; III, 373; V. 608. ἀποπλανάω, V, 359. άπορέω, Ι. 194. άπορράπτω, ΙV, 5. άπορρηγυμι, ΙΙΙ, 254 : IV. 25. άπόροητος, ΙΙ, 143. - άπόρρητα (τὰ), ÍV, 145. άποσοβέω, Ι, 338. άποστέλλω, Ι, 143. ἀποστολικός, I, 117; II, 42; III, 270; IV, 117. ἀπόστολος, Ι, 39; ΙΙ, 49; ΙΙΙ, 396; V, 182, 353. άποστρέφω, Ι, 314; ΙV, 223; V, 351. άποστροφή, ΙV, 56. άποτείνω, IV, 397, 426 ; V. 207. άποτειγίζω, ΙΙ, 50 : ΙV, 388, 438. ἀποτέμνω, Ι, 371. ἀποτίθημι, V, 475, 539, 545, 564, 627. άποφαίνω, Ι, 177; ΙΙ, 58, 75, 116, 145, 182, 311, 323; III, 35; IV, 296. άπόφασις, ΙΙ, 104, 119, 311; III, 150; IV, 198. άποφράττω, ΙV, 386. άποχράομαι, ΙΙΙ, 471. άποδσιτος. Ι. 228 : ΙΙΙ. 119. 120, 124, 127, 132, 139, 141, 143, 148, 185; IV, 64, 67, 69, 70, 73. άπτω, II, 10; IV, 7, 373; V, 1, 442, 468. άπωθέω, ΙΙ, 397; V, 601. απώλεια, ΙV, 461. αραρίσκω, ΙΙ, 293. άρετή, Ι, 54; ΙΙΙ, 265, 275; IV, 41. άρην, ΙV, 367. ἄρθρον, IV, 244. άριθμός, Ι, 276. άριστερός, Ι, 367. άρκέω, Ι΄, 141, 330; ΙΙ, 160, 167, 238, 283, 290 ; IV, 1,

245, 265, 400; V, 102, 107, άρμα, ΙΙΙ, 230 ; V, 510. άρουρα, II, 112. άοπάζω, ΙΥ, 366. αρρητος, IV, 61 : V, 326. άρρωστέω, ΙΙ, 14, 514, 523. άροωστία, ΙΙ, 508, 525, 527 : V, 440, 443, 578. ἄρτι, V, 222. άρτος, ΙΙΙ, 206. άρύω, ΙV, 166. άρχάγγελος, Ι, 247, ΙΙ, 207, 279; III, 815, 458; IV, 99; V. 45. άρχή, Ι, 183; ΙΙ, 216, 428; III, 128, 132; IV, 68; V, 473. - άρχαί (αί), II, 280; III, 58, 339; IV, 100, 116, 147, 154, 155, 162. άρχιερεύς, Ι, 389. άρχιερωσύνη, ΙΙ, 81. ἄρχω, II, 53; III, 89, 241, 316. άσέβεια, Ι, 361; ΙΙ, 57, 161, 163, 513, 529 : III, 350 : V, 388. άσεβέω, V, 424. άσεβής, V, 89, 392. άσθένεια, Ι. 152 : ΙΙΙ. 68, 165, 204 : IV, 192 ; V, 199, 218, 227, 515. άσθενής, ΙΙ, 112, 217, 511, 516, 522, 529 : III, 391, άσινής, Ι, 378. άστρα (τά), ΙΙ, 210. άστραπή, ΙΙΙ, 160. άσύγγνωστος, ΙΙ, 103, 162; IV. 485. άσύγκριτος, ΙΙ, 297. άσυμπαθής, ΙV, 355. άσύνθετος, ΙV, 186. άσφάλεια, V, 589. άσφαλής, Ι, 319; ΙΙ, 12, V. 338. άσγημάτιστος, ΙV, 186. άσγολέω, ΙΙΙ, 286. ἀσώματος, ΙΙ, 191, 281; ΙΙΙ, 73, 137; IV, 59, 218, 412; V. 264, 363.

άτελής, Ι. 108, 152 : Η. 402, άτενής, ΙV, 231, 233. άτιμάζω, ΙΙ, 5, 174, 312; ΙΙΙ, άτιμία. ΙΙ. 325. άτιμος, I, 403. άτοπία, V, 358. ἄτοπος, III, 356; IV, 319; V. 405. αύθάδεια, ΙΙ. 355. αδθις, V, 501. αύξάνω, Ι, 97; ΙΙΙ, 22, 24, 36. αύξησις, Ι, 103. αὐτεξούσιον, ΙΙ, 354. αὐτομολέω, ΙΙΙ, 449. αὐγμάω, Ι΄V, 332. άφαίρεσις, ΙV, 466. άφαιρέω, ΙΙ, 353; ΙV, 465, 470, 482. άφανής, ΙΙ, 409. άφανίζω, Ι, 96. άφατος, ΙΙΙ, 358; V. 505. άφεσις, ΙV, 431. άφή, ΙΙ, 496. άφθαρτος, ΙΙ, 191. αφίημι, I. 27, 254, 279, 302, 384; III, 229, 284, 444; IV, 168, 361, 429, 435; V, 474, 481. άφικνέομαι, ΙΙ, 22; ΙΙΙ, 322. άφιστημι, ΙΙ, 3, 4, 48, 506; III, "67, 261; IV, 40, 475, 478; V, 425, 618. ἀφόρητος, IV, 22, 81 ; V, 565. ἀφορμή, II, 513. άφωνία, ΙΙΙ, 470. άφωνος, ΙΙ, 352. άχανής, Ι. 207, 258. άχρηστος, ΙΙ, 111. άψυχος, V, 277. άωρος, II, 111.

βαδίζω, II, 150, 460; IV, 92, 378, 377. βάθος, I, 33, 206, 258; III, 181; V, 583, 584, 586, 588. βαλαντιοτόμος, IV, 446. βάλλω, I, 345; II, 164. βάραθρον, I, 169, III, 72. βαρβαρικός, IV, 48. βάρβαροι (ol), II, 410.

βάρος, V, 516, 520, 612. βαρύνομαι, V, 599. βαρύς, V, 25. βαρύτης, III, 3; V, 518. βασιλεία, V, 433, 445. βασιλεύς, ΙΙΙ, 436, 438, 456; IV, 46, 140, 145. βασιλικός, ΙΙ, 433; ΙΙΙ, 434. βαστάζω, III, 253. βέβαιος, Ι. 142. βέλος, ΪΥ, 133, 429, 432, 435; V, 455, 533. βέλτιον (τό), Ι, 79, 94, 103, 173. βήμα, IV, 329, 335; V, 628. βιβλίον, ΙV, 90. Bioc. II, 401, 402, 465, 467; V. 626. βιωτικός, IV, 393, 415. βλάβη, Ι, 877; ΙΙ, 511, 525; III. 50. βλάπτω, Ι, 360, 374. βλαστάνω, II, 154; IV, 12. βλασφημέω, ΙΙΙ, 28, 40, 43, 48; IV, 476. βλασφημία, ΙΙΙ, 37. βλάσφημος, ΙΙ, 528. βλέπω, III, 186, 188 ; IV, 187. βλεφαρίς, ΙV. 218. βλέφαρον, V, 18. βοάω, I, 209; II, 99, 388; III 451. Bon, III, 385, 452; IV, 58, 343. βοήθεια, ΙΙ, 396; ΙΙΙ, 474; V, 417, 555. βοηθέω, ΙΙΙ, 454. βοτάνη, III, 16; IV, 11. βουλεύομαι, IV, 140. βούλημα, II, 367. βούλησις, ΙΙ, 285. βούλομαι, Ι. 126, 328, 338 II, 60, 224, 327, 352, 357, 474; III, 142, 176, 305, 340, 354, 427, 436; IV, 84, 209, 298, 302, 321, 346; V, 44, 180, 219, 228, 300, 304, 487. βραβεῖον, ΙV, 481. βραχύς, V, 256. — βραχύτατον (τδ), Ι, 127.

βροντή, IV, 164, 168 ; V, 34. βυθός, I, 205.

γαλακτοτροφέω, Ι, 133. γαλήνη, V, 431. γαληνός, V, 475. γείτων, IV, 370, 372. γέμος, ΙV, 438. γέμω, V, 449, 484. γεγγαΐος, Ι, 48; ΙΙ, 45; V, 538. γενναίως, Ι. 488, 498. γεννάω, Ι, 162; V, 151. --γεγεννηκότες (οί), Ι, 362 : IV, 277, 279, 291. γέννησις, ΙΙ, 127, 142, 149, 451. γεννητός, ΙΙΙ, 64. γένος, ΙΙ, 174, 264, 411. γεωργικός, ΙΙΙ, 15. γεωργός, ΙΙΙ, 1. γη, I, 249, 252; II, 169, 196, 224, 237, 252, 263, 269, 289, 427, 430, 478; III, 8, 15, 246; IV, 13; V, 210, 587. γήϊνα (τὰ), ΙV, 416. γήρας, ΙΙ, 122, 123, 213. γηράσκω, ΙΙ, 109. γίνομαι, 1, 58, 84, 99, 100, 174, 185; II, 17, 29, 57, 217, 246, 250, 277, 353, 513; III, 52, 129, 210, 366, 394 IV, 110, 125, 144, 198, 257 294, 323, 341, 363, 394, 450 455, 480, 482, 484; V 15, 22, 151, 220, 227, 267 277, 368, 449, 462, 508, 532, 589, 596. - γεγενημένα (τά), II, 246, 250. γινώσκω, Ι, 172, 241, 290, 292 ; II, 470; IV, 139, 145, 152, 159, 222, 233, 297; V, 31, 297, 298. γλυκύς, V, 12, 22, 23. - γλυκύ (τὸ), V, 13. γλώττα, Ι, 71, 74, 320, 339, 385, 421; II, 133, 156, 164; III, 29, 54; V, 9. γνήσιος, V, 94. γνησιότης, ΙV, 270, 290. γνώμη, ΪV, 469.

γνωρίζω, I, 51; III, 59; V. 102, 116, 222, γνώριμος, ΙΙ, 410 ; ΙΙΙ, 336 : IV, 109; V, 337. γνώρισμα, Ι. 39. γνωριστικός, V, 101. γνώσις, Ι, 60, 75, 79, 84, 86, 98, 121, 123, 130, 131, 153, 168, 171, 173, 176, 178, 344; II, 69, 389, 401, 458, 468, 471, 536; III, 329, 333; IV, 183, 217, 220, 227, 230, 287, 288; V, 41, 61, 235, 280. 288, 304, 306, 310, 328, γόνυ, ΙV, 403. γραμματείου, ΙV, 87. Γραφή, Ι, 135 ; ΙΙ, 478 : V. 136, 170, 181, 285. — Γραφαί. II, 80; III, 19; V, 800. 357, 368, 399. γράφω, ΙΙ, 384; ΙΙΙ, 93; ΙΥ. 400 ; V, 400, 401. γυμνάζω, Ι. 408. γυμνασία, Ι, 409. γυμνός, Ι, 26 ; ΙV. 13. γυμνόω, IV. 463, 464. γυνή, II, 106, 109 : III, 437.

δαιμονάω, Ι, 383; ΙΙΙ, 441; IV, 324, 336, 374. δαίμων, Ι. 42, 382; ΙΙΙ, 350; IV, 147, 151, 327, 357, 375, 377, 379, 387, 440; V, 577. δάκνω, V, 535. δάκρυ, IV, 361; V, 479, 629. δακούω, ΙΙ, 507; ΙV, 368. δάκτυλος, Ι. 91. δαμάζω, ΙV, 42. δανείσματα (τά), ΙV, 86. δανειστής, ΙV, 88. δαπανάω, ΙΙΙ, 226 ; V, 431. δαψίλεια, V, 438. δέησις, IV, 389. δείδω, II, 202; IV, 46, 356, 370, 373. δείκνυμι, Ι, 126, 217, 370, 407, 409, 411; II, 161, 168, 328, 329, 383, 424, 434; III, 69, 70, 165, 176, 203, 267, 281,

Sur l'incompréhensibilité de Dieu 22

305 : IV. 1. 21. 23. 56. 76. 80, 93, 157, 161, 191, 244, 311; V, 44, 111, 138, 169, 171, 321, 371, 560, 561. δεινός, ΙV, 491, - δεινά (τά). II, 363; IV, 400, 478, 480; V. 581. δεκάτη, V, 544. δένδοον, ΙΙΙ, 1, 6, 9, 17, 21; V 584 δεξιός, Ι, 370; ΙV, 237, 271, δέομαι, ΙΙ, 94, 159, 467, 484; III, 274, 401, 453, 461: IV, 69, 286; V, 2, 105, 115, 421, 425, 556. δεσμός, ΙΙΙ, 254, 449; ΙV, 26, 354 ; V, 577. δεσμοφύλαξ, ΙV, 330. δεσμωτήριον, ΙΙΙ, 412, 416; IV. 330. δεσμώτης, ΙV, 337, 350. Δεσπότης, Ι, 391; ΙΙ, 88, 137, 205 : III, 256, 387, 452, 459, IV, 38, 42, 98, 342, 378, 413, 471, 475; V, 265, 339, 349, 568, 574, 597. δεσποτικός, ΙΙ, 429; ΙΙΙ. 458: IV, 165. δεύτερος, Ι, 142, 145, 149. δέχομαι, Ι, 160, 377; ΙΙ, 58, 73, 104, 134, 137; III, 46, 50, 374, 476; V, 508, 539, 585. δέω, ΙΙ, 26, 73, 76, 131, 329, 443; III, 25; IV, 338, 361; V, 128, 130, 368. δήλος, ΙΙ, 40, 365, 400, 403, 410; III, 167, 313, 407; IV. 103, 126, 146, 184, 194, 201, 212; V, 46, 68, 97, 119, 272, 337, 352. δηλόω, Ι, 101 : ΙΙ, 459, 469 III, 317, 323, 324, 329; IV, 280, 291, 295, 427; V, 99, 104, 106, 183, 289, 291, 299, 407. δημιουργέω, ΙΙ, 286. δημιουργία, ΙΙ, 245, 247, 289. δημιουργός, Ι, 366; ΙΙ, 124, 239; ΙΙΙ, 65; V, 266. δημος, II, 83, 280; III, 433; IV, 101, 340. δημοσίευσις, V. 565. διαβαίνω, Ι, 366. διαβλέπω, ΙΙΙ, 248. διάβολος, ΙΙ, 178, 535; ΙΙΙ, 442; IV, 433, 438, 459; V. 487. διάβροχος, ΙV, 362. διάγω, Υ. 567. διαδέχομαι, ΙΙ, 12, 20, 38. διάδημα, V, 434. διαθερμαίνω. V. 464. διάθεσις, Ι, 12. διάκειμαι, Ι, 88; ΙΙ, 382, 517; IV, 25, 348, V, 508. διακλάω, V, 585. διακονέω, ΙΙ, 133; V, 444. διακονία, V, 437. διάκονος, ΙΙΙ, 466; ΙV, 325, 390. 443. διακόπτω, ΙΙ, 119; V, 578. διακριβόω, V, 620. διακρούω, V, 530, 601. διαλέγομαι, I, 28, 245, 309, 352 : II. 185, 415, 452, 474, 493; III, 242, 278, 354, 362; IV, 318, 349, 352, 357, 405; V, 62, 174. διαλείπω, V, 429. διαλεξις, ΙV, 313. διαλύω, ΙΙΙ, 200, ΙV, 413. διανίστημι, IV, 370. διάνοια, Ι, 34, 394, 413, 418. 423 : II. 4, 56, 72,156, 494 ; III, 30, 55, 341, 374, 403; IV, 90, 317, 380, 416; V, 5, 31, 457, 470, 481, 504, 546, 583, 588, διανοίγω, ΙΙΙ, 31. διανύω, V, 626. διαπαντός, ΙΙΙ, 326. διαπίπτω, ΙΙΙ, 236. διαπιστέω, ΙΙ, 107. διαπλάττω, Ι, 251. διαπνέω, V, 479. διαπνοή, V, 596. διαπορέω, Ι. 222. διαρθρόω, Ι, 156. διαρχέω, ΙΙ, 211.

διαρκής, ΙΙ, 218. διαρρέω, ΙΙΙ, 371; V, 458. διαρρήγνυμι, III, 448. διασαλεύω, III, 481. διασπάω, ΙΙΙ, 200. διασώζω, Ι, 61; ΙΙ, 476. διατέμνω, ΙΙΙ, 45. διατηρέω, ΙΙ, 216. διατίθημι, ΙΙΙ, 225. διατριβή, ΙΙΙ, 321; ΙV, 8, 457. διατοίβω, ΙV, 27, 284, 345, 347. διαφέρω, ΙΙ, 441; ΙV, 37. διαφεύγω, ΙΙ, 144; ΙΙΙ, 412. διαφθείοω, ΙΙ, 47; ΙΙΙ, 4. διαφορά, ΙΙ, 330, 343. διάφορος, Ι΄V, 187. - διάφορον (τδ), III, 189; V, 252. διαφόρως, ΙV, 185. διαχέω, V, 457. διδασκαλία, ΙΙ, 42; ΙΙΙ, 85, 91, 382, 401; V, 6, 34. διδάσκαλος, Ι, 28; ΙV, 204. 208, 216, 238, 298. διδάσκω, ΙΙ, 380, 394, 436, 465, 517; IV, 322; V, 344. δίδωμι, Ι, 48, 121, 253, 349, 392; II, 321, 329, 389; IV. 133, 472; V, 219. διεγείοω, ΙΙΙ, 30, 247; ΙΥ, 379, 383, 425. διελέγγω, ΙΙΙ, 204; V, 334, διερευνάω, ΙΙ, 310. διηγέομαι, Ι. 236. διήγησις, Ι, 240; ΙV, 56. διημερεύω, V, 602. διηνεκής, Ι, 398; ΙV, 58; V, 615, 631. διηγεκώς, Ι, 311, 424; V, 628. διίστημι, ΙΙ, 344. διτσγυρίζομαι, ΙΙ, 146, 480; ΙΙΙ, 71. δίκαιος, ΙΙ, 184, 274, 277; ΙΙΙ, 69, 262; IV, 22, 39. δικαιοσύνη, ΙΙΙ, 198 : V, 511, 513, 516, 521, 525, 543. δικαίως, ΙΙ, 139. δικαστήριον, ΙV. 332. δικαστής, ΙV, 328.

διορατικός, ΙΙΙ, 184. - διορατικόν (τό), ΙΙΙ, 326. διορθόω, V, 219, 370. διπλούς, ΙΙ, 448; ΙΙΙ, 484; IV. 472, 496, 497, δόγμα, ΙΙ, 39, 42, 50, 153, 401, 415, 466, 468, 494; IV, 205, 207, 238. δοκέω, Ι. 302 : Η. 112, 114, 115, 357. δόξα, Ι, 325; ΙΙ, 321, 323, 324; III, 32, 36; IV, 250, 268, 418, 420; V, 231. δοξάζω, Ι, 310, 322; ΙΙ, 293, 308, 310, 313, 379; III, 38; IV, 471. δοξολογία, ΙΙΙ, 40, 86, 92, 110. δορυφόρος, V, 486. δουλεία, ΙΙΙ, 348. δοῦλος, Ι, 39, 382, 389; ΙΙΙ. 282; IV, 97. δράκων, ΙV. 44. δρομεύς, Ι. 404. δρόμος, ΙΙ, 407; ΙΙΙ, 30. δύναμαι, Ι, 61, 73, 118, 195, 197, 262, 315, 386, 399, 422; II, 236, 247, 283, 303, 349, 436, 439, 442, 510, 524; III, 34, 45, 129, 164, 172, 178, 253, 258, 333, 361, 381, 486; IV 43, 103, 130, 131, 231, 395, 492; V, 99, 250, 258, 376, 462, 472, 485, 500, 620, δύναμις, Ι. 308, 347 : ΙΙ, 119, 239, 242, 243, 248, 249, 454, 492; III, 39, 55, 235, 340, 404, 417, 426; IV. 59, 95 V. 12, 19, 75, 199, 513, 575, 624. δυνάμεις (αί), Ι, 247; ΙΙ, 206, 281, 282, 286, 290, 380; III, 58, 61, 65, 71, 73, 135, 137, 148, 183, 192, 267, 275, 306, 309; IV, 55, 59, 75, 82, 96, 104, 115, 126, 139, 145, 152, 203, 215, 219, 236, 412; V, 45, 340, 345. δυναστεία, ΙΙΙ, 429. δυνατός, Ι, 119; ΙΙ, 124, 322, 330, 450; III, 39, 66, 133,

195, 382, 384, 391; IV, 308, 328; V, 377, 433. δυσχεραίνω, II, 7, 300; IV, 473, 475. δυσωπέομαι, III, 418. δωδεκαετής, I, 132. δωρεά, I, 268, 274. δωρέω-ῶ, IV, 134. δῶρου, I, 46, 48.

έβδομάς, ΙΙΙ, 205. έγγίνομαι, ΙV, 457. έγγράφω, Ι. 413, 417; ΙV. 88. έγγύτερος, ΠΙ, 177, 180; ΙΫ, 60. έγγύτης, ΙΙΙ, 180; ΙΫ, 277, 280, 291, 295. έγειοω, Ι, 41; V, 467. έγκαλέω, II, 7; IV, 319, 344, 346; V, 196, 388, έγκαταμίγνυμι, IV, 447. 389. έγκατοικίζω, Ι. 424. εγκλημα, I, 366; II, 57; III, 70, 430; V, 197. έγκώμιον, V, 533. έγρηγορός, ΙΙΙ, 327. έγρηγορσις, V, 21. έθέλω, ΙΙ, 145. έθίζω, ΙΙΙ, 400. έθνη (τά), Ι, 256; ΙΙ, 231, 258, 265; IV, 102. είδησις, Ι, 60 ; V, 307. είδος, II, 508 : IV, 77 ; V, 550. εlκη, IV, 292, 294, 391; V. 193. είκός, ΙΙ, 114. είχοτως, ΙΙ, 97, 115 ; V, 354. είκων, I, 38 ; II, 476 ; IV, 69. είμί, I, 24, 28, 36, 37, 38, 46, 47, 55, 74, 81, 83, 86, 95, 103, 106, 109, 120, 124, 125, 153, 158, 159, 161, 168, 184, 189, 192, 194, 202, 216, 242, 282, 293, 294, 304, 318, 319, 362, 363, 397, 406; II, 70, 85, 86, 88, 102, 104, 108, 115. 162, 166, 172, 187, 188, 189, 266, 273, 274, 278, 279, 302, 304, 310, 312, 313, 328, 352, 363, 373, 396, 409, 423, 441, 443, 459, 466, 480, 481,

499, 508, 511, 529; III, 49, 62, 69, 71, 72, 119, 125, 128, 136, 137, 139, 143, 145, 162, 163, 164, 167, 175, 177, 181, 209, 268, 293, 335, 336, 340, 346, 358, 373, 388, 391, 394, 430, 435; IV, 2, 22, 60, 64, 65, 69, 81, 93, 95, 96, 99, 101, 103, 110, 130, 157, 180, 184, 194, 201, 209, 217, 219, 226, 233, 234, 236, 240, 251, 252, 255, 355, 375, 422, 424, 439, 466, 471; V, 4, 12, 16, 21, 33, 61, 100, 102, 131, 132, 174, 194, 211, 212, 229, 284, 246, 248, 256, 262, 269, 272, 278, 279, 297, 307, 323, 324, 335, 336, 337, 338, 345, 348, 352, 369, 371, 372, 377, 381, 386, 389, 390, 392, 393, 394, 399, 403, 419, 433, 451, 484, 488, 495, 496, 497, 498, 499, 503, 509, 537, 552, 573. — ὄντα (τὰ), V, 619. είρηνη, Ι, 273, 382, 425. εΙσάγω, ΙΙ, 415; ΙΥ, 204, 207, 215, 324, 337; V, 215. είσακούω, ΙΙΙ. 386. είσδέχομαι, Ι, 256. εἴσειμι, ΙΥ, 454. είσέργομαι, ΙΙ, 83; ΙΙΙ, 207; V. 441. είσοδος, ΙΥ, 386. είσοιχίζω, V, 472. είσω, Ι, 6. είτα, ΙΙ, 420, 454; ΙΙΙ, 429, είωθα, Ι. 49; ΙΙΙ, 231; ΙΥ, 389. έκατέρωθεν, ΙΙ, 246. έκατονταπλασίων, ΙV, 497. έκατοστόν (τό), Ι, 116. ἐκβαίνω, I, 98; III, 85. έκβάλλω, Ι, 181, 255, 371, 383; III, 416; V, 57, 66, 78, 79, 80, 82, 93, 216, 217, 235. έκβράζω, ΙΙΙ, 17, 21. èкеї, І, 181, 303, 307, 409: III, 308; IV, 109; V, 564. έκεῖθεν, ΙV, 166, 358; V, 33, 119.

έκθηριόω, V, 536. έκκαθαίρω, ΙV, 10. έκκαλυπτω, ΙV, 214; V, 558. ἐκκλησία, ΙΙΙ, 366, 384. Έκκλησία, ΙΙΙ, 355, 415: IV, 364. ἐκκοπή, Ι, 378. έκκοπτω, ΙΙΙ, 355, 455 ; V, 273. έχκρέμαμαι, ΙV, 383. έκκρούω, ΙΙΙ, 284. έκλακτίζω, ΙΙ, 179. έχλαλέω. ΙΙ, 155. έκλαμβάνω, IV, 270, 278, 305, 208. ἐκλέγω, V, 594. ἐκλύω, III, 246, 250. έκπηδάω, ΙV, 358. έμπίπτω, Ι, 184, 187; V. 12. 492. ξκπληξις, IV, 58. έκπλήττω, Ι, 14; ΙΙ, 90; ΙΙΙ, 342 ; IV, 58. έκπνέω, ΙΙΙ, 224. έκσπάω, ΙΙ, 152. έχτείνω, ΙΙ, 24. έκτέμνω, ΙΙΙ, 4, 10. έκτένεια, V, 449. έκτενής, ΙV, 316, 389; V, 620. έκτίθημι, V, 361, 364. έκτραγωδέω, V, 595. έκφέρω, Ι, 420, 422; ΙΙ, 156. ἐκφυσάω, II, 182. ἐκχέω, ΙΙΙ, 462, 463, 485. ἐλαία, ΙΙΙ, 455. έλαττόω, ΙΙΙ, 37; V, 231, 515. έλάττων, V, 119, 127, 130, -έλαττον (τό), Ι, 114, 115: II, 360. — ξλαττον (adv.). II. 36. ἐλαύνω, V, 577. έλεγγος, ΙΙ, 159. έλεεω, ΙΙ, 362; ΙΥ, 342; Υ, 548. έλεος, III, 456, 473. έλευθερία, ΙΙ, 304, 305. έλκος, ΙΙ, 498, 499. έλκω, I, 361, 376; II, 351. έλλείπω, Ι, 52. έλπίζω, ΙΙΙ, 409. έλπίς, Ι, 183, ΙΙ, 320 ; ΙΙΙ, 450. |

έμβαίνω, Ι. 342. έμβάλλω, ΙΙ, 319 ; ΙV, 461, 467. έμβατεύω, ΙΥ, 53. έμπειρία, V. 445. έμπεριλαμβάνω, ΙΙΙ, 171. έμπίμπλημι, ΙΙ, 296. έμπίπτω, V. 117. έμπιστεύω, ΙΙ, 82. έμπνέω, Ι, 251. έμποδίζω, Ι, 75. έμπρησμός, ΙV, 375. έμπροσθεν. Ι. 424 ; V. 560. έμπτύω, ΙΙ, 503. έμπυρίζω, ΙV, 371. έμπυρος, ΙΙΙ, 330. έμφαίνω, Ι, 134 ; ΙΙ, 222, 287 ; III, 318; IV, 59, 188; V, 311. ένακμάζω, ΙΙ, 214. έναλλαγή, ΙΙ. 343. έναντίος, Ι, 346, ΙV, 4; V, 21. έναπόκειμαι, ΙΙΙ, 375. έναποτίθημι, Ι, 14; ΙΙΙ, 374. ένατενίζειν, Ι, 324. ένδείκνυμι, ΙΙ, 252 : ΙV, 270 : V, 108, 605. ένδέχομαι, V. 294. ένδιαιτάομαι, ΙΥ, 279, 283. ενδιατρίβω, III, 343 : IV, 300. ἔνδον, II, 89; III, 376; IV, 340, 346, 405; V, 476. ένδυναμόω, ΙΙ, 320. ένέργεια, ΙΙ, 396; ΙΙΙ, 151. 233; IV, 327, 376. ένεργούμενος, (δ), ΙΙΙ, 848, 353, 465. ἔνθα, ΙΙΙ, 333; ΙΥ, 87. ένθυμέω, ΙΥ, 411. έννοέω, Ι, 396, 399 : ΙΙ, 136. 166, 230, 302, 434; III, 472; IV, 97, 408. έννοια, ΙΙ, 248, 330, 349; ΙΥ, 267. ἐνοικέω, ΙΙΙ, 121, IV, 71. ένογλέω, Ι. 342. ένταϋθα, Ι, 8, 180, 181, 187, 215, 244, 284, 405, 410; II. 22; III, 116, 308, 388, 486; IV, 54, 151, 217, 450, 454,

456 : V, 41, 65, 143, 192, 194, 234, 422, 563, 611. έντεῦθεν, ΙΙ, 209; V, 58, 272. έντίθημι, Ι. 415 ; V. 479. έντρέπω, ΙΙ, 209. έντρομος, ΙΙΙ, 241. ένώπιον, V, 426. έξάγω, Ι, 5; ΙΙΙ, 282, 431, 433; IV, 331. έξαίρετος, ΙV, 252. - έξαίρετον (τδ), IV, 244. έξαιτέω. Ι. 342. έξακοντίζω, V. 456. ἐξαρπάζω, II, 16 ; III, 434, 439. έξασθενέω, ΙΙ, 106; ΙΙΙ, 200. έξειμι, V. 327. ἐξέρχομαι, ΙΙΙ, 6; IV, 32. έξετάζω, Ι, 248, 250, 254; ΙΙ, έξευτελίζω, ΙΙ, 175, 204; ΙΙΙ, 41. έξηγέομαι, ΙΙΙ, 431; ΙV, 210; V, 37. έξήγησις, V, 364. έξης (τά), Ι, 100, 101, 116, 219, 285. έξις, Ι, 130. έξισάζω, V, 310. **ξ**ξοδος, IV, 29. έξομολογέω, V, 556. ἐξορίζω, IV, 416. έξορύττω, Ι. 363, 367. έξουσία, ΙΙ, 353. - έξουσίαι (αί), II, 280; III, 58, 339; IV, 94. 100. 116. 147. 153. 155. 162. Εω, III, 442; IV, 345, 347; V, 565, — έξω (τδ), V, 479. έξωθεν, ΙΙ, 67, 72; ΙΙΙ, 356. έξωθέω, ΙΙ, 56 ; V, 56, 67, 91. έπαγγελία, ΙΙ, 123, 309, 312. ἐπαγγέλλω, ΙΙ, 121, 322, 487. – ἐπηγγελμένα (τὰ), II, 111. έπάγω, Ι, 78, 104, 127, 150, 287; II, 213, 368, 416; III, 105; IV. 153, 206, 246, 479, 490; V, 47, 157, 255. έπαγωγή, ΙV, 400; V, 45. **ἔ**παθλον, Ι, 265. ἐπαινέω, Ι, 406 ; III, 475 ; IV, 320 ; V, 592.

επαινος, I, 407; III, 368, 477. έπαίοω. Ι. 56. 344 : ΙΙ. 185. έπακούω, V, 461. ἐπάλληλος, II, 26; IV, 133; V, έπανάγω, ΙΙ, 69, 536; ΙΙΙ, 266; IV. 16, 35. έπαναπαύομαι, ΙΙΙ, 325. έπάνειμι. ΙΙΙ, 47. έπανέργομαι, ΙΙ, 32; ΙΙΙ, 247. έπαποδύω, Ι, 340. έπαχθής, V, 15, 25. έπείγω, ΙΙΙ, 254; ΙV, 25, 32. έπεισάγω, Ι, 70, 179. έπείσειμι, ΙΙ, 46. έπεισέρχομαι, ΙV, 359, 382. έπέξειμι, V, 406. έπέργομαι, Ι, 22, 332, 410; V, 378, 621. έπέγω, Ι, 338, 422. έπήρεια, ΙV, 490; V, 578. έπιβολή, ΙΙ, 496. ἐπιβούλη, V, 580. ἐπίγειος, III, 436. έπιγινώσκω, Ι, 289. έπίγνωσις, ΙΙ, 383. 534. έπιδείκνυμι, I, 4 ; II, 8, 61 ; III, 372, 477; IV, 89, 92, 158; V. 593. ἐπίδειξις, ΙΙΙ, 166. ἐπιδίδωμι, III, 462; V, 568, 617. έπίδοσις, Ι, 103, 109. е́тієїнета. І. 352, 353 ; II, 493. έπιζητέω, ΙΙ, 78, 114; ΙΙΙ, 361; IV, 29. έπιθολόω, ΙΙ, 41. έπιθυμέω, Ι, 112, 185 : ΙV, 30, 198. έπιθυμία, ΙΙΙ, 206. ἐπίκειμαι, ΙΙ, 180; V. 440. έπικουφίζω, ΙΙΙ, 9, 14. έπιλαμβάνω, ΙΙ, 385, 399, 461; III, 392. έπιλανθάνω, ΙΙΙ, 138. έπιμέλεια, Ι, 349; ΙΙΙ, 19, 357. έπιμελέομαι, ΙV, 430, 433. έπιμετοέω. ΙΙΙ. 165. έπινεύω, V, 604.

έπινίχιος, Ι, 311. έπινοέω, IV, 438. ἐπιπηδάω, II, 47 ; V, 530. έπιπλήττω, Η 381. έπισείω, ΙΙΙ, 456. ἐπισπάω, Ι, 376 ; ΙΙ, 148, 525, 530 ; III, 473 ; V, 558, 555, 574, 602, 608. έπίσταμαι, Ι, 157, 163, 294, 297; IV, 18, 140, 237, 285, 312; V. 73. ἐπιστήμη, V, 445. ἐπιστολή, ΙΙΙ, 89, 90, 398; V. έπιστομίζω, II, 356, 358, 370 ; IV, 240 ; V, 281. ἐπιστρέφω, V, 470. ἐπίτασις, ΊV, 62, 63. έπιτείνω, ΙΙΙ, 363. ἐπιτήδειος, ΙΙΙ, 208 ; V, 20. ἐπιτίθημι, V, 5, 339, 341. έπιτρέπω, Ι, 333; ΙΙ, 454. ἐπιτυγγάνω, V, 632. ἐπιφάνεια, III, 227; IV, 21. έπιφέρω. ΙV, 454. ἐπιγειρέω, II, 152; IV, 53; V, 11, 360. επομαι, II, 350; V, 86. έπονείδιστος, ΙΙ, 4. ἐπουράνιος, IV, 155. — ἐπουράνια (τὰ), ΙΥ, 146. έπωδή, Ι, 398. ξογάζομαι, Ι. 334, 383; ΙΙ, 222; IV, 9, 460, 463, 476, 481, 486, 493; V, 476. ξργαστήρια (τὰ), ΙΙΙ, 433. ξργον, Ι, 407; ΙΙ, 5, 8, 61, 125, 271; III, 372, 477, 480; V. 542, 593, 614. ξρευνα, ΙΙΙ, 128; IV, 67. έρευνάω, Ι, 262 ; ΙΙΙ, 126, 133 ; IV, 66. ξρημος, I, 54, 171, 177; II, 72, 395 ; III, 234, 366, 378; IV, 33, 382. έρημόω, ΙΙΙ, 18, 235. έρπετόν, ΙΙ, 233, ΙV, 46. έρπόμενοι (οἱ χαμαί), ΙΙΙ, 66; IV, 267

έρχομαι, ΙΙ, 271, 444, 521, 534: ÎH, 111'; IV, 51'; V, 399. έρως, ΙΙΙ. 24. έρωτάω, ΙΙΙ, 117 ; V, 261, 304. έσθίω. ΙΙΙ, 206. έσκοτισμένα (τὰ), ΙV, 50. έσοπτρον, Ι. 149. έσχατος, Ι, 189, 190, 223, 326; ÎI, 189, 374, 488; V, 336, 383, 490, 495, 550. έτερος, Ι, 161, 178; IV, 188, 266, 313, 422, 437, 470; V, 152, 199, 321, 346, 377, 395, 405. έτέοωθι, ΙΙ, 468. έτήσιος, Ι, 253. ξτι, II, 367, 484; III, 71, 255 IV. 2. έτοιμάζω, Ι, 274. έτοίμως, ΙV, 318. ἔτος, ΙΙ, 212; ΙΙΙ, 428. εὐαγγελιστής, IV, 234, 286, 296; V 354 εύγνωμονέω, V, 551. εύγνωμόνως, Ι, 348; V, 506. εύγνωμοσύνη, Ι, 213; V, 532. εύεργέτης, ΗΠ. 51. εύθέως, Ι, 258 ; ΙΙ, 11, 16 ; ΙΙΙ. 370, 373, 479. εύθυναι (αί), Ι, 392; ΙΙ, 78; ΙΥ, 337. εύκαιρος, ΙΙ, 22 ; ΙΙΙ, 474. εύχολία, ΙΙ, 221, 236, 247, 250, 282 ; V. 625. εύκόλως, ΙΙ, 235. εὐλάβεια, ΙΙΙ, 83; ΙV, 63; V, 383, 485. εύληπτος, V, 7. εύλογία, ΙΙ, 27, 33. εύμενής, V, 508. εύνοια, ΙΙΙ, 419 : V, 553. εύπρεπής, ΙΙ, 342; ΙΙΙ, 223. εύρίσκω, Ι, 305; ΙΙ, 67, 236, 241, 303, 451; III, 132, 473; IV, 131, 358, 360; V, 174, 258, 547. εύρυχωρία, V, 453. εὐσέβεια, Ι, 75, 375; ΙΙ, 39; III, 377; IV, 464; V, 394. εύστοχος, ΙV, 429, 435. εύτακτέω, Ι, 17. εὐταξία, Ι, 2, 10, 13. εύτελεια, ΙΙ, 297. εύτελής, ΙΙ, 171, 294; V, 134. — εὐτελές (τὸ), I, 400. εύτονος, V. 460. εὐφημέω, Ι, 322; ΙΙ, 379; ΙΙΙ, 28, 35, εύφημία, ΙΙΙ, 36, 88. εύχαριστέω, ΙV, 473, 477. εύχαριστία, ΙV, 479, 493. εύγάριστος, ΙV. 483. εύγή, ΙΙΙ, 76, 77, 113, 354, 390, 391, 394, 395, 399, 404, 415, 426, 479; IV, 316, 323, 345, 389, 486, 437; V, 423, 430, 433, 443, 447, 448, 460, 471, 478, 493, 575, 581, 587, 620, 624. εύχομαι, ΙΙ, 532; ΙΙΙ, 346,380, 383, 384, 398, 400, 468; V. 471, 482, εύγροια, ΙΙΙ, 226. ἐφέλκω, ΙΙ, 527. έφιημι, ΙΙ, 371. έφικνέομαι, Ι, 57. έφίστημι, ΙV. 298. έφόδιου, ΙV, 455. έφοδος, ΙΙ, 52; ΙV, 388, 439. έχθρα, V, 370. έχθρός, ΙΙ, 431 ; ΙV, 472 ; V, έχω, Ι, 34, 53, 162, 176, 180, 181, 187, 234, 276, 278, 320, 368, 370, 372, 417; II, 14, 111, 130, 147, 180, 214, 347, 383, 391, 394, 445, 471, 483, 486 ; III, 197, 316, 351, 404, 417, 426, 450, 453; IV, 40, 52, 95, 114, 281, 317, 328, 355, 415, 431, 448; V, 10, 27, 74, 90, 200, 270, 297, 306, 327, 380, 395, 441, 490, 491, 492, 495, 609, 616, 620.

ζεύγνυμι, V, 511. ζεύγος, V, 512, 523. ζέω, Ι, 32. ζημία, IV, 452, 474, 489. ζητέω, Ι. 17. 310 : ΙΙ. 102. 107, 361, 364, 370; III, 77, 126, 127, 133, 479; IV, 131; V. 309. — ζητούμενον (τὸ), I, 76. ζήτημα, Ι, 69. ζοφερός, V, 473. ζωγραφία, Ι, 203. ζωή, II, 444 : IV, 498,

INDEX DES MOTS GRECS

ηγέομαι, II, 373 : IV. 468. ήδη, III, 15; V, 58, 322. ήδονή, I, 337; IV, 456; V, ήδύς, V, 13, 14, 22, 26. ήλεκτρον, IV, 78. ήλιακός, III, 185. hauta, I, 96, 97; II, 105, 110, 122, 215, 319. ήλιος, Ι, 251. ήμέρα, ΙΙ, 110, 486; ΙΙΙ, 205; V, 2, 16, 19, 27. ημερος, III, 4; IV, 27. ηνία, I, 421; III, 229, 233. ήνίοχος, ΙΙΙ, 228. ήττα, ΙV, 485.

θάλαττα, Ι, 204; ΙΙ, 24, 269. θάμβος, ΙΙΙ, 231; ΙV, 59. θάνατος, ΙΙ, 428 ; ΙΙΙ, 431 ; V, 578. θαρρέω, Ι, 342; V, 346. θαθμα, ΙΙ, 435, 448. θαυμάζω, Ι, 16, 202, 204, 208. θαυμαστός, ΙΙ. 81 : ΙV. 113 : V, 623. θεάομαι, ΙV, 476. θεατός, ΙΙΙ, 336. θέατρον, V, 557. θεῖος, Ι. 398 : ΙΙ, 75, 103, 477 : IV, 166; V, 357, 361, 362, 399. — θεῖον (τὸ), ΙΙΙ, 171. θέλησις, ΙΙ, 290.

θέλω, ΙΙ, 284, 533 : ΙV, 369. θέμις, ΙΙ, 85; ΙΙΙ, 469. θεοπρεπώς, ΙV. 270. θεός, IV, 242; V, 196, 197, 208, 209, 211, 228, Θεός, Ι, 39, 84, 158, 183, 190, 207, 217, 224, 268, 274, 285,

289, 290, 292, 293, 304, 315, 317, 319, 333, 341, 345, 382; II, 58, 76, 82, 87, 88, 114, 116, 121, 123, 142, 158, 159, 167, 185, 190, 219, 243, 249, 267, 297, 307, 321, 323, 324, 327, 335, 337, 348, 352, 361, 375, 465, 485, 487, 533; 111, 11, 22, 28, 34, 54, 84, 88, 90, 108, 121, 122, 163, 169, 170, 186, 197, 268, 274, 282, 314, 325, 333, 340, 349, 385, 402, 418, 443, 485; IV, 2, 21, 45, 71, 72, 80, 95, 172, 185, 199, 213, 221, 229, 236, 243, 290, 310, 395, 409, 420, 424, 477, 486; V, 15, 38, 40, 72, 77, 83, 84, 85, 96, 98, 103, 127, 129, 134, 138, 142, 149, 172, 173, 180, 192, 198, 212, 215, 222, 224, 280, 352, 369, 372, 373, 382, 386, 388, 389, 390, 391, 393, 394, 396, 400, 401, 417, 419, 427, 441, 480, 487, 495, 505, 519, 546, 553, 557, 560, 601, 613, 614, θεότης, V, 78, 82, 94, 216. θεραπεύω, Ι, 34, 348, 349 ; ΙΙ, 492, 505, V, 227, 562. θεράπων, V, 436. θερμός, Ι, 33; IV, 14, 379. θεωρέω, ΙΙΙ, 164, 178. θεωρία, ΙΙΙ, 209, 286, 343; V, 20. θηλάζω, Ι, 122, 134, 139. θήρα, Ι, 338. Onploy, II, 233; IV, 44. θησαυρός, V, 430. θλίβω, V, 455, 465, 471, 615. θλίψις, V, 462, 469. θνητός, ΙΙ, 142, 444; ΙΙΙ, 55. θορυβέω, Ι, 222; ΙΙΙ, 253. θόρυβος, ΙΙΙ, 283, 475. θρέμμα, Ι, 1. θρηνέω, Ι, 326; ΙΙ, 292; V, 600. θρήνος, ΙV, 363. θρόνος, ΙΙ, 432; ΙΙΙ, 159, 171,

272, 273, 418. — θρόνοι (οί), II, 279; IV, 100. θυμός, Ι, 351, 410; ΙV, 42; V, 414, 575. θυμόω, Ι΄V, 47. θύρα, V, 398, 486. θυρίς, Ι΄V. 29.

ίασις, V. 533. lατρεία, II, 504. Ιατρεύω, ΙΙΙ, 357. ίατρός, ΙΙ, 497, 521; V, 436. ίδιαζω, V, 116. ίδιος, III, 407; IV, 252, 255; V, 100, 110, 111, 113, 131, 271. ίδιώτης, V, 112. ἱερά (τὰ), IV, 414. ιερεύς, III, 390. ίερός, ΙΙΙ. 365. ίερωσύνη, ΙΙ, 129. ξκανός, ÍV, 169, 240, 244, 266, 270, 353. ίκανῶς, ΙΙ, 34. ίκετηρία, ΙΙΙ, 449, 463, 467, 485; IV, 341; V, 429, 604. ίλεως, II, 87; III, 438, 485; V, 508. ίλιγγιάω, Ι. 208, 221, 257. ίουδαϊκά (τά), ΙΙ, 15. ίουδαϊκός, ΙΙ, 17, 415. ίππόδρομος, ΙΙΙ, 432. ίππος, ΙΙΙ, 229. ίπταμαι, ΙV, 28, 419. Ισόπεδος, V. 452. ίσος, I, 58 ; IV, 275. ίστημι, Ι. 2 : ΙΙ, 89, 126, 212, 219, 460; III, 117, 173, 273, 281, 465, 469, 481; IV, 47, 54, 351, 408, 418, 421, 422, 423, 424, 431; V, 529, 579, 628. ίστορία, ΙΙΙ, 427 ; ΙV, 22. ίσχυρός, Ι, 353; ΙΙ, 123, 125, 509. ίσχύς, ΙΙ, 241 ; IV, 405 ; V, 74, 514. 274, 324, 326; IV, 77, 271, Ισχύω, Ι, 15; II, 67, 242; III; 174, 193, 265; IV, 366, 467; V, 440, 444, 446, 520. τσως, V, 49.

καθαιρέω, I, 344; II, 502. καθαίοω, Ι, 42. καθάπερ, Ι, 143; ΙΙ, 23, 88, 339, 383; III, 43, 184, 228, 232, 246, 253, 429, 455, 481; IV, 26, 46, 90, 441; V, 451. 473, 481, καθαρός, ΙΙ, 42; ΙΙΙ, 183, 283, 328; V. 442, 459, 564. καθαρότης, III, 317, 328, 331. καθέδρα, IV, 272, 274. καθέζομαι, III, 442; IV, 329. καθελκύω, V, 521. κάθημαι, II, 433; III, 169; IV, 237, 278, καθίζω, ΙΥ, 332. καθίημι, ΙΙ, 10; ΙΙΙ, 130; ΙΥ, 443. καθίστημι, Ι, 24, 171. καθόλου, Ι, 246. καθώς, ΙΙΙ, 333. καινός, ΙΙ, 162, 423. καινοτομία, ΙΙ, 44. καιρός, Ι, 71, 406; ΙΙ, 14, 150, 427; III, 446, 450, 453, 466; IV, 345, 349, 415, 421. καίτοι, I, 386 : III, 173. κακά (τὰ), II, 153, 154, 157; V, 595. κακία, V, 550. **κακός**, I, 182. κακουργέω, ΙV, 439. κακουργία, ΙV, 456. καλέω, Ι, 384; ΙΙ, 2, 60, 62; III, 27, 53, 78; IV, 148, 156, 409; V, 23, 131, 137, 166. 170, 172, 173, 180, 193, 199, 216, 411, 414, 416, 607, 610. κάλλος, Ι. 203 ; II, 216, 238. καλός, II, 210, 217; V, 535. καλύβη, II, 221. καλύπτω, III, 157, 309. καλῶς, II, 257; IV, 421, 422; V, 250, 260, 459. **μαμάρα**, **ΙΙ**, 476. κάματος, ΙΙ, 285.

κάμινος, V. 567. κάμνω, II, 521; III, 341; V, κανών, V, 10. καπνός, ΙΙ, 170. **καρδία**, Ι. 275. καρπός, ΙΙΙ. 370. καρπόω. ΙΙΙ. 40 : V. 537. καρτερία, V, 630. καταβαίνω, Ι, 329 ; ΙΙ, 40. καταβάλλω, IV, 85, 89, 91. καταβιβάζω. ΙΙΙ. 344. καταβολή, ΙV, 160. καταγινώσκω, ΙΙ, 489; ΙΙΙ, 60, 62, 369. καταγώγιον, ΙV, 35, 382. καταδέχομαι, Ι, 146; V, 531. καταδικάζω, ΙΙΙ, 434. καταδύω, ΙΙ, 6. καταθύω, ΙΙΙ, 464. καταισχύνω, II, 6 ; IV, 169. κατακαίω, Ι. 385; ΙΙΙ, 26. κατακεοματισμός, V. 7. κατακλείω, ΙΙΙ, 87. κατάκρισις, V, 490. κατακύπτω, Ι, 206, 207. καταλαμβάνω, I, 196, 262; III, 127 ; V, 376, 594. καταλείπω, II, 151, 504; IV, 33; V, 32. καταληπτός, Ι, 232, 264, 277: III, 145, 340; IV, 236. κατάληψις, Ι, 231; ΙΙΙ, 56, 64; IV, 95, 113, 182, 230; V, 296. καταλιμπάνω, ΙV, 344. κατάλυσις, Ι, 102. καταλύω, IÍ, 431; III, 436; IV, 19; V, 423. καταμανθάνω, ΙΙΙ, 83 : ΙV, 85. καταμαραίνω, ΙV, 14. καταντλέω, ΙΙ, 501. καταντικού, ΙΥ, 430. καταξιόω, ΙΙΙ, 461; IV, 412. καταπίπτω, Ι, 169; III, 245; IV. 399. καταπλήττω, III, 345; IV, 353. καταργέω, I, 70, 77, 85, 95, 96, 102, 173, 174, 176, 178. χατάργησις, Ι. 94, 108. κατασβέννυμι, ΙV, 452.

κατασκεδάννυμι, ΙΙΙ, 225. νατασκευάζω. IV. 459 ; V. 284, 629.κατάστέλλω, Ι, 399, 423; II, 71, 174, 501; V, 17. γαταστερόω, ΙΙ, 218. κατατέμνω, V, 6. καταυγάζω, ΙΙΙ. 402. καταφανής, ΙΙΙ, 337. χαταφέρω, III, 131, 229. χαταφεύγω, ΙΙ, 122; ΙΙΙ, 345. χαταφρονέω, Ι, 146 ; ΙΙ, 27, 203; III, 357, 416; IV, 385. καταφρόνησις, Ι, 321. καταγράσμαι, ΙΙ, 306. καταχρηστικώς, ΙV, 259, 261. καταγώννυμε, ΪV, 313. καταψήχω, ΙΙ, 498. κατελεέω, ΙΙΙ, 469. χατέγω, Ι, 112, 114, 115, 120, 127, 278, 340; II, 155; III, 232, 235, 248, 255, 376, 482; IV, 51, 324, 367; V, 281. κατηγορία, I, 387; II, 55, 172; V, 531, 534. κατορθόω, II, 67; IV, 320, 468; V, 554. κατόρθωμα, Ι, 3, 27, 47, 49 III, 199; V, 491, 504, 569, κατορύττω, ΙΙ, 293. κάτω, I, 321; II, 474; IV, 12; V, 282, 521. κάτωθεν, V, 454, 458, 587. κεΐμαι, İ, 346; III, 259; IV. 12; V, 10, 55, 101, 435, 582. κελεύω, Ι, 355; ΙΙ, 43; ΙΙΙ, 349, 466; IV, 325, 397, 422. χενός, II, 72 ; III, 865. κενόω, V, 479. χεραμεύς, ΙΙ, 336, 337, 339, 347, 350. κερδαίνω, Ι, 378; IV, 471; V, 568. κέρδος, I, 411; V, 535. **κεφάλαιον** (τδ), I, 35. κεφαλή, ΙΙ, 326; ΙΙΙ, 466; IV, 325, 433. χηδεμονία, ΙΙΙ, 483. κιγκλίς, ΙV. 331. κιθαρωδός, ΙΙΙ, 377.

χινέω, ΙΙ, 116, 454; IV, 3; V, 28. κίων, Ι. 203. χλάδος, III, 455, 458. κληρονομέω, ΙV, 499. κληρονομία, ΙΙ. 38. κλίνη, V, 435. κλίνω, III, 466 ; IV, 325. **μλοπή, IV, 458.** κοιμάω, V, 18. χοινός, Ι, 305; ΙΙΙ, 449, 468; IV, 251, 255, 340, 342, 413; V, 103, 108, 110, 111, 114, 115. - κοινόν (τό), IV, 254. - xown (adv.), III, 433, 443; IV. 361. κοινωνέω, ΙΙ, 64; IV, 414. χοινωνία, I, 361; IV, 250, 274. κολάζω, II, 129, 139, 143, 361. κόλασις, II, 132, 137; III, 444; IV, 339. κολοκύνθη, ΙΙΙ, 421. χόλπος, III, 17; IV, 13, 275, 276, 278, 281, 283, 284, 289, 300, 307. κολυμβητής, ΙΙΙ, 130. χομάω, IV. 333. κόμη, III, 6. κοπιόω, V, 613. χορέννυμι, V, 528. κόρη, IV, 218, 225; V, 18. χορυφή, I, 64; III, 46. χοσμοχράτωρ, ΙV, 156. κόσμος, I, 253; II, 275; IV, 158. κοῦφος, III, 210; V, 7, 520. κρατέω, ΙV, 45. **μρέας, ΙΙΙ, 206.** κρημνός, III, 73. κρίμα (τδ), Ι, 272. μρότος, ΙΙΙ, 476, 480. κούπτω, ΙΙ, 3. κρύσταλλος, II, 482; IV, 77. κρύφια (τά), Ι, 227. κτάομαι, Ι, 53. - κεκτημένος  $(\delta)$ , I, 61. κτίσις, II, 126, 192, 202, 208,

272, 290, 475; III, 59; IV,

296, 309; V, 52, 54, 60, 232, 289, 294. **κτίσμα, ΙΙ, 244.** κτιστός, I, 307; III, 339; IV, χυκλος, III, 174. κύριος, IV, 255, 263. — κύριος (6), IV, 242; V, 197, 209, 211. - Kupios, I, 38; IV, 242; V, 79, 88, 89, 91, 114, 120, 129, 133, 137, 142, 170, 171, 172, 193, 213, 217. κυριότης, V, 79, 80, 91, 218. χυριότητες (αί), ΙΙ, 280; ΙV, 94, 100, 116; V, 79, 80, 91, 218. χυρίως, IV, 260. κώλυμα, ΙΙ, 120.

λαβή, V, 220. λαγχάνω, ΙΙ, 216. λαγών, Ιν, 13. λακτίζω, ΙΙ, 503. λαλέω, ΙΙ, 391, 394; V, 327. λαμβάνω, Ι, 144, 222, 343, 345; II, 248, 330; III, 431, 484; V. 598. λαμπρός, ΙΙ, 387; ΙΙΙ, 35; ΙV, 9, 168, 480, 485. λάμπω, ΙΙΙ, 159. λανθάνω, V, 306. λαός, ΙΙ, 93, 98. λάρναξ, ΙΙ, 345. λέγω, Ι, 18, 41, 56, 65, 76, 94, 103, 110, 118, 125, 132, 135, 139, 148, 150, 169, 170, 172, 175, 209, 215, 225, 231, 235, 242, 246, 259, 261, 264, 265, 272, 279, 286, 291, 300, 312, 317, 319, 331, 332, 336, 355, 356, 358, 364, 365, 380, 387, 395, 397, 407, 411; II, 28, 85, 58, 62, 95, 107, 114, 144, 158, 172, 173, 177, 179, 180, 190, 204, 222, 226, 236, 245, 257, 267, 269, 287, 292, 300, 304, 314, 335, 340, 354, 365, 366, 375, 384, 391, 392, 393, 397, 400, 403, 407, 412, 413,

416, 420, 437, 446, 449, 453, 455, 456, 458, 462, 464, 469, 470, 481, 483, 484, 485, 486, 489, 509, 515 ; III, 31, 43, 62, 63, 65, 103, 111, 119, 121, 124, 126, 129, 132, 134, 136, 140, 145, 149, 150, 157, 189, 194, 242, 269, 314, 315, 360, 372, 379, 407, 417, 418, 450, 460; IV, 36, 64, 69, 71, 104, 105, 110, 127, 148, 151, 170, 172, 183, 189, 195, 196, 205, 209, 211, 228, 229, 239, 242, 243, 246, 248, 257, 258, 264, 266, 304, 306, 355, 371, 390, 401, 402, 403, 427 ; V, 13, 34, 35, 41, 42, 43, 46, 48, 50, 56, 60, 66, 69, 71, 74, 77, 78, 81, 82, 84, 86, 87, 88, 102, 103, 104, 107, 120, 128, 138, 149, 156, 167, 176, 177, 188, 195, 196, 198, 208, 209, 212, 225, 236, 237, 244, 253, 259, 263, 268, 269, 270, 278, 289, 298, 311, 320, 324, 329, 341, 353, 356, 357, 360, 362, 374, 375, 397, 410, 448, 500, 507, 525, 540, 544, 549, 552, 563, 569, 572, 581, 592, 605, 614. -- λεγόμενον (τδ), V, 66, 203. — λεγόμενα (τά), Ι, 407 ; ΙΙ, 172 ; ΙΙΙ, 31, 360, 372, 375; IV, 442. \_ είρημένον (τδ), II, 257; V. 68, 532, - είρημένα (τὰ), I, 415; II, 501; III, 342, 374, 475; ÍV, 127, 195, 214, 314; V. 236, 619. λείπω, ΙΙ, 240 ; IV, 310. λειπόμενα (τά), IV, 89, 92. λείψανον, ΙΙ, 151; IV, 10. λέξις, Ι΄V, 399, 426. λεπρός, Ι, 42. λέων, ΙΙΙ, 257, 448; ΙV, 42, 47; V, 575. λημμα, V, 87. ληρόω, V, 421. ληστής, ΙV, 446, 470. λίθινος, Ι, 419. λίθος, ΙΙΙ, 44, 47; ΙV, 76.

λιμήν, V, 431. λιταί (αί), ΙΙ, 86. λογίζομαι, ΙΙ, 456; ΙV. 374. λογισμός, Ι, 160, 198, 343; ΙΙ, 71, 116, 220, 435, 439, 442, 451, 464, 477; III, 23, 67; IV. 392, 405, 416, 433; V, 284, 477, 590. λόγος, Ι. 56, 70, 73, 75, 200, 282, 329, 335, 369, 375, 393, 414; II, 9, 14, 25, 37, 53, 75, 111, 125, 126, 127, 131, 149, 257, 271, 283, 349, 455, 466, 475 : III, 61, 76, 87, 111, 266, 400 ; IV, 7, 17, 54, 88, 91, 102, 160, 288, 315, 397; V. 2, 8, 28, 32, 90, 195, 285, 366, 395, 400, 406, 423, 483, 510, 542, 596. λοιδορέω, Ι, 385, 401. λοιδορία, V, 536. λοιπός, Ι, 373; V, 276. - λοιπόν (adv.), I, 334, 343; II, 17, 31, 34, 212; III, 75; IV, 92, 160, 301, 311, 380, 384; V, 28, 304. λουτρόν, ΙV. 365. λύκος, Ι, 22 ; ΙΙ, 46 ; ΙΥ. 366. λυμαίνω, ΙΙ, 354; ΙΙΙ, 2, 41. λύμη, Ι, 373. λυπέω, V, 620. λυσιτελής, Ι, 330. λυττάω, ΙΙ, 71. λύγγος, ΙΙΙ, 399. λύω, ΪΙ, 35, 139; V, 576, 623. μαθητής, I, 17, 38, 51; II, 516;V, 317. μαίνομαι, ΙΙ, 176. μαχαρίζω, Ι, 14. μακάριος, ΙΙ, 372, 381; ΙΙΙ, 48. 194 : IV, 23, 30, 52, 61. μαχρός, Ι, 893; ΙΙΙ, 477; V, 1.

μακροτέρω, I, 328.

μάλα, II, 97, 115; V, 354. — μᾶλλον, I, 11, 13, 56, 117,

200, 262, 284; II, 273, 276,

337, 375, 451; III, 38, 121,

382, 603, — μάλιστα, Ι. 15. 281, 304; II, 403, 507; III, 174; V, 367, 461. μαλακός, ΙΙ. 497. μάνδρα, Ι. 7. μανθάνω, Ι, 115, 190, 228, 307, 369, 404; II, 107, 139, 145. 358, 473, 478, 484; III, 113, 120, 123, 147, 196, 276, 320, 425; IV, 36, 118, 119, 126, 181; V, 37, 180, 232, 322, 461, 509. μανία, Ι, 188, 190, 197, 233, 278; II, 161, 189, 374, 485. 489; III, 63, 351; IV, 38, 324 ; V, 117, 336, 406, 425, 527. μαρμαρυγή, ΙΙΙ, 160. μαρτυρέω, ΙΙ, 458; ΙΙΙ, 198; V. 288. μαοτυρία, ΙV, 180; V, 188, 236. μαρτύριον, Ι, 60. μάρτυς, ΙΙ, 25, 33; ΙV, 208. ματαιότης, ΙΙ, 170. μάγη, ΙΙ, 32 ; V, 576. μάγομαι, Ι, 379; V, 210. μεγαληγορία, ΙΙ, 178. μεγαλοσύνη, Ι, 233, 275, 296; IV, 420. μέγας, Ι, 100, 258, 295; ΙΙ. 81, 210, 217; III, 426; IV, 114, 296; V, 430, 488, 498, 499, 509, 538, 553, 554. μείζων, Ι, 23, 64, 124, 185, 241; II, 57, 188, 278, 330, 439 III, 49, 125, 405, IV, 65; V, 118, 129. — μεῖζον (τὸ). Ι. 109. — μέγιστα (τὰ), ΙΙ, 531; IV, 492. μέγεθος, ΙΙ, 232, 238, 240, 244, 246, 249; V, 375, 379, 381. μειζόνως, ΙΙ. 130 ; V, 424, 609. μελετάω, Ι, 394 ; ΙΙ, 156, 395. μέλη (τά), ΙΙ, 12; ΙΙΙ, 234, 357. μέλλω, Ι, 79, 85, 120, 123, 131, 140, 331, 336; II, 99, 155, 406, 443; III, 281, 365, 438. IV, 109, 214, 329, 334, 408, 429, 432; V, 1, 19, 328, 356. — μέλλον (τὸ), Ι, 171, 177, 349, 405; IV, 61; V, 260,

237. — μέλλοντα (τά), ΙΙΙ, 486 : V. 632. μέμφομαι, ΙΙ, 367. μένω, Ι. 6, 182, 378, 416 ; ΙΙΙ, 36: IV, 346, 347; V, 97, 274, 281. μερίζω, Ι, 25. μερικός, Ι, 93, 95, 174 : ΙΙ. 383; III, 333; V, 327. μέρος, Ι, 52, 107, 111, 112, 113, 127, 172, 187, 248, 250, 254, 257, 286, 287, 290, 291; II. 266, 530; V, 6, 54, 276. μεσίτης, ΙΙ, 88; ΙΙΙ, 402. μέσος, IV, 44, 49 ; V, 257. μέσον (τό), Ι, 120, 122, 306; II. 328, 336, 338, 347, 348; III, 114, 188, 197; IV, 87; V, 232, 250, 256, 422. μέταλλα (τὰ), III, 348. μετατίθημι, ΙV. 417. μετρέω, ΙΙ, 349; V, 378. μετριάζω, Ι, 424; ΙΙ, 186. μέτρον, Ι, 421; ΙΙ, 240, 389; IV. 19; V. 10, 14. μηδέποτε, ΙΙ, 39 : V. 431. μηκέτι, Ι, 95, 106. μήτηρ, Ι, 36; ΙΙ, 153; V, 432. μικρός, Ι, 99, 254, 257. μιμέομαι, V, 406. μιμνήσκω, ΙΙ, 10; ΙΙΙ, 84, 90, 353; V. 150, 156. μισθός, Ι, 26; ΙΙΙ, 484; ΙV, μνήμη, Ι, 333, 416, 417; ΙΙ, 26; III, 88; IV, 90, 314; V, 465. μνημονεύω, Ι, 406. μονογενής, ΙΙΙ, 109; ΙV, 204, 209, 212, 215, 245; IV, 253, 260, 268, 284, 300; V, 38, 52. μόνον, Ι, 3, 141, 202, 222, 379, 387, 393, 401, 405; II, 195, 245, 250, 252, 289, 294, 311, 532; III, 25, 101, 139, 272, 467; IV, 5, 21, 119, 131, 158, 260, 476, 487, 491; V, 44, 50, 92, 131, 320, 385, 404,

442, 494, 506, 546, 551, 592, μονονουγί, ΙΙΙ, 460. μόνος, Ι. 46, 277 : ΙΙ, 84, 160, 203, 273, 291, 436, 443; III. 59, 451; IV, 101, 193, 202, 262, 311; V, 55, 61, 98, 99, 100. 322. μυριάδες, ΙΙ, 278; ΙΙΙ, 264. μυρίος, V, 258, 432, 493, 585, 608, 616, μυριοστόν (τό), Ι, 116. μυστήρια (τά), Ι, 60; ΙΙΙ, 365; IV. 336, 364. μυστικός, Ι, 311 ; ΙV, 414. μωρία, ΙΙ, 66, 68, 70. μωρός, ΙΙ, 63.

νάματα (τά), ΙΙΙ, 249. νεανίας, ΙΙΙ. 223. νεμρός, I, 41; II, 425; V, 276, 277. νέος, ΙΙ, 214. νεύρα (τά), ΙΙΙ, 405. νέφος, ΙΙ, 482 : V, 473. νήπιος, Ι, 129, 135, 139. νήσος, ΙΙ. 261. νηστεία, ΙΙ, 18; ΙΙΙ, 210; V, νηστεύω, ΙΙΙ, 205. νήφω, ΙV, 317, 425; V, 467. งกับเร. IV. 410. νικάω, Ι, 90 ; ΙΙ, 179 ; ΙΙΙ, 54 ; V. 518, 543, νικητήρια (τά), Ι, 283; ΙV, 9. νιφάς, V, 474. νοθεύω, ΙΙ, 39. νομή, Ι, 5, 9. νομίζω, Ι, 102, 197, 330 ; ΙΙ, 28, 172, 188, 389, 399; III, 202, 336; IV, 217, 221, 226, 251, 264, 276, 380; V, 4, 43, 50, 149, 208, 215, 489, 490, 492, 497, 555. νομοθετέω, ΙV, 334, 391 ; V. 16. νόμος, Ι, 59 ; ΙΙ, 43. νοσέω, Ι, 337 ; ΙΙ, 13, 15, 523 ; III, 347; V. 195.

νόσημα, Ι. 350 : ΙΙΙ, 355, 358, νόσος, ΙΙ, 491; ΙΙΙ, 347, 352; IV, 489; V, 224. vouc, I, 222, 273; II, 164; V. 404. νῦν, Ι, 29, 31, 74, 120, 127; II. 31, 137, 208, 253, 385, 390, 432; III, 377; IV, 110, 126, 136, 138; V, 50. VIVI. IV. 346. νύξ, V, 16. γῶτος, ΙΙ, 233.

ξίφος, ΙΙΙ, 51. σγκος, II, 181, 230, 502; V. 271, 445, 516, 520. όδεύω, Ι, 174. δδός, Ι, 263, 265, 272 ; Η, 150, 460; III, 431; IV, 373, 377. δδυνάω, V, 450, 595, 615. δδύνη, V, 469. σίδα, I, 32, 35, 156, 158, 159, 160, 162, 189, 217, 221, 293, 296, 304, 305, 307, 348; II. 35, 125, 146, 158, 159, 265, 271, 346, 457, 476, 479, 485. 488; III, 60, 72, 74, 182, 186, 187, 262, 429; IV, 8, 18, 62, 98, 104, 115, 119, 148, 161, 234, 235, 405, 445, 465, 469, 479, 487; V. 71, 202, 244, 245, 247, 249, 250, 257, 260, 261, 265, 266, 279, 289, 291, 293, 295, 305, 309, 315, 321, 323, 345, 366, 369, 372, 375, 379, 382, 385, 389, 390, 394, 562, 618, 624. οιδέω, Ι. 423. οίχεῖος, Ι, 49, 198; ΙΙ, 12, 71, 220; III, 17, 36, 41, 46, 67, 233, 357, 470, 483; IV, 34; V. 513, 594, 598. οίκετης, Ι, 213, 392; ΙΙ, 88; V. 437. οίχέω, ΙΙ, 45, 50, 69, 259, 263; III, 124, 141; IV, 330. οίκημα, ΙV, 331. οίκια, ΙΙΙ, 381, 382, 388, 406, 447; IV .360 .370.

οίκίσκος, ΙΥ, 27. οίκοδόμημα, ΙΙ. 232. οίκοθεν, ΙΙΙ, 20 ; V, 338. οίκονομέω, ΙΙ, 352, 372, οἰκονομία, Ι. 281, 283, 284, 289; II, 299, 360, 370; IV, 115, 118; V, 150, 155. οίκος, III, 120, 122; IV, 70. οίκουμένη (ή), II, 50, 69, 262. 388, 432 ; ΙΙΙ, 441. οίκτιρμός, V, 614. οίμωγή, ΙV, 363. οίνος, ΙΙΙ, 206. οίγομαι, Ι, 87. όκνέω, ΙΙ, 155. όχνος, ΙΙ. 28. όλεθρία, ΙΙ, 152. όλίγος, V, 250, 252. όλιγωρέω, ΙΥ, 357. όλιγωρία, V, 469. όλόκληρος, Ι, 53, 175, 424 : III, 230 ; V. 273. δλος, I, 250; IV, 417; V, 275. őλως, İ, 158 ; V, 256. δμιλέω, V, 14. δμιλία, II, 510 ; III, 381, 394. όμμα, IV, 218; V, 14. όμοθυμαδόν, ΙΙΙ, 386; ΙV, 341. δμοίωμα, Ι΄V, 77. όμοίως, I, 368; II, 479; V, 22, δμολογέω, I, 176, 215; IV, 201; V, 380, 552. όμολογία, V, 568. διιόνοια, ΙΙΙ, 388. όμοῦ, V, 244. δμως, I, 227, 404; II, 178, 278, 506; III, 172, 309; IV, 245; V, 13, 256, 326, 505, 569. όνειδίζω, V, 561. ὄνειδος, V, 581, 533, 539. όνομα, II, 3, 168, 264, 303; III, 313, 328, 331; IV, 96, 98, 104, 109, 249, 252, 258; V. 98, 103, 110, 115, 118, 131, 133, 141, 142, 143, 144, 146, 174, 199, 336, 340, 345, 353, 355, 362, όντως, ΙV, 167.

δξύτερον (adv.), V, 455. δπλον, I, 343, 345, 347; V. 430 őπουπερ, I, 28. όπτασία, ΙΙΙ, 208. δπτικός, V, 19. όπωσοῦν, V, 260, 398. δρασις, IV, 217, 219; V, 40. όράω, Ι, 31, 139, 151, 154, 155, 180, 213, 220, 241, 258, 321, 337; II, 46, 85, 89, 104, 106, 195, 209, 224, 230, 239, 272, 288, 297, 322, 357, 465, 475, 486, 526; III, 1, 161, 162, 165, 175, 191, 193, 196, 208. 265, 284, 285, 287, 308, 330, 333, 361, 370; IV, 39, 51, 109, 143, 159, 170, 172, 184, 185, 189, 192, 199, 215, 229, 231, 233, 297, 318, 350, 362, 367, 371, 377, 379, 381, 441, 474, 483, 494; V, 141, 207, 297, 512, 547. δργή, Ι, 420 ; ΙΙ, 139 ; ΙΙΙ, 434, 436, 439 ; IV, 48. δρθός, IV. 394, 434. δρθότης, Ι΄V, 57. όρος,  $\dot{V}$ , 10, 11, 361, 364, 365. όροφή, IV, 28. ούδαμῶς, Ί, 310 ; ΙΙ, 359 ; V, 53, 155; IV, 152, 403. ούδένεια, ΙΙ, 803. οὐδέπω, Ι, 56; ΙΙ, 385; V, 29, 287, 293. οὐρανός, Ι΄, 303 ; ΙΙ, 126, 209, 215, 269, 270, 430, 476, 481, 485; III, 44, 344, 393, 438; IV, 16, 101, 156, 157, 383, 417; V, 210, 375, 379, 381, 451, 468, 577. οὐσία, Ι, 97, 161, 190, 192, 194, 195, 197, 215, 225, 232, 234, 244, 280, 292, 293, 304, 309; II, 308, 339, 348, 359, 372; III, 48, 138, 145, 162, 177, 191, 194, 195, 262, 307; IV, 61, 99, 113, 161, 184, 189, 191, 232, 282, 309; V, 111, 127, 249, 257, 260, 262, 268, 335, 339, 349, 350, 353, 355,

361, 362, 369, 371, 386, 392, 397. ούσιωδῶς, ΙV, 222. όφείλω, ΙΙ, 335, 522, 524 ; ΙΙΙ, 86, 92, 415 : IV, 84, 86, 492. όφελος, ΙΙ, 37, 359, 372; ΙΙ, 17; III, 394; V, 488. ὀφθαλμιάω, ΙΙ, 526. όφθαλμός, Ι, 314, 362, 369, 370, 372; III, 257, 325; IV, 56, 223, 225, 363; V, 17, 376. όφθαλμοφανώς, Ι΄ν, 199. δχετηγός, V, 454. όψις, Ι, 323 ; ΙΙΙ, 166, 229, 251, 281 : IV. 224, 352. παγίς, ΙΙ, 536 ; ΙΙΙ, 442. παγκρατιαστής, IV, 404. πάθημα, V, 598. πάθος, ΙΙ, 453. παίδευσις, ΙΙ, 73. παιδεύω, ΙΙ, 388. παιδίον, Ι, 96, 148, 154; V, 151. παίζω, ΙΙ, 221. παῖς, Ι, 122, 132 ; ΙΙ, 97 ; ΙΙΙ, 437 ; V, 567. πάλαι, Ι, 335. Παλαιά (Γραφή), V, 120. πάλαισμα, Ι, 330, 339 ; ΙΙ, 11. παλαιστής, Ι, 408. παλαίστρα, Ι, 408. πάλιν, Ι, 64, 125, 153, 204, 211, 249, 357; II, 1, 20, 64, 79, 426, 428, 518; III, 76, 98, 179, 242, 245; IV, 6, 11, 17, 34, 117, 132, 174, 178, 188, 225, 258, 315, 427; V, 31, 33, 41, 84, 122, 123, 125, 129, 145, 152, 163, 164, 187, 210, 215, 223, 240, 246, 285, 291, 388, 402, 413, 501, 515, 582. πανάγιος, Ι. 419. πανταχόθεν, V, 469. πανταχού, Ι, 139, 157, 216, 218, 220, 297; II, 49, 191; V, 25. παντελής, Ι, 53, 93, 102, 171, 175; II, 457, 458. παντελώς, Ι, 81, 86 ; ΙΙ, 395. παντοδαπός, ΙΙ, 233.

πάντοθεν, ΙΙ, 48; ΙV, 32. πάντως, Ι, 333; ΙΙΙ, 375; V, παραβάλλω, Ι, 131. παραβλάπτω, Ι, 78 : ΙΙ, 523, 531; III, 34, 49; IV, 491. παράγω, ΙΙ, 126; ΙΙΙ, 197, 264: IV, 75, 238; V, 188, 237, 422. παράδειγμα, Ι, 141 ; ΙΙ, 236. παραδέχομαι, ΙΙ, 76, 510. παραδηλόω, Ι, 65, 248 : ΙΙΙ. 181, 331; IV, 209. παράδοξος, ΙΙΙ, 281. παραίνεσις, ΙΙ, 17; ΙΙΙ, 476, 478; IV, 315, 316, 444. παραινέω, Ι, 188, 380 ; ΙΙ, 462, 517; IV, 407, 453. παρακαλέω, Ι, 341 ; ΙΙ, 93, 98. 490, 533; III, 11, 29, 349, 387, 419, 459, 464; IV, 343; V, 425, 556, 616. παρακελεύω, III, 480 ; IV, 390. παράκλησις, ΙΙΙ, 346 ; V, 613. παρακούω, V, 607. παραλαμβάνω, V, 17 : IV, 289. παραμένω, ΙΙΙ, 364. παραμυθέομαι, V, 440, 615. παραμυθία, V, 595, 599. παρανομία, V, 358. παραπαίω, ΙΙ, 491; V, 350. παραπέμπω, ΙΙΙ, 377; V, 584. παραπέτασμα, ΙV, 332. παραπλήξ, ΙΙ, 505. παραπληξία, Ι, 326 ; ΙΙ, 162 ; V, 334 παρασκευάζω, II, 49; IV, 447; V. 20, 29, 466. παρασκευή, V, 438. παραστατικός, ΙΥ, 303; V, 397. παρασύρω, Ι, 332. παρατρέπω, V, 590. παρατρέγω, Ι, 43; ΙΙ, 13. παραχωρέω, V, 381. πάρειμι, Ι, Ι, 3, 5, 9, 11, 16, 21, 23, 25, 26, 30, 52, 121, 123, 130, 152, 216, 218, 221, 297; II, 191: IV, 158, 340, 377.—

παρόν, (τὸ), Ι, 170. - παρόντα (τά), Ι, 186. παρεκτείνω, V, 270. παρέρχομαι, ΙΙ. 257. παρέγω, Ι, 72; ΙΙ, 75, 138, 285; III, 77, 113. παρθένος, V. 151. παοίημι. Ι. 216. παρίστημι, Ι, 118; ΙΙ, 80, 239, 283, 303, 349, 486, 439, 442 IV, 74, 102, 280, 287, 395 V. 435. παρουσία, Ι, 12; ΙΙ, 21; ΙΙΙ. 201, 223, 252, 259; V, 437. παρρησία, ΙΙ, 186; ΙΙΙ, 197, 203, 406, 471, 484; IV, 40, 45, 277; V, 441, 488, 490, 492, 495, 627. πάσγω, ΙΙ, 526, ΙΙΙ, 202, 236, 251; IV, 452. πατάσσω, ΙV, 483. πατήρ, ΙΙ, 21, 32; ΙV. 334. Πατήρ, ΙΙΙ, 101, 109; ΙΫ, 281, 285, 288, 295, 308; V, 56, 77, 79, 80, 83, 85, 86, 88, 91, 94, 96, 98, 101, 103, 105, 120, 131, 133, 134, 137, 141, 149, 150, 154, 169, 170, 172, 173, 180, 192, 212, 216, 218, 305. πατριάρχης, ΙΙ, 184. πατρικός, ΙΥ, 283, 285, 300. πατρίς, ΙΙ, 33. πατοώος, ΙΙ, 38. παύομαι, Ι, 71, 73, 76, 79; III, 378. παύω, V, 576. παχύς, ΙΙ, 483; ΙV, 266. πείθω, ΙΙ, 345, 444; ΙV, 189, 474; V, 228, 282, 494. πεῖρα, ΙV, 480 ; V, 618. πειρασμός, ΙV, 406, 479. πειράω, ΙΙ, 80, 492, 501. πέλαγος, Ι, 205, 207, 257; ΙΙΙ, 130 · IV. 68. πέμπτος, V, 27. πέμπω, ΙΙ, 50 ; ΙΙΙ, 11. πένης, ΙV, 460, 463 ; V, 446. πεπλημμελημένα (τά), IV, 338. περαιόω, V. 3.

περαιτέρω, ΙΙ, 460 ; ΙV, 3, 7. πέρας, Ι, 234, 276 ; ΙΙ, 445 ; III, 131. περιάγω, ΙΙ, 351. περιβάλλω, ΙV, 333. περιγίνομαι, ΙV, 43; V, 521, 542. περιγραφή, ΙV, 273. περιγράφω, Ι, 234; ΙΙ, 220; III, 68 ; IV, 72. περίειμι, Ι΄V, 73. — περιόν (τδ), 1, 90. περιεργάζομαι, Ι, 322; ΙΙ, 59, 77, 103, 143, 166, 190, 219, 267, 295, 298, 308, 309, 312, 359, 370, 378; III, 144, 256; IV, 17, 42, 99; V, 282, 347, 386. περιεργία, ΙΙΙ, 23. periothmit,  $V,\ 92.$ περίχειμαι, ΙV, 411; V, 434. πεοιχοπή, ΙΙ, 413. περικοούω, ΙΙΙ, 236. περιλαμβάνω, ΙΙ, 478 ; ΙΙΙ, 68 ; IV, 289; V, 362. περιοράω, ΙΙ, 39. περιουσία, Ι, 282, 307, 404; ΙΙ, 355; III, 123; IV, 20; V, 281, 439. περιπίπτω, ΙΙ, 491. περίστασις, ΙV, 489; V, 458, περιστερά, IV, 26. περισφίγγω, V, 454, 587. περιτέμνω, II, 43. περιτρέπω, ΙΙ, 326; ΙΙΙ, 230. περιττός, ΙV, 209. περιττῶς, V, 70, 101. περιφάνεια, V, 358. πέτομαι, ΙΙΙ, 319. πηγη,  $\acute{1}$ ,  $3\acute{6}$ ; IV,  $16\acute{6}$ ,  $3\acute{6}1$ ; V 403, 432. πήγνυμι, ΙΙ, 482. πηλός, ΙΙ, 336, 337, 338, 344, 347, 350, 352. πήρωσις, V, 275. πιστεύω, ΙΙ, 154, 324; ΙV, 227, 254, 301. πίστις, Ι, 59 ; ΙΙ, 5, 56, 76 ; ΙΙ, 104, 131, 315, 320, 321, 400,

421, 436, 443, 449, 453, 467. πιστός (δ), ΙΙ, 51. πιστῶς, ΙΙ, 58. πλάνη, Ι, 8; ΙΙ, 535; V, 223. πλάτος, Ι, 418. πλατύς, Ι΄V. 257. πλείων, Ι, 184, 282; ΙΙ, 212; III, 30, 377, 406, 484; IV, 8, 103, 481, 493; V, 3; - πλέον (τὸ), Ι, 114; ΙΙΙ, 9, 13. πλέον (adv.), II, 130, 243, 338; III, 388; IV, 6, 213, 471 ; V, 309. πλεονεκτέω, Ι, 89 ; ΙΙ, 131. πληγή, I, 403; III, 46; IV,472"; V, 580. πλήθος, Ι, 331; ΙΙ, 86, 87, 212, 231, 233; 111, 17, 341, 358, 385, 391, 405, 419, 425; IV, 313, 447; V, 444. πληθύνω, ΙΙΙ, 329, 332. πλημμέλημα, V, 565. πληροφορέω, ΙΙ, 321, 323. πληρόω, ΙV, 293. πλήρωσις, Ι, 109. πλησίον, ΙΙΙ, 173, 175, 273; ΙΥ, 351, 408, 418; V, 529, 537. πλήττω, Ι, 347. πλούτος, ΙV, 133, 134; V, 431, 444. πνεῦμα, Ι, 140; V, 262, 401, 403, 407, 417. Πνεύμα, Ι, 163; ΙΙ, 395; ΙΙΙ, 11, 25, 59, 149, 150, 176; IV, 294, 311; V, 53, 57, 59, 68, 70, 72, 235, 239. πνευματικός, II, 21, 23; III, 210; V, 148, 411. ποιέω, Ι, 142, 191, 299, 423; 11, 55, 73, 87, 96, 121, 127, 221, 225, 235, 237, 241, 251, 282, 322, 344, 403, 412, 437, 503, 514; III, 89, 101, 103, 398, 427, 438, 467, 485 ; IV, 8, 63, 87, 171, 212, 225, 326, 350, 467, 477; V, 7, 46, 58, 194, 316, 392, 430, 442, 467, 474, 510.

ποιχίλος, ΙΙ, 210.

ποιμαίνων (δ), Ι, 7, 21. ποιμήν, Ι, 1, 2, 9, 11. ποίμνη, Ι, 22 ; ΙΙ, 46 ; ΙV, 367. ποιμνιον, Ι, 4, 13, 23. πολεμέω, Ι, 380. πολέμιος, IV, 371. πόλεμος, V, 576. πολιά, ΙΙ, 105. πολιόω, ΙΙ, 109. πόλις, II, 38, 45, 231; III. 282, 432; IV, 340; V, 579. πολιτεία, ΙΙ, 401, 402, 466, 467. πολλάκις, Ι, 185 ; ΙΙ, 425, 522 : III. 5, 18, 76, 90, 249, 361 IV, 448, 449; V, 272, 433. 446, 600. πολλαχόθεν, ΙΙ, 21. πολυθεία, V, 195, 214. πολύθεος, V, 223. πολυπραγμονέω, Ι, 224, 323 : II. 76, 141, 167, 295, 310, 373, 378; IV, 17; V, 283. πολύς, Ι, 7, 10, 33, 34, 90, 154, 156, 185, 208, 306, 312, 332, 334, 336, 348, 354; II, 240, 296, 299, 424, 494, 525, 529; III, 4, 7, 62, 123, 131, 225. 363, 380, 475; IV. 20, 72, 115, 179, 241, 249, 250, 263, 359, 378, 442, 450, 461; V. 2, 6, 49, 196, 208, 209, 211, 228, 328, 407, 453, 457, 471, 479, 483, 491, 495, 498. πολλῷ (adv.), Í, 88, 262, 284; II. 273, 276, 277, 330, 338; 360, 451; III, 49, 88, 125, 349, 404, 406; IV, 65, 71, 279; V, 316, 405, 597. πολυτέλεια, V, 438. πονέω, V, 16, 612. πονηρός, ΙΙΙ, 16, 26, 202: IV, 10, 324, 326, 387, 432, 440; V, 492. πόνος, Ι, 49; ΙΙΙ, 2, 8, 14, 33. ποταμός, ΙΙ, 23 : ΙΙΙ. 280. ποτίζω, ΙΙΙ, 22, 23. πότιμος, ΙΙ, 500. πούς, V, 273. πρᾶγμα, Ι, 80, 354; ΙΙ, 3, 113, 116, 138, 295, 440; III, 447;

IV, 3, 298, 352, 394, 489; V, 458. πραγματεύω, ΙΙ, 55. πρακτέα (τά), ΙΙ, 408, 409. πρᾶξις, V, 542. πραότης, Ι. 353. προάγω, Ι, 328; ΙV, 7. ποραγαφωνέω, ΙΙΙ, 271. ποοαποδείκνυμι. V. 235. προβαίνω, ΙΙ, 110. ποοβάλλω, Ι. 352 : ΙΙ, 117, 122; III, 158, 269, 425; V, 548, 547. πρόβατα (τά), Ι, 6, 23. προβολή, ΙΥ. 57. πρόγονος, ΙΙ, 41, 346. πρόειμι, ΙΙ, 455, 460; ΙΙΙ, 91. προθύμία, ΙΙΙ, 363; ΙV, 4, 414, 451, 461. πρόθυρον, ΙΥ, 374. προίστημι, ΙΙΙ, 390. προκαθέζομαι, ΙV, 335. προκάλυμμα, V, 486. προκαταβάλλω, IV, 405. προκαταλαμβάνω, ΙV, 376. προκόπτω, Ι. 80. προκύπτω, Ι. 7. προλαμβάνω, ΙΙ, 16; ΙV, 33; V, 513. προνοέω, Ι, 247, 249, 298. πρόνοια, Ι, 246, 248, 255. προοδοποιέω, ΙΙΙ, 399. πρόοδος, Ι. 94; ΙV. 328. προοίμια (τά), ΙΙΙ, 89, 398. ποοοράω, Ι, 140. πρόρριζος, ΙΙΙ, 13. προσβάλλω, III, 12, 306; V, 543, 547. προσβολή, V, 585, 590. προσδοκάω, Ι. 186. προσεδρία, V, 630. πρόσειμι, IV, 253, 256, 261, 262, 263. προσέρχομαι, ΙV, 484. προσέχω, ΙΙΙ, 118, 360, 371. προσηγορία, ΙΙ, 4, 62, 65; ΙΙΙ, 316; IV, 262, 273, 276; V, 107, 135, 339. προσήχω, IV. 352; V. 130. προσήμον (τδ), Ι, 422.

προσηλόω, ΙV. 442. προσήνεια, II, 492. προσηνής, II, 500 ; V, 26. προσθήκη, IV, 244 ; V, 51, 97, 101, 105. προσίημι, V, 507, 602. πρόσκειμαι, III, 140. προσκυνέω, Ι, 310; ΙΙ, 294, 378. πρόσοδος, ΙΫ, 68; Ϋ, 487. προσπίπτω, ΙΙΙ, 7, 452. προσρίπτω, IV, 292, 293. προστασία, II, 82; III, 471. προστίθημι, Ι, 369; ΙV, 65; V, 51, 214, 291. προστρέχω, V, 609, 617. προστρίβω, V, 626. προσφεύγω, IV, 378. προσφορά, III, 454. πρόσωπον, III, 157, 249. προτείνω, III, 459. πρότερον, ΙΙ, 47, 302 ; ΙΙΙ, 84, 91, 110, 395; IV, 248, 253, 264, 429, 434; V, 150. προτίθημι, ΙΙ, 244; ΙV, 14. πρόφασις, ΙV, 471. προφέρω, ΙΙ, 164. προφητεία, Ι, 70, 74, 77. προφήτης, 1, 58, 147, 191, 192, 196, 199, 206, 221, 225, 232, 303; II, 173, 193, 235, 242, 287, 375; 111, 150, 189, 250, 277, 306; IV, 79, 172, 177, 188, 212, 228; V, 147, 152, 182, 221, 225, 251, 353, 388, 410, 463, 591. προφητικός, ΙV, 195. προφορά, 11, 160. προχωρέω, ΙΙ, 18. πρώην, ΙΙ, 9, 151, 206; ΙV, 'ĩ, 318 ; V, 32. πρώτος, Ι, 145; ΙΙ, 151; ΙΙΙ, 263, 266; V, 90, 100, 106. πτερά (τὰ), ΙΙΙ, 319, 323. πτέρυγες (αί), ΙΙΙ, 158, 269, 310, 318, 324; IV, 57. πτοέω, ΙΙΙ, 232 ; ΙV, 28. πτωχεύω, V, 446. πυχνός, Ιν, 132. πυχνόω, ΙΙ, 482. πύλη, Ϋ, 577.

πύρ, IV, 78, 373 ; V, 263, 400, 403, 575. πυρά, II, 16 ; IV, 372, 375. πυρέττω, V, 434. πυρόω, I, 32.

fadiws, I, 22 ; IV, 15 ; V, 521, ραθυμέω, IV, 319, 357, 381. 621, 625. ραθυμία, ΙΙ, 29; ΙΙΙ, 367; ΙV, 354, 487; V, 448, 469, 485. ραίνω, ΙΙΙ, 248. δάκιου, ΙV, 333. ραπίζω, Ι, 403. ρέω, II, 24. ρήγνυμι, ΙV, 44. ρήμα, 1, 394, 398, 411, 418, 423; II, 7, 134, 160; III, 83, 167; IV, 117, 269, 286, 292, 299, 407; V, 233, 288, 327, 478, 542, 544, 545. ρησις, IV, 195, 304, 306. ρίζα, 1, 36 ; 11, 152, 154, 157 ; ĬĬĬ, 3, 27 ; ĬV, 12 ; V, 432, ριζόω, Ι, 34 ; ΙΙΙ, 84 ; V, 588. 585, 586. ρίπτω, ΙΙΙ, 8. διψοχίνδυνος, ΙΙ, 79. δύμη, I, 332. δυπόω, IV, 333.

σαλεύω, ΙΙ, 195, 202. σάλπιγξ, ΙΙ, 387; ΙV, 168. σάλπιγξ, ΙΙ, 387; ΙV, 168. σίος, Ι, 11; ΙΙ, 169; ΙΙΙ, 254; ΙV, 26, 411. σαρόω, ΙΙ, 74; ΙV, 358. σατανικός, V, 485. — σατανικώς, V, 485. σαρός, Ι, 101; ΙΙ, 162, 387, 412, 437; ΙΙΙ, 31; ΙV, 257, 279; V, 296. σαρώς, Ι, 35; ΙΙ, 483; ΙΙΙ, 204; V, 202, 220, 247, 249, 295. σβέννυμι, ΙV, 372; V, 575, 625. σέβω, V, 367. σείω, V, 579. σεμνός, V, 129.

Σεραφίμ, Ι, 313 ; ΙΙ, 208 ; ΙΙΙ, 57, 173, 269, 330, 338 ; IV, 2, 223. 418. σηκός, Ι, 6. σημαίνω, ΙΙ, 446. σημεῖον, Ι, 50, 144; ΙΙΙ, 373; V. 248. σιγάω, V, 43, 562. σιγή, ΙΙ, 44. σίδηρος, ΙV, 327. σιωπάω, 11, 132. σκανδαλίζω, Ι. 368, 372. σκέλος, IV, 57. σκεῦος, ΙΥ, 164. σκευωρία, V, 334. σκηπτός, I, 384; II, 373. σκιά, ΙΙ, 170 ; ΙΙΙ, 3. σκληρός, ΙΙΙ, 348. σκοπέω, Ι, 110; ΙΙ, 85; ΙV, 376; V, 75, 147. σκοπός, ΙV, 430. σκοτίζω, ΙV, 50. σκοτοδινία, Ι. 51. σκότος, ΙΙ, 68. σκοτόω, V, 477. σκύλαξ, II, 45. σοβέω, II, 48. σορός, ΙΙ, 345. σοφία, Ι, 193, 194, 195, 208, 227, 231, 245; II, 66, 67, 296, 343; III, 198, 316, 328, 331; IV, 62; V, 148. σοφίζω, ΙΥ, 6. σοφός, 1, 294, 295 ; ΙΙ, 497 ; ΙΙΙ, 183 : IV, 55, 60 ; V, 366. spanios, V, 221. σπαρτίον, ΙΙΙ, 430. σπάω, ΙΙ, 500. σπείρω, ΙΙ, 112. σπεύδω, ΙV, 20, 31. σπιθαμή, V, 377, 380. σποδός, II, 169. σπογγια, ΙΙ, 498, 500. σπουδαζόμενον (τό), ΙV, 464. σπουδή, Ι, 4, 15, 26, 35, 47, 354; III, 5, 363, 369, 372, 483; IV, 4, 378, 455; V, 630. σταγών, ΙΙ, 266. στάδιον, ΙΙ, 9. στάσις, ΙV, 429, 433, 435.

σταυρός, ΙΙ, 453. στεῖρος, ΙΙ, 110. στείρωσις, ΙΙ, 106. στενάζω, Ι, 325 ; ΙΙΙ, 362. στενοχωρέω, V, 455, 459, 466. στέργω, ΙΙ, 389. στερέω, ΙΙΙ, 352. στερέωμα, ΙV, 76. στέφανος, ΙΙ, 63, 406; ΙV, 481, 495 ; V, 534. στεφανόω, ΙΙ, 211. στήθος, ΙV, 165. στηρίζω, ΙV, 435. στόμα, ΙΙΙ, 207, 330, 431; ΙV, 5, 240 ; V, 484, 572, 573, 582. στοχασμός, V, 203. στρατηγός, I, 15; V, 436. στρατόπεδον (plur.), I, 16 ; IV, στρέφω, Ι, 393. στῦλος, ΙΙΙ. 416. συγγίνομαι, Ι, 30. συγγινώσκω, ΙΙ, 129. συγγνώμη, ΙΙ, 94, 113, 146, 363 ; ΙΙΙ, 351, 367, 435 ; IV, 355 : V, 348. συγκαταβαίνω, ΙΙΙ, 268; ΙV, 191, 228 ; V, 198. συγκατάβασις, Ι, 314; ΙΙΙ, 162, 163, 167, 172, 191, 308, 332; IV, 81, 183, 233. συγκειμαι, V, 420. συγκλάω, ΙΙΙ, 8. συγκρατέω, Ι, 252, 298. συγκροτέω, ΙΙΙ, 359. συγχορευτής, ΙV, 410. συγχωρέω, ΊΙΙ, 444. συγχώρησις, ΙΙΙ, 142. συζεύγνυμι, ΙΙΙ, 895. σύζυγος, V, 514. συκοφαντία, ΙV, 490. συλλαμβάνω, V, 276. συλλέγω, Ι΄, 448. σύλλογος, Ι, 29 ; ΙΙ, 512 ; ΙΙΙ, συμβαίνω, III, 231, 246; IV, 450, 478. συμβουλεύω, ΙV, 446, 453. συμβουλή, ΙV, 443. συμμαχέω, ΙΙΙ, 454.

συμμετρία, V, 22. σύμμετρον (τὸ), V, 26, 30. συμπάθεια, IV, 353. συμπλέκω, ΙV, 411. συμφορά, ΙΙΙ, 470 ; ΙV, 368 ; V. 594, 603. συμφωνία, ΙΙΙ, 389, 425, 443. συνάγω, ΙΝ, 180 ; V. 470. συναλγέω, Ι΄V, 369. συναναμίγνυμι, ΙΙ, 528. συνανέρχομαι, III, 392. συνανίστημι, II, 432. σύνδεσμος, ΙΙΙ, 389. σύνδουλος, ΙΙ, 95; ΙΙΙ, 252, 258, 362, 401; IV, 37; V, 558 συνδρομή, V, 473. συνειδός (τὸ), ΙΙΙ, 202; V, 464, 494, 559. σύνεσις, Ι, 110, 276; ΙΙΙ, 31; V, 148. συνεφάπτομαι, ΙΙΙ, 6. συνεχής, ΙΙ, 26. συνέχω, Ι, 58, 298. συνεχῶς, Ι, 394, 411, 414; ΙV, 23°; V, 120, 557. συζεύγνυμι, ΙΙΙ, 395. συνήθης, Ι, 9 ; ΙΙΙ, 345 ; ΙV, 314, 316. σύγοιδα, V, 491, 494, 498. συνουσία, ΙΙ, 512, 532. συντάττω, Ι΄V, 365, 382; V, 170. συντίθημι, V, 630. συντρέχω, ΙΙΙ, 437, 443, 472. συντρίβω, Ι, 384 ; Ý, 450, 548. συνωθέω, ΙΙΙ, 363. σύρω, ΙV, 392. συστέλλω, ΙΙΙ. 233. συστρέφω, V, 477. συσφίγγω, IV, 441. σφόδρα, III, 362; — τερον, adv. III, 12, 448; IV, 48. σφοδρός, IV, 343. σφοδρότης, II, 300; III, 7. σφοδρώς, ΙΙ, 358. σφριγάω, ΙΙ, 214. σχημα, III, 467 ; IV, 186. σχηματισμός, ΙΙΙ, 170 ; IV, 226. σχολάζω, ΙΙ, 74; ΙV, 858.

σώζω, II, 534. σῶμα, I, 12, 204, 251, 364, 365, 373; II, 105, 213, 429, 444; III, 45, 169, 234, 258, 458, 464, 467; IV, 31, 33, 226, 289, 396, 403, 411, 441, 483, 489; V, 264, 269, 270, 271, 274, 275, 278, 442. σωματικός, I, 89. Σωτήρ, V, 426. σωτηρία, II, 204; III, 33, 41, 450. σωρρονέω, I, 404. σωρρονέω, II, 206; IV, 38.

ταλαίπωρος, ΙΙ, 166. ταλανίζω, ΙΙ, 507. τάξις, ΙΙΙ, 482. ταπεινοφρονέω, V, 506, ταπεινοφροσύνη, V. 496, 497, 503, 512, 514, 517, 534. ταπεινόω, ΙΙ, 176; ΙΥ, 474; V, 504, 547. τάττω, Ι, 183. τάφος, ΙΙ, 346. τάχα, Ι, 112. ταχέως, IV, 38, 382. ταχύς, V, 523. τειχίζω, Ι, 24; ΙV, 224. τέλειος, Ι, 95, 98, 107, 122, 131, 175, 176, 179. — τελειότερον  $(\tau \delta)$ , I, 173. τελέω, ΙΙ, 407; ΙΙΙ, 137. τέλος, ΙΙ, 445, 461 ; ΙΙΙ, 364. τελώνης, V, 524, 529, 538, 550. τέταρτος, V, 27. τετράπους, ΙΙ, 232. τέχνη, V, 437. τεχνίτης, ΙΙ, 344. τέως Ι, 331, 338; ΙΙ, 150, 460; V, 228 τήμερον, ΙV, 321; V, 29, 37. τηρέω, ΙΙ, 43. τίθημι, Ι. 147 ; ΙΙΙ, 138, 142 ; IV, 253, 299; V, 67, 86, 115, 173, 181, 245, 337, 346. τίκτω, ΙΙ, 97, 99, 494. τιμάω, ΙΙ, 82, 304, 305, 306, 307.

τιμή, I, 184; II, 130, 306; IV, τιμωρία, ΙΙ, 135, 140, 144, 148, 362 : IV 339. τινάσσω, ΙΙΙ, 7. τοίνυν, Ι, 198, 206, 351, 410; II, 249, 370; III, 27, 53, 480; IV, 202, 284, 320, 469; V, 32, 464. τοῖγός, Ι, 203. τολμάω, ΙΙ, 158, 165, 360 ; ΙΥ 231, 384, 445, 484; V, 340, 349, 361. τολμηρός, ΙΙ, 79. τολμηρώς, ΙΙ, 59. τομή, ΙΙΙ, 6. τοξεύω, ΙΝ, 432. τόξον, ΙΥ, 78. τοξότης, Ι΄V, 428. τόπος, Ι, 317; ΙΙΙ, 122, 175, 179, 180; IV, 72, 272, 276. τοσαῦτα, ΙΙ, 182, 435 : V, 368. τότε, Ι, 15, 86, 340 : ΙΙ. 14, 44. 139, 140; III, 110, 208, 237, 280, 395, 432, 439, 458; IV, 22, 30, 36, 54, 151, 248, 265, 344; V, 34, 603, 609. τρανός, Ι, 154. τρανόω, ÍV, 182, 230. τοαύμα, Ι, 349 ; ΙΙ, 495 ; V, 560. τραχύς, ΙΙ, 497. τραχύτης, ΙΙΙ, 3. τρέμω, II, 203; III, 342; IV, τρέπω, ΙΙΙ, 76; IV, 315; V, τρέφω, Ι, 252. τρέχω, ΙΊΙ, 432 : ΙΥ. 372. Τριάς, V, 231. τριπλούς, IV, 497. τοίτος, Ι, 142, 146, 149, 153; IV, 266. τρόμος, ΙV, 425. τρόπος, Ι, 157, 299 ; ΙΙ, 78, 103, 107, 132, 163, 242, 245, 424; IV. 398. τροφή, Ι, 253. τυγγάνω, Ι, 69; ΙΙ, 145, 363, 364; III, 446, 486. τύπτω, Ι. 389, 402,

τυραννίς, ΙΙ, 428, 431 ; ΙΙΙ, 428 ; ΙΥ, 157. τυφλός, ΙΙΙ, 186, 188. τῦφος, ΙΙΙ, 24.

ύβρίζω, Ι, 400 ; ΙΙ, 307, 308. δβρις, I, 401; V, 537. ύγιαίνω, ΙΙΙ, 347. ύγίεια, V, 631. ύδωρ, ΙΙ, 500; V, 452. ύετός, V. 475. υίός, ΙΙ, 99; ΙV, 164, 168, 243, 251, 258 ; V, 35. Υίός, I, 162; III, 59, 102; IV, 243, 281, 284, 287, 295, 299, 311; V, 36, 38, 56, 57, 61, 66, 78, 79, 82, 85, 88, 89, 92, 93, 96, 97, 104, 109, 130, 133, 135, 138, 142, 172, 173, 181, 193, 199, 216, 217, 222, 226, 235, 240, 242, 290, 295, 305, 307, 308, 309, 312, 313. ύμνος, IV, 414, 419. ύπακοή, II, 302, 314, 478; IV, ύπακούω, Ι, 18, ΙV, 319. ύπάργω, ΙΙ, 169. ύπασπιστής, ΙV, 140. ύπερβαίνω, ΙΙ, 192; ΙΙΙ, 55; V, 11. ύπερβάλλω, V, 517. ύπερβολή, Í, 278, 401 ; II, 168 ; V. 357 ύπερέχω, Ι, 273; V, 249. ύπεροράω, ΙΙ, 203. ύπεροχή, Ι, 123 ; ΙΙ, 297 ; ΙV, 38. ύπερτίθημι, ΙV, 313. ύπεύθυνος, ΙΙΙ, 430. ύπέχω, ΙV, 337. ύπισχνέομαι, ΙΙΙ, 69, 262. υπνος, V, 21, 24. ύποβάλλω, Ι΄, 198 ; II, 220. ύπογραφή, V, 365. ύποδέης, IV, 282; V, 133. ύπόδειγμα, Ι, 118, 147, 152; II. 329. ύποδοχή, ΙΙ, 74; ΙΙΙ, 209.

ύπόθεσις, Ι, 334 ; ΙΙ, 151, 513 ; III, 267; IV, 6, 480; V, 1, 432. ύπόκειμαι, ΙΙ, 835. ύπολαμβάνω, Ι, 113, 119; ΙV, 10, 86, 272. ύπολείπω, Ι, 368; ΙV, 10, 86, 93. ύπομάζιος, Ι, 133. ύπομένω, Ι, 7; ΙΙ, 496, 505, 528; IV, 282, 339, 485. ύπομιμνήσκω, Ι, 414. ύπομονή, ΙΥ, 495. ύπόνοια, V, 229. ύποπτεύω, ΙΙΙ, 122, 190. ύπόστασις, V, 99, 106, 112, 113. δποστρέφω, II, 427, 430; V, 224 ύπόσχεσις, ΙV, 84. ύποτείνω, ΙΙ, 320. ύποτέμνω, ΙV, 250. ύφαιρέω, ΙV, 449. ύφίστημι, ΙΙΙ, 70. ύψηλός, III, 50, 320, 324; IV, 329. 335 : V. 503. ύψος, II, 231; III, 44, 45, 318, 323; V, 454, 456, 460, 518, 589. ύψοω. Ι. 56. ύψωμα, Ι. 344.

INDEX DES MOTS GRECS

φαιδρός, ΙΙ, 218 : V, 475. φαιδρότης, V, 480. φαίνω, Ι, 27, 193, 246; ΙΙ, 178, 342; III, 163, 365, 430; IV, 49, 67, 336. φανερός, Ι, 191, 233; ΙΙΙ, 427; V, 58. φανερώς, V, 221. φαντάζω, Ι, 29 ; V, 499, 510. φαρισαΐος, V, 524. φάρμακον, ΙΙ, 180 ; V, 438, 533, 561, 629. φείδω, IV, 385. φέρω, Ι, 315, 404; ΙΙ, 1, 34, 44, 234; III, 75, 114, 159, 172, 252, 259, 344; IV, 16, 39, 49, 229, 231, 488, 493, 498; V, 138, 285, 371, 422, 452, 493, 580, 595.

φεύγω, Ι, 188, 374, 378, 379 ; II, 2, 511, 532. φήμι, Ι, 42, 51, 85, 91, 94, 99, 135, 189, 199, 217, 218, 229, 238, 239, 269, 279, 280, 285, 359, 373, 390, 397; II, 65, 90, 100, 108, 133, 137, 184, 253, 255, 265, 275, 315, 319, 331, 336, 383, 393, 400, 424 : III. 93, 115, 134, 149, 175, 178, 211, 227, 238, 287, 293, 307, 334, 381, 396, 421 : IV, 78, 105, 128, 162, 167, 173, 181, 192, 193, 199, 202, 265, 303; V, 38, 53, 61, 62, 75, 104, 116, 121, 143, 144, 152, 154, 161, 169, 175, 192, 233, 240, 251, 286, 287, 294, 302, 308, 316, 320, 367, 378, 387, 390, 396, 408, 413, 415, 462, 484, 572, 591. φθάνω, ΙΙΙ, 45, 461; V, 518. οθέγγομαι, Ι. 154, 155, 318; ΙΙΙ. 151; IV, 294; V, 370. φιλανθρωπεύω, V, 548. φιλανθρωπία, ΙΙ, 136; ΙΙΙ, 457; V. 505. φιλάνθρωπος, ΙΙ, 533. φιλάργυρος, Ι, 185. φιλέω, Ι, 360 : V, 604. φιλία, Ι, 361, 371, 374; ΙΙ, 513. φιλοδοξία, ΙΙΙ, 24. φιλονεικέω, Ι. 180, 189, 324, 347; II. 295, 481; III, 72, 144; IV, 169, 302, V, 261, 266, 372, 374, 377, 379. φιλονεικία, ΙV, 19. φιλόπονος, ΙΙΙ. 1. φίλος. Ι. 371 ; ΙΙΙ, 197 ; V. 437. φιλοσοφέω, Ι, 235, 405; ΙΙ, 173, 193; V, 258, 363. φιλοσοφία, Ι, 52. φιλόχριστος, ΙΙ, 37. φλεγμαίνω, ΙΙ, 181, 495, 499. φλεγμονή, Ι, 399. φλέγω, V, 435. φλόξ, ΙΙΙ, 25 ; ΙV. 48. φοβερώς, Ι, 202. φοβέω, Ι, 84; ΙΙ, 194, 377; III, 228, 251; IV, 487.

φόβος, Ι, 203, 205, 208, 321; ΙΙΙ, 84, 223; IV, 28. φορτίζω, V, 612. φορτίκος, V, 15. φορτίον, V, 8, 493. φοενίτις, ΙΙ, 491. φρίκη, Ι, 312; ΙΙ, 155; ΙΙΙ, 342 : IV. 424. φοικώδης, III, 360, 451; IV, 348. - φρικωδέστατα (τά), 111, 376. φρογέω, Ι, 155. φρόνιμος, ΙΙ, 66. φυγαδεύω, V, 443, 468, 578. φύλον, II, 264, 281; IV, 102. φύσημα, ΙΙ, 175, 495, 502. φύσις, Ι, 240, 365, 366; ΙΙ, 111, 117, 124, 172, 176, 183, 253, 270, 298, 302, 318, 343, 440, 486; III, 138, 145, 184, 204, 318, 322, 323, 324, 460; IV. 19, 44, 53, 144, 202, 235, 283, 491; V, 50, 252, 363, 529, 624. συτεύω. III. 22, 23. φυτόν, ΙΙ, 231 ; ΙΙΙ, 4, 420, 456. φωνή, I, 117, 145; II, 387; IV, 168; V, 301. φῶς, II, 69, 536 ; III, 119, 124, 140, 161, 252, 399; IV, 69; V, 12, 23, 24. φωτίζω, ΙΥ, 50. γαλεπός, Ι, 71; ΙΙΙ, 350, 355; IV, 52, 326, 375. γαλινός, Ι, 420. χαλινόω, V, 576. χαμαί, IV, 392. χαρακτήρ, Ι, 38. χαρακτηρίζω, I, 49; V, 112. γάρις, Ι, 46, 224, 242, 341; ΙΙΙ, 12, 473; IV, 321, 322. χάρισμα, Ι, 72, 74; V, 411. χασμάομαι, ΙV, 381. χειμών, V, 576. χείρ, ΙΙ, 350, 496 ; ΙΙΙ, 16, 250 ; IV, 403; V, 273, 378, 454. χειροήθης, ΙV, 26. χείοων, V, 267. - γεῖρον (adv.), Ι. 88. -- γεῖρον (τὸ), Ι, 80.

Χερουβίμ, Ι, 315 ; ΙΙ, 207 ; ΙΙΙ, 57, 193, 273, 329, 338; IV, 2, 75, 224, 409, γεοσοω. III, 15. γιλιάδες, ΙΙ, 279. γορός, ΙΙ, 211; ΙΙΙ, 136. χόρτος, ΙΙ, 170. χράομαι, ΙV, 398; V, 135, 383. χρεία, Ι, 72, 393; ΙV. 292. γρέος, ΙΙΙ, 86; ΙV, 84, 160. χρή, Ι, 367; ΙΙ, 58, 77, 104, 116, 269, 294, 506, 507; IV, 11; V, 351, 406. γρήματα (τά), IV, 451, 457, 460, 462, 465, 466, 474, 483, 488; V, 439. χρήσιμος, V, 26. χρησμός, ΙΙ, 103. χρηστός, II, 320. γριστός, ΙV, 241. Χριστός, Ι, 51 ; ΙΙ, 63, 68, 70, 73, 391, 393; III, 111, 364; IV, 105, 165, 241, 259, 334, 366; V, 67, 175, 301, 316, 605, 628, χρόνιος, ΙΙ, 34. γρόνος, ΙΙ, 211, 213, 216, 219; ΠΙΙ, 477; IV, 452. χρυσίον, IV, 448, 453, 470. χωρέω, ΙΙ, 350; ΙΙΙ, 75; V. 315. γωρίον, III, 283, 321; V, 202, 452. χωρίς, Ι, 6.

ψαλμός, I, 135. ψιλός, II, 168; IV, 46; V, 448, 544. ψυχαγωγέω. III, 344. ψυχαγωγία, V, 598. ψυχή, I, 251, 415; II, 79, 397, 499; III, 18, 51, 83, 203, 209, 231, 251, 284, 343, 375, 462; IV, 25, 30, 317, 359, 377, 379, 386, 395, 397, 425, 426, 467; V, 259, 262, 265, 268, 272, 404, 407, 450, 465, 472, 480, 567, 598. ψυχορραγέω, IV, 24. ψυχρός, ΙΙΙ, 249, 380 ; V, 483.

ὦδή, Ι, 311. ὧδίνω, Ι, 335 ; ΙΙ, 36. ὧδίς, ΙΙ, 34. ὧμός, ΙV, 356. ὥρα, II, 215 ; III, 226, 361, 472 ; IV, 362. ὡφέλεια, I, 409, 417 ; III, 40, 378. ὡφελέω, I, 377 ; II, 522, 524. ὡχρία, III, 225. ὡχριάω, IV, 24.

# TABLE DES MATIÈRES

| $P\epsilon$                                                    | ages |
|----------------------------------------------------------------|------|
| AVANT-PROPOS                                                   | . 7  |
| INTRODUCTION                                                   |      |
| I. — Jean Chrysostome et l'anoméisme                           | 9    |
| II. — L'incompréhensibilité de Dieu                            | 15   |
| III. — La terreur sacrée                                       | 30   |
| IV. — L'angélologie                                            | 40   |
| V. — Les données liturgiques                                   | 51   |
| VI. — Conclusion                                               | 62   |
| HISTOIRE DU TEXTE                                              |      |
| I. — Tradition manuscrite                                      | 65   |
| 1. Table des manuscrits                                        | 66   |
| 2. Classement des manuscrits                                   | 69   |
| 3. Choix des manuscrits pour l'établissement                   |      |
| de l'apparat critique                                          | 74   |
| 4. L'apport du syriaque                                        | 76   |
| 5. Description des manuscrits utilisés dans l'apparat critique | 79   |
| II. — Histoire des éditions                                    | 83   |
| Sources manuscrites de ces éditions                            | 84   |
| Valeur de ces différentes sources                              | 85   |
| Stemma                                                         | 89   |
| Abréviations et sigles                                         | 90   |
|                                                                | 363  |

### TEXTE ET TRADUCTION

| Homél | ie I          |        |    |     | <br> | <br> | <br> |  | • | ٠ |   | ٠ |   |   | • |   |
|-------|---------------|--------|----|-----|------|------|------|--|---|---|---|---|---|---|---|---|
|       | $\mathbf{II}$ |        |    |     | <br> | <br> | <br> |  |   |   |   |   |   |   |   | J |
|       | $\Pi$ I       |        |    |     |      | <br> |      |  |   |   |   |   | • |   |   |   |
|       | IV            |        |    |     | <br> | <br> |      |  |   |   |   |   | ٠ |   |   | 2 |
|       | $\mathbf{v}$  |        |    |     |      | <br> |      |  |   |   | • | • | • | • | • | • |
|       |               |        |    |     |      |      |      |  |   |   |   |   |   |   |   |   |
| NDEX  |               |        |    |     |      |      |      |  |   |   |   |   |   |   |   |   |
| Index |               |        |    |     |      |      |      |  |   |   |   |   |   |   |   |   |
| Index |               |        |    |     |      |      |      |  |   |   |   |   |   |   |   |   |
| Index | des m         | ots gr | ec | s., | <br> |      | <br> |  |   |   |   |   |   |   |   | 1 |

## SOURCES CHRÉTIENNES

(1-164)

| Adam de Perseigne.               | treux, I : 88.            |
|----------------------------------|---------------------------|
| Lettres, I: 66.                  | CHROMACE D'AQUILÉE.       |
| Aelred de Rievaulx.              | Sermons, I: 154.          |
| Quand Jésus eut douze ans:       | — II : 164.               |
| 60.                              | CLÉMENT D'ALEXANDRIE.     |
| La vie de recluse: 76.           | Le Pédagogue, I: 70.      |
| Ambroise de Milan.               | — II: 108.                |
| Des sacrements : 25.             | — III : 158.              |
| Des mystères : 25.               | Protreptique : 2.         |
| Sur saint Luc, I-VI: 45.         | Stromate I: 30.           |
| — VII-X: 52.                     | Stromate II: 38.          |
| Amédée de Lausanne.              | Extraits de Théodote : 2  |
| Huit homélies mariales: 72.      | CONSTANCE DE LYON.        |
| Anselme de Cantorbéry.           | Vie de S. Germain d'Aux   |
| Pourquoi Dieu s'est fait hom-    | <i>112.</i>               |
| me: 91.                          | Cosmas Indicopleustès.    |
| Anselme de Havelberg.            | Topographie chrétienne,   |
| Dialogues, I: 118.               | Ĩ4Ĩ.                      |
| APOCALYPSE DE BARUCH: 144        | _ v:                      |
| et 145.                          | CYRILLE D'ALEXANDRIE.     |
| LETTRE D'ARISTÉE: 89.            | Deux dialogues christ     |
| ATHANASE D'ALEXANDRIE.           | ques : 97.                |
| De l'Incarnation du Verbe:       | CYRILLE DE JÉRUSALEM.     |
| 18.                              | Catéchèses mystagogiques  |
| Deux apologies : 56.             | Defensor de Ligugé.       |
| Discours contre les païens : 18. | Livre d'étincelles, 1-32  |
| Lettres à Sérapion: 15.          | 83-81                     |
| Athénagore.                      | DENYS L'ARÉOPAGITE.       |
| Supplique au sujet des chré-     | La hiérarchie céleste : 5 |
| tiens: 3.                        | DIADOQUE DE PHOTICÉ.      |
| Augustin.                        | Œuvres spirituelles: 5.   |
| Commentaire de la première       | DIDYME L'AVEUGLE.         |
| Épître de saint Jean: 75.        | Sur Zacharie, I: 83       |
| Sermons pour la Pâque: 116.      | — II-III : 84             |
| Basile de Césarée.               | IV-V : 85                 |
| Homélies sur l'Hexaéméron:       | A Diognète : 33.          |
| 26.                              | Dorothée de Gaza.         |
| Sur l'origine de l'homme: 160.   | Œuvres spirituelles: 92   |
| Traité du Saint-Esprit : 17.     | ÉPHREM DE NISIBE.         |
| BAUDOUIN DE FORD.                | Commentaire de l'Év       |
| Le sacrement de l'autel: 93      | concordant on Diatess     |
| et 94.                           | 121.                      |
| Cassien, voir Jean Cassien.      | Hymnes sur le Paradis :   |
| CHARTREUX.                       | ÉTHÉRIE.                  |
| Lettres des premiers Char-       | Journal de voyage: 21.    |

ux. I: 88. ACE D'AQUILÉE. nons, I: 154. II: 164. NT D'ALEXANDRIE. Pédagogue, I: 70. II: 108. III: 158. reptique: 2. mate I: 30. nate II: 38. aits de Théodote : 23. ANCE DE LYON. le S. Germain d'Auxerre: Indicopleustès. graphie chrétienne, I-IV: V: 159. E D'ALEXANDRIE. x dialogues christologies: 97. E DE JÉRUSALEM. chèses mystagogiques: 126. SOR DE LIGUGÉ. e d'étincelles, 1-32: 77. 33-81: 86. L'ARÉOPAGITE. niérarchie céleste : 58. QUE DE PHOTICÉ. res spirituelles: 5. E L'AVEUGLE. Zacharie, 1: 00. II-III: 84. GNÈTE: 33. hée de Gaza. res spirituelles: 92. M DE NISIBE. mentaire de l'Évangile ncordant ou Diatessaron: nes sur le Paradis : 137.

EUSÈBE DE CÉSARÉE. IGNACE D'ANTIOCHE. Lettres: 10. Histoire ecclésiastique. I-IV: 31. IRÉNÉE DE LYON. V-VII: 41. Contre les hérésies, III: 34. VIII-X: 55. IV: 100. Introduction V: 152et. 153. et Index: 73. Démonstration de la prédica-Expositio totius mundi: 124. tion apostolique: 62. GÉLASE Ier. ISAAC DE L'ÉTOILE. Lettre contre les lupercales et dix-huit messes: 65. Sermons 1-17: 130. GERTRIDE D'HELFTA. JEAN CASSIEN. Les Exercices: 127. Conférences. I-VII: 42. Le Héraut, t. I: 139. VIII-XVII: 54. t. II: 143. XVIII-XXIV: 64. GRÉGOIRE DE NAREK. Institutions: 109. Le livre de Prières: 78. JEAN CHRYSOSTOME. Grégoire de Nazianze. A une jeune veuve: 138. La Passion du Christ: 149. A Théodore: 117. GRÉGOIRE DE NYSSE. Huit catéchèses baptismales: La création de l'homme: 6. 50. Traité de la Virginité: 119. Lettre d'exil: 103. Vie de Moïse : I. Lettres à Olympias: 13. GRÉGOIRE LE GRAND. Sur l'incompréhensibilité de Morale sur Job: 32. Dieu: 28. GRÉGOIRE LE THAUMATURGE. Sur la Providence de Dieu: 79. Remerciement à Origène: 148. Sur le mariage unique: 138. GUIGUES II. La Virginité: 125. Lettre sur la vie contempla-JEAN DAMASCÈNE. tive. Méditations: 163. Homélies sur la Nativité et la GUILLAUME DE SAINT-THIERRY. Dormition: 80. Exposé sur le Cantique: 82. JEAN MOSCHUS. Traité de la contemplation de Le Pré spirituel: 12. Dieu: 61. JEAN SCOT. HERMAS. Homélie sur le Prologue de Le Pasteur: 53. Jean: 151. HILAURE DE POITIERS. JÉRÔME. Traité des Mystères: 19. Sur Jonas: 43. HIPPOLYTE DE ROME. LACTANCE. Commentaire sur Daniel: 14. De la mort des persécuteurs : La Tradition apostolique: 11. 39 (2 vol.). DEUX HOMÉLIES ANOMÉENNES Léon le Grand. POUR L'OCTAVE DE PAQUES: Sermons. 1-19: 22. 146. 20-37:49.Homélies pascales. 38-64: 74. Tome I: 27. MANUEL II PALÉOLOGUE. --- II: 36. Entretien avec un musulman: \_\_\_\_\_ TIT: 48. 115. QUATORZE HOMÉLIES DU IX<sup>e</sup> MARIUS VICTORINUS. SIÈCLE: 161. Traités théologiques sur la HUGUES DE SAINT-VICTOR.

Six opuscules spirituels: 155.

Trinité: 68 et 69.

Centuries sur la Charité: 9. MÉLANIE: voir VIE. MÉLITON DE SARDES. Sur la Pâque: 123. MÉTHODE D'OLYMPE. Le banquet : 95. NICETAS STÉTHATOS. Opuscules et Lettres: 81. NICOLAS CABASILAS. Explication de la divine liturgie: 4. ORIGÈNE. Commentaire sur S. Jean, I-V: 120. Commentaire sur S. Matthieu. X-XI: 162. Contre Celse. I-II: 132. Entretien avec Héraclide: 67. Homélies sur la Genèse: 7. Homélies sur l'Exode: 16. Homélies sur les Nombres : 29. Homélies sur Josué: 71. Homélies sur le Cantique: 37. Homélies sur saint Luc: 87. Lettre à Grégoire: 148. PHILON D'ALEXANDRIE. La migration d'Abraham: 47. PHILOXÈNE DE MABBOUG. Homélies: 44. POLYCARPE DE SMYRNE. Lettres et Martvre: 10. PTOLÉMÉE. Lettre à Flora: 24. QUODVULTDEUS. Livre des promesses: 101 et 102. LA RÈGLE DU MAÎTRE. Tome I: 105. - II: 106. - III: 107. RICHARD DE SAINT-VICTOR. La Trinité: 63.

MAXIME LE CONFESSEUR. RITUELS. Trois antiques rituels du Baptême : 59. ROMANOS LE MÉLODE. Hymnes, t. I: 99. t. II: 110. t. III: 114. t. IV: 128. RUFIN D'AQUILÉE. Les bénédictions des Patriarches: 140. RUPERT DE DEUTZ. Les œuvres du Saint-Esprit. Livres I-II: 131. SULPICE SÉVÈRE. VI-X: 157. Vie de S. Martin, t. I: 133. . t. II: 134. t. III: 135. SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLO-III-IV: 136. GIEN. V-VI: 147. Catéchèses, 1-5: 96. VII-VIII: 150. 6-22:104.28-84: 113. Chapitres théologiques, gnostiques et pratiques : 51. Traités théologiques et éthiques, t. I: 122. t. II: 129. Hymnes, I-XV: 156. TERTULLIEN. De la prescription contre les hérétiques : 46. Traité du baptême : 35. THÉODORET DE CYR. Correspondance, lettres I-LII: 40 . lettres 1-95: 98. lettres 96-147: 111. Thérapeutique des maladies helléniques: 57 (2 vol.). THÉODOTE. Extraits (Clément d'Alex.): 23. THÉOPHILE D'ANTIOCHE. Trois livres à Autolyeus: 20. VIE D'OLYMPIAS: 13. VIE DE SAINTE MÉLANIE: 90. VIE DES PÈRES DU JURA: 142.

ACHEVÉ D'IMPRIMER LE 30 OCTOBRE 1970 SUR LES PRESSES DE G. DE BUSSAC A CLERMONT-FERRAND

Dépôt légal : 4° trimestre 1970 Numéros d'ordre : Editeur, 6015 ; Imprimeur 1109 IMPRIMÉ EN FRANCE