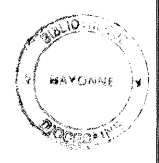
# SOURCES CHRÉTIENNES

Fondateurs: H. de Lubac, s.j., † J. Daniélou, s.j., C. Mondésert, s.j.

Directeur: D. Bertrand, s.j. Directeur-adjoint: J.-N. Guinot

 $N^o$  316

TERTULLIEN



# LA PÉNITENCE

INTRODUCTION, TEXTE CRITIQUE, TRADUCTION ET COMMENTAIRE

DE

#### Charles MUNIER

Professeur à l'Université des Sciences humaines de Strasbourg

Ouvrage publié avec le concours du Centre National de la Recherche Scientifique

LES ÉDITIONS DU CERF, 29, Bd de Latour-Maubourg, PARIS 7<sup>c</sup> 1984

Ce volume a été préparé et mis en forme pour l'impression avec le concours de l'Institut des «Sources Chrétiennes» (U.A. 993 du Centre National de la Recherche Scientifique)

IMPRIMATUR

Lyon, le 29 octobre 1984

J. ALBERTI, p.s.s.

Cens. dep.

© Les Éditions du Cerf, 1984. ISBN: 2-204-02307-8 ISSN: 0750-1978

#### INTRODUCTION

Ī

#### OCCASION DU TRAITÉ

Tertullien a consacré deux écrits aux problèmes de la pénitence : le *De paenitentia* et le *De pudicitia*. Le premier appartient à sa période catholique, le second aux toutes dernières années de sa vie littéraire, après que l'auteur fut passé au montanisme.

Certains historiens ont cru pouvoir placer la rédaction du traité De la pénitence au début de l'année 204; ils croyaient, en effet, reconnaître des allusions à des événements contemporains, une éruption du Vésuve<sup>1</sup>, les campagnes électorales engagées en vue des magistratures<sup>2</sup>. Ce sont là des hypothèses intéressantes, mais elles sont loin de s'imposer<sup>3</sup>. Dans les dernières années, un consensus semble se dégager en faveur d'une datation relative, plaçant la

<sup>1.</sup> Paen., 12, 2; cf. DION CASSIUS, 76, 2.

<sup>2.</sup> Paen., 11, 4-6.

<sup>3.</sup> BRAUN, p. 570, opte pour 204, non sans assortir cette date d'un point d'interrogation; discussion des opinions anciennes par LABRIOLLE, p. VIII-IX, et par BARNES, p. 250.

composition dudit traité entre celle du *De patientia* et celle des ouvrages consacrés à des thèmes nouveaux de l'éthique chrétienne, tels le *De cultu feminarum* et l'*Ad uxorem*.

Le fait est que le De paenitentia fait partie d'un ensemble d'écrits étroitement apparentés par le fond et la forme, qui caractérisent une période bien circonscrite de la vie de Tertullien. Parmi ces écrits, il y a lieu de mentionner tout spécialement le De oratione, le De baptismo, le De patientia, le De paenitentia. Ces ouvrages traitent de problèmes de morale et de discipline propres à la communauté chrétienne et les abordent sous une forme qui se ressent de leur commune origine parénétique<sup>4</sup>.

Plusieurs détails du De paenitentia suggèrent en effet que Tertullien n'a pas choisi la forme d'un sermon fictif pour exposer ses idées sur la pénitence, mais qu'il a effectivement prononcé une instruction sur ce sujet d'actualité, en présence de l'assemblée chrétienne tout entière, devant un auditoire où les fidèles et le clergé local côtoyaient les catéchumènes et les aspirants au baptême<sup>5</sup>. Le plan même du traité s'ordonne en fonction de ces diverses catégories d'auditeurs.

Dans une première partie (I-V), l'orateur sacré traite de la pénitence en général, de sa nature, de son objet (le péché), de ses effets (le pardon). Dans une seconde partie (VI-XII), il examine les questions particulières concernant, d'une part, la pénitence qui doit précéder le baptême (VI), d'autre part, l'institution pénitentielle prévue pour les péchés commis après le baptême (VII-XII).

Point n'est besoin de supposer que Tertullien dût être prêtre, pour prendre la parole dans l'assemblée chrétienne. On sait qu'à cette époque, les laïques aussi étaient invités à se produire sur un sujet biblique de leur choix<sup>6</sup>. Toutefois, les parénèses prononcées par notre auteur sur le baptême, le martyre, l'oraison dominicale, la patience, d'autres sujets encore, relèvent, semble-t-il, d'un autre genre littéraire que l'homélie, au sens strict du terme. Il s'agit bien plutôt d'instructions d'ordre général, adressées à toute la communauté; l'intention y est, essentiellement, d'ordre didactique : l'exposé doctrinal passe au premier plan. Mais l'on conçoit aisément qu'un homme aussi attentif aux controverses que Tertullien consacre de longs développements à la discussion de questions alors débattues dans l'Église de Carthage. Ce faisant, il s'acquitte de son mieux de sa tâche de didascale, d'abord au service des catéchumènes à lui confiés, mais aussi pour l'édification de toute la fraternité chrétienne, qui se presse à ses instructions.

Qu'il reproduise textuellement la parénèse pénitentielle de Tertullien ou qu'il ait fait l'objet d'une élaboration littéraire après coup, le De paenitentia est le plus soigné des traités de ce genre. Composé selon les règles de la rhétorique la plus raffinée, il se ressent même d'une application quelque peu laborieuse. On devine que l'auteur, sans doute admis de fraîche date dans les rangs des didascales de Carthage, tient à faire une excellente impression sur l'élite cultivée de la communauté. Non content de déployer toute la gamme de ses talents oratoires, il fait profession d'humilité, de modestie, de dévouement. Il souligne, avec une insistance presque gênante, sa volonté «d'édifier» le peuple fidèle. S'il ne se fait pas faute de recourir à l'ironie, pour

<sup>4.</sup> BARNES, p. 117.

<sup>5.</sup> Plusieurs passages mentionnent la présence des catéchumènes: Paen., 6, 1: nouitiolis istis; 6, 14: auditorum tirocinia; cf. 6, 15.17.20; 7, 1: audientes. D'autres supposent celle des fidèles et du clergé: Paen., 7-12, qui traite de la pénitence postbaptismale; 6, 10: praepositum huius rei; 7, 1: seruis tuis dicere nel audire.

<sup>6.</sup> Apol., 39, 18.

<sup>7.</sup> Paen., 4, 5; cf. 6, 1: mediocritas nostra; cf. 1, 1; 12, 9.

<sup>8.</sup> Paen., 5, 8.

<sup>9.</sup> Paen., 5, 10-12.

Le De paenitentia n'est donc pas un traité de théologie; il ne prétend pas exposer de manière systématique la doctrine pénitentielle, ni décrire les modalités et les conditions de la pénitence publique. C'est une œuvre de circonstance, inspirée par des préoccupations pastorales immédiates : face aux tergiversations des catéchumènes de Carthage, peu empressés à délaisser leurs habitudes païennes pour vivre conformément aux principes de la discipline chrétienne, face aux réticences des fidèles à s'engager dans les rangs des pénitents, pour obtenir le pardon de leurs péchés, Tertullien exhorte les uns et les autres à produire «un fruit qui soit digne du repentir» (Matth. 3, 8) et il leur rappelle la parole du Maître: «Si vous ne faites pénitence, vous périrez tous» (Le 13, 5). Il n'en reste pas moins que cet écrit offre des renseignements précieux sur l'institution pénitentielle en usage au début du IIIe siècle et qu'il constitue la première ébauche doctrinale sur la vertu de pénitence.

II

#### LA DOCTRINE PÉNITENTIELLE

Dans son acception la plus large, la pénitence embrasse tout ce qui est requis du pécheur qui aspire au pardon de Dieu. Les théologiens du Moyen Age distinguaient entre la pénitence intérieure et la pénitence extérieure, toutes deux nécessaires1. La pénitence comprend d'abord une attitude intérieure, par laquelle le pécheur regrette son péché et se propose de ne plus le commettre. Mais cette attitude de repentir, de conversion, de retour à Dieu, ne suffit pas; elle doit être traduite dans les actes de la pénitence ecclésiastique, l'actio paenitentiae. Le pénitent doit se présenter devant le prêtre, ministre du Christ, et lui avouer ses fautes, pour qu'il les juge et lui indique la «pénitence» à subir. D'après la doctrine classique, la pénitence ecclésiastique comprend donc trois éléments essentiels : tout d'abord un aveu des fautes (la confession), puis un jugement dans lequel sont déterminés la durée et le mode de la punition2,

1. Voir P. ANCIAUX, La théologie du sacrement de pénitence au XII<sup>e</sup> siècle, Louvain-Gembloux 1949, p. 20-55; H. EMONDS-B. POSCHMANN, art. «Busse», RAC 2, 1954, c. 802-814; LE SAINT, p. 132-133.

<sup>10.</sup> Paen., 5, 14-17.

<sup>11.</sup> Paen., 8, 1-3.7-8; 9, 5-6; 10, 5-6; 12, 5-8.

<sup>2.</sup> De bonne heure les termes paenitentia, paenitere ont été contaminés par les acceptions de la famille de poena. D'abord parce que l'idée de regret, de repentir implique celle d'une peine, d'une souffrance de l'âme; voir A. ERNOUT-P. MEILLET, Dictionnaire étymologique de la langue latine, Paris 1967<sup>4</sup>, p. 474. D'autre part, en contexte chrétien, l'importance accordée à l'élément expiatoire dans le processus pénitentiel, devait faire

enfin un acte de réconciliation par lequel l'Église signifie au pécheur que ses péchés sont pardonnés. Si l'on imagine mal que l'attitude intérieure de regret, de repentir, puisse faire défaut, les éléments traditionnels de la pénitence extérieure ont pu varier dans leur application concrète. Le traité de Tertullien nous reporte aux origines de l'institution pénitentielle, mais l'auteur n'aborde cette question qu'après avoir donné un large aperçu des problèmes relatifs à la pénitence intérieure.

#### 1. La pénitence intérieure

Fidèle aux traditions rhétoriques et didactiques de son temps, Tertullien ouvre son exposé par une définition générale du terme paenitentia<sup>3</sup>. Comme il l'avait fait au début de son traité De la patience, il demande au témoignage de l'âme humaine, au sens commun de l'humanité, de lui fournir cette notion générale, dont la foi chrétienne éprouvera ensuite la justesse<sup>4</sup>. Tous les hommes, constate le moraliste, possèdent une certaine notion de la pénitence, grâce aux lumières de leur entendement naturel<sup>5</sup>: ils connaissent, en effet, cette douleur, cette affliction de l'âme qui provient de certaines actions passées, qu'ils ont lieu de

prédominer une compréhension punitive, pénale de la discipline ecclésiastique; cf. ANCIAUX, o.c., p. 43-46. Par un phénomène analogue, à partir du XII<sup>e</sup> siècle, à mesure que la honte de l'aveu se vit attribuer un rôle plus important dans la rémission du péché, le sacrement de pénitence fut de plus en plus désigné par le terme de : confession.

regretter pour une raison ou l'autre. 6. Mais un tel sentiment n'a pas nécessairement une valeur morale et il est loin de recouvrir la signification de la pénitence chrétienne. Comme l'enseigne le langage courant, à travers les diverses acceptions du terme paenitere, le sentiment de regret, de déplaisir, que l'on éprouve à propos de certaines actions passées, peut avoir pour objet aussi bien des actes moralement bons que des actes moralement répréhensibles. Par elle-même la paenitentia est indifférenciée; elle ne reçoit sa signification morale – sa valeur religieuse, dirions-nous – que si elle vient se placer sous la mouvance de la ratio diuina, la raison divine, cause, mesure, norme de toutes choses 7.

Sur la base de telles prémisses, il serait possible d'admettre que les non-chrétiens aussi peuvent éprouver de véritables sentiments de pénitence, dans la mesure, précisément, où leur connaissance de Dieu, de ses commandements et de l'ordre du monde instauré par son décret détermine leur prise de conscience du péché, qui trouble cet ordre et altère la relation personnelle de l'homme à

<sup>3.</sup> H. RAHN, Morphologie der antiken Literatur, Darmstadt 1969, p. 142-150; LAUSBERG, p. 385.

<sup>4.</sup> Pat., 1, 1-9. Les parallélismes sont frappants d'un traité à l'autre : même profession d'humilité (Pat., 1, 1-Paen., 1, 1); même argumentation au sujet des païens, qui vivent dans les ténèbres (Pat., 1, 7-Paen., 1, 1), et ne pourront échapper au châtiment (Pat., 1,9-Paen., 1,3).

<sup>5.</sup> Paen., 1,1; cf. Test., 1, 6-7; voir Fredouille, p. 187-190; Alès, p. 38-41; RAMBAUX, p. 25.

<sup>6.</sup> On rapprochera de la définition de Tertullien la description donnée par AULU-GELLE, N.A., XVII, 1: nous disons que nous nous repentons (paenitere), lorsque ce que nous avons fait ou lorsque ce qui a été fait sur notre ordre ou notre conseil commence à nous déplaire et lorsque nous changeons d'avis à ce sujet; c'est pourquoi poenitere (de poenio, c'est-à-dire punio) consiste à éprouver de la douleur, à supporter avec peine ce qui a plu antérieurement.

<sup>7.</sup> Paen., 1, 2-3; à rapprocher de Apol., 21, 10, qui rapporte les opinions stoïciennes sur l'essence de Dieu, raison, loi naturelle et divine, nature rationnelle. Il est difficile de trouver dans ces textes une confirmation de la thèse de G. Bray («The Legal Concept of ratio in Tertullian»), qui voudrait réduire la signification de ratio chez Tertullien à ses acceptions juridiques. En fait, comme l'observe R. Braun (c.r. de l'article en question, REAug 24, 1978, p. 323), «l'usage de Tertullien s'éclaire en général beaucoup mieux par les traditions de la pensée philosophique ou les catégories de la rhétorique que par la technicité de la langue du droit»; voir aussi SPANNEUT, p. 293-294, citant J. STIER, Die Gottes- und Logoslehre Tertullians, Göttingen 1899.

Dieu<sup>8</sup>. La notion et la pratique de la pénitence sont directement commandées par cette prise de conscience; la morale commence, en effet, avec l'impératif de la conscience, face au bien<sup>9</sup>. En droit, elle postule et permet de rejoindre son fondement métaphysique, le Bien, Dieu. En fait, le regard métaphysique n'est pas toujours aussi pénétrant; la morale ne rejoint pas toujours le Dieu de la religion<sup>10</sup>.

Tertullien n'entre pas dans ces considérations, auxquelles ses recours à l'âme «naturellement chrétienne» auraient pu le rendre sensible. Puisque son discours s'adresse à la communauté chrétienne, et aux catéchumènes qui aspirent à y être admis, l'orateur s'empresse d'en appeler à la foi et nie, de manière abrupte, non seulement que les païens puissent posséder une notion correcte de la pénitence, mais même qu'ils puissent être sauvés 11. A ses yeux, la seule pénitence digne de ce nom, la seule utile au salut, est celle que connaissent les chrétiens. Elle seule, en effet, répond au dessein de Dieu : enracinée dans la crainte de Dieu, elle élimine en l'homme tout ce qui est péché.

Tous les hommes sont pécheurs, rappelle Tertullien; tous devraient faire pénitence, mais ils demeurent dans le péché, faute de connaître le dessein salvifique de Dieu. La faute du premier homme lui valut d'être expulsé du paradis et soumis à la mort. En la personne d'Adam, c'est toute l'humanité pécheresse qui se trouve condamnée 12. Bien plus, la création elle-même, que Dieu avait confiée à l'homme, comme un cadeau de noces, à l'aube des siècles, partage désormais son destin et ressent le contre-coup de ses transgressions et de sa démesure 13. Cependant, le Seigneur n'a pas abandonné l'humanité coupable. Consacrant, en quelque sorte, la pénitence, en sa propre personne, il a résolu de témoigner à l'homme son indulgence, d'épargner celui qu'il avait créé à son image. Par la bouche des prophètes, d'abord, il n'a cessé d'exhorter à la pénitence le peuple d'Israël, malgré ses récidives; puis il a institué le baptême de pénitence, en vue du salut, annoncé par Jean, le précurseur, et apporté par Jésus-Christ 14.

Après avoir ainsi rappelé à grands traits l'économie du salut, Tertullien décrit les effets et le champ d'application de la pénitence intérieure. Puisqu'elle a pour tâche de préparer, au cœur de l'homme, une demeure pure pour l'Esprit-Saint, qui doit y venir avec ses dons, elle doit, au préalable, «balayer, gratter, éliminer» tout ce qui, en l'homme, est péché 15.

Il est significatif qu'à cet endroit de son exposé Tertullien consacre un long développement aux diverses espèces de péchés et aux nuances de la culpabilité subjective. Il recueille, en effet, la tradition légaliste du judaïsme tardif et

<sup>8.</sup> R. MOHR, art. «Busse», LThK 2, 1958, c. 815. Voir à ce sujet: R. PETTAZZONI, La confessione dei peccati; F. STEINLEITNER, Die Beicht im Zusammenhang mit der sakralen Rechtspflege in der Antike, Leipzig 1913; WILHELM-HOOIJBERGH, p. 38-71 et 74-84; AMANN, «Pénitence-Repentir».

<sup>9.</sup> H. JAEGER, «L'examen de conscience dans les religions non-chrétiennes et avant le christianisme», Numen 6, 1959, p. 175-233; C. MARTHA, Études morales sur l'Antiquité, Paris 1883, p. 191-234; l'auteur souligne la résurgence, sous le Haut-Empire, du vieux précepte pythagoricien, recommandant l'examen de conscience (HIÉROCLÈS, Vers d'or 40-44); cf. SÉNEQUE, De ira, 3, 36; ÉPICTÈTE, III, 10; MARC-AURÈLE, IV, 10.

<sup>10.</sup> B. HÄRING, La loi du Christ, Tournai-Rome 1962, I, p. 73-74; Y. DE MONTCHEUIL, «Dieu et la vie morale», Mélanges théologiques, Paris 1946, p. 141-157.

<sup>11.</sup> L'affirmation reparaît tout aussi massive, en Pat., 1, 9; Spect., 30, 1-5, au sujet des païens; en Praes., 44, 1-2, à propos des hérétiques. Sur le fondement théologique de cette affirmation, voir L. CAPÉRAN, Le problème du salut des infidèles, Toulouse 1934. Sur les présupposés

personnels, qui ont conduit Tertullien à ce dualisme sommaire, voir KLEIN, p. 156-188; FREDOUILLE, p. 337-356.

<sup>12.</sup> Paen., 2, 3; pour la doctrine de Tertullien concernant le péché originel, voir ALES, p. 120-127 et 264-268.

<sup>13.</sup> Paen., 2, 3.

<sup>14.</sup> Paen., 2, 4-5.

<sup>15.</sup> Paen., 2, 6.

transpose dans le domaine éthique chrétien nombre de ses données, qu'il associe, du reste, à des notions empruntées aux jurisconsultes romains en matière de responsabilité délictuelle. Il n'ignore pas pour autant la conception de la pénitence-conversion, chère à la grande tradition prophétique.

L'idée de la conversion joue un rôle important dès l'époque préexilique 16. Si l'Ancien Testament ne possède pas de terme abstrait équivalent à la métanoia du judaïsme hellénistique<sup>17</sup>, il connaît bien la chose, cette mutation radicale et définitive, cette transformation profonde qui détermine l'homme à changer d'attitude au plan éthique et religieux, à abandonner sa conduite passée, adonnée au mal, pour se tourner, une fois pour toutes, vers le seul vrai Dieu. Pour les auteurs de l'Ancien Testament, la conversion consiste avant tout à se détourner du culte des idoles et à revenir à Yahvé, le Dieu d'Israël. Chez les grands prophètes, d'Amos à Jérémie, c'est le point de vue de Dieu qui prédomine. La transformation intérieure de l'homme apparaît comme une irruption souveraine, comme l'œuvre même de Dieu 18. Sa parole puissante ou son action, directe ou indirecte, arrache l'homme à sa vie de péché : placé en face du Dieu puissant, l'homme reconnaît son indignité, d'un cœur sincère et repentant, et implore de Dieu son pardon. Conscient d'avoir mérité le châtiment du Très-Haut et de l'avoir évité grâce à la miséricorde toute gratuite du Seigneur, il est résolu à servir Dieu désormais de tout son cœur, de tout son esprit, de toutes les puissance de son être, et à se soumettre à toutes les exigences de sa volonté.

Chez les écrivains d'après l'exil, la pénitence conserve ses

résonances éthiques et religieuses, mais l'accent est placé davantage sur l'observance des commandements divins, sur l'effort quotidien du juif pieux, conscient de «pécher sept fois par jour» (Prov. 24, 16) et d'être encore bien éloigné de la sainteté à laquelle Dieu le convie<sup>19</sup>. C'est moins l'aspect d'une rupture radicale et définitive avec une vie de péché qui l'emporte que celui d'une purification toujours nécessaire, toujours recommencée. Dans cette perspective, la conversion apparaît moins comme un retournement total, opéré une fois pour toutes, que comme une réorientation toujours reprise, dans un effort moral et spirituel d'une grande intensité. Le juif pieux s'afflige d'avoir transgressé la Loi; il confesse son péché, avec «crainte et tremblement», et prend la ferme résolution d'observer désormais la Loi, scrupuleusement, sans défaillance.

Il ne saurait être question d'opposer ces deux conceptions de la pénitence; après avoir nourri la piété juive, la prédication de Jean-Baptiste et celle de Jésus 20, elles ont profondément marqué toute la littérature paléochrétienne. Le premier courant, qui présente la pénitence plutôt comme une conversion radicale et définitive, convenait au premier chef à l'exhortation missionnaire, à la parénèse pénitentielle prébaptismale. Le second, qui insiste sur la repentance toujours nécessaire au pécheur et sur l'effort de conversion toujours à reprendre, convenait davantage à la parénèse pénitentielle postbaptismale. Mais cette distinction n'a rien d'absolu, car les thèmes pénitentiels s'entrelacent chez les auteurs et s'enrichissent d'influences diverses.

Qu'ils s'adressent à des païens ou à des chrétiens, les Pères apostoliques et les apologistes peuvent faire appel à

<sup>16.</sup> DIETRICH, p. 16; voir aussi A. NOCK, art. «Bekehrung», RAC 2, c. 113-114 et AUBIN, p. 33-47.

<sup>17.</sup> J. BEHM et E. WURTHWEIN, art. « Métanoéo, métanoia », ThWBNT 4, 1942, p. 972-1004.

<sup>18.</sup> DIETRICH, p. 36 et 211, cite les textes d'Osée, Isaïe et Jérémie, qui

vont dans ce sens; voir aussi AMANN, «Pénitence-Repentir», c. 725.

19. DIETRICH, p. 245; pour les conceptions de Philon en cette matière: ID., p. 286-302; pour celles de Josèphe: ID., p. 306-314.

20. BEHM, art. cit., p. 995-998.

19

la justice de Dieu ou à sa miséricorde. Tantôt ils mettent davantage en relief les possibilités de la pénitence en vue du salut personnel : ils encouragent le pécheur à une conversion sincère et l'assurent du pardon divin<sup>21</sup>. Tantôt ils soulignent la gravité du péché, qui compromet le salut de l'homme : rappelant les exigences sévères de la justice de Dieu, ils insistent sur la difficulté de la pénitence; ils s'efforcent aussi de détourner du péché, en évoquant la rigueur du châtiment réservé au pécheur endurci ou récidiviste<sup>22</sup>.

Tertullien a recueilli tout naturellement cette double tradition. Dans la première partie de son traité, consacrée aux questions générales, il décrit longuement les divers aspects de la pénitence, déjà explicités dans l'Écriture. Mais son expérience personnelle n'a pas été moins déterminante que sa méditation des textes sacrés pour l'élaboration de sa doctrine pénitentielle.

Tertullien s'est converti au christianisme dans la force de l'âge<sup>23</sup>. Cette démarche a constitué pour lui la conclusion logique, mûrement réfléchie, délibérément assumée, d'un

21. DASSMAN, p. 131 s., donne une ample sélection de textes illustrant chacune de ces deux tendances. Parmi les hérauts de la miséricorde divine, il signale, entre autres, les noms de POLYCARPE, Phil., 1, 2; A Diognète, 9, 2; THÉOPHILE D'ANTIOCHE, Ad Autol., II, 14; IRÉNÉE, Adu. haer., IV, 45, mais surtout CLÉMENT D'ALEXANDRIE, notamment: Protr., X, 104, 3; XII, 118, 5; Paed., I, 92, 3; Strom., VI, 109, 1 et ORIGENE, In Is. hom., I, 4; In Eq. hom., XII, 3; C. Celsum, II, 67; etc.

22. Le courant rigoriste et pessimiste est représenté plus spécialement par Actes de Thomas, 53; Orac. sibyll., VIII, 14; Apoc. de Pierre, 3; Évangile de Barthélemy, 33, cités par DASSMANN, p. 137 s. On reviendra plus loin sur la question des péchés dits «irrémissibles».

23. BARNES, p. 245-246, limite au maximum la signification autobiographique de certains détails de l'Apologeticum. Pour leur part, KLEIN (p. 78-102) et FREDOUILLE (p. 148-149, 425-426, 434-439) tirent le meilleur parti de certains passages de Tertullien, tels Spect., 19, 5; Nat., I, 1; Test., 1, 4; Praes., 43, 5; Vx., II, 7, 2, etc. N'y a-t-il rien à tirer d'Apol., 15, 5; 18, 4; Res., 59, 1?

itinéraire intellectuel et spirituel qui semble avoir été assez laborieux<sup>24</sup>. S'il n'a pas écrit ses «Confessions», le rhéteur de Carthage livre cependant des confidences nombreuses, suffisamment explicites, sur les égarements de sa vie dans le paganisme et sur les raisons qui l'ont poussé à embrasser la foi chrétienne. Il en ressort que la conversion de Tertullien obéit à des considérations morales non moins que dogmatiques; elle mit un terme à une longue période de recherche inquiète. A cet homme avide de vérité le christianisme apparut non seulement comme la révélation de Dieu faite aux hommes en Jésus-Christ, mais comme la moralité supérieure, comme la disciplina morum par excellence. Tertullien nous dit lui-même combien l'exemple d'une vie «digne de Dieu», donné par les chrétiens, et celui de leur «patience» devant les épreuves, les persécutions et la mort, fut déterminant dans l'œuvre de sa conversion 25.

Celle-ci l'engagea tout entier; elle fût, au sens plénier du terme, arrachement à une vie de péché et d'incertitude, retournement, choix librement résolu d'une vie nouvelle, toute donnée à Dieu, acceptation des risques attachés à la condition chrétienne. Marquée au sceau de l'effort personnel, l'expérience de la conversion a imprimé à sa conception de la pénitence un tour nettement volontariste, au point que l'impulsion première de la grâce prévenante

<sup>24.</sup> FREDOUILLE écrit à ce sujet (p. 410) : «La conversion du premier Père de l'Église d'Occident ne fut pas un reniement brutal de son passé. Il vaudrait mieux parler dans son cas d'une "conversion continuée", dont on peut suivre le progrès depuis la condition païenne de Tertullien, et dont deux composantes essentielles perceptibles à travers son œuvre sont la curiosité et l'inquiétude.»

<sup>25.</sup> G. BARDY, La conversion au christianisme durant les premiers siècles, Paris 1949, p. 155; même si les intentions apologétiques transparaissent, on ne peut écarter le témoignage de passages comme Nat., I, 4, 12-13; Apol., 3, 1-4; Vx., I, 6, 2 et II, 7, 2; Pud., 1, 1-5, qui exaltent la chasteté des chrétiens; l'originalité de la patientia chrétienne n'a pas été moins décisive pour la conversion spirituelle de Tertullien; voir FREDOUILLE, p. 363.

de Dieu en paraît quelque peu estompée, en regard de l'effort humain, laborieux, soutenu, efficace 26.

Selon Tertullien, le sentiment initial, qui provoque la pénitence-conversion, c'est la crainte de Dieu, mais celle-ci revêt divers aspects<sup>27</sup>. Elle est à la fois servile et filiale. D'abord l'homme prend conscience de la grandeur de Dieu, de sa puissance, de sa sainteté. Les fautes de sa vie loin de Dieu, son aveuglement, ses faibleses morales lui apparaissent crûment et l'accablent. Il se sent indigne de paraître devant Dieu; il sait qu'il a mérité un châtiment sévère, aux yeux du Juge suprême à qui rien ne saurait échapper 28. Les considérations fondées sur la justice de Dieu et la crainte du châtiment occupent une place primordiale<sup>29</sup> dans la doctrine pénitentielle du moraliste africain; d'aucuns ont vu dans cette insistance une composante de la mentalité punico-berbère 30. Quoi qu'il en soit, Tertullien ne s'en tient pas aux ressorts de la crainte servile<sup>31</sup>, même si parfois il l'utilise, afin d'impressionner

les païens <sup>32</sup>, les hérétiques <sup>33</sup>, les pécheurs, qui risquent de s'enliser dans une vie coupable <sup>34</sup>. Il fait appel aussi à cette crainte attentive, déférente, scrupuleuse de l'enfant à l'égard d'un père très aimant, et que l'on désigne, de ce fait, comme crainte filiale. Le chrétien pardonné redoute, plus que tout, d'offenser derechef «un Père plein de bonté», d'être de nouveau «à charge à sa miséricorde», de se montrer ingrat, indélicat, en retournant à une vie de péché <sup>35</sup>.

Tertullien ne s'attarde pas à décrire la gamme des pensées et des affections qui accompagnent habituellement le repentir du pécheur quand il revient à Dieu. Dans l'Apologeticum 36, il avait indiqué, en passant, ses principales composantes: timor, pudor, tergiuersatio, paenitentia, deploratio, mais cette énumération n'est pas reprise dans le traité De la pénitence. Les nuances psychologiques du repentir, l'accablement qui pèse sur la conscience, la honte provoquée par la laideur de la faute, l'humiliation sous la puissante main de Dieu, l'espoir en la miséricorde du Seigneur, la résolution pour l'avenir, tous ces sentiments que fait éprouver à une âme religieuse le souvenir de ses péchés, l'évidence de la bonté prévenante de Dieu, sont évoqués dans les Écritures, notamment dans les psaumes et

<sup>26.</sup> Apol., 18, 4: fiunt non nascuntur christiani; 49, 5: certe, si uelim, christianus sum; cf. Paen., 4, 3: rape occasionem inopinatae felicitatis; 6, 6; 8, 7; 9, 6; 10, 5; 12, 5: partout Tertullien insiste sur l'effort de volonté que requiert la pénitence: Paen., 4, 7; 6, 9; 12, 7; Bapt., 10, 2: paenitentiae praepositus, quae est in hominis uoluntate.

<sup>27.</sup> Paen., 2, 1-2.

<sup>28.</sup> Le thème de la grandeur de Dieu est évoqué en *Paen.*, 3, 2. Dieu commande souverainement: *Paen.*, 4, 4-6; le péché, sous toutes ses formes, l'offense: *Paen.*, 3, 5; 5, 5; 10, 2; 11, 6; Dieu tirera vengeance du pécheur, qui méprise ses commandements: *Paen.*, 3, 12-14; 5, 4; 6, 6; 9, 5; 12, 1.8.

<sup>29.</sup> Paen., 7, 6: timor hominis Dei honor est; cf. Cult., II, 2, 14: timor fundamentum salutis est; voir aussi la description de Praes., 43, 5.

<sup>30.</sup> R. BRAUN, «Aux origines de la chrétienté d'Afrique : un homme de combat, Tertullien», BAGB, 4° série, 1965, p. 189-208.

<sup>31.</sup> La crainte servile est ainsi nommée à cause de son motif, l'appréhension de la justice de Dieu, auteur du châtiment, qui est un motif d'esclave, d'un être obligé d'agir par des motifs étrangers à ceux de son cœur, expliquent les moralistes, héritiers d'une longue tradition. Au contraire, le propre de l'être libre est d'agir selon son inclination et

par amour, sentiments qui inspireront la crainte dite filiale; voir A. GARDEIL, art. «Crainte», DTC 3, 1923, c. 2015-2019.

<sup>32.</sup> Tertullien évoque plusieurs fois dans notre traité le châtiment qui attend le pécheur, à moins qu'il ne fasse pénitence : *Paen.*, 3, 12.14; 5, 4; 6, 6; 9, 5; 12, 1.8.

<sup>33.</sup> Voir notamment Nat., II, 2, 2-9; Apol., 48, 15; Praes., 44, 1; Spect., 30, 3.

<sup>34.</sup> Paen., 12, 1-5; à rapprocher de 5, 11.

<sup>35.</sup> Paen., 7, 5-6; 8, 6 (commentaire de la parabole de l'enfant prodigue); 9, 2-6; 10, 4 et 6. Tertullien mentionne fréquemment la miséricorde de Dieu, notamment en Paen., 2, 3.4.7; 4, 3; 6, 11; 7, 3-5.11.14; 8, 2-7; 9, 2-3.6; 10, 4.6; 11, 3; 12, 5-7; ce fait mérite certainement d'être souligné.

<sup>36.</sup> Apol., 1, 13.

les écrits prophétiques <sup>37</sup>. Tertullien leur consacre quelques rares allusions par ailleurs <sup>38</sup>. Dans le *De paenitentia*, sans détailler davantage les aspects de la pénitence qui se rapportent à la pénitence-conversion et à la pénitence-repentance, il se contente de souligner la bonté morale de la pénitence, d'en énumérer rapidement les fruits, d'en énoncer les qualités essentielles.

La pénitence opère le salut de l'homme, en détruisant en lui tout ce qui est péché. Elle réalise ainsi les conditions préalables à la venue de l'Esprit-Saint et de ses dons célestes <sup>39</sup>. Faire pénitence, c'est s'ouvrir à la vie divine et s'arracher aux puissances de mort, qui menaçaient d'engloutir le pécheur. Tertullien décrit en termes chaleureux la transformation suscitée par la divine miséricorde; il invite le pécheur à saisir l'occasion que lui offre la grâce, comme un naufragé agrippe «une planche de salut<sup>40</sup>». Et, empruntant aux prophètes leurs images les plus suggestives, il presse le pécheur repentant de se tourner vers Dieu<sup>41</sup>.

Du reste le chrétien, attentif à se régler sur la volonté de Dieu, ne s'interroge pas sur le profit personnel que lui vaudra son empressement à faire pénitence. Il lui suffit de savoir que Dieu lui en intime l'ordre 42. Tertullien s'efforce d'écarter de l'œuvre pénitentielle toute idée de calcul égoïste. Il souhaite que le mouvement de l'âme, qui l'inspire, soit sincère et désintéressé. Il est aisé, là encore, de reconnaître l'exigence de rigueur et de perfection du converti. Dieu a parlé: cela doit suffire, pour que le

pécheur fasse pénitence, une fois pour toutes, et pour le restant de ses jours.

Obéissante, généreuse, désintéressée, la pénitence assumée avec joie et reconnaissance ne doit plus être brisée désormais par la rechute dans le péché<sup>43</sup>. Comme les écrivains du Nouveau Testament et les Pères, qui reprennent leur message de conversion et de pénitence, Tertullien met en relief la nouveauté radicale de la vie chrétienne. Mais on observera qu'il ne place pas cette mutation au moment du baptême; c'est dès le premier instant de sa conversion que celui qui a été illuminé par la grâce doit s'appliquer à vivre une existence sans péché, digne de la sainteté et de la justice de Dieu.

S'il décrit l'existence du chrétien comme arrachée à la domination du péché, Tertullien n'exclut pas pour autant la possibilité d'une rechute<sup>44</sup>. Il dit ce qui devrait être, tout en déplorant ce qui est trop souvent la réalité quotidienne dans les communautés chrétiennes et dans la vie de chaque fidèle<sup>45</sup>. Le processus de sanctification du chrétien n'est pas achevé au moment du baptême; il se prolonge durant toute la vie; il est susceptible d'interruptions et de reprises, car l'homme reste pécheur et il a toujours besoin de l'indulgence et de la miséricorde divine.

La doctrine pénitentielle de Tertullien juxtapose les affirmations fondamentales de la tradition judéo-chrétienne sur la condition pécheresse de l'homme et l'exigence de sainteté qui lui est intimée par le Dieu de toute sainteté; elle souligne tout particulièrement la gravité de l'offense faite à

<sup>37.</sup> AMANN, «Pénitence-Repentir», c. 726.

<sup>38.</sup> Marc., V, 11, 1-3; IV, 16, 12; Res., 47, 4; Pud., 2, 1; 17, 9; etc.

<sup>39.</sup> Paen., 2, 6.

<sup>40.</sup> Paen., 4, 2.

<sup>41.</sup> Paen., 4, 3.

<sup>42.</sup> Paen., 4, 6-8.

<sup>43.</sup> Paen., 5, 1; cf. PÉTRONE, Sat., 75, 1: nemo nostrum non peccat; homines sumus, non dei.

<sup>44.</sup> POSCHMANN, p. 2-3, souligne avec force, contre les tenants de la «Tauftheorie», que, malgré ses exigences de perfection morale, Jésus lui-même compte avec la réalité du péché chez ses disciples; il cite successivement, à ce propos: Matth. 28, 19 s.; Me 16, 15 s.; Jn 21, 15 s; Le 22, 32; Matth. 18, 22.35.

<sup>45.</sup> Paen., 4, 2; 12, 9; cf. I Tim. 1, 15; Jac. 3, 2, ainsi que II Clem., 18, 2.

Dieu et la rigueur du châtiment réservé au pécheur qui s'obstine dans une vie coupable; cependant, elle demeure confiante en la miséricorde de Dieu et croit en l'efficacité de sa volonté salvifique 46. Tertullien cite avec prédilection le célèbre verset d'Ézéchiel: «Par ma vie, oracle de Yahvé, je ne prends pas plaisir à la mort du pécheur, mais au retour du méchant qui change de voie pour avoir la vie» (Éz. 33, 11). Dans une exhortation pressante adressée aux catéchumènes, il s'écrie: «Heureux sommes-nous, puisque Dieu s'engage par serment à nous pardonner, si nous faisons pénitence; mais combien malheureux nous sommes, si nous refusons de croire le Seigneur, si nous négligeons d'assumer l'œuvre de notre conversion et de la vivre avec le plus grand sérieux 47».

Une conversion sincère, qui transforme toute la vie, telle est, en somme, la substance de la doctrine pénitentielle de Tertullien 48; doctrine puisée aux textes de l'Écriture, mais aussi, assurément, aux sources profondes de son expérience personnelle. Mais le moraliste africain ne se contente pas d'exhorter ses auditeurs à opérer leur conversion. Il apporte tous ses soins à les instruire de leurs devoirs; c'est pourquoi il va leur exposer longuement la nature, la gravité, les conséquences du péché, que la pénitence a pour tâche d'abolir.

## 2. La pénitence et le péché

Religion de salut, le christianisme envisage le mal moral du point de vue qui lui est propre : si la vie dont Dieu veut faire vivre les hommes est mise à mal par le péché, elle peut être restaurée par la grâce que le Seigneur nous accorde en Jésus-Christ. La tradition vétéro-testamentaire avait exprimé en termes d'Alliance cette vie, cette communion des hommes avec Dieu et entre eux. L'Église paléochrétienne prolonge cette tradition et y intègre sa doctrine pénitentielle 49.

Nous avons observé plus haut que Tertullien ne s'attarde pas à explorer les dimensions religieuses de la pénitence des païens; d'emblée il passe à la description du dessein salvifique de Dieu et à celle de la pénitence chrétienne, la seule qui, selon lui, réponde pleinement à ce dessein. La démarche de Tertullien traduit une réalité qui lui paraît essentielle: la source première de la conception chrétienne de la pénitence et du péché ne se trouve pas dans ce que l'homme peut expérimenter par lui-même en ce domaine, mais dans la parole de Dieu et dans la foi en cette parole. D'autre part, si Tertullien n'aborde le thème du péché qu'après avoir rappelé l'économie du salut, il se montre en cela parfaitement fidèle au propos des saintes Écritures, dont la révélation sur le péché s'inscrit toujours dans le cadre de la révélation sur le salut de l'homme.

Il convenait de rappeler ces faits, avant de présenter les idées du moraliste africain relatives au péché, car on lui a imputé en cette matière bien des conceptions profanes, qui ne sauraient en rendre compte. C'est ainsi que l'on a trop facilement admis que, si Tertullien avait retenu de préfé-

<sup>46.</sup> DASSMANN, p. 103-153, regroupe utilement les témoignages les plus importants des trois premiers siècles pour la doctrine pénitentielle. Deux tendances s'affrontent: aux écrivains qui mettent en relief la perfection morale, sinon l'impeccance chrétienne, tels Aristide (Apol., 15, 1-2), JUSTIN (I Apol., 14, 1-3), ATHÉNAGORE (Suppl. 11), THÉOPHILE D'ANTIOCHE (Ad Autol., III, 15), CLÉMENT DE ROME (la Clem., 30, 1), IGNACE (Eph., 8, 2; 14, 2, etc.), POLYCARPE (Phil., 2, 1-3), s'opposent en quelque sorte ceux qui ne cachent pas la réalité du péché dans les communautés chrétiennes: HERMAS (17 et 19), l'auteur de la II<sup>a</sup> Clem. (13, 1; 17, 2.6), celui de l'Epist. apostolorum (39; 46; etc.). 47. Cf. Paen., 4, 8.

<sup>48.</sup> Paen., 5, 10.

<sup>49.</sup> J.-M. POHIER, art. «Péché», Encyclopaedia universalis 12, 1972, p. 661-664; Th. DEMAN, art. «Péché», DTC 12, 1933, c. 142-275; H. RONDET, Notes sur la théologie du péché, Paris 1957; Ph. DELHAYE, A. GELIN, A. DESCAMPS, J. GOETZ, Théologie du péché, Bruges-Paris 1961.

rence les termes delictum, delinquere, pour désigner le péché, c'était sous l'influence du langage juridique, et l'on est allé jusqu'à construire toute une théorie sur la notion d'obligation ex delicto, qui en résulterait pour le pécheur : conformément aux institutions juridiques de son temps, Tertullien aurait compris le péché comme une figura delicti, faisant naître chez le coupable une obligation de réparer, de fournir une satisfactio, en guise de poena compensatoire 50. La paenitentia, précise-t-on encore, offre cette satisfactio. Dieu l'accepte comme telle, en remplacement (Ersatz) de la dette contractée par le pécheur à son égard, du fait de son offense 51.

En réalité, le relevé statistique fait apparaître que Tertullien emploie indifféremment delictum | delinquere et peccatum | peccare, pour désigner le péché. Certes, le premier couple offre 339 occurrences, le second 52 52. Mais la raison de la préférence que lui accorde Tertullien est facile à découvrir; elle traduit tout simplement la terminologie paulinienne des versions latines 53. D'autre part, il convient d'observer que peccatum et delictum sont parfaitement interchangeables pour notre auteur. Quant au terme satisfactio, comme l'a fait remarquer René Braun, il est trop rarement utilisé par Tertullien en liaison avec la pénitence pour pouvoir constituer une notion essentielle de sa doctrine; de fait, satisfactio ne se trouve que 4 fois dans ses écrits, en rapport, du moins, avec la pénitence; satisfacere n'est pas attesté davantage. «D'un terme auquel Tertullien aurait donné une précision technique, on attendrait des emplois plus nombreux, plus cohérents. Or... le sens large de: "donner satisfaction", "réparer", domine les diverses acceptions 54.»

Tertullien ne s'est pas mis en peine de définir le péché expressis verbis. Il signale, comme en passant, qu'est péché toute action moralement mauvaise 55 et qu'il faut regarder comme péché ce que Dieu interdit 56. C'est renvoyer chacun aux commandements de Dieu et au jugement de sa conscience, qui distingue le bien et le mal. Mais quelle est la gravité respective des péchés? Tous sont-ils également répréhensibles, comme l'enseignent les stoïciens 57? N'y a-t-il pas lieu aussi de prendre en considération les aspects objectifs des actes humains, leur publicité, le dommage effectif qu'ils ont causé, l'atteinte à l'ordre public, le scandale provoqué? Le moraliste africain se devait de répondre à ces questions; il va le faire longuement au chapitre III du De paenitentia, en privilégiant, bien entendu, le point de vue moral, au regard de l'élément légal ou matériel du péché. Son propos, en effet, n'est pas celui du casuiste subtil, attentif à peser les circonstances aggravantes ou atténuantes; il n'est pas non plus celui du philosophe, définissant dans l'abstrait les effets et les causes. Tertullien se sait investi d'une tâche pastorale d'enseignement au service de la communauté. Aussi sa

<sup>50.</sup> BECK, p. 116 s.

<sup>51.</sup> BRÜCK, p. 276-290.

<sup>52.</sup> WILHELM-HOOLJBERGH, p. 98-102; l'auteur précise que delictum est employé 250 fois, delinquere 89 fois, peccatum 35 fois, peccare 17 fois chez Tertullien. D'autre part, Tertullien emploie aussi les termes: culpa, iniuria, offensa, crimen, pour désigner le péché, sans leur attacher alors de signification technique particulière.

signification technique particulière.

53. Les relevés de Wilhelm-Hooijbergh ont été faits sur la Vulgate, dont la situation reflète malgré tout l'usage antérieur. Au couple delictum|delinquere, qui prédomine dans les écrits pauliniens, répond celui de peccatum|peccare dans les écrits johanniques, semble-t-il. La familiarité de Tertullien avec les écrits pauliniens devrait suffire à expliquer la prédominance du premier couple, sans qu'il faille voir dans cet usage une intention expresse de la part du docteur africain désireux de transposer les catégories du droit romain dans la théologie du péché.

<sup>54.</sup> R. BRAUN, «Chronica Tertullianea 1975», REAug 22, 1976, p. 305-306, dans sa recension de l'article de M. BRUCK.

<sup>55.</sup> Paen., 2, 13: peccatum nisi malum factum dici non meretur; CICÉRON donne une définition très voisine, à partir du terme grec "katorthoma" (recte factum): recte facta sola in bonis actionibus ponens, praue... (Acad., I, 31).

<sup>56.</sup> Paen., 3, 2.

<sup>57.</sup> POHLENZ, p. 153; WILHELM-HOOIJBERGH, p. 68-71.

parénèse vise-t-elle, au premier chef, à susciter chez ses auditeurs, catéchumènes et fidèles, une égale répulsion à l'égard de tous les péchés, de quelque nature ou gravité qu'ils soient. Le paradoxe stoïcien va servir de cadre à son exhortation.

Mais il lui faut dire un mot, d'abord, de l'élément matériel du péché. Il distingue, à cet effet, entre péchés charnels ou corporels, consommés à l'aide du corps, et péchés spirituels, consommés intérieurement <sup>58</sup>. Cette distinction repose sur une vision dualiste de l'être humain, que Tertullien partage avec la philosophie de son temps, dominée par l'école stoïcienne <sup>59</sup>; elle lui convenait parfaitement, dans la mesure où il croyait la retrouver dans certains textes pauliniens <sup>60</sup>.

Aussi importante que soit la distinction des péchés externes et internes au regard de la discipline pénitentielle, Tertullien, soucieux de former le sens moral de ses auditeurs, les invite à dépasser le point de vue légal et matériel du péché, qu'il a adopté jusqu'ici, afin de considérer la malice propre de toute offense envers Dieu<sup>61</sup>; du même coup, il déjoue les échappatoires des gnostiques et de tous ceux qui refusent de se soumettre à la pénitence ecclésiastique (publique), sous prétexte que certaines fautes (graves) sont purement intérieures. Le moraliste fait mine de reprendre l'idée générale du paradoxe stoïcien : tous les péchés sont à mettre sur le même plan, et de l'expliciter à l'aide de divers arguments, de plus en plus spécifiques : l'unité du composé humain, la personnalité offensée<sup>62</sup>, la

rétribution dernière 63. En réalité, l'examen du paradoxe stoïcien tourne court, car l'orateur chrétien ne l'allègue que pour assurer les prémisses de ses développements ultérieurs: la nécessité de donner corps à la pénitence intérieure (5, 10), ainsi qu'aux exercices concrets de l'exomologèse (9, 1).

Dès qu'il a établi ses prémisses, Tertullien en arrive à ce qui fait l'objet propre de sa parénèse pénitentielle. Il formule sa pensée dans la propositio suivante : qu'il s'agisse de péchés extérieurs ou purement intérieurs, tous doivent être évités avec le plus grand soin; tous aussi doivent être expiés par la pénitence, s'ils viennent à être commis<sup>64</sup>. Deux séries de preuves sont apportées à l'appui de cette affirmation. Parmi les preuves de raison, l'orateur examine successivement le péché du point de vue de Dieu, puis du point de vue de l'homme. Il souligne d'abord que la puissance de Dieu s'exerce sur toute chose et que rien ne saurait se soustraire à sa vue; les péchés intérieurs, si secrets soient-ils, sont commis sous le regard de Dieu65, au même titre que les fautes externes, les seules que les hommes puissent connaître 66. Les uns et les autres seront, par conséquent, sanctionnés par Dieu, le juste Juge.

Quant à la gravité respective des péchés, elle est à

<sup>58.</sup> Paen., 3, 3.

<sup>59.</sup> SPANNEUT, p. 150-166; ALÈS, p. 114 s.

<sup>60.</sup> Rom., 7, 22, notamment, où l'Apôtre oppose à l'homme «extérieur» (le corps passible et mortel) l'homme «intérieur» (la partie rationnelle de l'homme). Ce thème, d'origine grecque, est distinct de celui, d'origine juive, del'homme «vieux» et «nouveau»; cf. Col. 3, 9-10.

<sup>61.</sup> Paen., 3, 4.

<sup>62.</sup> Paen., 3, 5.

<sup>63.</sup> Paen., 3, 4-6; voir RAMBAUX, p. 305, n. 107.

<sup>64.</sup> Paen., 3, 9.

<sup>65.</sup> Paen., 3, 9-10; l'argument est fréquemment utilisé par Tertullien pour expliquer la conduite morale irréprochable des chrétiens, par ex. en Apol., 39, 4: certos de Dei conspectu; 39, 18: ut qui sciant Deum audire; Orat., 17, 3: Deus conspector est cordis; cf. Nat., II, 7, 6; Cult., II, 13, 1; Vx., II, 3, 4, etc. – Si le thème du regard de Dieu est éminemment biblique (Prov. 15, 3; 24, 12; Ps. 10, 5; 16, 2; 32, 18; 33, 16; Job 7, 8; 24, 23; 34, 21; etc.), il n'est pas ignoré de la tradition philosophique gréco-romaine; voir P. WILPERT, art. «Auge», RAC 1, 1950, c. 961-962; H. MIDDENDORF, Gott sieht, Diss., Fribourg en Br. 1936.

<sup>66.</sup> L'adage romain: de internis non iudicat praetor, souligne qu'une certaine manifestation est nécessaire pour que la loi pénale puisse se saisir d'une culpabilité.

évaluer en fonction de la volonté de l'homme, qui est à leur origine. L'orateur aborde ici le chapitre de l'imputabilité et de la responsabilité. Un fait mérite d'être souligné: alors que la doctrine juridique contemporaine lui fournissait un vaste champ de références, Tertullien s'en tient à des généralités, qu'il emprunte à l'art de la rhétorique. Lorsque l'action incriminée ne peut être directement justifiée (relatio), les rhéteurs conseillaient de recourir à un mode de défense indirect (ex causis facti ductae defensiones). Plusieurs solutions s'offraient à l'orateur, la comparatio, la remotio et la concessio 67. Seule cette dernière nous intéresse ici : la défense reconnaît le fait incriminé, mais invoque l'indulgence du juge, soit en affirmant son innocence (purgatio), soit en admettant sa culpabilité (deprecatio). Parmi les conditions de nature à innocenter le prévenu, qui affirme la rectitude de son intention, en cas de purgatio, l'avocat peut faire jouer l'error, le casus 68, la necessitas 69 et l'oblinio. Telle est, à n'en pas douter, l'origine de la remarque préliminaire de Tertullien. A ses yeux, la responsabilité du pécheur est dégagée lorsqu'il s'agit d'un cas fortuit ou de force majeure. Les jurisconsultes du Haut-Empire se sont efforcés de mieux cerner les figures juridiques de délits et crimes où interviennent ces facteurs, mais il est difficile de dire à quel point le moraliste africain en était informé 70. Quant à l'error, parfois appelée igno-

rantia, elle est un des ressorts habituels de la comédie antique <sup>71</sup>. L'orateur ne la mentionne que par raccroc, sans lui prêter une attention particulière <sup>72</sup>.

Le point de vue du moraliste l'emporte également dans la manière dont Tertullien envisage le difficile problème de la tentative. On observera tout d'abord que s'il choisit cet exemple, à vrai dire exceptionnel, ce n'est pas seulement pour un motif littéraire, afin d'opposer aux cas où la responsabilité de l'agent est dégagée (3, 11) ceux où elle demeure entière, c'est afin d'illustrer la règle générale qu'il énonce en matière d'imputabilité : puisque la volonté est à l'origine de l'action, un acte est d'autant plus gravement coupable que la volonté de l'agent y a pris une part plus importante 73. La formulation est délibérément paradoxale, car le sens commun et la pratique judiciaire ont coutume de mesurer la peine au dommage effectif qui a été causé, étant admise l'intention coupable ou dol général. Cependant, lorsqu'ils ont affaire à une tentative de délit, les pénalistes peuvent faire prévaloir soit un point de vue strictement objectif et ne considérer que la nocivité des actes et le degré de cette nocivité, soit un point de vue plus subjectif, dans le souci d'atteindre la volonté criminelle 74. Il va sans dire que

<sup>67.</sup> LAUSBERG, p. 98-105; MARTIN, p. 40-41.

<sup>68.</sup> CICÉRON, Inu., 2, 31, 96: casus autem inferetur in concessionem, cum demonstratur aliqua fortunae uis noluntati obstitisse. L'exemple spécifique des manuels est celui du chasseur qui frappe un homme de son javelot, lancé contre une bête sauvage: LAUSBERG, p. 104.

<sup>69.</sup> Sous le terme: necessitas, les auteurs rangent d'abord la contrainte morale; ils citent, par exemple, le cas d'un orateur fait prisonnier et contraint de composer et de déclamer un panégyrique à la gloire des ennemis de sa patrie (FORTUNATIANUS, Rhet., 1, 16). — QUINTILIEN (Inst., 7, 4, 14) désigne par necessitas la force incoercible des éléments naturels, que CICERON (Inu., 2, 31, 96) appelle: necessitudo.

<sup>70.</sup> Th. MOMMSEN, Römisches Strafrecht, Leipzig 1899, p. 89 et 837,

observe que les jurisconsultes romains ne distinguent pas toujours rigoureusement les diverses espèces de casus. Tantôt ils assimilent le casus à la neglegentia, et l'opposent à la noluntas: Dig., 4, 9, 9; 48, 8, 1, 3; tantôt ils distinguent parmi les fortuita incendia ceux qui ont été provoqués incuria (où la responsabilité de l'agent demeure impliquée) et ceux qui ont été propagés casu uenti furentis: PAUL, dans Coll. Mod. 12, 2, 2 (où elle peut être dégagée). En tous les cas le juge doit apprécier prudemment, selon les circonstances, si le fait incriminé entraîne une responsabilité per culpam, c'est-à-dire par manque de la diligence requise.

<sup>71.</sup> LAUSBERG, p. 104; MARTIN, p. 41.

<sup>72.</sup> Tertullien utilise ici la terminologie de QUINTILIEN, Inst., 7, 4, 14.

<sup>73.</sup> Paen., 3, 12.

<sup>74.</sup> Voir C. LEGROS, L'élément moral dans les infractions, Bruxelles 1951; R. VOUIN – P. LÉAUTÉ, Droit pénal et criminologie, Paris 1956, p. 173-180, ainsi que les commentaires classiques du Code de droit canonique, par exemple É. JOMBART, art. «Délit», Dict. de droit

Tertullien choisit cette dernière solution, la plus rigoureuse, car il tient à souligner que la volonté a sa responsabilité à elle, qui ne peut pas être mesurée au seul vu des moyens mis en œuvre par l'agent. Lors même qu'un acte criminel n'a pas pu être consommé, parce qu'une cause indépendante de la volonté de l'agent est intervenue, la responsabilité morale de ce dernier demeure entière, puisque l'intention criminelle existait au départ.

Pour conclure, Tertullien rappelle que la supériorité de la loi évangélique sur la loi mosaïque consiste précisément dans l'attention qu'elle apporte à réprimer jusqu'aux moindres désirs coupables 75. Le chrétien s'interdira donc non seulement les actions répréhensibles, mais aussi les imaginations coupables, «puisque la force de la volonté est telle que, nous rassasiant par le plaisir qu'elle procure, elle prend la place de l'acte 76». Un dilemme hautement sophistiqué achève la déroute d'un objecteur éventuel, qui voudrait prétendre à l'impunité sous prétexte que l'action coupable, envisagée dans la sphère de la volonté, n'a pas été conduite à son achèvement 77.

Commandé par des préoccupations pastorales immédiates, l'exposé de Tertullien sur la nature et la gravité du péché se borne donc à des considérations d'ordre très général; il n'en constitue pas moins un apport intéressant et original pour la morale chrétienne. Certes, on y chercherait en vain une définition précise du péché, originel ou actuel, ou une analyse de la malice particulière de chacun. Pour la distinction des péchés, l'auteur a choisi le point de

vue du sujet; sans négliger cet aspect, la théologie de l'École fera valoir que les péchés se distinguent aussi en fonction de l'objet qui les spécifie et des devoirs auxquels ils contreviennent 78; elle précisera, en outre, que leur gravité se définit essentiellement à partir de cet objet et se mesure à la disproportion, au désordre de l'acte humain privé de sa rectitude 79. Tertullien n'a fait qu'effleurer le problème des circonstances (aggravantes et atténuantes), qui prendra une importance considérable dans la casuistique 80. Il n'a pas non plus examiné en détail les causes intérieures du péché, domaine infini qui relève de la psychologie commune<sup>81</sup>. En revanche, il a décrit avec insistance les efforts de Satan, l'ennemi du genre humain, acharné à la perte des âmes 82, et souligné le rôle de la concupiscence de la chair et du monde dans l'inclination déréglée de l'homme vers certains biens, qui l'éloignent de Dieu<sup>83</sup>. Rappelons que le moraliste africain se range parmi les initiateurs de la théorie théologique des péchés capitaux, dont il a proposé un premier septénaire84. Il a

canonique 4, 1949, c. 1096-1097. On observera que Tertullien décrit assez exactement le delictum frustratum du c. 2212, § 2, pour lequel le législateur ecclésiastique estime que le délit manqué est plus coupable, du seul point de vue de l'imputabilité juridique, que la simple tentative de délit (conatus).

<sup>75.</sup> Paen., 3, 13: citation de Matth. 5, 28.

<sup>76.</sup> Paen., 3, 14.

<sup>77.</sup> Paen., 3, 15-16.

<sup>78.</sup> Th. DEMAN, art. «Péché», DTC 12, 1933, c. 156-162; B. HÄRING, La loi du Christ, Paris-Tournai-Rome 1962<sup>5</sup>, I, p. 495-503. 79. HÄRING, ibid., p. 500: «pour la gravité subjective du péché, c'est le degré de liberté qui compte, à savoir le degré de malice ou de faiblesse, de connaissance claire ou d'inconscience ou d'inattention»; telle est déjà la position de Tertullien qui signale, en Paen., 3, 11, deux facteurs concernant la volonté (casus, necessitas) et un facteur concernant l'intelligence (ignorantia).

<sup>80.</sup> DEMAN, o.c., c. 174-176; cf. Paen., 3, 12-13.

<sup>81.</sup> Voir A. GARDEIL, art. «Consentement», DTC 3, 1923, c. 1182-1186; l'auteur observe que les Pères des premiers siècles se sont contentés d'une notion sommaire de l'acte de consentement au péché, plus préoccupés qu'ils étaient de souligner ses conséquences morales que d'en établir la théorie psychologique. Il faut attendre Jean Damascène pour voir intégrées les données essentielles de la psychologie aristotélicienne de l'acte humain.

<sup>82.</sup> Paen., 7, 7-9; cf. 5, 7-9; An., 41, 1.

<sup>83.</sup> Paen., 3, 13; 7, 9.

<sup>84.</sup> Marc., IV, 9, 6.

contribué aussi de manière décisive à doter la théologie morale de certaines notions, dont celle du péché «mortel».

La synthèse de Tertullien dépend étroitement de ses sources habituelles, et tout d'abord des saintes Écritures. Nous avons vu plus haut combien il est redevable à la tradition prophétique et sapientielle pour sa notion de la pénitence-conversion. En ce qui concerne son intelligence du péché, l'influence biblique apparaît nettement dans la manière de l'envisager comme une transgression de la loi divine, ou comme un déni de justice envers Dieu, le Seigneur et Maître à qui est due toute obéissance<sup>85</sup>. Mais le péché n'est pas seulement la transgression objective d'une norme, il n'est pas seulement l'opposition subjective de l'homme à la volonté de Dieu manifestée dans sa loi. Il constitue une ingratitude sans bornes à l'égard d'un père plein de bonté, dont le dessein d'amour se trouve bafoué<sup>86</sup>.

Si la pensée biblique a imprimé à la doctrine morale de Tertullien son cachet définitif, elle n'a pas effacé pour autant l'empreinte que le rhéteur africain avait reçue de la koinè philosophique de son temps. L'influence de cette dernière, très nette pour les problèmes de morale théorique 87, le libre arbitre, l'action vertueuse, la loi naturelle, reste marginale et indirecte dans le domaine de la pénitence et du péché, et pour cause 88; elle est réelle, cependant, et se manifeste à propos de deux thèmes particuliers, étroitement solidaires, l'unité du composé humain et le rôle prépondérant de la volonté.

Contre les hérésies dualistes, pour lesquelles ce n'est pas l'âme qui pèche, Tertullien a toujours insisté sur la

communauté constituée par le corps et l'âme raisonnable et souligné les relations mutuelles de ces deux éléments 89. «Semées, formées, produites ensemble» au moment de la génération 90, l'âme et la chair sont unies pour une activité commune, operarum societatem 91. Le moraliste n'admet vraiment aucune action qui soit propre à l'une des deux substances, car l'âme n'est jamais sans la chair. Certes, l'âme pense et sent, mais elle ne peut rien réaliser sans le corps 92. Si le corps et l'âme ne font qu'un, tout péché sera commun au corps et à l'âme. Telle est bien la démonstration effectuée dans le De paenitentia, car Tertullien veut mettre en relief la responsabilité de l'homme, corps et âme, à l'occasion de chaque faute, et son devoir de faire pénitence, corps et âme, s'il veut échapper au châtiment que lui ont mérité ses forfaits et qu'il devra subir au jour du jugement, en son corps et en son âme. On voit quels services l'auteur attend de l'anthropologie unitaire qu'il a empruntée à la philosophie contemporaine 93.

Mais il ne suffit pas de prouver la coresponsabilité du corps et de l'âme dans le péché. Tertullien est trop rompu aux procédés de la rhétorique pour ne point vouloir consommer la défaite de ses adversaires, en démontrant que le corps est moins coupable que l'âme, que celle-ci peut commettre des péchés par pensée, sans attendre la participation du corps. Il aura ainsi établi, à l'encontre des gnostiques, que le péché est le fait de l'âme. Tel est le sens d'un passage, assez obscur, du *De anima* 94, où il revient sur

<sup>85.</sup> Paen., 3, 2; cf. 3, 10; 4, 4; 5, 3-9; 7, 14; 8, 8.

<sup>86.</sup> Paen., 2, 4; 4, 3; 5, 6; 7, 3-6.

<sup>87.</sup> SPANNEUT, p. 233, 238, 244; ALÈS, p. 262-264.

<sup>88.</sup> Paen., 1, 1-5; à son habitude, Tertullien s'empresse d'en appeler à la foi, malgré ses protestations de confiance à la raison et au sens commun.

<sup>89.</sup> SPANNEUT, p. 150-166.

<sup>90.</sup> Res., 16, 10; SPANNEUT, p. 185.

<sup>91.</sup> Res., 15. 4.

<sup>92.</sup> SPANNEUT, p. 152-154.

<sup>93.</sup> G. ESSER, Die Seelenlebre Tertullians, Paderborn 1893; F. SEYR, Die Seelen- und Erkenntnislebre Tertullians und die Stoa, Vienne 1937, p. 51-74; H. KARPP, Probleme altebristlicher Anthropologie, Gütersloh 1950, p. 42-80; voir surtout les commentaires de WASZINK au De anima. 94. An., 58, 6-8.

une idée qu'il avait esquissée dès le traité *De la pénitence* 95. Commentant le précepte du Seigneur qui interdit jusqu'aux désirs coupables, Tertullien avait souligné que, dans le péché, c'est la volonté qui est à l'origine de l'acte et formulé le principe qu'un acte est d'autant plus coupable que la volonté y a pris une plus grande part. Sur ce point précis, une influence stoïcienne semble indéniable, aussi paradoxale que puisse paraître cette affirmation.

Il est banal de dire que le stoïcisme a fourni à notre moraliste les traits essentiels de sa psychologie pratique; encore convient-il de préciser lequel. Cicéron et Musonius, plus proches de leurs sources grecques, privilégient l'aspect rationnel de l'âme, dans sa recherche du bien; ils n'ignorent cependant point le rôle de la boulèsis%. Dans les Tusculanes (IV, 6), Cicéron traduit ce terme grec par uoluntas et il y voit, comme les stoïciens, la recherche sage et prudente du bien. Cette qualité n'existe que chez le sage; elle se définit «la tendance où le souhait s'accompagne de raison<sup>97</sup>». A son tour, Sénèque accorde à la volonté attachée à la raison une place de choix : la volonté du sage est toujours en accord avec elle-même, comme sa raison; la volonté droite est dans la disposition droite de l'âme; elle n'est pas une faculté spéciale, mais une activité de l'animus 98. Bien qu'il ne soit pas le premier moraliste de la volonté, Sénèque, par souci pédagogique, a mis l'accent sur la nécessité de l'effort personnel en vue du progrès moral. Il dira même: «Que faut-il pour être bon? - Le vouloir 99.»

Pour Épictète, la disposition qui rend la nature apte à

l'acte moral est la proairèsis, qui nous aide à limiter nos désirs et nos actions aux choses qui sont en notre pouvoir; c'est elle qui contrôle les opinions (dogmata) et décide de nos représentations (phantasiai). Pour écarter les jugements erronés et faire un bon usage des représentations, l'homme examinera la relation de chaque chose, de chaque événement, avec son être intérieur et réel 100. L'exercice moral consiste donc essentiellement à purifier, à perfectionner son jugement, mais la diairèsis, (la classification des événements et des choses qui en résulte) trouve dans le bon usage son couronnement. «Malgré la note intellectualiste, la morale d'Épictète centrée sur la proairèsis, qui détermine toute valeur, prépare une éthique de la volonté», estime M. Spanneut 101.

Chez Marc-Aurèle, c'est l'hègémonikon qui remplace la proairèsis d'Épictète, mais cette fois l'anthropologie est nettement tripartite 102. L'auteur distingue dans l'homme le sôma (le corps), le pneuma (le souffle vital, encore appelé pyschè) et le noûs (l'intelligence), qui constitue l'hègémonikon de l'âme. Max Pohlenz observe que la doctrine de Marc-Aurèle s'écarte de la tradition stoïcienne antique sur un point des plus importants. En effet, si elle distingue nettement l'âme de l'homme de celle de l'animal, la psychologie du Portique maintient soigneusement l'unité de l'âme humaine, en admettant que le logos exerce lui-même les fonctions animales aussi bien que les fonctions supérieures 103. Marc-Aurèle, en revanche, sous

<sup>95.</sup> Paen., 3, 11-16.

<sup>96.</sup> POHLENZ, p. 319.

<sup>97.</sup> Traduction d'É. Bréhier (Les stoïciens, Bibl. de la Pléiade, Paris 1962, p. 333).

<sup>98.</sup> POHLENZ, p. 320; M. SPANNEUT, Permanence du stoïcisme, Gembloux 1973, p. 63-64.

<sup>99.</sup> *Ép.*, 80, 4.

<sup>100.</sup> SPANNEUT, Permanence du stoïcisme, p. 74-88.

<sup>101.</sup> Ibid., p. 81; POHLENZ, p. 332.

<sup>102.</sup> SPANNEUT, Permanence du stoïcisme, p. 88-98; POHLENZ, p. 341-

<sup>103.</sup> *Ibid.*, p. 343; la position de Marc-Aurèle peut être rapprochée de la doctrine de Posidonius, qui place l'être véritable de l'homme dans le pur *logos*, le *daimôn* divin. Ce *logos* développe les fonctions animales, après qu'il a été uni au corps. Mais Posidonius maintient l'unité substantielle de l'âme.

Ш

l'influence de l'École médicale 104, confie au pneuma les activités de l'âme animale et fait du noûs une partie spéciale du composé humain 105.

A cet égard, Tertullien se place résolument dans la ligne du stoïcisme antique. Contre Marcion et Hermogène, il affirme l'unité de l'âme humaine 106. Contre Valentin et ses disciples, il refuse toute distinction entre le noûs et le pneuma, qui mettrait en cause le libre arbitre et l'effort moral 107. S'il admet l'activité de l'hègémonikon, il n'en fait pas une part de l'âme, mais son degré le plus haut, son couronnement 108. Certes, le De paenitentia n'offre pas encore les développements consacrés à ces questions dans les traités ultérieurs; toutefois, les mêmes principes y sont mis en œuvre, et les mêmes adversaires s'y trouvent visés. L'auteur lutte contre toutes les formes de platonisme et de gnosticisme qui voudraient tirer argument de la nature «divine» de l'âme, pour nier qu'elle puisse pécher 109. Le stoïcisme antique, qui rangeait dans l'âme unique le souffle vital et le vouloir rationnel, lui apporte un concours précieux. Tertullien lui est largement redevable. Et l'on ne s'étonnera pas que, parmi les activités de l'âme unique, il s'intéresse plus spécialement à celles de la volonté. Cicéron et Sénèque l'avaient précédé sur cette voie.

## PÉNITENCE ET CATÉCHUMÉNAT

Dès que se dessinent les premiers traits de l'institution du catéchuménat, au cours du IIe siècle, on voit qu'elle comporte, outre un enseignement particulier réservé aux futurs baptisés, un ensemble de pratiques ascétiques et liturgiques destinées à les préparer plus directement à la réception du sacrement de l'initiation chrétienne s. A l'époque de Tertullien, l'organisation systématique du catéchuménat est déjà passablement avancée, aussi bien en Orient (Alexandrie, Syrie) qu'en Occident (Rome et Carthage). L'Église, persécutée à la fin du règne de Marc-Aurèle, a bénéficié, en effet, d'une accalmie relative sous celui de Commode; elle se préoccupe de n'admettre au baptême que des candidats sérieux et résolus, faisant preuve d'une préparation suffisante et donnant toutes les garanties d'une persévérance courageuse. Son premier souci est d'intensifier la formation religieuse de ces recrues, devenues plus nombreuses et moins sûres; il importe de les fortifier dans la foi et de les entraîner à une vie morale

<sup>104.</sup> Le fondateur de cette école est le médecin grec Athénée, qui exerça son art à Rome sous le règne de Claude: POHLENZ, p. 362. Tertullien, féru de science médicale, se rattache à l'école méthodique de Soranus, qui fleurit sous Trajan et Hadrien; voir WASZINK, p. 21-44. 105. POHLENZ, p. 343.

<sup>106.</sup> WASZINK, p. 82 (commentaire de An., 1, 1); SPANNEUT, p. 155-156.

<sup>107.</sup> Marc., II, 4-6; Val., 25; An., 11, 1-3; 21, 2; 22, 1-2; 23, 1-4; voir SPANNEUT, p. 157-159.

<sup>108.</sup> An., 15, 4-5; Res., 15, 4-8.

<sup>109.</sup> Voir A. QUACQUARELLI, «Libertà, peccato e penitenza secondo Tertulliano».

<sup>1.</sup> Sur le développement de l'institution, voir notamment B. CAPELLE, «L'introduction du catéchuménat à Rome», Recherches de théologie ancienne et médiévale 5, 1933, p. 129-154; J. LEBRETON, «Le développement des institutions ecclésiastiques à la fin du II° et au début du III° siècle», RevSR 24, 1934, p. 129-164; G. BARDY, «L'enseignement religieux aux premiers siècles», Revue d'apologétique 66, 1938, p. 641-655; 67, 1939, p. 5-18.

d'une extrême rigueur. Précautions d'autant plus justifiées que la discipline pénitentielle alors en vigueur n'offre qu'un recours unique, en cas de faute grave.

Tertullien s'est fait l'écho de ces préoccupations, dès qu'il fut associé aux tâches d'enseignement de l'Église de Carthage. Son De baptismo défend le sacrement chrétien contre la propagande gnostique<sup>2</sup> et souligne la nécessité de s'y préparer avec le plus grand soin. Une foi ferme, une vie sainte, sont indispensables pour y accéder. Par le baptême, en effet, le chrétien devient citoyen de la «Jérusalem céleste» (Hébr. 12, 22) et ne doit plus pécher<sup>3</sup>. Le catéchuménat doit donc être un temps d'épreuve et de réflexion; les nouveaux convertis doivent prendre conscience de la gravité de leur démarche et ne s'y engager qu'en connaissance de cause. S'ils hésitent, ou doutent de leur persévérance, ils feront mieux de différer le baptême, plutôt que de s'exposer à retomber dans une vie de péché aussitôt après avoir reçu le sacrement<sup>4</sup>.

Dans le *De paenitentia*, le docteur africain revient sur cette question délicate, afin d'écarter un certain nombre d'opinions et d'attitudes erronées qui se répandent dangereusement au sujet de l'efficacité immanquable du baptême, au point de compromettre l'effort moral lié à la pénitence-conversion. «Certain du pardon indubitable de ses fautes, on fait larcin, en attendant, sur le temps qui reste et l'on

s'accorde un délai pour pécher encore, au lieu d'apprendre à ne plus pécher du tout5.» Tertullien dénonce cette attitude équivoque, ces retards coupables à entreprendre sérieusement l'œuvre de la conversion. A quoi bon proclamer que l'on renonce à sa vie antérieure, à quoi bon, même, faire le premier pas, en s'engageant dans les rangs des catéchumènes? Ce n'est là qu'une démarche initiale, vaine si elle ne conduit pas à un changement de vie résolu, intégral, sans retard ni faux-fuyants. A ceux qui veulent faire dater leur conversion du jour de leur baptême, Tertullien déclare sans ambages que la pénitence est le prix6 que le Seigneur a fixé pour accorder son pardon; le baptême ne saurait donc suppléer ce qui manque du côté de la pénitence. Les marchands examinent attentivement la pièce qu'on leur présente, pour voir si elle n'est pas «rognée, plaquée, falsifiée7». Comment croire que Dieu se laissera payer de fausse monnaie, qu'il prendra pour argent comptant une pénitence avare et menteuse? Certes, il est relativement facile, par de belles paroles, de tromper la vigilance du clergé et de se faire admettre au sacrement de l'initiation chrétienne, mais on ne saurait tromper le Seigneur, qui veille sur ses trésors de grâce et ne permettra pas à des indignes d'y accéder par surprise8. Si quelques-uns s'imaginent que Dieu est obligé d'accorder son pardon, parce qu'il l'a promis, ils font de sa libéralité une servitude, mais ils ne profiteront pas d'une justification éphémère9. Les défections qui se multiplient chez tant de chrétiens de fraîche date sanctionnent la réception présomptueuse et prématurée du sacrement. Que personne donc ne s'illusionne : rien ne sert de s'ensier du titre de

<sup>2.</sup> Bapt., 2, 1-2; 13, 1; Tertullien rappelle la loi évangélique: Matth. 28, 19; Jn 3, 5; Act. 22, 10. Par ailleurs il admet que le martyre, le baptême de sang, puisse suppléer au baptême d'eau (Bapt. 16, 1-2), de même qu'il peut rendre la pureté perdue, en effaçant tous les péchés commis après le baptême (Scorp., 6, 9-11; Res., 52, 12); voir F.G. DÖLGER, «Tertullian und die Bluttause», Antike u. Christentum 2, 1930, p. 117-141.

<sup>3.</sup> Paen., 5, 1; 6, 17-24.

<sup>4.</sup> Bapt., 18,6: Tertullien recommande expressément d'ajourner «ceux qui ne sont pas mariés, car la tentation les guette, aussi bien que les vierges, lorsqu'elles avancent en âge, et que les veuves, lorsqu'elles vagabondent».

s. Paen., 6, 3.

<sup>6.</sup> Paen., 6, 4.

<sup>7.</sup> Paen., 6, 5.

<sup>8.</sup> Paen., 6, 10.

<sup>9.</sup> Paen., 6, 11-12.

«catéchumène». La seule chose qui importe, c'est de se montrer disposé à faire pénitence sérieusement, à changer de conduite sans retard ni réticence. Il n'y a pas un Dieu pour les baptisés, un autre pour les catéchumènes, mais un seul et même Dieu, que professe une seule et même foi 10. Le baptême est le sceau de la foi (obsignatio fidei), mais cette foi commence par une pénitence sincère et trouve en elle sa recommandation 11. Et Tertullien de conclure: «Nous n'avons pas été lavés au baptême pour mettre fin à nos péchés, mais parce que nous y avons mis fin, pour avoir été lavés déjà, au fond de notre cœur. Tel est, en effet, le premier baptême de l'"auditeur" 12.» Autrement dit, le baptême suppose accomplie la purification du cœur et celle-ci ne peut intervenir sans une foi pure et un repentir sincère, qui se traduisent par un effort moral adéquat.

Il appartenait aux Pères et aux théologiens ultérieurs d'expliciter les problèmes sous-jacents à l'exposé, plutôt embrouillé, du rhéteur de Carthage et d'en fournir des solutions cohérentes 13. Se pose tout d'abord la question des conditions requises pour une réception valide et licite du sacrement de baptême. La doctrine classique a précisé, à cet égard, que le baptême des adultes suppose une seule condition indispensable pour sa validité, c'est l'intention ou la volonté de recevoir le sacrement tel que l'Église le confère. D'autre part, pour le recevoir d'une manière licite et fructueuse, l'intention de se faire baptiser ne suffit pas. Il faut, de plus, avoir la foi et le repentir des péchés que l'on a pu commettre. L'École a déclaré, en outre, que celui qui se ferait baptiser sans avoir la foi, pour un motif intéressé, par

exemple, recevrait néanmoins le caractère baptismal, mais non la grâce sanctifiante. Elle a résolu, dans le même sens, le cas de la réception du baptême comportant une fiction de la part du sujet 14.

Sur un plan plus général, il a fallu définir la part respective de la foi et des œuvres dans le processus de la justification, celle de la grâce divine et du mérite de l'homme en vue du salut, ainsi que les divers aspects de ce mérite. A l'encontre du moralisme pélagien, où tout le salut dépend de l'homme, et d'un certain laxisme qui, sous des formes diverses, proclamait systématiquement l'indifférence ou l'inutilité des œuvres, les Pères ont enseigné la nécessité de la grâce et l'action de Dieu à la base de notre justification 15. Cependant, l'action de Dieu ne va pas sans le concours de l'homme. Prolongeant la ligne de pensée de Tertullien, Augustin déclare que la première forme de cette coopération humaine, c'est la foi 16. Parce qu'elle est un acte de soumission à l'autorité divine, cette foi a déjà par elle-même une valeur morale, mais à condition de ne pas oublier qu'elle est tout d'abord un don de Dieu 17. Une fois implantée dans l'âme par la grâce, cette foi y doit fructifier en «bonnes œuvres».

Peu d'idées sont aussi complexes que celle de justification. Il ne saurait être question d'en présenter ici les divers aspects. Qu'il suffise de marquer le lien de la foi et du repentir avec elle, du point de vue de la psychologie

<sup>10.</sup> Paen., 6, 15.

<sup>11.</sup> Paen., 6, 16. 12. Paen., 6, 17.

<sup>13.</sup> ALES, p. 338, observe, à ce sujet : «Cet enfantement laborieux d'une pensée inachevée a produit un merveilleux déploiement de rhétorique. Mais pour équilibrer sa doctrine, il lui a manqué la notion précise du caractère sacramentel.»

<sup>14.</sup> B. NEUNHEUSER, art. «Taufe», LThK 9, 1964, c. 1318-1319; A. LANDGRAF, «Die Wirkung der Taufe im Fictus und im Contritus in der Frühscholastik», Acta pontificiae Academiae romanae S. Thomae Aquinatis 8, 1941-1942, p. 237-348.

<sup>15.</sup> J. RIVIÈRE, art. « Justification, II : La doctrine de la justification chez les Pères», DTC 8, 1925, c. 2077-2106.

<sup>16.</sup> AUGUSTIN, Serm. 43, 1: initium bonae uitae, cui uita aeterna debetur, recta fides est.

<sup>17.</sup> AUGUSTIN, Retract., 1, 23, 3: fidei meritum etiam ipsum esse donum Dei.

religieuse, puisque tel est le point de vue auquel se place Tertullien. Le docteur de Carthage a bien vu que la démarche initiale de l'homme s'enracine dans la foi. Il a souligné le rôle déterminant de la crainte de Dieu, née de la prise de conscience de sa puissance et de sa sainteté <sup>18</sup>. Les théologiens expliqueront ultérieurement que, par cette foi, il faut entendre l'adhésion au message divin de la révélation: la foi qui sauve est éminemment théocentrique et signifie la soumission de notre raison à l'autorité divine. Parmi les vérités révélées et les promesses divines que nous devons croire, se trouve surtout celle-ci: que Dieu justifie le pécheur par sa grâce <sup>19</sup>. Mais ce principe général appelle une application personnelle, et celle-ci intervient quand le pécheur s'élève à la confiance que Dieu lui sera favorable à cause du Christ <sup>20</sup>.

La foi tend nécessairement à devenir pratique, commentent les auteurs. Est-il possible de croire à l'incarnation et à la rédemption du Christ, sans être pénétré d'amour et de reconnaissance? Comment croire que le Fils de Dieu fait homme est mort pour expier nos péchés, sans éprouver un très vif sentiment de contrition; et comment un tel désir pourrait-il être sincère, s'il ne conduit pas à s'acquitter des actes de pénitence? La foi conduit donc d'elle-même à l'action, c'est-à-dire à la pénitence, à l'espérance, à l'amour, et à toutes les œuvres intérieures et extérieures que dictent de telles dispositions<sup>21</sup>. Telle est bien aussi la pensée profonde de Tertullien: s'il insiste sur la nécessité de

traduire en actes externes la pénitence intérieure, il s'en faut de beaucoup qu'il réduise le salut à une question d'observances matérielles<sup>22</sup>. Pour lui, comme pour Augustin et l'École, les actes externes, qui prouvent la conversion intérieure, ne sauraient avoir de valeur que par les sentiments qui les inspirent. Et si, en moraliste sévère, il souligne l'importance de l'œuvre de l'homme dans l'économie du salut, au point d'en faire la condition du pardon divin<sup>23</sup>, ses vues s'intègrent harmonieusement à la doctrine classique, qui les a précisées et complétées dans une vision plus globale de la justification. Celle-ci demeure absolument gratuite, et nos œuvres antérieures, même faites avec le secours de la grâce, ne méritent pas, à proprement parler, la grâce de la justification<sup>24</sup>. Il n'en reste pas moins que les œuvres préparatoires jouent le rôle de disposition morale qui, d'une certaine façon, incline Dieu à nous accorder sa grâce.

Par des notations discrètes, éparses à travers les premiers chapitres du *De paenitentia*, Tertullien décrit l'action conjointe, progressive, de Dieu et de l'homme. C'est Dieu qui, le premier, veut le salut de l'homme, et qui, par sa grâce, attire le pécheur à se convertir et à faire pénitence. Il l'ordonne, il y exhorte, il y invite, par la voix de ses prophètes, et promet le salut en récompense <sup>25</sup>. Ses prévenances sollicitent le libre arbitre de l'homme, mais le choix de celui-ci lui appartient en propre. L'orateur décrit avec une indulgence bonhomme, qu'on ne lui connaît guère, les pas mal assurés des «nouvelles recrues», des «conscrits»

<sup>18.</sup> Paen., 6, 17: metus integer exinde quod Dominum senserit, fides sana conscientia semel paenitentiam amplexata.

<sup>19.</sup> M.L. GUERARD DES LAURIERS, Dimensions de la foi, Patis 1952; R. AUBERT, Le problème de l'acte de foi, Louvain 19583.

<sup>20.</sup> W. PANNENBERG, art. «Glaube. IV. Im prot. Glaubensverständnis», LTbK 4, 1960, c. 925-928.

<sup>21.</sup> B. DUROUX, «La structure psychologique de l'acte de foi chez saint Thomas», Freiburger Zeitschrift f. Theologie u. Philosophie 1, 1954, p. 281-300.

<sup>22.</sup> Paen., 9, 1.

<sup>23.</sup> Paen., 6, 4-5.

<sup>24.</sup> RIVIÈRE, art. cit., c. 2216; ALÈS, p. 270-271. Voir aussi, sur la doctrine du mérite chez Tertullien, J. RIVIÈRE, art. «Mérite», DTC 10, 1928, c. 619-622; la distinction du mérite ex condigno et du mérite de congruo, agréée par Luther, marque la différence fondamentale entre la part de Dieu et la part de l'homme dans l'acte de la justification.

<sup>25.</sup> Paen., 2, 4.7; 4, 7; 5, 1.

dans la foi : «comme de jeunes chiens qui viennent juste de naître et dont les yeux ne sont pas encore bien ouverts, ils se traînent au sol d'une allure mal assurée<sup>26</sup>.» Il devine aussi la secrète complicité que certains continuent d'entretenir avec leurs plaisirs d'antan : «C'est ainsi que les fruits qui, en vieillissant, commencent à se charger d'aigreur ou d'amertume, veulent cependant garder encore, par quelque endroit, leur charme d'antan», commente-t-il à leur sujet 27; mais s'il témoigne quelque indulgence à l'égard de l'irrésolution et de certains délais, il traque sans ménagements la présomption et la duplicité 28. Augustin décrira, à son tour, les dernières hésitations de l'âme partagée, que ses compagnes charnelles cherchent à retenir encore<sup>29</sup>. C'est que, se fondant sur leur expérience personnelle, l'évêque d'Hippone, tout comme le docteur de Carthage, envisagent la conversion comme une démarche décisive, une rupture brutale et définitive avec le passé. Rien ne leur est plus étranger que la perspective d'une rechute dans le péché, quand on a fait, une fois pour toutes, le pas de la conversion en vue du baptême unique, pour la rémission des péchés 30.

Cette intransigeance du converti se traduit également dans le long développement consacré par Tertullien à la disciplina paenitentiae (V, 1-12): une fois que l'on a reconnu sa nécessité et entrepris d'y conformer sa vie, on ne doit plus se détourner de la pénitence, ni renoncer à son propos en revenant à une vie de péché. La place de ce développement mérite d'être soulignée: Tertullien l'intègre aux

questions qui traitent de la pénitence en général<sup>31</sup>. Cela signifie qu'il concerne non seulement le temps qui suivra le baptême, mais déjà celui qui le précède. On ne saurait mieux faire ressortir le lien étroit qui rattache la pénitence à la conversion: l'existence chrétienne s'inaugure par la foi; ce n'est pas seulement au moment du baptême, mais dès qu'il se trouve confronté à la vérité chrétienne, que l'homme doit renoncer au péché, une fois pour toutes. Dès qu'il rencontre le Christ, il s'engage résolument dans la militia Christi. Le baptême viendra, en présence de l'assemblée chrétienne, consacrer cet engagement : le catéchumène donne sa parole d'homme; il engage sa foi<sup>32</sup>. Au nom du Seigneur, l'Église appose le sceau officiel à cet engagement et fait du baptême l'obsignatio fidei<sup>33</sup>.

Tertullien conduit sa démonstration selon les procédés les plus scolaires de la rhétorique: un avocat désireux de faire ressortir la gravité d'une faute de récidive pourrait la reprendre à son compte. Conformément aux règles du genus legale, on examinera successivement le status qualitatis (quelle est la nature de la faute?) et le status quantitatis (la faute comporte-t-elle des circonstances atténuantes?), comme le prévoient les manuels<sup>34</sup>. L'orateur africain entend bien s'y soumettre, mais il est trop persuadé que la rechute dans le péché constitue une faute inexcusable pour suivre aveuglément le plan habituel. C'est pourquoi il affirme, d'entrée de jeu, que le pécheur qui récidive ne

<sup>26.</sup> Paen., 6, 1; même image chez CICÉRON, Fin., 3, 48; 4, 64.

<sup>27.</sup> Paen., 6, 2.

<sup>28.</sup> Paen., 6, 20-24.

<sup>29.</sup> Conf., V, 10, 18.

<sup>30.</sup> Les conceptions stoïciennes n'ont pu que renforcer l'idée biblique d'une conversion brutale et totale. S'il est vrai que la vertu une fois acquise ne se perd plus, on conçoit aussi à quel point l'idée d'une rechute dans le péché devient difficile à admettre; voir SPANNEUT, p. 242.

<sup>31.</sup> Les chapitres I-V de *Paen*. traitent de ce que les rhéteurs appellent les *quaestiones infinitae* relatives à la pénitence; celles-ci sont donc, par définition, communes à la pénitence prébaptismale et à la pénitence postbaptismale. Sur la notion de *quaestio infinita*, voir LAUS-BERG, p. 61 s.

<sup>32.</sup> Bapt., 6, 2: testatio fidei et sponsio salutis; Cor., 13, 7: sacramenti testatio; An., 35, 3: conuentio fidei; Pud., 9, 16: pactio fidei.

<sup>33.</sup> Paen., 6, 16; cf. F.J. DÖLGER, Sphragis. Éine altchristliche Taufbezeichnung, Paderborn 1911; A. BENOÎT, Le baptême chrétien au second siècle, Paris 1953.

<sup>34.</sup> LAUSBERG, p. 82, 106.

saurait alléguer aucune excuse valable: il a appris à connaître le Seigneur et à le craindre; il a été instruit de ses commandements; il a fait pénitence de ses péchés – et, par conséquent, les a reconnus comme tels 35. Sa conduite est donc contraire à la raison, au *logos*; et c'est bien là une faute impardonnable, en bonne logique stoïcienne.

Toute rechute dans le péché comporte un double aspect, précise Tertullien. D'une part, elle constitue un acte de contumace, d'obstination coupable; d'autre part, tout péché est entaché d'ingratitude, dans la mesure où l'on ne tient aucun compte des bienfaits de Dieu. Or le premier de ces bienfaits n'est-il pas qu'en lui donnant accès à la vérité chrétienne, le Seigneur avait enseigné à l'homme l'intelligence du bien et du mal? Fouler aux pieds ce bienfait, mépriser cette intelligence et la lumière de la vérité, n'est-ce pas une faute impardonnable 36? Une fois encore, la rigueur de la logique stoïcienne impose la conclusion, inéluctablement.

Mais le didascale chrétien s'est réservé, pour conclure, un argument qu'il juge encore plus efficace. Pour apprécier toute la gravité de la rechute dans le péché, il faut mais il suffit de l'envisager dans la perspective du combat que les forces du mal livrent à celles du bien. Elle équivaut à une désertion, à une trahison, à un changement de camp, en pleine bataille <sup>37</sup>. Comment qualifier un tel geste? Comment lui trouver la moindre excuse? Après avoir commencé à satisfaire au Seigneur, en faisant pénitence de ses péchés, ira-t-on satisfaire au démon, en accomplissant une autre pénitence, celle de sa première pénitence <sup>38</sup>? Mais donner à

Satan l'occasion de se réjouir à la face du Seigneur, n'est-ce pas un moyen infaillible d'être en abomination devant Dieu?

Il reste à l'orateur à écarter une objection plus délicate. Assurément, disent certains, la pénitence est utile, voire nécessaire. Mais il suffit, au regard de Dieu - qui sonde les reins et les cœurs (Ps. 7, 10) -, de l'assumer de cœur et d'esprit<sup>39</sup>; bien qu'il n'y paraisse pas toujours de manière évidente dans la conduite de l'homme, rien n'empêche que celui-ci conserve la foi et la crainte de Dieu, même s'il lui arrive de pécher. Tertullien tourne en dérision cette opinion, où il ne voit que vaine élucubration d'hypocrites, qui ont partie liée avec Satan. En vertu du même principe, rétorque-t-il, on affirmera que l'on peut commettre un adultère, tout en gardant la chasteté, commettre un parricide, tout en gardant la piété filiale, mais aussi que l'on peut être précipité dans la géhenne sans perdre le bénéfice du pardon divin40. La manière cavalière dont l'orateur se débarrasse de l'opinion adverse ne saurait masquer l'enjeu du débat. En réalité, c'est toute la problématique combien difficile! - du péché grave, qui s'y trouve posée. Dans ses premiers écrits, Tertullien ne semble pas en percevoir l'importance et il ne l'aborde jamais franchement. Son équipement conceptuel, dominé par les catégories stoïciennes, sa mentalité de converti, sa logique du tout ou rien, lui interdisent d'envisager des degrés dans la faute morale<sup>41</sup>. La coexistence du bien et du mal dans l'âme de l'homme lui semble un défi au bon sens. Il est impossible, à ses yeux, d'éprouver à la fois la crainte de Dieu et l'attrait du péché. Et quiconque retourne au péché après sa

<sup>35.</sup> Paen., 5, 3.

<sup>36.</sup> Paen., 5, 4-6.

<sup>37.</sup> Paen., 5, 7-8; Tertullien fait jouer ici les harmoniques du thème de la militia Christi.

<sup>38.</sup> Paen., 5, 9; Tertullien a-t-il emprunté la formule à PLINE LE JEUNE, Ep., VII, 10.

<sup>39.</sup> Paen., 5, 10: il convient de remarquer que le sujet de suscipiatur est paenitentia et non point Dominus.

<sup>40.</sup> Paen., 5, 11-13.

<sup>41.</sup> B. NISTERS, Tertullian, Seine Persönlichkeit und sein Schicksal, Munster 1950, p. 67-107; KLEIN, p. 179-188.

conversion, prouve, du même coup, que celle-ci n'a pas été sincère.

La réplique de Tertullien atteste le sérieux avec lequel la moraliste africain a vécu sa propre conversion et compris l'existence chrétienne<sup>42</sup>, mais il est permis de se demander si l'auteur traduit exactement la pensée de ses prétendus contradicteurs. N'a-t-il pas, à son habitude, préféré la durcir, voire la travestir, afin de pouvoir la réfuter plus facilement? Et d'abord, contre quoi s'élève-t-il au juste? Contre le refus de certains d'offrir à Dieu une satisfaction visible pour leurs péchés? Contre les hésitations de certains pécheurs d'entrer dans les rangs de la pénitence ecclésiastique et d'en assumer les obligations? La place assignée par l'écrivain à la prétendue objection et les termes généraux dans lesquels Tertullien la formule ne facilitent pas la tâche de l'interprète. Du fait que le passage appartient aux questions générales, valables pour la pénitence en général, il peut s'agir d'une difficulté théorique concernant la théologie de la pénitence, aussi bien que d'un problème pratique relatif à la discipline pénitentielle vécue dans les communautés. Il nous semble difficile de préciser davantage. On conviendra toutefois que, loin d'être des élucubrations d'hypocrites, les doutes exprimés pouvaient être émis par des esprits sincèrement religieux, désireux d'apporter une réponse aux consciences inquiètes. Ce qui est en cause, en effet, c'est la nécessité et la fonction respectives de la pénitence intérieure et de la pénitence extérieure dans le processus qui conduit au pardon; mais c'est aussi, et surtout, la nécessité d'accomplir les actes de la pénitence extérieure, publiquement, sous le contrôle de l'Église. Cette nécessité s'impose-t-elle dans tous les cas, ou bien y a-t-il lieu, à côté de l'ordo paenitentium réservé à certaines catégories de pécheurs, de prévoir d'autres formes de pénitence ecclésiastique, moins ostentatoires,

mieux adaptées à la sensibilité religieuse et aux exigences de la pastorale? Du reste, le problème peut se poser déjà pour les exercices pénitentiels imposés aux catéchumènes au cours de la préparation ultime qui les conduit au sacrement. Ces exercices sont-ils indispensables? La foi du candidat, sa contrition ne sont-elles pas aussi nécessaires? Et quelle peut bien être la valeur d'actes pénitentiels publics, qui ne seraient pas animés par une pénitence intérieure sincère?

Tertullien ne traite pas explicitement des œuvres pénitentielles préalables au baptême dans le présent traité. Îl l'a fait dans le De baptismo, en soulignant la valeur satisfactoire et pédagogique de ces exerciees. «Ceux qui vont accéder au baptême doivent invoquer Dieu par des prières ferventes, des jeûnes, des agenouillements et des veilles. Ils s'y prépareront aussi par la confession de tous leurs péchés passés, en souvenir du baptême de Jean, dont il est dit qu'on le recevait en confessant ses péchés... En affligeant la chair et l'esprit, nous satisfaisons pour le péché et en même temps nous nous munissons par avance contre les tentations à venir 43. » Mais ni dans ce traité, ni dans celui qu'il a consacré à la pénitence, il n'a été capable de formuler nettement la question sous-jacente à l'objection qu'il écarte en un tournemain, celle de la part respective de la pénitence intérieure et des actes extérieures de la pénitence<sup>44</sup>. Il lui suffit d'affirmer avec force la nécessité de ceux-ci, avant le baptême, tout comme après.

43. Bapt., 20, 1; cf. ALÈS, p. 332.

<sup>42.</sup> KLEIN, p. 102-117.

<sup>44.</sup> La confiance que Tertullien place dans la vertu de foi ne lui fait-elle pas sous-estimer la nécessité du baptême? En Bapt., 18, 6, il conseille de le différer en certains cas; ce délai lui semble sans conséquence puisque, de toute façon, fides integra secura est de salute. — Même flou, quand il s'agit de distinguer adéquatement les deux éléments de la justification effective: la conversion actuelle de la volonté, qui dépend du pénitent, et l'action opérée par le sacrement dans l'âme bien disposée; voir ALÈS, p. 338.

IV

#### LA DISCIPLINE PÉNITENTIELLE

La pénitence constitue un élément nécessaire et occupe une part importante dans la préparation au baptême. Mais qu'adviendra-t-il si le fidèle commet un péché grave, après avoir reçu ce sacrement, qui remet tous les péchés antérieurs? Au moment d'aborder ce sujet, Tertullien s'entoure de toute sorte de précautions oratoires, comme si le seul fait d'évoquer la possibilité de pécher gravement de la part d'un chrétien était quelque chose d'inouï. Pour rien au monde il ne voudrait donner l'impression qu'en mentionnant l'existence d'une pénitence postbaptismale, il accorde une prime au péché<sup>1</sup>. En prenant tous ces ménagements, l'orateur ne fait que sacrifier à la loi du genre, qui lui est imposée par la tradition parénétique pénitentielle: sa dépendance littéraire, sur ce point précis, est étroite à l'égard du Pasteur d'Hermas<sup>2</sup>. Ce faisant, il maintient, au niveau du discours, l'affirmation dogmatique d'une Église sainte, attestant par sa conduite exemplaire l'irruption de l'ère eschatologique et le triomphe de Jésus-Christ sur les puissances du mal. Mais comment aurait-il pu ignorer la situation réelle des églises de son temps et passer sous silence les modalités de l'institution péntitentielle qui tâchait, vaille que vaille, de panser les blessures infligées au Corps du Christ?

#### 1. La réalité du péché

S'il rappelle aux chrétiens l'obligation qui leur incombe de mener une vie sainte3, Tertullien n'a jamais cru à l'impeccance du peuple fidèle; s'il exalte les vertus du baptême, sa puissance de régénération, il sait aussi que les forces du mal, toujours à l'œuvre, ne manquent pas de compromettre le salut de l'homme et de faire échec à la grâce de Dieu. Les écrits du moraliste africain multiplient les mises en garde contre les séductions du Malin, acharné à perdre ceux qui ont échappé par le baptême à sa domination4; ils tracent aussi des Églises chrétiennes un tableau peu flatteur. Sans doute faut-il faire la part de la polémique dans sa période montaniste. A l'en croire, les églises seraient devenues des lieux de débauche et de gloutonnerie<sup>5</sup>. Mais dès sa période catholique, l'orateur avait relevé, sans animosité particulière, de nombreuses défaillances de tout ordre : dissensions, mésintelligence, même parmi les confesseurs de la foi6, goût excessif du luxe et des spectacles profanes<sup>7</sup>, coquetterie et gloriole des dames chrétiennes8. Il y avait plus grave : une foi «frivole et froide9», prête à de lâches compromis aux heures de l'épreuve 10; une indifférence inquiétante à l'égard de l'ido-

<sup>1.</sup> Paen., 7, 1-3.

<sup>2.</sup> HERMAS, 31, 3; comparer aussi HERMAS, 31, 4-5, avec Paen., 7, 7-9.

<sup>3.</sup> Paen., 7, 5.

<sup>4. &#</sup>x27;Paen., 7, 7-9.

<sup>5.</sup> Pud., 1, 5; Iei., 16, 8; 17, 2.

<sup>6.</sup> Mart., 1, 3.

<sup>7.</sup> Spect., 1, 2; Paen., 11, 2-3.

<sup>8.</sup> Cult., I, 1-2; Virg., 16-17.

<sup>9.</sup> Fug., 3.

<sup>10.</sup> Fug., 13; cf. EUSEBE, H.E., VI, 41, 10, et Mart. Palest., I, 3.12.

lâtrie <sup>11</sup> et même, parfois, un clergé hésitant sur les applications de la discipline <sup>12</sup>. Les observations de Tertullien ne sont pas exceptionnelles. Elles s'inscrivent dans un large courant de critiques diverses, formulées par les Pères, et remontent au Nouveau Testament <sup>13</sup>.

Certes, les apologistes du II<sup>e</sup> et du III<sup>e</sup> siècle, désireux d'impressionner favorablement les païens, ont tendance à tracer une image idyllique des communautés et à parer les chrétiens de toutes les vertus <sup>14</sup>. Mais quand ils s'adressent aux fidèles, les Pères ne sont pas tenus à de tels ménagements. Aussi dévoilent-ils sans complaisance les faiblesses et les transgressions et dénoncent-ils les péchés des chrétiens comme la véritable cause des maux qui les affligent <sup>15</sup>. Ils multiplient les appels à la conversion et à la pénitence et engagent les Églises déchirées à rétablir la paix et à faire preuve d'indulgence envers les pécheurs. «Là où il y a division et colère, Dieu n'habité pas, écrit Ignace d'Antioche aux chrétiens de Philadelphie. Mais à tous ceux qui se repentent, le Seigneur pardonne; si ce repentir les amène à l'unité avec Dieu et au sénat de l'évêque <sup>16</sup>.»

L'Église paléochrétienne ne s'est pas bornée à constater et à déplorer la réalité du péché 17. Elle s'est efforcée d'y porter remède, en déployant toutes les ressources d'une pastorale attentive et diversifiée. Il fallait d'abord arracher les frères égarés à la solitude de leur confusion et de leur découragement, aviver en eux la nostalgie de l'innocence

baptismale perdue, les persuader que la miséricorde divine est toujours prête à pardonner au pécheur repentant. Il fallait aussi encourager et guider les initiatives des fidèles disposées à faire pénitence, proposer des moyens adaptés à leur sensibilité religieuse, organiser des procédures juridiques et liturgiques traduisant concrètement les étapes du retour du pécheur au bercail. Il fallait enfin élaborer une théologie de la pénitence qui, fondée sur l'Écriture et sur la Tradition, fût en mesure de justifier la praxis des Églises contre les objections des adversaires et certaines pratiques aberrantes. Point n'est besoin de dire que le De paenitentia de Tertullien constitue une pièce maîtresse de notre documentation. Non seulement il reprend les thèmes essentiels de la parénèse pénitentielle postbaptismale, mais il est le premier à fournir une description détaillée du processus pénitentiel en usage dans les communautés; il contient aussi en germe une théologie de la pénitence, qui servira à la réflexion ultérieure et tiendra une grande place dans la tradition chrétienne.

#### 2. Le remède de la pénitence

Que les baptisés demeurent sous la menace constante du péché et qu'il leur arrive d'y succomber, est donc un fait d'expérience, que les Pères reconnaissent loyalement <sup>18</sup>. Ils répondent à cette situation, en appelant tous les chrétiens à la pénitence, qui efface le péché, et en déployant tous leurs efforts en vue de raffermir la confiance de ceux qui doutent de son efficacité ou hésitent à s'y engager <sup>19</sup>. Pour inciter les pécheurs à faire pénitence, ils rappellent les funestes

<sup>11.</sup> Vx., II, 6, 1-2.

<sup>12.</sup> Vx., II, 2, 1; Pud., 1, 5.

<sup>13.</sup> I Cor. 11, 17-22; Éphés. 4, 17-31; Apoc. 1-2; cf. II Clem., 13, 4; CLÉMENT D'ALEXANDRIE, Paed., III, 80, 1.

<sup>14.</sup> On trouvera les textes illustrant la parénèse pénitentielle commodément réunis dans les ouvrages de DASSMAN (p. 103-153), KARPP, WATKINS, A History of Penance (p. 27-130), POSCHMANN (p. 85-370).

<sup>15.</sup> EUSÈBE, H.E., III, 32, 7; IV, 23, 2; V, 1, 11; Acta Pionii, 12, 8-16; ORIGÈNE, C. Celsum, VIII, 1, 17, etc.

<sup>16.</sup> Philad., 8, 1.

<sup>17.</sup> II Clem., 18, 2; et TERTULLIEN, Bapt., 20, 5; Paen., 4, 2; 12, 9.

<sup>18.</sup> Didachè, 4, 14a; Barn., 19, 12b; CLÉMENT D'ALEXANDRIE, Strom., IV, 107, 2-4; ORIGÈNE, In Is. hom., 4, 3; Comm. in Ioann., 10, 23, etc.

<sup>19.</sup> I' Clem., 51, 1, citant Ps. 94, 8; Barn., 4, 6.

conséquences du péché, qui endurcit le cœur de l'homme et le mène à la mort éternelle<sup>20</sup>. Personne n'est exclu de ce divin remède, rappellent-ils sans cesse, puisqu'il est accordé au pécheur repentant par le Seigneur de toute miséricorde; du reste, l'incarnation et la résurrection de Jésus ne sont-elles pas les preuves tangibles de la volonté salvifique de Dieu<sup>21</sup>?

Tertullien démarque de près le *Pasteur* d'Hermas dans sa parénèse pénitentielle. Il voit, comme lui, dans les embûches du démon jaloux, l'origine lointaine mais combien pernicieuse des péchés auxquels tant de chrétiens succombent <sup>22</sup>. Mais surtout il lui emprunte l'idée de la seconde pénitence, accordée au fidèle qui a péché, mais une seule fois cependant <sup>23</sup>. Comme Hermas, il affirme l'efficacité admirable de cet unique recours. Mais il souligne aussi que le remède offert par la miséricorde divine ne peut être galvaudé. S'il rend au pécheur ce qu'il a perdu, c'est une seule fois <sup>24</sup>. Mais cette seule fois n'est-elle pas suffisante? Dieu lui-même offre la guérison; ne serait-ce pas de l'ingratitude que de refuser son offre <sup>25</sup>?

La volonté salvifique de Dieu s'étend à tous les pécheurs sans exception et elle produit son effet dès lors que le pécheur se détourne de son péché pour faire pénitence <sup>26</sup>. A qui voudrait douter de la volonté miséricordieuse du Seigneur, universelle et prévenante, Tertullien rappelle les maux dont souffraient les Églises d'Asie : divisions, fautes de la chair, actes d'idolâtrie, relâchement, hérésies, matérialisme <sup>27</sup>. Or l'Esprit exhorte tous les pécheurs à faire pénitence; il emploie même les menaces pour les y décider. S'il menace en cas de non-pénitence, n'est-ce pas qu'il est disposé à pardonner en cas de pénitence <sup>28</sup>?

Les Écritures abondent en témoignages de la miséricorde divine, dès l'Ancien Testament<sup>29</sup>. Mais nous avons surtout les paraboles de Jésus, pour nous en convaincre : la drachme perdue, la brebis égarée, l'enfant prodigue<sup>30</sup>. N'est-ce pas là l'image même du pécheur rétabli dans la grâce de Dieu (exemplum restituti peccatoris)<sup>31</sup>? Bien qu'il ait gaspillé sa part de l'héritage, bien qu'il revienne au Seigneur, dépouillé de tout, le pécheur sera accueilli avec joie; il lui suffit de «faire pénitence du fond du cœur<sup>32</sup>», de

<sup>20.</sup> THÉOPHILE D'ANTIOCHE, Ad Autol., III, 11, citant Is. 55, 6; Éq. 18, 21-23; Is. 31, 6; 45, 22; Jér. 6, 9; cf. Irénée, Adu. baer., IV, 39, 3.

<sup>21.</sup> POLYCARPE, *Phil.*, 1, 2; THÉOPHILE D'ANTIOCHE, *Ad Autol.*, II, 14; *A Diognète*, 9, 2. Les Pères alexandrins sont les prédicateurs par excellence de la miséricorde divine; cf. DASSMAN, p. 134-136.

<sup>22.</sup> Paen., 7, 7-10; cf. HERMAS, 31, 4-5.

<sup>23.</sup> Paen., 7, 10: iam semel, quia secundo, sed amplius numquam (cf. HERMAS, 31, 5).

<sup>24.</sup> On observe toutefois le glissement qui s'opère de l'un à l'autre : Hermas avait exhorté les pécheurs à saisir la chance unique d'une pénitence qui serait aussi la dernière, puisque la fin du monde allait survenir incessamment; Tertullien et ses contemporains parlent d'une unique possibilité de faire pénitence, offerte aux pécheurs, leur vie durant; cf. CLÉMENT D'ALEXANDRIE, Strom., II, 55; ORIGÈNE, In Lev. hom., XV, 2.

<sup>25.</sup> Paen., 7, 14.

<sup>26.</sup> Il suit de là que Tertullien, avant de passer au montanisme, ne connaît pas de péché «irrémissible». D'autres témoignages du II<sup>e</sup> siècle peuvent être allégués en ce sens, prouvant qu'on ne refuse la pénitence et le pardon ni aux trublions (I<sup>a</sup> Clem., 57, 1), ni aux adultères (HERMAS, 29, 4-11), ni aux hérétiques (IRENÉE, Adu. haer., IV, praef.; EUSÈBE, H.E., V, 28, 8-12; IV, 11, 1; 23, 6), ni aux chefs de bande et aux voleurs de grand chemin (CLÉMENT D'ALEXANDRIE, Quis diues, 42); au sujet de ce dernier texte, voir É. JUNOD, «Un écho d'une controverse autour de la pénitence», Revue d'Histoire et de Philosophie religieuse 60, 1980, p. 153-160. Mais qu'en était-il des apostats? cf. HERMAS, 6, 8; 96, 1; 103, 5. Et comment évaluer l'importance des courants rigoristes, hostiles à l'absolution des adultères? cf. CYPRIEN, Ep., 55, 21.

<sup>27.</sup> Paen., 8, 1, commentant Apoc. 2-3.

<sup>28.</sup> Paen., 8, 2.

<sup>29.</sup> Tertullien cite Jér. 8, 14; Os. 6, 6; Matth. 9, 13; 12, 7; Le 15, 10.

<sup>30.</sup> Paen., 8, 4-8.

<sup>31.</sup> Paen., 8, 4.

<sup>32.</sup> L'expression est chère à HERMAS, 3, 2; 6, 4; 21, 4; 23, 5; etc. Elle

retourner auprès de Dieu son Père et de lui dire : «Père, j'ai péché, je ne suis plus digne d'être appelé ton fils<sup>33</sup>.» Tout ce passage est empreint d'une chaleur communicative, à laquelle on ne saurait demeurer insensible. L'orateur, de toute évidence, se soucie bien moins de prouver une thèse que de toucher le cœur; n'a-t-il pas connu, lui aussi, la paix et la joie de l'âme pardonnée? N'a-t-il pas éprouvé au plus profond de son être toute l'étendue de la divine bonté?

Il convient de prêter une attention extrême à ces confidences voilées d'une personnalité secrète et vulnérable, lors même qu'elles semblent commandées par une tradition littéraire. Déjà l'auteur de l'homélie pénitentielle, connue sous le titre de la Seconde Épître de Clément aux Corinthiens, avait reconnu être pécheur «en toute sa personne» et avoué: «Loin d'être déjà à l'abri de la tentation, je suis en plein dans les filets du diable et je m'efforce de poursuivre la justice, en tâchant de pouvoir au moins m'en approcher, car je crains le jugement à venir 34.» Mais il est aisé d'évaluer ici la part de la rhétorique, dans l'exagération même de l'aveu. Chez Tertullien, au contraire, l'aveu demeure humble, pudique, sans rien d'ostentatoire, tout au service de la parénèse. Il s'efface, en effet, devant la gratitude d'avoir obtenu miséricorde et voudrait communiquer à tous les pécheurs cette confiance en Dieu sans laquelle il n'est point de conversion véritable 35, ni de pénitence fructueuse.

### 3. Le processus pénitentiel

Tertullien est le premier auteur de l'Antiquité chrétienne qui nous permette d'entrevoir quelque peu les modalités concrètes de la pénitence ecclésiastique <sup>36</sup>. Certes, bien des détails de son déroulement nous échappent, malgré tout, car le propos du didascale de Carthage n'était pas tant de décrire l'institution, connue de ses auditeurs et vécue dans la communauté, que de rappeler son utilité, voire sa nécessité, afin d'inviter tous ceux qui en avaient besoin à y recourir, sans crainte ni retard.

Un passage du De paenitentia décrit la fonction de la pénitence canonique en ces termes : «Prévoyant ces assauts de sa virulence (= celle du démon), Dieu a permis que fût ouverte encore un peu la porte du pardon, bien qu'elle eût été fermée et barrée par le verrou du baptême : il a placé dans le vestibule la seconde pénitence, afin d'ouvrir à ceux qui frapperaient, mais une fois seulement, car c'est déjà la seconde fois, et jamais plus par la suite, car la fois précédente a été inutile<sup>37</sup>.» Pour qui se souvient de la disposition de la maison-type romaine ou italique, le langage figuré de Tertullien est des plus expressifs. En effet, il est hautement vraisemblable qu'à l'aube du IIIe siècle, la domus ecclesiae africaine est encore, le plus souvent, la demeure d'un chrétien, plus ou moins spacieuse, utilisée aux fins du culte et des assemblées communautaires 38. Lors même que des aménagements internes y ont été effectués à

est d'origine biblique: Dent. 30, 2; I Sam. 7, 3; Ps. 9, 2; Jér. 24, 7; Joël 2, 12.

<sup>33.</sup> Paen., 8, 8.

<sup>34.</sup> II<sup>a</sup> Clem., 18, 2; cf. Clément d'Alexandrie, Strom., VII, 79, 1; Origène, In. Num. hom., 3, 1.

<sup>35.</sup> Paen., 4, 2; 12, 9; cf. Bapt., 20, 5.

<sup>36.</sup> Voir à ce propos Poschmann, p. 289-346; G. D'ERCOLE, Penitenza canonico-sacramentale; K. RAHNER, «Frühe Bussgeschichte», Schriften zur Theologie XI, Zurich 1973, J.N. BAKHUIZEN VAN DEN BRINK, «Reconciliation in the Early Fathers», Studia patristica 13, 1975,

p. 90-106; M.F. BERROUARD, «La pénitence publique durant les six premiers siècles», La Maison-Dien 118, 1974, p. 92-130.

<sup>37.</sup> Paen., 7, 10.

<sup>38.</sup> H. LECLERCO, Manuel d'archéologie chrétienne, I, Paris 1907, p. 361-378, observe qu'il n'est pas resté trace de lieux de culte chrétiens antérieurs à Constantin. La disposition des basiliques chrétiennes du IVe au VIe siècle n'a rien de commun avec la domus ecclesiae à laquelle fait allusion ce passage de Tertullien; voir L. LESCHI, «La basilique chrétienne en Algérie», Atti del IV congresso di Archeologia cristiana, I,

cette fin, elle conserve le plan général de la maison du pourtour méditerranéen; les descriptions des écrivains de l'époque impériale et les fouilles, anciennes ou récentes, nous la font connaître, jusque dans les moindres détails.

Généralement occupée tout entière par une seule famille, la domus diffère de l'habitation moderne de nos pays par les caractéristiques suivantes : elle est tournée vers le dedans, non vers le dehors; elle n'a normalement qu'un seul étage; chaque pièce est destinée à un seul usage 39. On ne pénétrait pas dans la domus comme dans la nôtre, par une porte située directement sur la rue. L'habitude était de placer la porte au milieu, sinon au bout du couloir, qui conduisait de la rue au cœur de la maison. Ce couloir était ainsi divisé en deux parties : le uestibulum, avant la porte (ianua), les fauces, après celle-ci. Par les fauces on débouchait sur l'atrium, l'espace central autour duquel s'ouvraient les cubicula, des deux côtés de l'atrium, et les pièces plus vastes, notamment le triclinium et le tablinum, à l'extrémité de l'atrium. Tel était, du moins, le plan habituel de la maison italique, qui ne comportait qu'un seul espace central, celui de l'atrium; à partir du Ier siècle de notre ère, les demeures romaines luxueuses reproduisent plus fréquemment la disposition de la maison grecque, avec ses deux espaces centraux: le premier reste fidèle à l'ordonnance italique, mais le deuxième est le jardin du péristyle, plus lumineux que l'atrium et d'ordinaire plus vaste 40. Tertullien parle de la domus simplex de l'Église de Carthage 41. S'il n'a pas été

possible d'identifier de lieu de culte chrétien antérieur à l'ère constantinienne, en Afrique du Nord, les ruines des demeures contemporaines de l'écrivain de Carthage suffisent à illustrer le passage en question du *De paenitentia* <sup>42</sup>.

Personnifiée par Tertullien, la pénitence canonique, se tient dans le uestibulum de la domus ecclesiae. Elle est chargée d'ouvrir la porte d'entrée (ianua) à ceux qui y frappent et implorent la faveur d'être admis derechef à entrer dans

Rome 1940, p. 145-167; P.G. LAPEYRE, «La basilique chrétienne de Tunisie», ibid., p. 169-244.

<sup>39.</sup> U.E. PAOLI, Vita romana. La vie quotidienne dans la Rome antique, Paris 1960<sup>2</sup>, p. 141-159.

<sup>40.</sup> ÎD., ibid., p. 142. L'auteur propose un plan-type, établi sur la base de nombreux exemples, de Pompéi et d'ailleurs; cf. infra, p. 75, I.

<sup>41.</sup> Val., 3, 1; pour le commentaire de ce texte, voir F.J. DÖLGER, «Unserer Taube Haus. Die Lage des christlichen Kultes bei Tertullian» Antike u. Christentum 2, 1930, p. 41-56.

<sup>42.</sup> Parmi une documentation abondante, nous proposons (cf. infra, p. 75, II), le plan d'une maison relativement simple de Bulla Regia en Proconsulaire (actuellement Hamman Daradji en Tunisie); voir A. BES-CHAOUCH-R. HANOUNE-Y. THÉBERT, Les ruines de Bulla Regia, Rome 1977, p. 80. La maison des fresques, de Tipasa [dont le plan a été dressé par J. BARADEZ, «Nouvelles fouilles à Tipasa», Libyca (Archéologieépigraphie) 9, 1961, p. 49-152], offre un aperçu de ce qu'était une vaste demeure de la seconde moitié du IIe siècle : un vaste couloir d'accès, avec cloison séparant l'entrée normale de l'entrée de service, conduit au centre de la domus, occupé par une cour à ciel ouvert avec portique. On pourrait aussi illustrer le passage de Paen., 7, 10, à partir d'exemples empruntés aux fouilles de Diemila (Cuicul); voir notamment M. BLAN-CHARD-LEMCE, Maisons à mosaïques du quartier central de Djemila (Cuicul), Paris 1975: les vestibules des maisons de l'Ane (p. 24), de Castorius (p. 151), de la maison aux stucs (p. 182) sont de longs couloirs relativement étroits, à ciel découvert, qui conduisent au cœur de la domus, généralement un péristyle; mais ces maisons sont plus récentes (IV-Ve s.). - P.-A. FÉVRIER a bien voulu nous préciser à ce propos (lettre du 23 janvier 1980): «L'archéologie nous renseigne très mal sur l'habitat urbain. Nous connaissons bien les maisons à péristyle : répertoire donné par R. REBUFFAT, "Maisons à péristyle d'Afrique du Nord", MEFR 81, 1969, p. 659-724, et 86, 1974, p. 445-499. Mais rien ne nous dit que toutes les maisons importantes avaient ce plan, surtout dans une grande ville comme Carthage. Nous le savons bien par Ostie. De la domus de Doura-Europos, nous ne pouvons rien induire pour l'Afrique. Qu'il y ait des entrées en chicane, cela est sûr. Je pense à une maison de Dougga, inédite, de petite taille. Ou à Volubilis 3. Ou à la maison de l'Ane de Djemila. Le couloir peut s'allonger en profondeur face à l'entrée comme dans ce dernier cas. Il peut aussi bien être peu profond mais très large comme dans la maison de la Cascade à Utique. Dans certains cas, on passe de la rue directement dans un espace couvert et un porche dallé; et c'est au-delà seulement qu'est la porte proprement dite. C'est le cas de la maison de Bacchus à Djemila. En fait quantité de solutions sont possibles dans les maisons à péristyle elles-mêmes.»

la maison. Ces images ne sont pas prises au hasard. Elles signifient, à n'en pas douter, que les pécheurs coupables de manquements graves et, dès lors, astreints à la pénitence canonique, sont exclus de l'assemblée chrétienne; de même, certains pécheurs, conscients de la gravité de leurs manquements, peuvent spontanément s'en exclure<sup>43</sup>. Pour les uns et les autres, la porte de l'Église se trouve fermée, cette porte qui s'était ouverte à eux, une première fois, au baptême. Admis à l'assemblée des saints, fidèle à ses engagements, le chrétien ne devait plus commettre le péché, qui lui fait perdre la vie de la grâce. Mais Dieu a voulu offrir un moyen de salut à ceux qui seraient victimes des embûches du démon. Il a préposé la Pénitence à leur réadmission dans l'Église. En d'autres termes, l'institution de la pénitence canonique est, aux yeux de Tertullien, le processus obligatoire auquel doivent se soumettre tous les chrétiens coupables de fautes graves après leur baptême, s'ils veulent obtenir leur réadmission dans l'assemblée chrétienne, signe et gage du pardon divin.

La pénitence canonique suppose la prestation d'un certain nombre d'actes destinés à traduire de manière expressive les sentiments de repentir du pécheur et à offrir à Dieu une juste satisfaction pour l'offense commise. Tertullien explique longuement comment ces actes opèrent la réconciliation du pénitent auprès de Dieu : celui-ci accepte de voir dans l'exomologèse une compensation satisfactoire pour les péchés commis, et cela malgré la disproportion qui demeure entre les faibles efforts du pécheur repentant et la gravité indicible de ses offenses. Dieu fait apparaître ainsi toute l'étendue de sa miséricorde 44.

Conscient de son indignité, touché par la miséricorde divine, le pécheur mettra tout en œuvre afin de prouver la sincérité de son repentir. Il ne suffit pas de nourrir des sentiments de componction, observe Tertullien. Toute pénitence sincère aspire à s'exprimer en des actes extérieurs. Si la conversion des catéchumènes se révèle dans un changement de vie radical et définitif, la pénitence que l'on assume après le baptême requiert une preuve non moins éclatante et sévère, operosior probatio 45. Tertullien est l'un des premiers auteurs chrétiens qui nous livre le terme technique réservé à la pénitence antique, l'exomologèse 46. Il rappelle que ce mot grec, consacré par l'usage, désigne l'ensemble des actes de la pénitence; celle-ci se présente donc comme une institution bien établie, qualifiée déjà par un vocable approprié. Il convient de remarquer que ce terme fait ressortir l'un des éléments du processus pénitentiel, l'aveu que le pécheur fait de sa condition pécheresse, sa confession. Mais que l'on y prenne garde : cette confession diffère grandement de celle de la pénitence privée sacramentelle, réitérable, instaurée au Moyen Age. A l'époque de Tertullien, c'est publiquement que le pécheur confesse son péché: en se soumettant librement, spontanément, aux exigences de la discipline pénitentielle, il se reconnaît pécheur, non seulement devant Dieu, mais devant la communauté chrétienne tout entière.

Cela ne signifie pas que tous les actes de la pénitence canonique soient publics. Nombre d'entre eux, en effet, s'accomplissent en privé. En s'engageant dans cet état, le pénitent s'impose une discipline rigoureuse, un mode de vie de nature à susciter la pitié. Il couche désormais sous le sac et la cendre, néglige les soins corporels, multiplie les jeûnes et les privations; il abîme son âme dans la douleur et

<sup>43.</sup> On pourrait citer ici une abondante littérature concernant le but et les modalités de l'exclusion des pécheurs dans l'Église primitive; pour la problématique générale, voir VORGRIMLER, p. 30-32; KARPP, p. XVXVI. Voir aussi C. CHARTIER, «L'excommunication ecclésiastique».

<sup>44.</sup> Paen., 8, 5; cf. 4, 1.7; 9, 2.

<sup>45.</sup> Paen., 9, 1.

<sup>46.</sup> Paen., 9, 2.

assiège le ciel de ses larmes et de ses prières 47. Jusqu'ici la description de Tertullien n'offre aucun élément spécifique : jeûnes, mortifications, prières et supplications forment les composantes habituelles de la pénitence, dès l'Ancien Testament 48. Mais voici d'autres traits, propres à l'exomologèse.

INTRODUCTION

Il ne suffit pas que les pénitents se mortifient en leur for privé; la discipline à laquelle l'Église les soumet comporte une dimension publique, communautaire, sur laquelle le moraliste africain insiste tout particulièrement. Il évoque la triste cohorte des pénitents publics, «se prosternant aux pieds des prêtres, s'agenouillant devant les autels de Dieu<sup>49</sup>». Un passage parallèle du De pudicitia reprend cette description, haute en couleurs, dont plusieurs détails peuvent heurter notre sensibilité. Mais l'homme antique n'avait pas nos inhibitions et il n'hésitait pas à se livrer à la démonstration, parfois spectaculaire, de ses sentiments. «... Tu introduis dans l'église, pour supplier ses frères, l'adultère pénitent; tu l'agenouilles en public, couvert d'un cilice, souillé de cendres, dans une attitude humiliée, et propre à inspirer l'épouvante, devant les veuves et les prêtres. Il cherche à attirer sur soi les larmes de tous, il lèche la trace de leurs pas, il embrasse leurs genoux 50. »

Tertullien ne précise pas la durée du stage pénitentiel. Ce qu'il tient à souligner, c'est la nécessité de la médiation

ecclésiale en vue du pardon divin. Il n'assigne pas non plus - du moins dans le De paenitentia - une efficacité particulière aux prières du clergé dans le cadre de l'exomologèse, mais il montre l'Église tout entière à l'œuvre, clergé et fidèles, soutenant de leur intercession la pénitence des frères tombés 51. Et, rappelant la promesse du Seigneur, il conclut : «Là où sont ensemble un ou deux fidèles. là est l'Église; mais l'Église, c'est le Christ. Par conséquent, lorsque tu tends les mains vers les genoux de tes frères, c'est le Christ que tu touches, c'est le Christ que tu implores. Pareillement quand ils versent des larmes sur toi, c'est le Christ qui compatit, c'est le Christ qui supplie son Père. Ce qu'un fils demande, il l'obtient toujours, facilement 52. »

Le pécheur au repentir sincère, qui assume humblement les rudes obligations de la pénitence canonique et dont l'Église entière soutient l'effort par ses prières et ses sacrifices, peut être assuré du pardon divin. Tertullien est tellement préoccupé d'établir cette vérité et d'en convaincre son auditoire, qu'il passe sous silence les modalités concrètes par lesquelles l'Église signifie ce pardon au pécheur qui s'est dûment acquitté des devoirs de l'exomologèse. En revanche, il y fait plusieurs allusions dans le De pudicitia, où il conteste à l'Église catholique le droit de conférer la pax à certaines catégories de pécheurs 53. Il ne met pas en cause le droit lui-même de réconcilier les pénitents, au terme de leur stage, mais voudrait en restreindre l'exercice et exclure de la pax ecclesiastica ceux qui se sont rendus coupables de ce qu'il appelle les péchés «irrémissibles».

A la suite de Gerhard Esser, Pierre de Labriolle et Paul

<sup>47.</sup> Paen., 9, 3-4.

<sup>48.</sup> H. EMONDS-B. POSCHMANN, art. «Busse», RAC 2, 1954, c. 806. Le rôle du jeûne était considérable dans ce processus; voir R. ARBES-MANN, art. «Fasten», RAC 7, 1969, c. 454 s., citant III Rois 21, 27; Esd. 9, 3; Néh. 1, 4; 9, 1; Judith 4, 11; Ps. 34, 13; Is. 58, 5; Dan. 9, 3; Jonas 3, 6. On remarquera que Tertullien ne mentionne pas l'aumône parmi les œuvres pénitentielles; pourtant sa valeur expiatoire était reconnue dès l'époque postexilique: Tob. 12, 9; Sir. 3, 30; cf. E. WURTHWEIN, art. « Métanoéo, métanoia », ThWBNT 4.B., 1942, c. 976-978.

<sup>49.</sup> Paen., 9, 4; cf. 10, 6; Pud., 3, 4-5.

<sup>50.</sup> Pud., 13, 7.

<sup>51.</sup> Paen., 10, 5.

<sup>52.</sup> Paen., 10, 6.

<sup>53.</sup> Pud., 12, 11; 22, 11. Les catholiques lui rétorquent : frustra agetur paenitentia, si caret uenia (Pud., 3, 2).

Galtier, Bernard Poschmann a définitivement prouvé que le De paenitentia suppose, lui aussi, l'existence d'un rite de réconciliation, réintégrant les pénitents dans l'Église visible 54. Le symbolisme de la porte, à laquelle ils frappent et que la Pénitence leur ouvre pour qu'ils aient à nouveau accès à la domus ecclesiae, était remarquablement apte à signifier la promesse de cette réconciliation 55. Les écrits du IV<sup>e</sup> et du V<sup>e</sup> siècle permettront de mieux distinguer les diverses étapes du processus pénitentiel, depuis l'entrée en pénitence jusqu'à la cérémonie finale de la réconciliation in quinta feria.

Telles sont les rares indications concrètes sur la discipline pénitentielle que l'on peut glaner dans le présent traité de Tertullien. Elles suffisent toutefois à faire saisir l'importance de cette institution dans la vie des communatités et deviner l'impression profonde que son déroulement opérait sur les esprits. Assurément, l'Église ancienne ne prenait pas à la légère le fait du péché, mais il ne lui était pas possible non plus de rester insensible à la détresse du pécheur. C'est pourquoi elle n'a point hésité, chaque fois que le besoin s'en est fait sentir, à encourager l'effort de conversion du pécheur repentant et l'a assuré de la volonté toujours miséricordieuse de Dieu à son égard. On remarquera aussi que, chez Tertullien, l'accent demeure encore placé sur la fonction expiatoire et satisfactoire de la pénitence, au regard de l'offense faite à Dieu. Dans les siècles suivants, sans perdre de vue cet aspect, l'Église tendra à mettre davantage en relief la fonction sociale de la discipline pénitentielle, en vue d'obtenir réparation du

54. POSCHMANN, p. 290-295 et 310-320.

dommage et du scandale causés par le pécheur au sein de la communauté <sup>56</sup>.

Nombre de détails de la pénitence canonique à l'époque de Tertullien nous échappent, faute de documents suffisamment explicites. Qu'il soit permis, au terme de cette analyse, d'évoquer plusieurs des questions auxquelles les écrits de l'écrivain de Carthage ne permettent pas de répondre, du moins de manière sûre. Et d'abord, dans quelles conditions le pécheur repentant s'engageait-il dans les rangs des pénitents «publics»? Prenait-il conseil auprès de l'évêque, ou d'un prêtre? Ou bien agissait-il de sa seule et propre initiative? Si les scrupules d'une conscience délicate pouvaient inciter certains fidèles à recourir spontanément au remède de l'exomologèse, fût-ce pour des péchés dont leur jugement personnel pouvait surestimer la gravité, la discrétion, le respect humain, les rigueurs de la discipline pénitentielle ne conduisaient-ils pas la plupart des pécheurs à vouloir se contenter d'exercices privés de mortification et de pénitence, sans être agrégés à l'ordre des pénitents «publics» 57? Tertullien fait allusion à ces réticences, mais il ne dit pas qui était chargé de les lever. La décision était-elle entre les mains des intéressés, ou bien, en certains cas, les chefs de la communauté intervenaient-ils directement, auprès des coupables, afin de les inviter à assumer l'exomologèse? Ou bien encore une telle invitation relevait-elle de la correction fraternelle, d'un sentiment de coresponsabilité partagé par tous les chrétiens?

Tertullien ne donne aucune indication sur la durée du stage pénitentiel, mais il est loisible de penser que, dès son époque, un traitement variable pouvait être appliqué, non

<sup>55.</sup> On pourrait reconnaître ici, avec POSCHMANN, p. 316-317, un premier rite, se déroulant in uestibulo, ad ianuam, et destiné à agréger les pécheurs reprentants à l'ordo des pénitents. La description de Pud., 13, 7 semble correspondre à une autre étape du processus, puisque le pénitent se trouve à l'intérieur de la domus ecclesiae.

<sup>56.</sup> Voir C. MUNIER, «Discipline pénitentielle et droit pénal ecclésial», Concilium 107, 1975, p. 23-32.

<sup>57.</sup> On touche ici le difficile problème de la «pénitence privée», débattu par GALTIER, L'Église et la rémission des péchés, p. 217-486, et AMANN, «Pénitence-Sacrement», c. 783-784.

seulement aux diverses catégories de pécheurs, mais également aux pécheurs appartenant à une même catégorie 58. Dans le *De pudicitia*, le rhéteur africain reconnaît qu'il appartient à l'évêque de réconcilier les pénitents 59, mais on aimerait savoir si cette décision était prise par l'évêque seul, ou bien s'il sollicitait l'avis de son clergé, ou même celui de certains fidèles à ce sujet.

Un point, du moins, paraît assuré. La pénitence canonique opère la rémission des péchés; elle rétablit le pécheur en grâce auprès de Dieu et le réconcilie avec l'Église. Tertullien a décrit, de manière admirable, ce rôle de la Pénitence, placée par Dieu dans le vestibule de la domus ecclesiae, afin de réintégrer au sein de l'assemblée chrétienne le pécheur repentant. A cet égard, le témoignage du De paenitentia est on ne peut plus explicite: lorsque s'ouvrait sur eux la porte du pardon, les pénitents étaient assurés que la réconciliation ecclésiastique leur serait accordée, au terme de leur stage. Il n'y avait donc pas, à proprement parler, de péché «irrémissible».

#### 4. Les péchés soumis à l'exomologèse

Puisque la pénitence canonique est une seconde planche de salut, puisqu'elle rétablit le pécheur dans l'état de l'innocence baptismale et le réconcilie avec Dieu, elle a pour objet premier et nécessaire les péchés graves — ceux que la théologie classique appelle «mortels» —, ceux qui détruisent la vie de la grâce, reçue au baptême. Telle est la conclusion logique qui se dégage de la doctrine sousjacente au De paenitentia et aux autres écrits de Tertullien en

sa période catholique 60. Lorsqu'il passera au montanisme, le moraliste africain créera une terminologie nouvelle pour les besoins de sa cause : il opposera aux péchés capitaux, qu'il déclare «irrémissibles», d'une part les leuiora delicta, péchés graves mais susceptibles de la réconciliation ecclésiastique 61, d'autre part les delicta quotidianae incursionis, les fautes mineures quotidiennes, expiées par la prière et les mortifications privées 62.

Lorsqu'on procède à l'inventaire des passages où Tertullien, catholique, énumère les péchés qu'il regarde comme graves – et qui, comme tels, doivent être soumis à la pénitence canonique –, on constate qu'il ne s'est jamais préoccupé d'en dresser une liste détaillée et complète. Il est, du reste relativement facile de discerner les intentions qui ont poussé notre auteur à procéder à certaines énumérations.

Dès l'Apologeticum, nous trouvons deux listes de scelera incompatibles avec la profession de la foi chrétienne. La première mentionne l'homicide, l'adultère, la fraus, la perfidia, et les autres forfaits 63. La seconde condamne aux peines de l'enfer ceux qui commettent un péché «d'impiété» ou d'impureté, ainsi que ceux qui agissent par violence ou par fraude 64. Dans le premier passage, Tertulien commente librement la lettre de Pline à Trajan; dans le second, de facture très soignée, les péchés sont répartis en deux groupes de cinq membres; le premier rassemble cinq adjectifs substantivés, illustrant les exploits amoureux de

<sup>58.</sup> POSCHMANN, p. 290-292; V. SAXER, Vie liturgique et quotidienne à Carthage vers le milieu du 111' siècle, Rome 1969, p. 168; KARPP, p. XIV. 59. Pud., 18, 18.

<sup>60.</sup> Tertullien enseigne clairement que certains péchés sont «mortels», puisqu'ils font perdre l'Esprit-Saint, reçu au baptême, avec tous ses dons: *Paen.*, 6, 13; *Pud.*, 2, 7.12; 5, 12; 9, 11. Voir à ce propos les études de K. RAHNER, «Sünde als Gnadenverlust», p. 491-507; «Zur Theologie der Busse bei Tertullian», p. 141-144.

<sup>61.</sup> Pud., 18, 18; cf. VOGEL, «Le péché et la pénitence», p. 169.

<sup>62.</sup> Pud., 19, 23.

<sup>63.</sup> Apol., 2, 6.

<sup>64.</sup> Apol., 11, 12.

Jupiter; le second regroupe cinq verbes, qui donnent un échantillonnage des vices et crimes dont les dieux païens se sont rendus coupables. De toute évidence, l'intention polémique commande ici la présentation.

Dans les traités qu'il destine aux chrétiens, Tertullien offre plusieurs listes de péchés graves; aucune d'entre elles ne prétend être exhaustive. Dans le De baptismo, nous rencontrons la triade : idololatria, stuprum, fraus 65, reprise et amplifiée dans le traité Des spectacles 66. Il s'agit là d'une citation implicite du Décalogue 67. Si Tertullien se fonde sur le texte sacré, pour esquisser une énumération des péchés graves, il remontre aussitôt aux chrétiens qu'ils ne sauraient se contenter d'éviter les fautes expressément condamnées par les Livres saints. Leur conscience devrait les éloigner des spectacles sanglants du cirque, des représentations obscènes du théâtre et du mime. Et le moraliste n'hésite pas à déclarer qu'enfreindre cette règle constitue une faute grave 68.

Dans le traité De la patience, Tertullien tente de démontrer que l'impatientia est la source de tous les péchés. A cette fin, il allègue divers exemples, plus ou moins probants, montrant que ce défaut conduit aux fautes les plus graves, l'homicide, la haine, la cupidité, l'adultère, l'idolâtrie 69. Dans le De paenitentia lui-même, l'orateur chrétien dresse deux listes de péchés graves, qui ne coïncident nullement. La première énumère quatre voies sur lesquelles le démon s'efforce de faire chuter les serviteurs de Dieu, que le baptême a soustraits à son emprise : l'impureté, les séductions d'une vie toute païenne, la crainte des sanctions séculières frappant la profession de la foi chrétienne et

conduisant à l'apostasie, l'erreur doctrinale 70. La seconde liste reprend les admonestations adressées aux Églises d'Asie par l'Esprit les conviant à faire pénitence. Qu'elles aient péché par manque de charité, par impureté, manducation des idolothytes, «œuvres» défectueuses, doctrines erronées, ou par une confiance exagérée dans les richesses de ce monde, toutes obtiendront le pardon, si elles se décident à faire pénitence 71. Cette fois encore, le moraliste ne prétend pas fournir une liste complète de tous les péchés graves. Il donne plutôt un exemple des fautes à éviter, soit à la lumière du texte sacré, soit à l'épreuve de l'expérience concrète.

Un esprit aussi exigeant que Tertullien ne pouvait se limiter aux interdictions formulées par l'Écriture. Certes, le Décalogue lui fournit les éléments de base pour ses nomenclatures, mais le moraliste se mue volontiers en casuiste, pour dénoncer tout ce qui, de près ou de loin, évoque les manquements à la Loi. C'est ainsi qu'il condamne sans ambages l'assistance aux spectacles des païens, comme entachés de violence, de luxure ou d'idolâtrie. En ce domaine, son esprit rigoriste devait s'employer résolument. On connaît les passages du traité De idololatria, où le rhéteur de Carthage poursuit impitoyablement toutes les formes de contamination idolâtrique, liées aux professions usuelles 72 ou aux obligations publiques ou privées 73. Le traité appartient aux dernières années de la période catholique de Tertullien. Une intransigeance abrupte s'est emparée de l'auteur. Les révélations de la nouvelle Prophêtie n'ajouteront à sa farouche détermination que la certitude d'avoir raison envers et contre tous. Il est notable

<sup>65.</sup> Bapt., 4, 5.

<sup>66.</sup> Spect., 3, 2.

<sup>67.</sup> Ex. 20, 13.

<sup>68.</sup> Spect., 8, 9-10.

<sup>69.</sup> Pat., 4, 5; 5, 21; cf. Orat., 13, 1; Praes., 16, 2; Marc., IV, 9, 6.

<sup>70.</sup> Paen., 7, 9.

<sup>71.</sup> Paen., 8, 1; cf. Apoc. 2, 1-3, 14.

<sup>72.</sup> Idol., 11; cf. HIPPOLYTE, Tradition apostolique 16 (éd. Botte, Münster 1963, p. 35-39).

<sup>73.</sup> Idol., 13-17.

aussi que sa polémique avec la grande Église se polarise de plus en plus sur des problèmes de morale sexuelle.

Déjà l'Ad uxorem marquait une vive désapprobation à l'égard des secondes noces et condamnait comme une faute grave tout mariage mixte 74. Le pas est franchi avec le De exhortatione castitatis et le De monogamia. De licites qu'elles étaient aux yeux de Tertullien, en sa période catholique, les secondes noces lui apparaissent dorénavant comme inadmissibles 75. Quant au pardon que la grande Église accorde aux fautes de la chair, il provoque la violente réaction du De pudicitia.

La terminologie à laquelle Tertullien recourt dans ce traité marque une absolue nouveauté. L'on ne saurait assez insister sur ce fait: avant de passer au montanisme, Tertullien lui-même ignorait qu'il y eût des fautes «irrémissibles», et d'autres qui ne l'étaient pas <sup>76</sup>. Remarquons aussi que, pour le docteur montaniste, ce n'est pas seulement la fameuse triade (idolâtrie, meurtre et adultère) qui est irrémissible, mais tous les manquements graves <sup>77</sup>. L'on ne saurait donc alléguer son témoignage pour affirmer qu'il a existé, à l'époque paléochrétienne, une triade de péchés mortels, que même l'Église catholique ne se reconnaissait pas le droit de remettre <sup>78</sup>.

Du reste, l'embarras de Tertullien est visible, tout au

long du traité. S'il lui est relativement facile de dénoncer son erreur d'antan, à l'époque où il partageait l'indulgence de la grande Église à l'égard des pécheurs 79, les efforts qu'il déploie pour dévier de leur sens les paraboles évangéliques de la miséricorde cachent mal une obstination sur la défensive 80. Mais c'est au plan même de la discipline pénitentielle que l'écrivain s'empêtre dans les contradictions les plus voyantes. Pour être efficace, la suggestion de Tertullien de soumettre certaines catégories de pécheurs à la discipline pénitentielle pendant toute leur existence, de leur refuser la réconciliation ecclésiastique et de les remettre à la miséricorde divine au moment de leur mort, devait être restreinte au maximum et être acceptée par les intéressés. Tertullien ne semble pas avoir soupçonné le caractère outrancier de ses propositions ni les conséquences désastreuses qu'une telle pratique aurait entraînées dans les communautés chrétiennes. Si la grande Église n'a pas cru devoir suivre le mouvement montaniste, c'est qu'elle a voulu répondre à l'aspiration des pécheurs désireux de pardon, en leur signifiant dès ici-bas les bienfaits de la miséricorde divine. Tertullien, au contraire, faisait fi des données les plus élémentaires de la psychologie; il supposait chez tous un héroïsme hors du commun.

Du reste, la distinction que Tertullien montaniste voudrait instaurer entre certains péchés, déclarés irrémissibles, et d'autres qu'il déclare *leuiora*, *mediocria*, est non seulement intenable en pratique, mais théologiquement fausse. D'une part, elle vide l'institution pénitentielle de toute signification, car les pénitents qui s'y engagent pour expier un péché irrémissible n'obtiendront pas leur pardon ici-bas, et l'on ne voit pas pourquoi ceux qui ne sont coupables que

<sup>74.</sup> Vx., II, 2, 2; Mon., 11, 10.

<sup>75.</sup> Pud., 1, 20.

<sup>76.</sup> POSCHMANN, p. 300-310; VORGRIMLER, p. 47-50.

<sup>77.</sup> Pud., 19, 25: homicidium, idololatria, fraus, negatio, blasphemia, utique et moechia et fornicatio; cf. Marc. IV, 9, 6: idololatria, blasphemia, homicidio, adulterio, stupro, falso testimonio, fraude.

<sup>78.</sup> E. PREUSCHEN, Tertullians Schriften De paenitentia und De pudicitia, Diss. Giessen 1890, p. 33, rapproche de la triade de Tertullien plusieurs textes du Talmud, notamment: Scheb., 4, 38a; Arachin, 15b; Sanh.(b), 74a, aux termes desquels un Juif, mis en demeure de transgresser un commandement de la Loi, doit accepter la mort plutôt que de commettre un acte d'idolâtrie, un adultère ou un meurtre. Il y a là une approche analogue à celle de Tertullien, dans le but de cerner la notion

de péché «mortel»; on pouvait donner une interprétation plus ou moins large de chacun de ces péchés, surtout du premier.

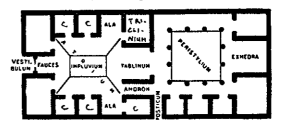
<sup>79.</sup> Pud., 2, 10-12.

<sup>80.</sup> Pud., 7, 9.

de péchés leuiora s'y engageraient, puisque leurs péchés ne sont pas véritablement «mortels», aux yeux du moraliste 81. D'autre part, l'attitude intransigeante de Tertullien est difficilement conciliable avec les textes de l'Écriture, qui proclament à l'envi la volonté salvifique de Dieu et promettent le pardon au pécheur «qui fait pénitence 82». La grande Église a cru qu'il était de son devoir d'attester cette miséricorde divine au pécheur repentant, en faisant usage des pouvoirs que le Seigneur lui a confiés de «remettre les péchés». Il lui a fallu, à cet effet, préciser la gravité respective de ceux-ci et définir les conditions auxquelles le pardon pouvait leur être conféré 83. Malgré ses défauts et ses outrances, l'œuvre du polémiste africain n'en a pas moins contribué à faire progresser la doctrine en cette matière délicate.

81. Voir RAHNER, «Sünde als Gnadenverlust», p. 495-505.

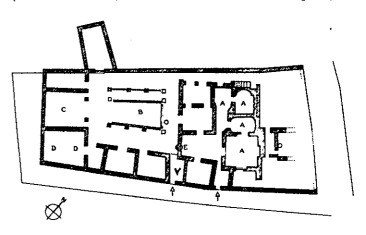
# MAISON ROMAINE - ITALIQUE (PAOLI, p. 142)



#### II

#### LES RUINES DE BULLA REGIA

«Insula» de la pêche (A. Beschaouch, R. Hanoune, Y. Thébert, p. 80)



A - thermes; B - péristyle; C - triclinium?; D - salle avec opus sectile; E - puits; V - vestibule.

La maison est longée à l'Est par une rue, au Sud et à l'Ouest par une impasse.

<sup>82.</sup> C'est l'objection majeure que les catholiques font aux thèses montanistes: *Pud.*, 2, 1; 7, 8; 11, 1; 18, 12; 19, 1.10; voir POSCHMANN, p. 332-335.

<sup>83.</sup> Voir la synthèse de C. VOGEL, Le pécheur et la pénitence, p. 13-53.

V

## VERS UNE THÉOLOGIE DE LA PÉNITENCE

Pas plus qu'il n'offre une description complète du processus pénitentiel, Tertullien ne cherche à justifier théologiquement la pratique de l'Église. Cependant, certaines idées commandent déjà cette pratique et l'orateur chrétien se fait tout naturellement leur interprète. Indistinctes encore, elles peuvent être regroupées autour de deux centres d'intérêt : d'une part, l'Église préconstantinienne affirme la nécessité d'unir aux sentiments de la pénitence intérieure une satisfaction pénitentielle, sur laquelle elle a un droit de regard; par ailleurs, elle affirme l'existence d'un lien organique entre la réconciliation qu'elle accorde et le pardon divin.

#### 1. Pénitence intérieure et satisfaction pénitentielle

S'il est une vérité que Tertullien cherche à inculquer à ses auditeurs, c'est bien celle de l'absolue nécessité, dans l'ordre du salut, d'une conversion sincère, radicale et définitive, exerçant ses effets aussi bien avant qu'après le baptême. Cette conception ne lui est pas propre; il l'a héritée de ses devanciers, notamment du Pasteur d'Hermas, son maître en matière de doctrine pénitentielle, à une époque où il était encore extrêmement tributaire de la tradition.

L'appel à la conversion a formé, depuis les origines du christianisme, l'un des sujets essentiels de l'exhortation missionnaire1. Il comporte obligatoirement deux thèmes, étroitement liés : celui du repentir des fautes passées, celui d'une vie nouvelle conforme aux exigences de la foi chrétienne. Après avoir nourri la catéchèse missionnaire, ces thèmes, dont les racines puisent largement dans la tradition prophétique vétéro-testamentaire, viennent alimenter la parénèse pénitentielle, adressée aux auditoires chrétiens. Nous les trouvons amplement développés chez Hermas, à Rome, vers le milieu du II<sup>c</sup> siècle. La Deuxième Lettre de Clément<sup>2</sup>, sensiblement contemporaine, insiste à son tour sur la nécessité pour tout chrétien de se reconnaître pécheur<sup>3</sup>, de faire pénitence toute la vie durant<sup>4</sup> et d'accomplir toute espèce d'œuvres de miséricorde5, en expiation des péchés commis.

Pour obtenir le pardon, le pécheur doit «faire pénitence du fond du cœur», rappelle le Pasteur, à mainte reprise<sup>6</sup>. Il ne suffit pas, pour cela, de se repentir promptement<sup>7</sup>, de confesser à Dieu ses péchés<sup>8</sup> – encore que ce soit indispensable. Il faut encore servir le Seigneur le reste de sa vie, avec un cœur pur<sup>9</sup>, observer ses commandements<sup>10</sup> et marcher dans leur voie<sup>11</sup>, s'abstenir désormais des vices et

r. Voir plus haut, p. 17.

<sup>2.</sup> L'écrit est de provenance inconnue : Égypte? Syrie? cf. Ph. VIEL-HAUER, Geschichte der urchristlichen Literatur, Berlin-New York 1975, P. 737-743.

<sup>3.</sup> II" Clem., 13, 1; 16, 1; 18, 1.

<sup>4.</sup> Ibid., 8, 1-2; 9, 7; 17, 1.

<sup>5.</sup> Ibid., 3, 3-4; 4, 3, 5, 6; 9, 8; 11, 1-2; 19, 3.

<sup>6.</sup> HERMAS, 3, 3; 6, 4; 21, 4; 23, 5; 33, 7; 49, 1; 66, 4; 110, 3.

<sup>7.</sup> ID., 39, 7; 48, 3; 73, 4; 74, 3; 76, 1; 96, 1; 98, 4; 100, 2.

<sup>8.</sup> ID., 1, 3; 9, 5; 42, 2; 100, 4.

<sup>9.</sup> ID., 23, 5; 38, 5; 49, 2; 50, 7; 53, 2.5-7; 54, 5; 63, 7; 65, 2; 72, 2; etc.

<sup>10.</sup> ID., 30, 4; 32, 4; 34, 8; 37, 1; 38, 12; 46, 4; etc.

<sup>11.</sup> ID., 46, 2; 61, 1; 66, 7; 77, 4; etc.

des actions mauvaises <sup>12</sup>, renoncer aux plaisirs coupables <sup>13</sup>, pratiquer les vertus <sup>14</sup>, tenir bon dans l'épreuve <sup>15</sup>, s'attacher à faire «quelque bien» <sup>16</sup>, éviter de se laisser absorber par les soucis et les occupations du siècle <sup>17</sup>. Dieu donnera la guérison au pécheur qui se repent, s'il voit son cœur pur de toute action mauvaise <sup>18</sup>. Aux yeux d'Hermas, qui ne fait que reprendre en cela les conceptions du judaïsme tardif, certaines œuvres ont une valeur expiatrice et purificatrice éprouvée : l'aumône <sup>19</sup>, le jeûne <sup>20</sup>, la prière <sup>21</sup>. La charité sait se faire inventive; elle vise à rendre plus effectives les œuvres sociales dont la communauté chrétienne a la charge <sup>22</sup>.

Hermas n'a pas entrepris de préciser la fonction respective du repentir et des actes qui en prouvent la sincérité, en vue de la rémission des péchés. Il lui suffit de dire qu'une pénitence fructueuse requiert la présence conjointe de ces dispositions intérieures et d'actes appropriés, qui les explicitent. Il ne se préoccupe pas non plus de déterminer le moment auquel Dieu accorde le pardon : est-ce dès qu'il y a une vraie pénitence, ou bien après que le pénitent a accompli certains actes destinés à expier sa faute<sup>23</sup>? D'autre

part, ces actes doivent-ils être accomplis sous la direction et le contrôle de l'Église? Hermas est extrêmement discret sur ce point. Ce qui lui importe au premier chef, c'est d'annoncer son message de pénitence 24, mais l'on imagine mal comment les pécheurs officiellement exclus de la communauté pourraient être réconciliés avec l'Église sans un acte positif de celle-ci. On ne voit pas non plus comment ceux qui se sont exclus eux-mêmes, sans avoir fait l'objet d'une sentence d'exclusion, pourraient reprendre leur place dans l'assemblée chrétienne sans une intervention ecclésiastique 25.

Bien qu'il ait emprunté à Hermas les éléments essentiels de sa doctrine pénitentielle, Tertullien la précise sur plusieurs point d'importance; c'est qu'il a sous les yeux l'institution pénitentielle vécue dans les communautés. Comme son prédécesseur et modèle, le moraliste africain souligne l'absolue nécessité de la pénitence intérieure et son efficacité pour réconcilier les âmes avec Dieu<sup>26</sup>. Mais son insistance sur la nécessité conjointe d'actes extérieurs, prouvant la sincérité de la vertu du repentir, n'est pas qu'un lieu commun de la parénèse. Elle correspond, à n'en pas douter, à une discipline pénitentielle précise, vivante, comportant un ensemble de prestations appropriées. Ce processus possède déjà un nom spécial, de consonance grecque; est-ce à dire que l'institution, en Afrique du moins, est de provenance étrangère (Asie Mineure? Rome?) et a été ordonnée à partir d'usages plus largement répandus?

<sup>12.</sup> ID., 38, 1-7; 54, 5.

<sup>13.</sup> ID., 74, 5; 75, 5.

<sup>14.</sup> ID., 49, 2: pratiquer la justice; cf. Ps. 14, 2; Act. 10, 35; 7, 2; 16, 2-8; 35, 1; 38, 10; 92, 2; etc.

<sup>15.</sup> HERMAS, 66, 4-7; 98, 3.

<sup>16.</sup> ID., 97, 4; 114, 2-4.

<sup>17.</sup> ID., 53, 5; cf. 50, 1-11.

<sup>18.</sup> ID., 49, 2; 60, 4; 66, 4; 100, 5; 105, 5.

<sup>19.</sup> ID., 27, 4-7; voir le commentaire de S. GIET, Hermas et les Pasteurs, Paris 1963, p. 90-96.

<sup>20.</sup> HERMAS, 6, 1; 9, 2; 18, 6; 54, 1-4; 55, 1; 56, 5-8.

<sup>21.</sup> ID., 1, 9; allusion à Deut. 30, 3.

<sup>22.</sup> HERMAS, 54, 2-5; 56, 7; cf. IIa Clem., 16, 4.

<sup>23.</sup> VORGRIMLER, p. 33-36, souligne aussi la dimension ecclésiale du salut chez Hermas; même si l'organisation concrète de la discipline pénitentielle n'apparaît pas nettement chez lui, elle ne saurait avoir fait défaut. Dans le système de la pénitence antique, le rôle de la «satisfac-

tion» pénitentielle est particulièrement décisif; il en sera ainsi jusqu'à l'époque où il fut possible d'être réconcilié avant d'avoir accompli toute la pénitence, c'est-à-dire jusqu'aux XI<sup>c</sup>-XII<sup>c</sup> siècles; cf. É. AMANN, art. «Pénitence-Sacrement. II: La pénitence privée, son organisation; premières spéculations à son sujet», *DTC* 12, 1933, c. 932-933.

<sup>24.</sup> HERMAS, 6, 4.

<sup>25.</sup> AMANN, «Pénitence-Sacrement», c. 759-763.

<sup>26.</sup> Paen., 2, 6; 5, 10; 9, 1.

Quoi qu'il en soit, quand on passe d'Hermas à Tertullien, on peut observer que l'exomologèse a pris, en quelques décennies, une dimension ecclésiale très marquée. S'il doit prouver la sincérité de son repentir par une conduite morale renouvelée, désormais sans défaillance, le pénitent est astreint aussi, dès qu'il manifeste son intention de rentrer au bercail de l'Église, à un stage pénitentiel intensif, dont les composantes essentielles sont arrêtées par l'usage. Dans un tel système, l'idée d'expiation ne manquera pas de prendre une place déterminante. Certes, on n'y perd pas de vue la nécessité et l'efficacité de la repentance; il n'en demeure pas moins que l'accomplissement de «la pénitence» devient un rouage essentiel de l'institution et que tout le rite pénitentiel se trouve ainsi placé sous le signe de la satisfaction et de l'expiation, imposées par l'Église.

La théologie ultérieure cherchera à préciser la valeur respective du repentir et de la satisfaction pénitentielle dans la rémission du péché. Mais ce n'est guère qu'au XII<sup>e</sup> siècle que se dessinent les solutions, devenues classiques. Chez Tertullien, les expiations entreprises par le pénitent apparaissent, d'une manière très approximative, comme une condition indispensable de la remise du péché, par Dieu et par l'Église<sup>27</sup>. Les théologiens expliqueront que «la pénitence», la satisfaction imposée par l'Église, fait partie intégrante du signe sacramentel lui-même et, comme telle, participe à sa causalité sacramentelle<sup>28</sup>. Quant à saint Thomas, il rappelle que la passion de notre Seigneur est de soi suffisante pour ôter toute obligation de satisfaire à l'homme pécheur, «mais l'homme obtient dans la pénitence le bénéfice de la vertu de la passion du Christ, selon la

mesure de ses actes propres, qui sont la matière de la pénitence<sup>29</sup>».

## 2. Réconciliation ecclésiastique et pardon divin

Bien que le traité De la pénitence ne mentionne explicitement l'intervention de l'Église ni au début ni au terme du stage pénitentiel, les historiens admettent communément qu'elle n'a pu faire défaut dès cette date et ils ne manquent pas de tirer du De pudicitia les indications propres à illustrer dans ce sens les données par trop laconiques du De paenitentia. Ce recours est parfaitement légitime, est-il besoin de le souligner? Si l'écrivain montaniste conteste la légitimité et l'étendue du pardon ecclésial, n'est-ce-pas, de toute évidence, que celui-ci était accordé? Et Tertullien n'avoue-t-il pas lui-même qu'il avait approuvé la pratique de la grande Église, avant de rejoindre la secte?

Si sommaires soient-elles dans ces deux traités, les descriptions de Tertullien permettent, semble-t-il, de distinguer plusieurs étapes dans le processus pénitentiel. La première se déroule devant le seuil de l'église, lorsque les fidèles coupables de fautes graves manifestent leur intention de recourir au remède de la pénitence canonique et sollicitent ainsi la faveur d'être admis dans les rangs de l'ordo paenitentium. Dans les textes grecs du IV<sup>e</sup> siècle, les candidats à la pénitence, qui appartiennent à ce premier degré, portent le nom de prosklaiontes<sup>30</sup>. Bien que le système complexe des degrés pénitentiels orientaux ne se soit pas imposé en Occident, cependant, l'étape prélimi-

<sup>27.</sup> Paen., 7, 14.

<sup>28.</sup> P. ANCIAUX, La théologie du sacrement de pénitence au XII<sup>e</sup> siècle, Louvain-Gembloux 1949, p. 223.

<sup>29.</sup> IIIa, q. 86, a. 4; cf. A. MICHEL, art. «Pénitence-Sacrement III: Pénitence du IVe Concile du Latran à la Réforme», DTC 12, 1933, c. 984.

<sup>30.</sup> BASILE, Ep., 199, 22; 217, 56-57; Const. apost., II, 10, 4; 18, 17; GRÉGOIRE LE THAUMATURGE, Ep. can., 11 (prosklausis).

naire du processus paraît ressortir des écrits de Tertullien; il était difficile, du reste, d'en faire abstraction<sup>31</sup>.

Une deuxième étape semble intervenir au moment où la porte de l'église s'ouvre pour la première fois sur les postulants à la pénitence canonique. Introduits dans l'église, ils y manifestent à nouveau leur volonté de faire pénitence pour leurs péchés, moyennant force larmes et supplications, et la prière de la communauté chrétienne tout entière s'élève en leur faveur. Si le sens général de ce rite ne saurait faire de doute, nombre de détails des plus importants nous échappent et il paraît difficile, dès lors, de dégager de données aussi fragmentaires et imprécises une théologie de la pénitence incontestable.

On peut se demander, en effet, si, dès cette deuxième étape, le chef de la communauté chrétienne intervenait, avec quel rite, et dans quel but. La signification essentielle de cette réadmission dans l'église était d'agréger officiellement les postulants à l'ordre des pénitents, mais ceux-ci pouvaient-ils désormais assister à tout ou partie du culte eucharistique? Une place spéciale leur était-elle réservée au sein de l'assemblée chrétienne, quelque part au fond de l'enceinte ou près de la porte, ou bien les pénitents devaient-ils retourner dans le vestibule, pour y effectuer toute la durée du stage pénitentiel proprement dit 32? Aucun élément, dans les passages de Tertullien que l'on vient de mentionner, ne permet de répondre à ces questions et l'on ne dispose que de témoignages épars, du IIIe au VI<sup>e</sup> siècle, pour retracer les origines d'une institution, dont les traits primitifs demeurent difficiles à cerner 33. Du reste, la pratique était-elle uniforme, dès l'époque de Tertullien?

Ces réserves faites, il peut être intéressant de rapprocher

des descriptions de Tertullien un texte du Ve siècle, qui permet de saisir la pratique pénitentielle romaine à cette époque. «Il y a là un lieu distinct pour les pénitents, écrit Sozomène; ils s'y tiennent dans la honte et les larmes. Puis, une fois achevée la liturgie divine, à laquelle ils n'ont pas le droit de participer, ils se prosternent à terre avec des lamentations et des gémissements. L'évêque tout en larmes vient à leur rencontre; lui aussi se prosterne en gémissant, pendant que le peuple qui est dans l'église éclate en lamentations. Puis l'évêque se relève et fait se relever les (pénitents qui étaient) prosternés. Après avoir récité l'oraison convenable sur les pécheurs repentants, il les renvoie. Désormais chacun fait pénitence en son particulier, par le jeûne, la privation des bains, l'abstinence, ou toutes les autres œuvres qui lui ont été imposées, et cela pendant tout le temps que l'évêque le lui a prescrit. Au jour marqué, le pénitent qui a accompli sa peine est absous de son péché et il reçoit de nouveau sa place dans la communauté des fidèles. Ainsi agissent les évêques de Rome depuis les origines et cela jusqu'aujourd'hui<sup>34</sup>.»

Quoi qu'il en soit de la dernière affirmation, le caractère traditionnel de la pratique romaine est confirmé par les traits communs qu'elle présente avec celle que nous discernons sous les écrits de Tertullien, Cyprien 35 et Augustin 36, pour l'Afrique chrétienne. Deux points méritent d'être soulignés. D'une part, il ressort que non seulement la première cérémonie (l'admission dans l'ordo paenitentium)

<sup>31.</sup> POSCHMANN, p. 315.

<sup>32.</sup> ID., p. 319, n. 3.

<sup>33.</sup> AMANN, «Pénitence-Sacrement», c. 757 s.; VORGRIMLER, p. 28-

<sup>34.</sup> SOZOMÈNE, H.E., VII, 16; voir le commentaire par J.A. JUNG-MANN, Die lateinischen Bussriten, p. 48-51; cf. AMANN, «Pénitence-Sacrement», c. 798.

<sup>35.</sup> Bonne synthèse de la discipline pénitentielle chez Cyprien, par V. SAXER, Vie liturgique et quotidienne à Carthage vers le milieu du 111t siècle, Rome 1969, p. 145-188.

<sup>36.</sup> Voir les études de B. POSCHMANN, «Die kirchliche Vermittlung der Sündenvergebung bei Augustinus», ZKTh 45, 1921, p. 208-228; 405-432; 497-526.

mais toute la durée du stage pénitentiel sont jalonnées de prières à l'intention des pénitents. D'autre part, Sozomène affirme nettement qu'il appartient à l'évêque de déterminer la durée de ce stage en fonction de chaque cas particulier ce qui présuppose, à n'en pas douter, qu'il a reçu l'aveu du pécheur et qu'il tient compte des dispositions personnelles du pénitent, ainsi que de toutes les circonstances de temps et de lieu. Dans un tel système, le pouvoir de décision de l'évêque apparaît, sinon absolument discrétionnaire, du moins revêtu d'une extrême liberté. Et l'on conçoit, à la limite, qu'une même faute ait pu être l'objet de sanctions assez différentes, suivant les tendances personnelles des chefs d'église à la rigueur ou à l'indulgence. Le traité De pudicitia de Tertullien nous met en présence d'une crise de cet ordre, provoquée par les différences de traitement réservées aux adultères. A la même époque, Hippolyte à Rome, Origène à Alexandrie, attestent l'existence d'un courant rigoriste analogue dans les deux plus grandes métropoles de la chrétienté<sup>37</sup>. Au milieu du III<sup>e</sup> siècle, Cyprien témoigne de la persistance de ces opinions sévères.

Cyprien de Carthage, qui s'était montré plutôt enclin à la sévérité au début de son épiscopat, évolua vers l'indulgence et admit la possibilité du pardon, non seulement à l'égard des *lapsi*, mais aussi à l'égard des adultères. Dans sa lettre 55, qui date des premiers mois de l'année 252, il rapporte comme un usage généralement admis par les évêques catholiques celui de réadmettre à la communion ecclésiastique les adultères qui ont fait pénitence : «Parmi

nos prédécesseurs, ajoute-t-il, certains évêques de cette province ont pensé qu'il ne fallait pas donner la paix aux adultères et que l'on devait complètement exclure de la pénitence ceux qui avaient commis de genre de fautes. Ils ne se sont cependant pas séparés du collège de leurs frères dans l'épiscopat.» Et Cyprien de conclure : «Pourvu que le lien de la concorde subsiste, et que persévère la fidélité indissoluble à l'unité de l'Église catholique, chaque évêque règle lui-même ses actes et son administration comme il l'entend, sauf à en rendre compte au Seigneur<sup>38</sup>.»

Lorsqu'il accepte de réconcilier un coupable qui a fait pénitence, l'évêque lui signifie que son péché lui est remis. Mais cette expression est susceptible de plusieurs interprétations. Dans une perspective qui tend à valoriser les prestations du pénitent, on dira que celui-ci est réadmis à la communion ecclésiale et eucharistique, parce que son repentir et ses actes de pénitence lui ont valu le pardon divin: puisqu'il est rentré en grâce avec Dieu, rien ne s'oppose plus désormais à ce qu'il retrouve sa place et ses droits dans l'Église. Dans une perspective qui tend à valoriser l'acte de la réconciliation et le pouvoir ministériel du sacerdoce chrétien, on dira que le pardon ecclésial opère directement la réadmission du pénitent, mais, puisque l'Église est la communauté de salut par excellence et que l'appartenance à l'Église est indispensable pour obtenir le salut, on soulignera aussi que l'efficacité de ce pardon s'étend jusque dans l'au-delà.

Tertullien, dans le *De pudicitia*, prête aux catholiques cette vision des choses, en la caricaturant quelque peu, comme si l'intervention humaine entendait se substituer au jugement de Dieu<sup>39</sup>. Le pamphlétaire montaniste a bien conscience qu'il n'en est rien, mais il ne supporte pas que l'Église fasse usage de son pouvoir de lier et de délier, à

<sup>37.</sup> POSCHMANN, p. 348-367 (Hippolyte); 425-480 (Origène). La question de l'Édit d'indulgence n'a guère progressé depuis trois décennies; V. SAXER adopte une position nuancée (o.c., p. 150): le summus pontifex, coupable de laxisme aux yeux de Tertullien était peut-être réellement l'évêque de Rome – mais l'innovation disciplinaire en faveur des chrétiens coupables d'adultère a pu passer la mer, de Rome à Carthage. Dans ces conditions, l'auteur de l'Édit d'indulgence, fustigé par Tertullien est sans doute Agrippinus de Carthage.

<sup>38.</sup> CYPRIEN, *Ep.*, 55, 20-21.

<sup>39.</sup> Pud., 1, 6; 3, 3; 19, 6; 21, 2.6.

propos de certains péchés qu'il voudrait voir durablement exclus de la réconciliation ecclésiastique 40. Ses interlocuteurs n'eurent aucune peine à relever les contradictions dans lesquelles notre homme s'empêtrait et ils lui opposèrent toute sorte d'arguments, pour légitimer leur discipline pénitentielle et décrire les effets et le sens du pardon ecclésial 41.

Les discussions provoquées par l'opposition rigoriste ont contribué à l'intelligence de la pratique pénitentielle. Dès l'époque de Tertullien, l'Église a pris conscience que son pouvoir sur le péché n'est pas restreint à son absolution. Il se manifeste aussi à propos de tous les actes qui visent à obtenir du pécheur «qu'il se convertisse et fasse pénitence». Il y a, tout d'abord, l'aveu du coupable, spontané ou provoqué; il y a ensuite, pour les fautes «graves», l'exclusion publique de la communion ecclésiale; il y a notamment, appropriée à chaque procédure pénitentielle, l'imposition d'œuvres satisfactoires. Pendant toute la durée du stage pénitentiel, l'intercession de l'Église est censée communiquer à ces œuvres une efficacité particulière, jusqu'au jour où l'évêque signifie au pénitent le pardon divin et la paix de l'Église.

La théologie ultérieure s'est efforcée de définir le rapport qui existe entre ces deux éléments. Pour les uns, la valeur propre de l'absolution consiste à accorder au nom de Dieu, le pardon de la peine éternelle due au péché : dès lors qu'apparaît le repentir du pécheur, le prêtre peut et doit accorder l'absolution, quitte, bien entendu, à déterminer les modalités de la pénitence à accomplir 42. Pour d'autres,

la valeur propre de cette absolution est de remettre les peines ecclésiastiques encourues par le coupable; son effet immédiat est de le rétablir dans la paix de l'Église, mais cette paix est la condition préalable au pardon divin <sup>43</sup>.

Plutôt que d'opposer ces deux points de vue, qui ne sont du reste nullement contradictoires, il convient peut-être d'observer que la pénitence canonique de l'Antiquité chrétienne rassemble des éléments que l'avenir apprendra à mieux distinguer<sup>44</sup>. Elle se place, en effet, aux confins du droit pénal ecclésial et du sacrement de pénitence proprement dit, dont la réflexion théologique ne dégagera les composantes qu'au Moyen Age. Il faudra, en effet, des siècles pour reconnaître que le droit pénal de l'Église et la discipline pénitentielle sont deux aspects complémentaires du pouvoir des clés et pour tracer une ligne de partage claire et nette entre les procédures canoniques, limitées au for externe, et le domaine de la conscience ou du for interne, où se nouent les relations directes avec Dieu<sup>45</sup>.

<sup>40.</sup> POSCHMANN, p. 331, n. 3, suggère que la nouveauté, entérinée par l'Édit d'indulgence, aurait été d'accorder aux adultères la réconciliation en dehors de l'article de la mort; cf. VORGRIMLER, p. 49.

<sup>41.</sup> POSCHMANN, p. 333-335; VORGRIMLER, p. 47-50; ALES, p. 478-491; AMANN, «Pénitence-Sacrement», c. 779-782.

<sup>42.</sup> P. GALTIER, L'Église et la rémission des péchés, p. 3-7.

<sup>43.</sup> Ibid., p. 8-21.

<sup>44.</sup> RAHNER, «Zur Theologie der Busse bei Tertullian», p. 185-192.

<sup>45.</sup> C. MUNIER, «Discipline pénitentielle et droit pénal ecclésial», Concilium 107, 1975, p. 23-32.

VI

#### L'ORIGINALITÉ DE TERTULLIEN

Depuis les origines chrétiennes, l'évolution de la discipline pénitentielle constitue l'un des chapitres les plus mouvementés de l'histoire de l'Église. De nombreuses étapes jalonnent un parcours deux fois millénaire, et notre époque s'efforce, à son tour, de ranimer cette institution, toujours nécessaire, afin de l'adapter à une sensibilité religieuse nouvelle. D'un régime à l'autre, les principaux éléments du processus ont connu des variations, parfois considérables, qu'il s'agisse de l'aveu des fautes, de la nature des prestations, de la durée de l'expiation, du moment et des formes de la réconciliation ou de l'absolution. Compte tenu de l'importance du témoignage de Tertullien, il convient de situer le De paenitentia, non seulement à l'égard de la tradition paléochrétienne, dans laquelle il s'inscrit, mais aussi à l'égard de l'évolution personnelle de l'auteur.

# 1. Le traité *De la Pénitence* et la tradition paléochrétienne

Tertullien est redevable au *Pasteur* d'Hermas des notions essentielles de sa doctrine pénitentielle, nous avons pu le constater à mainte reprise<sup>1</sup>. Comme lui, il souligne l'effica-

cité du baptême pour la rémission des péchés et l'exigence de vivre saintement, qui incombe à tous les baptisés<sup>2</sup>. Comme lui, il reconnaît la réalité dévastatrice du péché dans la communauté chrétienne et il en impute la responsabilité d'abord à la jalousie du démon<sup>3</sup>. C'est encore au *Pasteur* qu'il emprunte l'affirmation fondamentale du présent traité: pour les péchés commis après le baptême il existe une possibilité de pardon, une pénitence, mais une seule<sup>4</sup>. Pour les chrétiens qui ont fait naufrage, c'est là une planche de salut inespérée, que leur destine la miséricorde divine.

Comme Hermas, Tertullien tient fermement le principe, affirmé dans les saintes Écritures et chez les Pères apostoliques, que Dieu ne veut pas la mort du pécheur mais qu'il se repente de son péché et fasse pénitence<sup>5</sup>. Tous voient dans cette conversion un don de Dieu et la décrivent sous son double aspect d'aversion du péché et d'instauration d'une vie nouvelle, conforme aux exigences du Dieu très saint<sup>6</sup>. Tertullien souligne la nécessité de la pénitence intérieure pour les catéchumènes : c'est là un trait original de son exposé, significatif d'une situation ecclésiologique nouvelle. Les aspirants au baptême se font plus nombreux et se préoccupent moins de changer de vie, assurés qu'ils sont de recevoir, dans les eaux du baptême, le pardon de tous leurs péchés antérieurs<sup>7</sup>.

Le De paenitentia témoigne aussi de l'affermissement de l'institution pénitentielle, qui s'est opéré tout au long du II<sup>er</sup> siècle. Alors que les auteurs de l'époque apostolique ne fournissent que de rares indications sur l'existence et les

<sup>1.</sup> Voir plus haut, p. 54, 56.

<sup>2.</sup> Paen., 7, 1-3 = HERMAS, 31, 3.

<sup>3.</sup> Paen., 7, 7-9 = HERMAS, 31, 4-5.

<sup>4.</sup> Paen., 7, 10 = HERMAS, 31, 6.

<sup>5.</sup> Paen., 4, 1-2; 8, 1-8.

<sup>6.</sup> VORGRIMLER, p. 29-43.

<sup>7.</sup> Paen., 6, 3-24.

modalités concrètes d'une pénitence ecclésiastique<sup>8</sup>, alors qu'Hermas lui-même, si attentif à décrire les dispositions subjectives nécessaires pour une pénitence fructueuse, n'est guère explicite sur le déroulement de la procédure pénitentielle<sup>9</sup>, Tertullien offre, pour la première fois, une description précise de l'état de pénitent et des expiations qu'il comporte<sup>10</sup>. C'est pourquoi nombre d'historiens interprètent les données fragmentaires antérieures à la lumière du présent traité; cette opération est légitime, à condition que l'on prenne garde au caractère limité du témoignage de Tertullien.

Certes, le docteur africain fournit des indications précieuses sur les éléments essentiels de l'exomologèse, qui désigne ici l'ensemble du processus de la pénitence ecclésiastique<sup>11</sup>, mais il ne répond pas à nombre de questions fondamentales de la doctrine pénitentielle. Il nous apprend, du moins, que la pénitence antique était unique, et publique en tout son déroulement. Elle était instaurée par une démarche humiliante, qui équivalait, pour le pénitent, à un aveu de sa condition pécheresse devant toute la communauté chrétienne 12. Pendant tout le temps du stage pénitentiel, un habit spécial, des exercices expiatoires rudes et humiliants signalent le pénitent, qui se trouve exclu aussi de l'Eucharistie 13. Publique enfin est la réconciliation qui, au terme de ce stage, le rétablit dans la paix de l'Église et lui signifie le pardon divin 14, obtenu par l'intercession de la fraternité chrétienne, unie en Jésus-Christ 15.

Si le De paenitentia n'offre pas de réflexion très poussée sur la nature du péché ni sur les degrés de la culpabilité subjective 16, en revanche il atteste clairement que tous les péchés graves commis après le baptême, notoires ou non, sont passibles de la pénitence ecclésiale 17. Il atteste surtout que nul d'entre eux n'est exclu de cette procédure de pardon 18. Point n'est besoin d'insister sur l'importance de ce fait : il réduit à néant toutes les théories qui, se fondant sur la notion de «péchés irrémissibles», élaborée par Tertullien dans sa période montaniste 19, interprètent rétrospectivement, dans un sens rigoriste, les témoignages moins explicites de l'Église primitive, comme si, dans une quête inexorable de sa propre sainteté, elle avait exclu strictement, une fois pour toutes, certaines catégories de pécheurs, comme si, mère sans entrailles, elle leur avait refusé de manière implacable toute perspective de réconciliation 20.

Pas plus que ses devanciers, Tertullien n'envisage le rapport qu'entretient avec le pardon divin la réconciliation ecclésiastique obtenue au terme du stage pénitentiel<sup>21</sup>. Il lui suffit d'affirmer l'efficacité immanquable auprès de Dieu de la prière de l'Église, quand elle intercède en faveur du

<sup>8.</sup> VORGRIMLER, p. 23-27.

<sup>9.</sup> ID., p. 33-36; l'auteur rappelle aussi les témoignages du II<sup>e</sup> siècle, qui semblent impliquer l'existence d'une discipline pénitentielle organisée dès cette époque (p. 40-42); cf. KARPP, p. IX-XIX.

<sup>10.</sup> Paen., 9, 3-4; cf. Pud., 3, 5; 5, 16; 13, 7.

<sup>11.</sup> Paen., 9, 2.5.

<sup>12.</sup> Paen., 10, 1: publicationem sui.

<sup>13.</sup> Paen., 9, 3-4; 7, 10; cf. Apol., 39, 4.

<sup>14.</sup> Pud., 13, 7; 18, 18.

<sup>15.</sup> Paen., 10, 5-6.

<sup>16.</sup> Voir plus haut, p. 27.

<sup>17.</sup> Ceci ressort nettement de l'énumération des péchés faite en Paen., 7, 9 et 11. Les péchés en question, soumis à la pénitence ecclésiastique, font perdre la grâce baptismale: amisisti quod acceperas; cf. Paen., 8, 8: nudus redieris; 12, 9: restitutus in paradisum; Pud., 7, 15: perit.

<sup>18.</sup> Paen., 8, 1 mentionne expressément les fautes de la chair (stuprum), l'idolâtrie, l'hérésie, l'amour immodéré des biens de ce monde (cf. Paen., 7, 9). Au sujet des textes de l'époque apostolique qui semblent nier toute possibilité de pardon en certains cas (Mc 3, 28-29: péché contre le Saint-Esprit; IJn 5, 16-17: péché qui conduit à la mort; Hébr. 6, 1-8; 10, 26-31), voir KARPP, p. XIV.

<sup>19.</sup> VORGRIMLER, p. 49, reprenant les conclusions de B. Poschmann, H. von Campenhausen et K. Rahner.

<sup>20.</sup> De toute évidence, l'innovation se trouve du côté de Tertullien, et non du côté de l'Église; voir VORGRIMLER, p. 21-23 et 48. 21. Voir plus haut, p. 81-87.

pécheur qui fait pénitence<sup>22</sup>. Dans le *De paenitentia* il ne cherche pas non plus à fonder sur les textes scripturaires le pouvoir exercé par l'Église; c'est seulement dans le *De pudicitia* qu'il opposera aux arguments des catholiques la conception montaniste réservant ce pouvoir à «l'Église de l'Esprit», agissant par un homme spirituel<sup>23</sup>.

S'il est un aspect de la pénitence antique au sujet duquel Tertullien recueille fidèlement l'héritage de la tradition, c'est bien celui de la dimension ecclésiale de cette institution. Les épîtres pauliniennes et les textes évangéliques illustrent déjà la signification sociale du péché<sup>24</sup>, les démarches fraternelles entreprises en vue de ramener le pécheur à résipiscence<sup>25</sup>, la responsabilité assumée par la communauté dans l'exclusion du coupable obstiné, la joie de tous quand la brebis égarée revient au bercail<sup>26</sup>. Les Pères du II<sup>e</sup> siècle soulignent, à leur tour, le rôle essentiel qui incombe à la fraternité chrétienne vis-àvis des pécheurs : si l'Église est sainte, elle compte pourtant dans ses rangs des justes et des pécheurs<sup>27</sup>. Et s'il lui faut écarter les pécheurs obstinés et rebelles, afin de ne point se rendre complice de leurs crimes, elle doit demeurer accueillante à tous ceux que la grâce de Dieu a

touchés et qui se déclarent disposés à faire pénitence <sup>28</sup>. Tertullien évoque en termes chaleureux les supplications des pénitents, pressant les fidèles de se faire, auprès du Seigneur, les avocats de leur requête en grâce : «... lorsque tu tends les mains vers les genoux de tes frères, c'est le Christ que tu touches, c'est le Christ que tu implores, leur dit-il. Pareillement, quand ils versent des larmes sur toi, c'est le Christ qui compatit, c'est le Christ qui supplie son Père. Ce qu'un fils demande, il l'obtient toujours, facilement <sup>29</sup>.»

# 2. L'évolution de Tertullien en matière pénitentielle

Passé au montanisme, aux alentours de l'année 207, Tertullien se fit le champion inflexible du rigorisme moral et de la justice divine. Ce n'est point ici le lieu de rechercher les causes ni de décrire les multiples aspects de cette conversion du docteur de Carthage à la religion de l'Esprit-Paraclet. Il importe, cependant, de souligner le rôle prépondérant qu'à ses yeux, la discipline pénitentielle est appelée à jouer désormais pour la sauvegarde d'une Église vraiment sainte. Il va sans dire que, pour le sévère moraliste, les menaces les plus redoutables à la sainteté de l'Église proviennent des péchés de la chair non moins que de ceux de l'esprit, de l'impureté sous toutes ses formes non moins que des contaminations de l'idolâtrie.

Tertullien a toujours été persuadé de l'importance de la crainte de Dieu comme ressort de la moralité. Dans le traité De la Pénitence, il y voit le rempart le plus solide contre le péché, le stimulant le plus efficace pour susciter une pénitence sincère et durable. Toutefois, en bon disciple des

<sup>22.</sup> Paen., 10, 5-6.

<sup>23.</sup> Pud., 21, 17; simultanément, Tertullien accuse la grande Église d'avoir indûment élargi aux martyrs le droit de remettre les péchés: Pud., 22, 1-9. Cette accusation porte à faux, dans la mesure où la participation de toute la communauté et le rôle des individus charismatiques dans le retour du pécheur ont précédé la prise en charge de tout l'ordre pénitentiel par l'épiscopat monarchique; cf. KARPP, p. XVI; VORGRIMLER, p. 49; B. KÖTTING, «Die Stellung des Konfessors in der Alten Kirche», JbAC 19, 1976, p. 7-23.

<sup>24.</sup> Sur 173 péchés, énumérés dans les catalogues du Nouveau Testament, 38 seulement sont dirigés directement contre Dieu, tandis que 140 sont de caractère social ou ecclésial; voir VORGRIMLER, p. 7.

<sup>25.</sup> Matth. 18, 15-18; II Cor. 2, 6-10; II Thess. 3, 14-17.

<sup>26.</sup> Le 15, 6-7.

<sup>27.</sup> Voir plus haut, p. 54.

<sup>28.</sup> Bon aperçu des témoignages du II<sup>e</sup> siècle chez DASSMANN, p. 103-153, et VORGRIMLER, p. 33-43.

<sup>29.</sup> Paen., 10, 6.

stoïciens, il se préoccupe moins de déterminer les degrés de la faute morale que de détourner ses auditeurs du péché sous toutes ses formes. Quant à la discipline de l'exomologèse, il lui importe davantage de lever les réticences des pécheurs à s'engager dans cette voie salutaire que d'en réserver les bienfaits à certaines catégories de coupables.

Les traits majeurs de cette doctrine sont repris dans le traité montaniste *De pudicitia*: gravité du péché, nécessité de la pénitence, crainte de la majesté divine. Mais ces éléments s'intégrent cette fois à une œuvre de combat, dirigée contre l'Église catholique, dont Tertullien juge la discipline pénitentielle inadmissible, ruineuse de toute pudeur. Le porte-parole du montanisme se croit investi d'une mission capitale: celle de lutter de toutes ses forces contre le déferlement des péchés de la chair<sup>30</sup>. Et il croit avoir découvert le moyen infaillible de rendre à l'Église la sainteté, que l'indulgence de la hiérarchie lui semble mettre en péril: c'est d'exclure à jamais de sa communion les fornicateurs et les adultères.

Le souverain Pontife, l'évêque des évêques, prétend remettre les péchés de la chair à ceux qui ont fait pénitence<sup>31</sup>; Tertullien rétorque que Dieu seul peut remettre les péchés et que, de toute façon, certains péchés sont à exclure de la réconciliation ecclésiastique. Celle-ci ne peut avoir pour objet que certaines fautes, mediocria ou leuiora delicta, telles l'assistance aux spectacles du cirque ou du théâtre, la participation aux banquets et aux fêtes mondaines, la consultation d'astrologues <sup>32</sup>. La discipline pénitentielle à leur appliquer consistera en une exclusion temporaire de la communion ecclésiastique et eucharis-

tique, suivie de la réconciliation accordée par l'évêque au terme du stage pénitentiel<sup>33</sup>.

En revanche, le pardon ecclésial ne saurait être conféré à ceux qui se sont rendus coupables de certains péchés, qui sont «irrémissibles» par définition, Tertullien dresse une liste de ces péchés, dont il déclare toutefois qu'elle n'est pas exhaustive : en font partie l'homicide, l'idolâtrie, la fraus, le reniement, le blasphème, bien entendu l'adultère et la fornication, mais aussi «toute violation du temple de Dieu<sup>34</sup>». C'est dire qu'elle ne se limite pas à la trop célèbre triade: homicide, adultère, idolâtrie, dont on lui attribue la paternité<sup>35</sup>. Tertullien n'exclut pas les péchés irrémissibles de la discipline pénitentielle; il entend seulement que celle-ci ne s'achève pas, en ces cas, par la réconciliation ecclésiastique, fût-ce à l'article de la mort<sup>36</sup>. Que ces pécheurs attendent leur pardon non de l'Église, mais de Dieu seul<sup>37</sup>. Aux catholiques qui lui objectent que c'est là une attitude trop sévère et une pratique inconséquente (car une pénitence qui, d'emblée, se voit refuser son fruit, n'a plus de sens), Tertullien répond qu'elle n'est pas inefficace38, et il s'efforce longuement de prouver que ce traitement n'a rien de cruel<sup>39</sup>. Il rejette sur ses adversaires

<sup>30.</sup> Pud., 1, 1-5.

<sup>31.</sup> Pud., 1, 6; il est permis de se demander si l'objet de la controverse n'est pas déjà le lancinant problème de l'accès aux sacrements de la part des divorcés remariés; voir notre article: «Divorce, remariage et pénitence dans l'Église primitive», RevSR 52, 1978, p. 97-117.

<sup>32.</sup> Pud., 7, 15-16.

<sup>33.</sup> Pud., 18, 17-18. Tertullien ne semble pas exiger de stage pénitentiel pour les fautes quotidiennes, delicta cotidianae incursionis (Pud., 19, 23-25). D'autre part, avec les montanistes, il entend écarter définitivement de l'Église les auteurs d'actes sexuels contre nature (monstra); c'est dire qu'il ne les admet plus, même au premier stade de la discipline pénitentielle qui se déroule in uestibulo, in limine ecclesiae (Pud., 4, 5; cf. Paen., 7, 10).

<sup>34.</sup> Pud., 19, 25.

<sup>35.</sup> Pud., 5, 6 s.

<sup>36.</sup> A la différence des catholiques, qui admettent les adultères «dans l'assemblée chrétienne» (Pud., 13, 7), Tertullien voudrait les cantonner pro foribus (Pud., 3, 5), toute leur vie durant, une fois pour toutes : semel (Pud., 5, 15).

<sup>37.</sup> Pud., 3, 4-5.

<sup>38.</sup> Pud., 3, 5-6.

<sup>39.</sup> Pud., 3, 6.

l'accusation d'inconséquence : s'ils accordent le pardon aux adultères, pourquoi ne le font-ils pas aussi à l'égard des homicides et des apostats<sup>40</sup>?

La violence de l'invective et les artifices rhétoriques de Tertullien n'ont pas manqué d'impressionner : d'aucuns ont vu dans l'Édit d'indulgence dénoncé par le docteur de Carthage une innovation arbitraire, et attribué à l'auteur du traité De la pudicité le mérite de défendre la tradition. Le fait est, tout au contraire, que Tertullien a changé d'avis en matière pénitentielle, en passant au montanisme 41. Lorsqu'il rédigeait le De paenitentia, il ne refusait le pardon ecclésial à aucune catégorie de pécheurs, fût-ce aux adultères et aux fornicateurs 42. Pour justifier son changement d'attitude à l'égard du péché charnel, il allègue maintenant qu'il est devenu plus chaste<sup>43</sup> et il se réfugie derrière le patronnage de saint Paul : à sa conversion, l'Apôtre n'a-t-il pas sacrifié les traditions de ses pères, pour se faire le défenseur de la tradition chrétienne authentique<sup>44</sup>? Et si on lui objecte le petit nombre de ses partisans, il réplique sans complexe: «Le fait d'abandonner un groupe ne comporte aucune présomption de culpabilité. Comme s'il n'était pas plus facile de se tromper avec la multitude, alors que la vérité est aimée avec le petit nombre 45!»

Tertullien ne s'est pas contenté de recommander une autre stratégie pénitentielle, dans la conviction que la sainteté de l'Église était à ce prix. Il a violemment mis en cause la pratique en usage dans les communautés catholiques, dont l'indulgence envers certains pécheurs lui paraissait pernicieuse. Il a multiplié les arguments bibliques et théologiques, afin de contester à la hiérarchie le droit de remettre certains péchés. Certes, il ne va pas jusqu'à mettre en cause ce droit, comme tel, mais il se réclame de la nouvelle Prophétie pour exiger que l'on refuse le pardon ecclésial aux adultères et aux fornicateurs 46.

Les catholiques ne manquaient pas d'arguments pour légitimer leur discipline pénitentielle : au devoir de veiller à la discipline des Églises s'ajoute celui de témoigner de la miséricorde de Dieu<sup>47</sup>, qui est infinie, en accordant aux pécheurs le pardon après une pénitence convenable 48. Tertullien, pour les réfuter, n'hésite pas à infléchir le sens des paraboles lucaniennes de la miséricorde, qu'il avait si chaleureusement commentées dans le traité De paenitentia<sup>49</sup>. Et puisque ses adversaires font découler le pouvoir ecclésial de pardonner les péchés du pouvoir de lier et de délier conféré à Pierre et transmis par son intermédiaire à toute l'Église proche de Pierre, Tertullien affirme que le pouvoir des clés n'a été donné qu'à Pierre personnellement 50. Il s'agit là d'un pouvoir personnel et spirituel qui, dès lors, n'a pu être communiqué qu'à des hommes spirituels, apôtres ou prophètes 51.

Point n'est besoin de commenter longuement les contra-

<sup>40.</sup> Pud., 5, 15; 6, 8-9; il n'y a pas lieu de mettre en question l'exactitude de l'affirmation de Tertullien concernant la pratique plus sévère de certaines Églises à l'égard des péchés les plus graves, comme l'apostasie, l'homicide – et l'adultère, jusqu'au début du III<sup>e</sup> siècle. Autre chose est d'ériger en principe le caractère irrémissible de ces péchés; voir VORGRIMLER, p. 49.

<sup>41.</sup> Il le reconnaît lui-même: Pud., 1, 10-13.

<sup>42.</sup> Paen., 7, 9; 8, 1.

<sup>43.</sup> Pud., 1, 11.

<sup>44.</sup> Pud., 1, 13.

<sup>45.</sup> Pud., 1, 10.

<sup>46.</sup> Pud., 21, 7.

<sup>47.</sup> Pud., 2, 1-3; 18, 12.

<sup>48.</sup> Pud., 3, 1-3.

<sup>49.</sup> *Pud.*, 7, 3, 7, 10 (il prétend ici qu'elles ne concernent que les païens, et ne peuvent s'appliquer à la pénitence des fidèles); cf. *Paen.*, 8, 4-8.

<sup>50.</sup> Pud., 21, 9-15.

<sup>51.</sup> Pud., 21, 16. En conséquence, Tertullien demande à l'homme apostolique, auteur de l'Édit d'indulgence, de démontrer l'origine divine de son pouvoir spirituel de remettre les péchés en produisant des échantillons de sa puissance prophétique: Pud., 21, 5.

dictions dans lesquelles notre homme s'empêtre : la volteface qu'il a opérée entre la rédaction du traité De la pénitence et celle du De pudicitia est manifeste. Elle n'est pas moins évidente à l'égard des positions ecclésiologiques qu'il avait professées. Dans le Scorpiace, Tertullien reconnaissait clairement à l'Église le pouvoir des clés 52; dans le De praescriptione haereticorum, il déclarait non moins nettement que la succession des évêques est la marque distinctive de la véritable Église et que l'origine de toute autorité ecclésiastique découle des apôtres 53. Or, pour faire triompher la cause montaniste et son rigorisme moral, il n'a pas hésité à ébranler les fondements de la fonction épiscopale, sinon à mettre en cause la nature même de l'Église. En effet, si l'évêque est le représentant de l'Église, le pouvoir (de remettre les péchés), que Tertullien lui refuse, ne le refuse-t-il pas du même coup à l'Église<sup>54</sup>? En réduisant la fonction épiscopale à la disciplina, en réservant la potestas de remettre les péchés graves à l'Esprit de vérité, agissant par les spirituels, ne met-il pas en question le ministère dans l'Église<sup>55</sup>? Il y a plus grave encore : en niant que le rôle de l'Église soit de pardonner tous les péchés sans exception, en niant même que la mort du Christ puisse être efficace pour la rémission de certains péchés 56, Tertullien ne ruine-t-il pas inexorablement l'institution pénitentielle elle-même, qu'il prétendait restaurer pour purifier l'Église? Et en multipliant les interdits et les anathèmes, au nom de l'Esprit de vérité, ne revient-il pas, en réalité, à une religion rigoriste et légaliste, aux antipodes du message chrétien de pardon et de charité 57?

## 3. L'expression et le style

Le De paenitentia est l'un des premiers traités parénétiques de Tertullien. L'auteur y témoigne «d'une recherche anxieuse de l'éloquence 58»; il s'applique, d'une manière touchante, voire quelque peu scolaire, à mettre en œuvre toute la gamme des procédés de la rhétorique à la mode; du moins évite-t-il les défauts qui marqueront fâcheusement la production littéraire de sa période montaniste : l'abus des formules tranchantes ou paradoxales, l'ironie sarcastique, la dialectique à outrance. Ici le ton est généralement mesuré, naturel, bien que l'écrivain ne s'interdise ni les images ni les sentences.

L'ordonnance générale est d'une extrême simplicité, les divisions nettes, la progression rigoureuse. Après avoir rassemblé, dans une première partie (I-V), les questions générales relatives à la pénitence, l'auteur réserve une seconde partie (VI-XII) à l'examen des questions particulières : la pénitence prébaptismale (VI), la pénitence postbaptismale (VII-XII). Pour la première partie, il a choisi de

doctrinales de la part de Tertullien passé au montanisme, entre autres, VORGRIMLER, p. 47; CAMPENHAUSEN, p. 256; et plus spécialement M. MÜGGE, «Der Einfluss des juridischen Denkens auf die Busstheologie Tertullians», p. 426-450.

<sup>52.</sup> Scorp., 10.

<sup>53.</sup> Praes., 32.

<sup>54.</sup> POSCHMANN, p. 341-342.

<sup>55.</sup> La remarque est de H. VON CAMPENHAUSEN, p. 252; cf. ALES, p. 492.

<sup>56.</sup> Pud., 18, 12; 19, 26.

<sup>57.</sup> Plusieurs auteurs ont relevé ce durcissement juridique des notions

<sup>58.</sup> L'expression est d'ÉRASME, qui porte ce jugement général sur le style des Africains Apulée et Tertullien: Lettre du 5.1.1522/23 à Jean Carondelet, trad. par M.A. NAUVELAERTS, Correspondance d'Érasme, V, Bruxelles 1970, p. 223. De son côté, BEATUS RHENANUS avait noté en marge de son exemplaire personnel de l'editio princeps des œuvres de Tertullien, au sujet du présent traité: Stilus nonnibil differt a Tertullianino (Bibliothèque humanistique de Sélestat, vol. 944, p. 435). Érasme, Daillé et Hoffmann ont élevé des doutes sur l'authenticité du De paenitentia pour des motifs stylistiques (cf. PL 1, c. 214). En revanche, É. DUPIN estimait que le traité De la Pénitence était omnium elegantissimus (Bibliothèque des auteurs écclésiastiques, I, Cologne 1703, p. 165). Les auteurs modernes n'ont abordé que rarement les aspects proprement stylistiques de Paen.; voir cependant SCIUTO, p. LVII.

traiter son sujet selon le mode démonstratif<sup>59</sup> (ou épidictique), en examinant successivement la nature de la pénitence (I-II: ratio), son objet (III, 1 - IV, 4: causa), ses effets (IV, 5-8: fructus), ses modalités (V: disciplina). La deuxième partie relève davantage du genre démonstratif et délibératif. Chacune des sections constitue un traité particulier, dans lequel la matière est répartie avec la même rigueur que dans une composition plus vaste. Il est aisé de constater que l'écrivain a su donner à son exposé sur la pénitence postbaptismale un plan strictement symétrique à celui de la première partie : nécessité de la pénitence après le baptême (VII, 7-9), sa nature (VII, 11-14), ses effets (VIII), ses modalités (IX). Comme dans la première partie aussi, la confirmatio, la démonstration positive précède la refutatio, la réfutation des objections des adversaires. Au préambule (I) répond la péroraison (XII). L'architecture de l'ensemble apparaît ainsi savamment équilibrée : l'édifice central comporte deux parties de volume égal, encadrées par deux corps annexes, de même grandeur.

L'art de la composition, sensible dans l'ordonnance générale, n'est pas moins évident dans celle des différentes parties de l'œuvre. Parfois, cependant, l'orateur s'ingénie à le dissimuler 60, mais une mise apparemment négligée ne cache-t-elle pas, chez certains, quelque raffinement d'élégance?

Le propos de l'orateur est d'instruire et de plaire. Tertullien applique soigneusement les préceptes de la rhétorique, à cet égard. C'est avec une rigueur extrême qu'il procède dans l'analyse de la notion de la pénitence et dans celle du péché. Il met son point d'honneur à les fonder en raison, au niveau le plus élevé qui soit, en les examinant à la lumière de la *ratio* divine elle-même<sup>61</sup>. Comme un jurisconsulte attentif à dégager la volonté du législateur, Tertullien veille à rendre compte de la *ratio* de la discipline chrétienne, avant même d'exhorter ses auditeurs à l'embrasser généreusement<sup>62</sup>. Il ne lui suffit pas d'exhorter; il veut surtout convaincre.

Peu rompu aux techniques de la rhétorique des Anciens, le lecteur moderne ne sera guère sensible au métier, dont témoigne le présent traité. Il trouvera, peut-être, que plusieurs développements, trop abstraits 63, n'ont pas leur place dans une homélie sur la pénitence — même s'il veut bien reconnaître le zèle de l'orateur et la sincérité de son rigorisme moral. Il est vrai que Tertullien n'a pas maintenu son discours à ces hauteurs arides : s'il désire, plus que tout, instruire ses auditeurs des vérités de la foi et des exigences de la discipline chrétienne, il sait aussi que son enseignement sera mieux reçu, s'il est présenté sous une forme qui plaise.

Aux passages consacrés aux questions de la morale théorique succèdent bientôt les considérations plus familières, monnayant, pour la vie de tous les jours, les notions générales. L'auteur quitte le domaine théorique pour évoquer les tergiversations des catéchumènes, encore attachés aux séductions du siècle 64. Il commente avec une sorte

<sup>59.</sup> Pour l'exposé des règles relatives aux genres judiciaire, délibératif, démonstratif, voir LAUSBERG, p. 86-139; MARTIN, p. 15-120; R. VOLKMANN, *Die Rhetorik der Griechen und der Römer*, Leipzig 1885<sup>2</sup> (repr. anast., Hildesheim 1963), p. 33-361.

<sup>60.</sup> Relevons plus spécialement la captatio beneuolentiae en Paen., 1, 1; les protestations d'humilité de 4, 2; 6, 1; 7, 2; 12, 9; l'excuse du manque de temps, qui permet d'abréger telle partie du discours : 3, 1.

<sup>61.</sup> Paen., 1, 2; 2, 1-2; 2, 8-9, 3, 2.

<sup>62.</sup> Voir G. BRAY, «The Legal Concept of ratio in Tertullian».

<sup>63.</sup> C'est le cas, notamment, pour *Paen.*, 1, 2; 2, 8-14, où la pensée paraît piétiner; cf. 3, 2; 3, 4-7. Il est permis aussi de ne point être sensible aux dilemmes forgés par l'auteur (*Paen.*, 3, 15-16), à ses réductions par l'absurde (5, 10-12; 6, 19-20), à ses raisonnements analogiques (6, 4; 6, 9), à certains paradoxes (6, 17) ou comparaisons (6, 21-24); du moins, peut-on reconnaître à l'orateur le souci de varier ses effets.

<sup>64.</sup> Paen., 6, 1-2, aux images expressives.

de tendresse les paraboles de la miséricorde 65. Il oppose, en un contraste saisissant, les efforts du pécheur admis à l'exomologèse 66 et l'existence relâchée des chrétiens médiocres, peu convaincus de la nécessité de faire pénitence 67. Les comparaisons bibliques 68, les exempla profanes 69 s'accumulent; le style se fait plus pressant 70; le vocabulaire s'enrichit d'emprunts à la langue des métiers, du commerce, de l'armée 71. Antithèses vigoureuses 72, alliance de mots surprenantes 73, sentences 74 graves et fortes retiennent l'attention, tandis que les périodes 75,

balancées avec soin et rythmées avec art, charment l'auditeur.

Tertullien sait toucher la sensibilité: il ne dédaigne aucun des artifices d'une prose raffinée, qui vise à la virtuosité par l'invention verbale, les jeux de mots, les figures et tropes, le rythme et la mélodie de la phrase 76. Il sait aussi frapper l'imagination en intégrant à l'argumentation les narrations, auxquelles il apporte tous ses soins, mais aussi les scènes de la vie quotidienne : croquis prestement enlevés, caricatures amusées ou cruelles, descriptions minutieuses<sup>77</sup>. Tertullien possède à la perfection l'art, combien difficile, de produire à point nommé les citations de l'Écriture, qu'il s'agisse d'illustrer un argument, d'animer le débat ou de conférer au style une vigueur nouvelle<sup>78</sup>. On observera, toutefois, que l'un ou l'autre passage révèle déjà, chez le rhéteur africain, une propension fâcheuse à se servir de l'Écriture 79; ce qui n'est encore ici qu'un simple jeu littéraire deviendra, plus tard, prétexte aux paralogismes les plus douteux.

Le commentaire signale les passages les plus remarquables du traité, du point de vue formel. Le lecteur averti saura, du reste, faire abstraction de l'appareil parfois

<sup>65.</sup> Paen., 8, 4-9.

<sup>66.</sup> Paen., 9, 1-4.

<sup>67.</sup> Paen., 11, 1-3.

<sup>68.</sup> En guise de narratio, Tertullien expose la préhistoire et l'histoire de la pénitence, depuis le dessein salvifique de Dieu: Paen., 2, 2-5. Il suit ainsi les règles de la rhétorique contemporaine, recommandant d'ouvrir l'éloge d'un personnage illustre par le rappel de ses origines; cf. QUINTILIEN, Inst., 3, 7, 10-25.

<sup>69.</sup> Paen., 6, 7; 10, 1; 11, 4; 12, 6.

<sup>70.</sup> Tertullien use et abuse de l'interrogation; il multiplie les dialogues fictifs (*Paen.*, 4, 7; 6, 6-8.18; 10, 9; 11, 2-3); il recourt à l'invective et à l'apostrophe (3, 6.15-16; 4, 2-3.7; 5, 3; 6, 9.15; 8, 1.3.8; 10, 2.4.5; 11, 3; 12, 1).

<sup>71.</sup> Le monde du commerce est évoqué en Paen., 6, 4-5; 2, 11. Les termes médicaux ne manquent pas non plus: 7, 3.13; 10, 1.10; ni les termes de la chasse: 7, 9; ni les images militaires: 6, 7; 12, 5; ou maritimes: 1, 4; 4, 3; 7, 5.

<sup>72.</sup> Parmi les antithèses les plus élaborées, notons : Paen., 6, 17.20; 7, 7; 9, 6; 10, 8.

<sup>73.</sup> Les païens prennent prétexte de la pénitence ad augmentum peruersae emendationis (Paen., 2, 1); les chrétiens négligents font pénitence de leur première pénitence (5, 9); la métaphore de la planche de salut (4, 3; 7, 4-5; 12, 9) est classique.

<sup>74.</sup> Les commentateurs ont signalé, de longue date, les sentences les mieux frappées du présent traité, ainsi que ses images les plus expressives; relevons, entre autres: Paen., 1, 3; 2, 7; 6, 1.2.5; 7, 10; 12, 2.6; etc.

<sup>75.</sup> Tertullien offre une grande variété de périodes; il joue savamment des oppositions entre commata et cola. Citons, parmi les passages les plus travaillés de ce point de vue: Paen., I, 4-5; 2, 1-6; 3, 3-4; 4, 3-4; 5, 3.7; 6, 1; 7, 7-9; 8, 5-6.8; 9, 3-5; 10, 1.4.10; 11, 1.4-6; 12, 2-4.6-9.

<sup>76.</sup> Parmi les figures et tropes les plus marquants du style recherché de Tertullien, on se doit de relever : Allitérations : *Paen.*, 1, 1.2; 2, 9; 8, 6; 9, 2.4; 10, 4.10; 11, 3. — Anaphores : 2, 10; 3, 5.7; 4, 8; 5, 5.7. — Apostrophes : 2, 10-11; 3, 6.11.15; 4, 2-4; 5, 3; 6, 9.15.22; 7, 11.14; etc. — Asyndètes : 1, 2.4; 7, 9; 8, 7; 11, 3.5. — Métaphores : 1, 3; 4, 3; 7, 5-6; 12, 9. — Parallèles : 6, 22-24. — Parenthèses : 3, 3; 4, 2; 5, 8; 12, 3. — Prosopopée : 10, 2.

<sup>77.</sup> Le pénitent zélé: Paen., 9, 3; les candidats aux magistratures publiques: 11, 4-5; les chrétiens allergiques à l'exomologèse: 11, 2-3.

<sup>78.</sup> Il faudrait distinguer les citations explicites, les arguments scripturaires plus ou moins élaborés (*Paen.*, 2, 2-5; 3, 13; 4, 8; 5, 4; 7, 8; 8, 1-8) et les ornements littéraires d'origine biblique (2, 2.5; 4, 3; 6, 13; 12, 7-8).

<sup>79.</sup> Le lecteur moderne peut-il faire ses délices d'un centon scripturaire aussi contourné que Paen., 4, 3?

encombrant des procédés rhétoriques et des prestiges d'une écriture trop soucieuse d'expressivité, pour apprécier les multiples facettes du talent de Tertullien. Pierre de Labriolle résumait son impression en ces termes : «... c'est Tertullien prêtre qui parle et qui, avec plus d'onction qu'on n'en attendrait d'un pareil homme, prêche, exhorte, instruit 80. » Ce n'est certes pas le trait le moins touchant de ce modeste traité *De paenitentia* que la modestie même de son auteur. Celui-ci n'hésite pas à confesser publiquement sa condition pécheresse 81, car il voudrait que tous embrassent avec générosité le parti de la pénitence. L'humilité chrétienne se met ainsi au service de l'éloquence sacrée, mais les orateurs attiques n'ouvraient-ils pas aussi leurs enkômia par une profession de modestie 82?

#### VII

#### MANUSCRITS ET ÉDITIONS

#### 1. Présentation des manuscrits

Le texte du *De paenitentia* est transmis par trois témoins : un corpus et deux manuscrits isolés.

La plupart des témoins qui contiennent notre traité appartiennent à une collection attestée à Cluny au XII<sup>e</sup> siècle, d'où son nom moderne de corpus Cluniacense<sup>1</sup>. Il n'est pas facile de préciser la date et le lieu où furent rassemblés les 21 traités dont elle se compose, mais en revanche on connaît mieux aujourd'hui les vicissitudes récentes de cette collection. Les témoins se répartissent en deux groupes:

#### la branche ox

Les deux plus anciens manuscrits, le Paterniacensis (P = Sélestat, Bibliothèque humaniste, Ms. 88) et le Montepessulanus (M = Montpellier, Bibliothèque de la Faculté de

<sup>80.</sup> P. DE LABRIOLLE, Introd. à TERTULLIEN, De Paenitentia, De Pudicitia, Paris 1906, p. X.

<sup>81.</sup> Paen., 4, 2; 12, 9.

<sup>82.</sup> R. VOLKMANN, Die Rhetorik der Griechen und der Römer, Leipzig 1885<sup>2</sup> (repr. anast. Hildesheim 1963), p. 319, citant ISOCRATE, Or., 4, 1.

<sup>1.</sup> Présentations détaillées par H. TRÄNKLE dans les Prolégomènes à son édition de l'Aduersus Iudaeos, p. LXXXIX-XCIV, et par J.-Cl. FREDOUILLE dans l'introduction à son édition du Contre les Valentiniens, SC 280, p. 48-58. D'après Tränkle, la composition de θ, l'ancêtre commun aux deux familles α et β, serait à placer entre 800 et 950.

Médecine, H. 54), l'un et l'autre du XI<sup>e</sup> siècle, ne contiennent pas le *De paenitentia*.

Heureusement on a transcrit au XV<sup>e</sup> siècle le Montepessulanus et un deuxième tome (M') qui devait contenir le reste du corpus de Cluny<sup>2</sup>. Une copie complète est entrée dans la bibliothèque de l'humaniste florentin Niccolò Niccoli († 1437), et elle est toujours restée à Florence (N = Bibliothèque nationale centrale, Conventi soppressi, I, VI, 9). On connaît, du moins partiellement, deux autres copies de M + M' qui ont été utilisées au XVI<sup>e</sup> et au XVII<sup>e</sup> siècles: le Gorziensis (G), un manuscrit de l'abbaye de Gorze, en Lorraine, dont Claude Chansonnette procura une collation à Beatus Rhenanus – il l'utilisa pour son édition de 1539<sup>3</sup> – et un Divionensis (D), qui a été collationné par Pierre Pithou, Théodore de Bèze et Claude de Saumaise<sup>4</sup>.

#### la branche B

A sa source se trouve un autre manuscrit connu au XVI<sup>c</sup> siècle et disparu depuis, l'Hirsaugiensis (H) que Beatus Rhenanus avait emprunté à l'abbaye bénédictine d'Hirsau, en Forêt Noire. Dans le cas du De paenitentia, c'est la source unique de l'édition princeps, que l'érudit alsacien donna en 1521.

On peut aussi remonter à l'Hirsaugiensis grâce à deux copies qui en ont été faites au XV<sup>e</sup> siècle :

F = Florence, Bibliothèque nationale centrale, Conventi soppressi, I, VI, 10, copié à Pforzheim, en 1426, par deux franciscains, Jean de Lauterbach pour la première partie, qui contient le *De paenitentia*, et Thomas de Lymphen pour la suite<sup>5</sup>;

X = Luxembourg, Bibliothèque nationale, 75, un manuscrit de la fin du  $XV^e$  siècle, qui a appartenu à l'abbaye de Munster à Luxembourg<sup>6</sup>.

On s'accorde maintenant à penser que F et X n'ont pas été copiés directement sur l'*Hirsaugiensis*, mais sur une copie de celui-ci  $(\gamma)$ , également perdue, que l'on baptise *Pforzhinensis* d'après le lieu où F fut transcrit<sup>7</sup>.

Tous les manuscrits copiés en Italie au  $XV^e$  siècle dépendent, directement ou non, de F, qui était entré lui aussi dans les collections de Niccolò Niccoli. Il n'y a donc pas lieu d'en tenir compte. En particulier on pourra négliger V (Naples, Bibliothèque nationale, Viennese 55) et sa copie L (Leidensis latinus 2), que Borleffs avait utilisée dans son édition de 19578.

# 2. T = Troyes, Bibliothèque municipale, 523

Ce manuscrit provient de Clairvaux, où il fut copié au XII<sup>e</sup> siècle. Il figure dans l'inventaire de 1472<sup>9</sup>. A la Révolution française, il fut trans-

6. J.W. BORLEFFS, «Zur Luxemburger Tertullianhandschrift», Mnemosyne III, 2, 1935, p. 299-308, voyait dans X une copie directe de H.

<sup>2.</sup> Étude de NGD par FREDOUILLE, op. cit., p. 54-58. Nous adoptons dans le stemma de la p. 117 les filiations qu'il a établies à partir des variantes conservées de Val.; celles de Paen. ne s'y opposent pas.

<sup>3.</sup> Nous avons découvert dans un exemplaire de la deuxième édition de Tertullien (Bâle, 1528), conservé à la Bibliothèque humaniste de Sélestat sous la cote 1040a, des notes autographes de Beatus Rhenanus. Ces leçons, que nous indiquons dans l'apparat critique sous le sigle R<sup>m</sup>, sont soit tirées du *Gorgiensis*, soit le fruit des conjectures de l'éditeur.

<sup>4.</sup> Nous devons à l'amitié de P. Petitmengin de pouvoir faire état de ces collations avant même la publication de sa thèse sur «La transmission et l'étude de Tertullien». Il est aisé de constater que, pour le De paenitentia, D coıncide presque toujours avec N; il ne s'en distingue que sur des points très mineurs, tels: anertens (2, 1, 29), restitues (5, 1, 7), rennuo (6, 1, 38), sed (11, 1, 7), etc.

<sup>5.</sup> La description la plus précise reste celle d'E. KROYMANN, «Die Tertullian-Ueberlieferung in Italien», SAWW 138, 1897, 3. Abh.,

<sup>7.</sup> Voir C. MORESCHINI, «Prolegomena ad una futura edizione dell'Aduersus Marcionem», Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa II, 35, 1966, p. 295-303; FREDOUILLE, op. cit., p. 52-54.

<sup>8.</sup> Cf. Fredouille, op. cit., p. 50-51.

<sup>9.</sup> Voir A. VERNET, La bibliothèque de l'abbaye de Clairvaux du XII au XVIII siècle, t. 1, Catalogues et répertoires, Paris 1979, p. 199.

féré à la Bibliothèque de la Ville de Troyes. Entre une collection de sermons d'Eusèbe d'Emèse traduits en latin 10, et un opuscule de Maxime le Pontique (Clauis Patrum Latinorum, n. 2277), il comprend un petit corpus d'œuvres de Tertullien, à savoir Aduersus Iudaeos, De carne Christi, De resurrectione mortuorum, De baptismo et De paenitentia. Le texte de notre traité est incomplet: une importante lacune, due à l'état défectueux du modèle, nous prive d'environ un quart du texte, du chapitre VIII (§ 8 uel offensum |/...) au chapitre XIII (§ 9 ...|| facile possum). Le Trecensis a été découvert en 1916 par Dom A. Wilmart et utilisé par Borleffs dès son édition de 1932.

3. O = Rome, Bibliothèque Vaticane. Ottobonianus latinus 25

Ce manuscrit <sup>11</sup> d'origine inconnue mais probablement française a été écrit au XIII<sup>e</sup> siècle <sup>12</sup>. C'est un codex miscellaneus qui contient un recueil de sermons, pour la plupart de Pierre le

Mangeur (f. 3-186), puis des extraits de Lactance (f. 187-241v), de Tertullien (f. 241v-255), tirés de Pud., Paen., Pat., et Spect., et de Cyprien (f. 255-261). Les extraits du De paenitentia comprennent un peu plus de la moitié du traité. L'Ottobonianus a été découvert en 1946 par le regretté Gösta Claesson; Borleffs l'a utilisé dans ses deux dernières éditions du De paenitentia (1954 et 1957).

#### 2. Évaluation des manuscrits

Il ressort de notre présentation que certaines parties du traité ne sont transmises que par le corpus de Cluny  $(\theta)$ , tandis que d'autres sont attestées par deux témoins  $(\theta T; \theta O)$ , ou même trois  $(\theta TO)$ . Est-il possible d'établir une hiérarchie entre ces diverses sources, ou, mieux encore, une relation généalogique?

Après avoir bénéficié d'un préjugé extrêmement favorable, le *Trecensis* a vu son prestige s'amoindrir de manière sensible à la suite des observations de G. Thörnell, B. Luiselli et H. Tränkle<sup>13</sup>. Son texte du *De paenitentia*, incomplet nous l'avons vu, présente un grand nombre de passages manifestement corrompus, voire inintelligibles. Son modèle était mutilé et sans doute par endroits peu lisible; de plus le copiste de *T* ou son réviseur ne se sont pas interdit de corriger arbitrairement le texte<sup>14</sup>. Malgré ces défauts, le *Trecensis* demeure un témoin de valeur, qui est parfois le seul à transmettre la bonne leçon<sup>15</sup>; plus souvent il la possède en commun avec *O* ou avec les manuscrits du *corpus Cluniacense*, pris ensemble ou isolément.

L'Ottobonianus est, lui aussi, très précieux. Si le copiste a choisi ses extraits de manière à former un texte continu, il s'est généralement abstenu d'apporter à l'original des modifications rédactionnelles; cependant sa fidélité à son modèle ne devait pas être scrupuleuse. Ce manuscrit, qui est seul en plusieurs endroits à offrir la bonne leçon 16,

16. Bonnes leçons de O contre l'accord de T  $\theta$ , voir tableau p. 111.

<sup>10.</sup> Description détaillée du manuscrit par E.M. BUYTAERT, en tête de son édition d'EUSÈBE D'ÉMÈSE, *Discours conservés en latin*, t. I (La collection de Troyes), Louvain 1953, p. XIV-XXVII. Étude philologique par TRÄNKLE, p. CII-CXXI.

<sup>11.</sup> Cf. J.W. BORLEFFS, «Un nouveau manuscrit de Tertullien», Vigiliae Christianae 5, 1951, p. 65-79 (article repris en partie dans le CSEL 76, 1957, p. 129-137.

<sup>12.</sup> Datation proposée par P. Petitmengin, qui nous signale que le manuscrit a appartenu à la reine Christine de Suède; cf. Les manuscrits de la Reine de Suède au Vatican, Réédition du catalogue de Montfaucon et cotes actuelles, Cité du Vatican 1964, p. 84 (n. 1479).

<sup>13.</sup> TRĂNKLE, p. CII-CIV, qui cite les travaux de ses devanciers.
14. TRĂNKLE, p. CXV-CXVIII; quelques exemples suffiront ici pour confirmer nos observations: 3, l. 3 de nature; 3, l. 48 excusatur; 7, l. 24-25 illum... otiosum; 7, l. 51 iterandae; 8, l. 1 dubitare uolueris, etc.

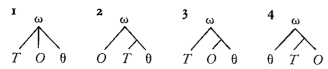
<sup>15.</sup> Bonnes leçons de T contre O θ, voir tableau p. 111; contre θ (O manquant): 2, l. 39 babet; 3, l. 37 solummodo; 3, l. 58 nos solatio; 3, l. 64 crimini; 4, l. 12 tu; 5, l. 13 autem; 6, l. 22 addicere; 6, l. 25 ne uersus.

permet de confirmer le témoignage de T ou de  $\theta$  en cas de divergence des lignées <sup>17</sup>. Toutefois l'incertitude qui règne actuellement sur l'âge du corpus attesté par O (sa formation date-t-elle de l'Antiquité, de l'époque carolingienne ou de la Renaissance du XII<sup>c</sup> siècle?) fait qu'on hésite sur la valeur et l'originalité à reconnaître à ce témoin.

Pour le De paenitentia la tradition du corpus dit de Cluny n'est malheureusement conservée que par des manuscrits tardifs. La branche  $\alpha$  est moins corrompue que celle dépendant de l'Hirsaugiensis. N offre quelques bonnes leçons, confirmées par T et par O, contre les témoins de  $\beta^{18}$ . Il conviendra donc, pour les passages où le texte n'est conservé que par  $\theta$ , d'accorder à N un préjugé favorable; mais là encore chaque leçon mérite d'être examinée pour elle-même.

Le texte de l'Hirsaugiensis est garanti par l'accord de l'édition princeps avec F et X, ou avec l'un de ces deux témoins; l'accord XR est d'ailleurs beaucoup plus régulier que l'autre 19. En cas d'opposition entre FX (= $\gamma$ ) et R, une certitude est difficile.

Les trois témoins  $TO\theta$  présentent des fautes soit communes à toute la tradition (on en conclura qu'elles remontent à un archétype  $\omega$ ), soit propres à chaque branche, soit partagées par deux d'entre elles. Les schémas possibles sont les suivants :



<sup>17.</sup> BORLEFFS, «Un nouveau manuscrit de Tertullien», p. 66-74, donne des exemples caractéristiques.

Deux autres traités transmis par T apparaissent également dans  $\theta$  et dans un troisième témoin, le *Fuldensis* dans le cas de l'*Aduersus Iudaeos*, et l'*Agobardinus* dans celui du *De carne Christi*. Les derniers éditeurs de ces traités, H. Tränkle et J.-P. Mahé<sup>20</sup>, ont l'un et l'autre établi un stemma bifide avec d'un côté un hyparchétype  $\Theta$ , qui regroupe T et  $\theta$ , et de l'autre le témoin isolé.

Pour savoir si cette solution est valable aussi pour le De paenitentia, nous avons dressé le tableau des fautes qui unissent deux témoins:

- Fautes de T θ contre O (schéma 2)

1, 4(14) deuersentur O(Pam): diuersentur  $T\theta$ 

3, 16(61) confessionem O: confessione  $T\theta$ 

4, 5 (24) praecipit. Iam nunc

cum quid deus praecipit O : praecipit  $\beta$  praecepit TN

7, 4(12) et O: om.  $T\theta$ 

8, 4(16) perdit O : perdidit  $T\theta$ 

8, 6(23) paenitentem  $O(R^3)$ : paenitentiae  $\theta$ 

paenitentiam T'

8, 6(24) praeopimum  $O(R^1)$ : praeoptimum  $\theta$ 

pro eo optimum T

8, 7(31) paeniteas O: paeniteat  $T\theta$ 

- fautes de  $O \theta$  contre T (schéma 3)

T, T (3) obveniat T'' : ueniat  $O \theta$ 

1, 3 (10) nullius T : nullus  $O \theta$ 

1, 5(17) in ingratiam  $T(R^3)$ : in gratiam  $O\theta$ 

3, 3 (11) spiritalia T : spiritualia  $O \theta$ 

<sup>18.</sup> Qu'il suffise de citer quelques exemples tirés du chapitre I: l. 4 prioris (OTN); l. 17 semetipsos execrantur (OTNR); l. 18 paenitentiae (OTNG); l. 21 malorum (OTNG).

<sup>19.</sup> Accord XR: 3, l. 9 perstringere; 4, l. 10 proleuabit; 4, l. 38 perma-

nentes; 6, l. 55 collocant; 6, l. 67 desiimus; 8, l. 3 sardos, etc. – Accord FR: 5, l. 39 suscipiatur; 6, l. 3 deditos.

<sup>20.</sup> TRĂNKLE, p. CXIII; J.-P. MAHÉ, introd. au De carne Christi, SC 216, p. 174-176.

4, 2(6) quae T : cum  $O \theta$ 6, 10(44) sinet T : sinit  $O \theta$ 7, 1(3) et T : om.  $O \theta$ 8, 6(24) immolans T : immolat  $O \theta$ 

- fautes de OT contre θ (schéma 4)

5, 13 (46) offendendi  $\theta$  : offendi TO5, 13 (48) indiuidua  $\theta$  : inuidia TO

Chacun des témoins présente donc, à l'occasion, la bonne leçon contre l'accord des deux autres; ce qui exclut le schéma l et doit inviter l'éditeur à la prudence et à un examen attentif de chaque cas. Les fautes propres à TO sont rares et semblent explicables par un phénomène de polygénèse. Certaines bonnes leçons de T sont peut-être dues à une activité conjecturale qui améliore le texte de l'archétype  $(O \theta)$ . Finalement le lien  $T\theta$  paraît être le plus solide – et O s'en trouve favorisé, élevé au rang de témoin primaire. Nous accepterions donc l'existence d'un hyparchétype  $\Theta$ , qui figurera sur le stemma de la page 117.

Les citations de notre traité par plusieurs auteurs de l'Antiquité chrétienne, notamment par Pacien, Jérôme et Isidore (on les trouvera indiqués dans un apparat des testimonia) apportent peu à l'établissement du texte, et n'attestent malheureusement aucune des variantes caractéristiques de l'une ou l'autre des lignées médiévales.

#### 3. Les éditions

Nous donnons dans la bibliographie la liste des éditions du *De paenitentia*, depuis l'édition princeps publiée à Bâle en 1521 par les soins de Beatus Rhenanus<sup>21</sup>. On a vu

que sa seule source était l'Hirsaugiensis, souvent défectueux. L'érudit alsacien s'efforça d'amender de nombreux passages par des conjectures de valeur diverse, mais généralement fort judicieuses. Plusieurs corrections, simplement notées dans les marges, sont passées dans le texte de la deuxième édition (1528). Pour la troisième (1539), Rhenanus put, nous le savons, tirer parti des leçons du Gorziensis, qui lui donnaient accès à l'autre branche du corpus de Cluny. Le texte du De paenitentia est resté sensiblement le même depuis cette date, jusqu'à la découverte du Trecensis et de l'Ottobonianus. Aussi n'avons-nous pas cru nécessaire de reproduire en détail les conjectures des humanistes et des éditeurs qui se sont efforcés de l'amender.

J.C. Borleffs n'a pas donné moins de quatre éditions de notre traité; il a longuement discuté la valeur des manuscrits récemment découverts et justifié le choix des leçons qu'il leur a empruntées. Si nous reprenons le texte de la quatrième édition de Borleffs, publiée au CSEL en 1957, nous n'avons pas hésité à nous en écarter, quand il apparaissait que l'auteur demeurait sous le préjugé favorable au Trecensis, au détriment des leçons correctes conservées par O et θ. Par ailleurs nous avons voulu simplifier l'apparat critique de Borleffs, en distinguant les lignées de la tradition manuscrite et en négligeant les épigones du corpus de Cluny; nous n'avons pas non plus reproduit les passages manifestement corrompus de T, qui ne sont d'aucune utilité pour l'établissement du texte.

Voici la liste des passages où nous avons adopté une autre leçon que Borleffs:

1, l. 7 nihil R  $Brf^3$  Mun: nihil que OND  $Brf^4$  nihil enim T nihil quod  $\gamma$ 

<sup>21.</sup> Sur la fabrication matérielle, on pourra voir P. PETITMENGIN, «A propos du Tertullien de Beatus Rhenanus. Comment on imprimait à

Bâle au début du seizième siècle», Annuaire de la Société des Amis de la Bibl. hum. de Sélestat, 1980, p. 93-106.

- 2, l. 29 uerrens  $R^3$  Mun: auerrens Iun  $Brf^{3.4}$  auertens  $TOD \beta R^{1.2}$  aduertens N
- radens T  $R^{1 \text{ mg}} R^{2.3}$  Mun: eradens O Brf tradens N  $\gamma R^1$
- 3, l. 65 quia O 0 Mun: qua T Brf
- 4, l. 24 praecipit. Iam nunc cum quid Deus praecipit O

  Mun: praecipit γ R<sup>1 mg</sup> R<sup>2-3</sup> Brf praecepit T N R<sup>1</sup>
- 4, l. 30 praecipit O θ Mun: praecepit T Brf
- 5, l. 36 domino OT Brf3 Mun: deo θ Brf4
- 6, l. 3 deditos NFR Mun: dedito X debitos T Brf
- 6, l. 19 iniustum Mun: ineptum Brf iniquum Vrs om.  $T \theta$
- 6, l. 52 permittet Mun: promittet T permittit θ promittit Iun Vrs Brf
- id quod  $\theta$  Mun: et quod T Brf
- 6, l. 77 deditus T" 0 Mun: debitus T' Brf
- 7, l. 30 Christi O 0 T" Mun: Christo T' Brf
- 7, l. 51 iteratae O θ Mun: iterandae T Brf

Pour le passage de Paen., 10, l. 32 qui est resté une crux interpretum jusqu'à nos jours, nous proposons une conjecture très simple, qui correspond, semble-t-il, et à l'image graphique des manuscrits et au mouvement de la phrase 22. Les adversaires de l'exomologèse objectent: Miserum est sic ad exomologèsim peruenire (il est pénible d'en arriver ainsi à l'exomologèse). Tertullien leur répond: Malo tamen, si peruenitur (à mon sens, cependant, le parti préférable est d'en arriver là); et il précise aussitôt le motif de son affirmation, balayant toutes les objections, à son habitude (mais, quand il faut faire pénitence, la peine disparaît, car c'est un acte qui confère le salut).

Il va sans dire que nous avons consulté assidûment les

traductions de nos devanciers, en particulier celles de H. Kellner (1912), de W.P. Le Saint (1959) et de F. Sciuto (1961); nous nous sommes inspiré à mainte reprise de celle de P. de Labriolle (1906): c'était faire hommage à ses éminentes qualités. Si nous avons risqué une nouvelle traduction, nous sommes bien conscient de ses imperfections. Quiconque s'est essayé à la tâche, combien redoutable, de traduire Tertullien, sait les difficultés qu'il s'agit de surmonter. Comment restituer les effets d'un texte fait pour être déclamé, surchargé de rimes et d'assonances, construit selon une alternance subtile et recherchée de rythmes et de périodes? Parfois Tertullien joue de manière habile sur les diverses significations d'un même mot, dont la langue française n'offre que des équivalents sans force 23. Ailleurs encore, le rhéteur de Carthage multiplie les synonymes, sans que l'on puisse toujours discerner les nuances qu'il leur attribue<sup>24</sup>. Souvent aussi il aurait fallu expliciter la pensée, ramassée à l'extrême : nous avons cherché à serrer le texte au plus près, quitte à donner une paraphrase plus large dans l'analyse détaillée du traité 25.

Le commentaire a été délibérément réduit à l'essentiel du point de vue philologique; nous relevons cependant les particularités les plus importantes de la langue et du style de Tertullien. Nous avons privilégié les allusions de l'auteur aux institutions de son temps, ainsi que les

<sup>22.</sup> Le t de tamen a été transcrit par enim (cf. G. BATTELLI, Lezioni di Paleografia, Città del Vaticano 1949<sup>3</sup>, p. 114). Le reste du mot, devenu inintelligible, a cependant été conservé dans les manuscrits NFX: amens (amans FX). Pour le mouvement de la phrase: Malo tamen..., voir Fug., 10, 2; Herm. 16, 4; Spect., 19, 5; Val., 35, 2, etc.

<sup>23.</sup> C'est le cas de *Paen.*, 1, 2-4, pour *ratio*, et d'une manière plus générale, pour le terme-clé du traité: *paenitentia*. Plutôt que de vouloir préciser les diverses acceptions possibles: repentir, pénitence, conversion, regret, etc., nous avons pris le parti de traduire uniformément par pénitence.

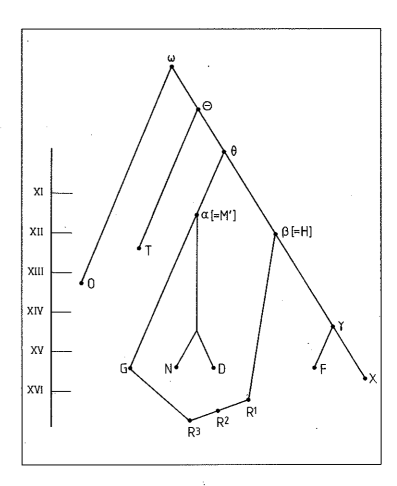
<sup>24.</sup> Voir, par exemple, Paen., 10, 1-2, pour les termes : pudor, erubescentia, uerecundia, rubor.

<sup>25.</sup> Ainsi en *Paen.*, 2, 8-10, à propos de la *forma* de la pénitence; 3, 4-6, au sujet de la distinction des péchés, extérieurs et intérieurs; 5, 1-9, pour le *modus* (les conditions d'exercice) de la pénitence.

citations ou réminiscences bibliques qui nourrissent sa pensée.

Au moment où s'achève cette édition, nous tenons à exprimer notre reconnaissance à tous ceux qui nous ont aidé, d'une manière ou d'une autre, à la mener à bonne fin. Nous voudrions remercier en particulier M. Meyer et le personnel de la Bibliothèque humaniste de Sélestat, qui nous ont facilité l'accès aux ouvrages de Beatus Rhenanus; P. A. Février, qui a bien voulu nous guider dans les méandres de la documentation archéologique africaine; P. Petitmengin, qui nous a généreusement communiqué les leçons du Codex Divionensis, qui a contribué largement à la rédaction du présent chapitre consacré aux manuscrits et aux éditions du De paenitentia, et qui a eu l'obligeance de revoir tout notre travail, afin de nous aider à le rendre moins indigne de Tertullien.

Strasbourg, mai 1984



Stemma

#### VIII

#### ANALYSE

#### 1<sup>rc</sup> PARTIE: QUESTIONS GÉNÉRALES (I-V)

## Introduction: La pénitence des païens (I)

Captatio benevolentiae. Avant de les entretenir de la pénitence, Tertulien reconnaît qu'il a été lui-même jadis, tout comme ses auditeurs, catéchumène (cf. VI, 1), un aveugle, privé de la lumière de Dieu.

Concessio. Certes, grâce aux lumières de la nature, les païens possèdent une certaine notion de la pénitence, à savoir :

Definitio. La pénitence est une affliction de l'âme qui provient d'une offense causée par une décision antérieure (I, 1).

Propositio. Cependant les païens sont loin de posséder la véritable ratio de la pénitence et d'y conformer leur conduite.

Adprobatio.

- 1. Generalis: Pour posséder la véritable ratio des choses, il faut connaître Dieu qui les a créées.
- En effet, la ratio est la chose de Dieu; c'est lui qui a prévu, disposé, ordonné toutes choses selon la ratio; aussi faut-il examiner et comprendre chaque chose selon sa ratio (I, 2);

or, les païens ignorent Dieu;

- dès lors, nécessairement, ils ignorent les choses de Dieu et, ballottés toute leur vie, de ci de là, sans le gouvernail de la *ratio*, ils vont à leur perte, qui est inévitable et imminente (I, 3).
- 2. Specialis: En ce qui concerne la pénitence, la conduite des païens est absolument contraire à toute ratio; il suffit d'une preuve pour illustrer cette affirmation:
- ils font pénitence de leurs bonnes actions (fidélité, amour, loyauté, générosité, patience, pitié),

- mais ils ne se soucient guère de faire pénitence de leurs mauvaises actions.

Conclusion partielle. Autant dire que la pénitence leur sert plutôt à commettre le mal qu'à faire le bien (I, 4-5).

## Développement : la pénitence des chrétiens (II-V)

Transition. Si les non-croyants connaissaient Dieu et agissaient conformément à la ratio, ils s'interrogeraient d'abord sur les merita de la pénitence et ils s'abstiendraient d'y recourir à contresens;

- au contraire, ils sauraient la mettre en œuvre correctement, car ils posséderaient aussi le moyen de supprimer le péché, à savoir la crainte de Dieu (II, 1);
- mais, ne possédant pas la crainte de Dieu, ils ne peuvent pas non plus se corriger; et puisqu'ils ne se corrigent pas, leur pénitence est vaine,
- car elle ne peut produire le fruit auquel Dieu l'a destinée, à savoir le salut de l'homme (II, 2).

Propositio. Dieu a institué la pénitence, pour le salut de l'homme, moyennant l'abolition du péché. Adprobatio.

#### NARRATIO (II, 3-5) Les étapes de la pénitence

A) Dieu a institué la pénitence :

Depuis le péché d'Adam, le chef du genre humain, l'homme est pécheur et mérite le châtiment : il a été expulsé du paradis et soumis à la mort;

- mais Dieu a décidé de lui faire miséricorde : il a, en quelque sorte, consacré la pénitence en sa propre personne, déchiré la sentence de condamnation et promis d'accorder son pardon à l'homme, sa créature, son image (II, 3);
  - B) Pour le salut de l'homme :
- 1. A l'intention du *peuple élu*, qu'il a comblé de ses dons mais qui, si souvent, s'est montré d'une ingratitude extrême:
- a) il a confié aux prophètes de lui annoncer sans cesse la pénitence.
  - b) il a institué le baptême de pénitence, proclamé par Jean.
- 2. Le baptême de Jean annonce et prépare le salut destiné aux

nations païennes; il était réservé au Seigneur Jésus de l'apporter, selon la promesse de Dieu (II, 4-5);

#### PARTITIO (II, 6-7) Les effets de la pénitence

C) moyennant l'abolition du péché:

Conformément aux déclarations de Jean, le serviteur et précurseur du Seigneur Jésus, la pénitence opère le salut de l'homme :

- a) négativement : elle détruit en l'homme tout ce qui est péché;
- b) positivement : elle prépare le cœur de l'homme à devenir la demeure de l'Esprit-Saint, qui le comblera des dons célestes (II, 6).

Conclusion partielle et transition: Les bienfaits de la pénitence peuvent donc se résumer en un seul:

- elle opère le salut de l'homme, moyennant l'abolition de ses péchés; c'est à cela que tendent: a) sa causa, la crainte de Dieu (cf. II, 3); b) son opération (opera: II, 6).

Elle réalise ainsi l'œuvre de la miséricorde divine, pour le bien de l'homme, au service de Dieu (II, 7).

# ARGUMENTATIO (II, 8 - V, 10) I. Forma paenitentiae (II, 8-14)

Propositio. La ratio de la pénitence, que nous apprenons quand nous parvenons à la connaissance de Dieu, comporte une règle bien déterminée (forma): elle ne doit jamais s'appliquer à des actions ou des pensées qui sont bonnes en soi (II, 8). Adprobatio.

I. Ex causa: l'ordre divin.

Ce serait aller à l'encontre de l'ordre divin lui-même :

- en effet, tout ce qui est bon appartient à Dieu: il est à l'origine (instigateur) et au terme (garant et rémunérateur) de tout ce qui est bien; il y trouve sa complaisance et le sanctionne (II, 9).
- 2. A contrario: la conduite des hommes.

Il est impossible de la fonder sur la conduite des hommes (cf. I, 5);

en effet, tantôt ils se laissent influencer par l'ingratitude, au point de faire pénitence même de leurs bonnes actions (cf. I, 4);
tantôt ils comptent sur l'approbation de leurs semblables pour

faire le bien;

dans les deux cas, ce sont des attitudes terrestres et transitoires (II, 10).

Confirmatio. On gagne peu à faire du bien à un homme, s'il se montre reconnaissant; on perd peu, si c'est un ingrat;

- en revanche, tout action bonne fait de Dieu lui-même le débiteur de l'homme; toute action mauvaise aussi sera prise en compte par lui, car il est le juge suprême, qui juge de toutes choses selon leur mérite (II, 11).

Conclusion. Puisque Dieu est le juge suprême, qui veille à faire respecter la justice en toutes choses,

puisque tous ses préceptes sont réglés selon la justice, en matière de pénitence aussi, la règle à suivre (forma) est de nous en acquitter en toute justice, c'est-à-dire: de faire pénitence de nos péchés seulement, (II, 12), car seules les actions mauvaises méritent le nom de péchés et l'on ne peut commettre de péché en faisant le bien (II, 13). Telle est la seule attitude juste, correcte et raisonnable (II, 14).

#### II. Causa paenitentiae (III, 1 - IV, 4)

Transition. Le développement du discours inviterait Tertullien à décrire ici, longuement, les diverses catégories de péchés, pour lesquels il convient chaque fois d'accomplir une pénitence juste et convenable,

mais cela peut paraître superflu (III, 1);

- en effet, quand elle apprend à connaître Dieu, l'âme humaine, éclairée par son Créateur, s'élève à la connnaissance de la vérité et, initiée aux commandements de Dieu, elle apprend aussi, à leur école, que :

Propositio (et definitio). Il faut tenir pour péché tout ce que Dieu interdit.

Adprobatio. Puisque Dieu est le Bien par excellence,

- puisqu'il n'est pas d'accord possible entre les contraires, tout ce qui déplaît à Dieu est mal (III, 2),

et le chrétien doit s'en abstenir, sans aucune exception.

Transition. Cependant, il peut être utile de rappeler qu'il existe diverses espèces de péchés :

Divisio. Si l'on examine l'origine du péché, on peut distinguer entre péchés charnels ou corporels d'une part, et péchés spirituels d'autre part; cette distinction repose sur les éléments dont l'homme est composé; par conséquent, les péchés ne peuvent provenir que de ces deux éléments (III, 3). (La division est donc adéquate).

Praemunitio. Examen du paradoxe stoïcien: Tous les péchés

sont-ils donc égaux (paria)?

Réponse de Terfullien. D'une certaine manière, ils le sont; encore faut-il bien s'entendre sur cette égalité. Celle-ci concerne non point tous les péchés, pris individuellement, mais la commune responsabilité de l'homme, corps et âme, à l'occasion de chaque péché.

Propositio. Les péchés qui résultent des deux éléments dont l'homme est composé ne sont pas affectés d'une gravité différente, les uns étant toujours plus graves, les autres toujours moins graves; au contraire, les uns et les autres sont à mettre sur le même plan (III, 4).

Adprobatio (III, 5-6)

- î<sup>re</sup> preuve, l'unité du composé humain :

En effet, le corps et l'esprit forment une unité; ces deux substances ont été créées par Dieu (III, 5 début).

- 2<sup>e</sup> preuve, la personne offensée:

Puisqu'elles lui appartiennent toutes deux également, tous les péchés qui en proviennent offensent également Dieu leur Créateur et (souverain) Seigneur (III, 5).

- 3<sup>e</sup> preuve, les fins dernières:

Enfin, l'union de la chair et de l'esprit est si étroite que tous deux ressusciteront ensemble, au jour du jugement, pour la vie (éternelle) ou le châtiment, suivant qu'ils auront vécu ensemble dans le péché ou l'innocence (III, 6).

Conclusion partielle. En cas de péché, l'obligation de la pénitence incombe non moins à chacune des parties considérée isolément qu'à toutes les deux ensemble; en effet, leur culpabilité est commune;

- leur juge est commun, Dieu;

donc leur remède doit être commun, à savoir la pénitence (III, 7). Transition. La distinction entre péchés corporels et péchés spirituels repose sur le fait que tout péché est commis soit en acte, soit en pensée :

- sera corporel un péché réalisé dans une action et, dès lors, devenu susceptible d'être observé, constaté;

- sera spirituel un péché demeuré dans l'âme (III, 8). Propositio: Tous les péchés (corporels ou spirituels) doivent être évités, et il faut s'en purifier par la pénitence. Adprobatio (III, 9 -IV, 4)

#### 1. Preuves de raison (III, 9-12).

a) du point de vue de Dieu:

Que l'on aille pas croire que les péchés purement intérieurs sont dépourvus de gravité; il n'en est rien.

Au contraire, tous les péchés peuvent revêtir une égale gravité, car ils sont commis les uns et les autres sous le regard de Dieu (III, 9).

En effet,

la puissance de Dieu s'exerce sur toute chose, et rien ne peut se soustraire à sa vue;

- d'autre part, Dieu se doit de sanctionner tout ce qui est péché : il ne saurait rien oublier; il ne saurait davantage dissimuler ni transiger (III, 10).

b) du point de vue de l'homme:

La gravité respective des péchés est à évaluer en fonction de la volonté de l'homme, qui est à leur origine.

Si l'on excepte les cas qui peuvent être imputés à la nécessité et au hasard (cas où la volonté de l'homme n'est pas impliquée et où il ne peut être tenu pour responsable),

il n'est point de péché qui ne tire son origine de la volonté (III, 11). Par conséquent, un acte sera d'autant plus passible de sanction, que la volonté aura pris une part plus grande à sa culpabilité.

Réfutation d'une objection: Lors même qu'un obstacle quelconque a empêché l'agent de mettre à exécution l'acte projeté,

la volonté (partant, la responsabilité) demeure impliquée, car elle s'était, pour sa part, déterminée à commettre le péché (III, 12).

#### 2. Preuve scripturaire (III, 13).

Si le Seigneur porte la loi à son achèvement, c'est précisément en interdisant les péchés de la volonté (purement intérieurs) :

il appelle adultère non seulement celui qui le commet extérieurement, mais aussi celui qui souille la femme d'autrui par un regard chargé de concupiscence (allusion à *Matth.* 5, 28) (III, 13).

Conclusion partielle. Par conséquent, l'homme doit s'interdire non

seulement de commettre le péché extérieurement, mais même de se le représenter;

fût-il posé par la volonté seulement, le péché peut être parfaitement accompli. En effet, la volonté se substitue à l'acte extérieur, par le plaisir qu'elle procure; elle mérite donc aussi d'être punie pour celui-ci, en son lieu et place (III, 14).

Refutatio (III, 15-16).

- 1. Objection. Mais dira-t-on: Si j'ai voulu commettre telle action, du moins ne l'ai-je pas accomplie (donc je ne mérite pas d'être puni...).
- 2. Réponse (sous forme de dilemme): Si l'action a été voulue, il fallait la réaliser, ou bien ne pas la vouloir, puisqu'elle n'a pas été accomplie (III, 15).

En toute hypothèse, l'on ne saurait éviter la condamnation que prononce la conscience, car

- ou bien on avait voulu quelque chose de bien et l'on aurait pas dû négliger de le faire;
- ou bien on s'est abstenu de commettre telle action, parce qu'elle était mauvaise, et l'on aurait dû aussi s'abstenir de la vouloir;

dans chacun des cas, on est coupable,

soit parce que l'on a voulu ce qui est mal,

soit parce que l'on n'a pas accompli ce qui est bien (III, 16).

Conclusion (IV 1-2 début). Tous les péchés, qu'ils soient commis par la chair ou par l'esprit, par action ou par désir, sont donc également passibles de châtiment, au regard du jugement; mais Dieu a promis son pardon, à condition que le pécheur fasse pénitence (citation de Éz. 18, 21-23; 33, 11).

La pénitence signifie donc la vie; elle l'emporte sur la mort.

Péroraison (IV, 2 fin -4).

Tertullien reconnaît volontiers qu'il a été et reste un pécheur; il exhorte instamment ses auditeurs à faire pénitence, à saisir l'occasion qui s'offre à eux, comme un naufragé agrippe une planche de salut (IV, 2).

Alors que les flots du péché allaient les engloutir, la pénitence les portera jusqu'au port du salut (IV, 3) et au bonheur éternel.

Puisqu'ils ont enfin découvert la vérité, ils se feront un devoir de faire pénitence de leurs erreurs passées; ils se détourneront de tout ce qui déplaît à Dieu (IV, 4).

#### III. Fructus paenitentiae (IV, 5-8)

Transition. Énumérer les avantages de la pénitence est une tâche ardue : le sujet est des plus vastes et il exigerait une grande éloquence; compte tenu de ses limites, Tertullien se bornera à évoquer un seul aspect :

Propositio. Ce que Dieu ordonne est bon et ce bien l'emporte sur tous (IV, 5).

Praescriptio. Du reste, n'y a-t-il pas de la part de l'homme une certaine outrecuidance à vouloir discuter de la bonté des commandements de Dieu?

En effet, ce n'est pas parce qu'un commandement de Dieu est bon que nous devons lui obéir, mais parce que Dieu l'a prescrit : (Dieu est le maître; nous lui devons obéissance)

il faut faire passer l'autorité du maître avant les intérêts du serviteur (IV, 6).

Adprobatio. Le chrétien ne se demandera donc pas si c'est un bien ou non de faire pénitence : Dieu l'a ordonné; cela lui suffit.

Mais Dieu ne se contente pas de prescrire la pénitence; il y invite, il y exhorte, il promet le salut comme récompense à ceux qui s'y soumettent, et il assortit sa promesse d'un serment solennel (citation de  $\pounds z$ . 33, 11) (IV, 7).

Exhortation. Heureux sommes-nous, puisque Dieu s'engage par serment à cause de nous; mais combien malheureux serons-nous, si nous refusons de croire le Seigneur, qui s'engage par serment (pour nous inviter à faire pénitence).

Conclusion. Ce que Dieu recommande si instamment, nous devons l'entreprendre et nous en acquitter avec le plus grand soin, afin d'en recueillir le fruit, une fois que la pénitence nous aura établis à demeure dans la grâce divine (IV, 8).

#### IV. Modus paenitentiae (V, 1-12)

Propositio. Une fois reconnue et assumée, la pénitence ne doit plus être brisée par la rechute dans le péché. Adprobatio (V, 1-9).

- 1. Status quantitatis. Retomber dans le péché serait une faute inexcusable, car on ne saurait alléguer pour excuse l'ignorance; en effet.
- on a appris à connaître le Seigneur (cf. III, 1);
- on a accepté ses commandements (cf. III, 2);

- on a accompli la pénitence de ses péchés (V, 2).
- 2. Status qualitatis. Retomber dans le péché constitue :
- a) un acte de rébellion (contumacia), d'autant plus grave que l'on avait bénéficié davantage des lumières de la vérité; en effet,

puisque l'on avait fait pénitence de ses péchés par crainte du Seigneur, la rechute dans le péché implique le rejet de cette crainte;

or, seule la contumace peut détruire la crainte de Dieu (V, 3-4 début);

b) un acte de la pire ingratitude; en effet,

s'il est vrai qu'ignorer Dieu est une faute inexcusable, même de la part de ceux qui n'ont pas appris à le connaître par la foi – car il se fait connaître à tous les hommes par les bienfaits de sa création –,

combien plus il est redoutable de le mépriser, après que l'on a appris à le connaître par la foi;

or, il méprise Dieu, celui qui ayant reçu de lui l'intelligence du bien et du mal, retourne au péché; en effet,

il tourne ainsi en dérision sa propre intelligence, qui est le don de Dieu et, du même coup, son donateur (V, 4 fin).

Conclusion partielle. Comment un rebelle, comment un ingrat pourrait-il encore plaire à Dieu?

3. Confirmatio. Si l'on veut apprécier toute la gravité de la rechute dans le péché de la part d'un homme qui avait renoncé à Satan en faisant pénitence, il faut bien se rendre compte :

a) qu'il donne à Satan l'occasion de se réjouir aux dépens du Seigneur, pour avoir récupéré sa proie;

b) qu'il accorde à Satan la préférence, après avoir, en quelque sorte, comparé les mérites respectifs de Dieu et de Satan;

c) qu'après avoir offert à Dieu un commencement de satisfaction, en faisant pénitence de ses péchés, il offre en quelque sorte satisfaction à Satan, en faisant pénitence de sa première pénitence (V, 9 début).

Conclusion: Un tel homme sera d'autant plus en abomination devant Dieu, qu'il sera devenu plus agréable à son adversaire. Confutatio (V, 10-12).

1. L'objection: certains prétendent qu'il suffit d'assumer la pénitence de cœur et d'esprit, et qu'il importe moins de la traduire en actes extérieurs;

- 2. Réponse de Tertullien : c'est là une opinion inadmissible; en effet, elle équivaut à dire :
- que l'on peut pécher tout en gardant la foi et la crainte de Dieu;
- commettre un adultère, tout en gardant la chasteté;
- commettre un parricide, tout en gardant la piété filiale (V, 10). En vertu du même principe, on pourra leur rétorquer qu'ils seront précipités dans la géhenne, sans perdre le pardon divin (V, 11).

Autant dire que l'on commet le péché, parce qu'on craint le Seigneur, et que l'on ne commettrait aucun péché, si l'on cessait de le craindre (V, 12).

Conclusion: Ce sont là des élucubrations d'hypocrites, qui ont partie liée avec le Diable; leur pénitence n'est jamais sincère.

#### 2° PARTIE : QUESTIONS PARTICULIÈRES (VI-XI)

## I. La pénitence prébaptismale (VI)

Transition. Tout ce qui a été dit précédemment sur la nécessité d'assumer la pénitence une fois pour toutes et de la conduire à son achèvement concerne tous ceux qui se sont donnés au Seigneur, mais au premier chef les catéchumènes.

Propositio. Or, certains d'entre eux, faute de bien connaître la parole de Dieu, ou par manque de volonté, assument la pénitence, mais ils négligent de l'accomplir comme il convient (VI, 1).

Au contraire, la perspective de devoir renoncer bientôt à l'une ou l'autre de leurs convoitises les pousse à les entretenir encore, à se complaire à leur funeste douceur (VI, 2).

#### DIVISIO Motif de cette attitude

C'est parce que l'on reçoit le baptême de manière présomptueuse (cf. VI, 20-24), que l'on néglige de s'engager dans une pénitence sincère (cf. VI, 15-16); en effet, certains que le baptême remet tous les péchés (cf. VI, 9-13), d'aucuns s'accordent, avant de le recevoir, un délai pour pécher encore, au lieu d'apprendre à ne plus pécher du tout (VI, 3).

C'est là une attitude inepte et injuste, car : Propositio. Il n'est pas question de pardon des péchés sans pénitence accomplie (VI, 4). Adprobatio (VI, 4-20).

A) La pénitence est le prix fixé par Dieu pour accorder son pardon (VI, 4-8).

Raisonnement analogique = les qualités de la pénitence :

- 1. Elle doit être intégrale, sans réserve, de bon aloi. En effet, si les marchands examinent d'abord la pièce qu'ils ont reçue en paiement, pour voir si elle n'est pas rognée, plaquée, de mauvais aloi, le Seigneur aussi voudra examiner de près notre pénitence, puisqu'il doit nous accorder en retour le bien précieux de la vie éternelle (VI, 5).
- 2. D'autre part, elle doit être accomplie sans aucun délai, c'est-à-dire:
- quand le pardon demeure encore en suspens,
- quand le châtiment nous menace encore,
- quand nous pouvons mériter encore (VI, 6).

Sinon, elle est sans valeur, elle ne peut nous mériter le pardon.

Exempla: - l'esclave parvenu à la condition d'homme libre

- le soldat libéré du service militaire

n'ont plus à rendre compte des fautes antérieures (VI, 7).

Conclusion partielle. Il en va de même pour le pécheur : il doit pleurer ses fautes avant d'avoir obtenu le pardon,

car le temps de la pénitence est aussi celui du danger et de la crainte (VI, 8).

Réfutation des objections (VI, 9-13).

Transition. Certes, le baptême remet tous les péchés,

mais il faut faire effort pour atteindre ce but.

Raisonnement analogique. Îl en va de même dans tous les groupements religieux, qui exigent de leurs adeptes une conversion sincère (VI, 9).

1. Certains se flattent d'accéder au baptême par surprise.

Réponse. Il se peut qu'ils parviennent à tromper les hommes sur leurs véritables intentions, mais ils ne sauraient se jouer de Dieu, qui connaît la conduite de chacun et n'accorde pas sa grâce à des indignes (citation de *Matth.* 10, 26) (VI, 10).

2. Certains s'imaginent que Dieu est obligé d'accorder ce qu'il a

promis, fût-ce à des indignes (or, il a promis de remettre tous les péchés au baptême).

Réponse. C'est là transformer en servitude sa libre bienveillance (VI, 11); mais si Dieu nous accorde ses dons sous l'effet de la contrainte, comment croire que c'est une fois pour toutes et de manière durable (VI, 12)? Du reste, la défection d'un grand nombre, après le baptême, illustre bien avec quelle témérité on reçoit le baptême (VI, 13).

Conclusion partielle. Les catéchumènes ne peuvent continuer de vivre dans le péché; au contraire, dès qu'ils ont appris à connaître Dieu, ils doivent lui témoigner crainte et respect (VI, 14).

Sinon, il leur est inutile d'avoir appris à le connaître (VI, 15 début).

B) D'autre part, la pénitence est le signe d'une foi authentique (VI, 16-20).

En effet, le catéchumène participe aux mêmes biens que les chrétiens qui ont déjà reçu le baptême (VI, 15 fin):

- il croit au même Christ (VI, 15 fin);
- il partage la même espérance;
- il craint le même jugement;
- il a également besoin de faire pénitence.

Or, la foi commence par une pénitence sincère et le baptême est le sceau de la foi (VI, 16).

(On pourrait même affirmer, par manière de paradoxe, que :)

Si nous recevons le baptême, ce n'est pas afin de cesser de pécher, mais parce que nous avons déjà cessé de pécher (parce que, au fond de notre cœur, nous sommes déjà lavés).

Adprobatio. En effet, c'est parce que nous avons éprouvé la puissance du Seigneur, que nous avons vu naître en nous une crainte parfaite et une foi pure et que nous avons embrassé la pénitence, une fois pour toutes (VI, 17).

- Vouloir remettre notre conversion (vouloir renoncer au péché seulement) après le baptême, c'est ne céder qu'à la nécessité et faire preuve d'une vertu inférieure (VI, 18).

Altercatio (démonstration par l'absurde) (VI, 19-20).

Si la nécessité est le seul frein au péché, autant dire :

- que le seul frein du vol est la solidité des serrures;
- que le seul frein à l'adultère est la vigilance des gardiens (VI, 19).

Se fonder sur de tels principes, c'est s'exposer, une fois baptisé, à regretter d'avoir mis fin à une vie de péché, au lieu de se réjouir d'avoir échappé au péché, en recevant le baptême (VI, 20 début). Conclusion partielle: Les catéchumènes doivent aspirer au baptême, mais ils doivent éviter de le recevoir témérairement (VI, 20 fin).

Comparatio (VI, 21-24)

Que l'on compare l'attitude de celui qui aspire au baptême (en s'y préparant comme il convient, par une pénitence sincère) et l'attitude de celui qui reçoit le baptême témérairement (sans avoir accompli une pénitence convenable):

- la première est tout imprégnée de respect, de crainte de Dieu; elle conduit à faire effort, afin de mériter le pardon de ses péchés;

- la seconde témoigne d'irrespect, d'orgueil, de mépris à l'égard de Dieu et de ses bienfaits; elle pousse à la négligence; elle fait voir un dû là où Dieu accorde un don (VI, 21-24 début).

Conclusion: La présomption est source de déception, car se promettre quelque chose avant de l'avoir mérité, c'est offenser celui qui doit l'accorder (VI, 24 fin).

## II. La pénitence postbaptismale (VII - XI)

Transition. Existe-t-il aussi une pénitence après le baptême? Certes, il vaudrait mieux que les chrétiens n'aient pas à s'informer à ce sujet ni à recourir à cette possibilité (VII, 1). Praemunitio: Bien qu'à contre-cœur, Tertullien se doit, cependant, d'en mentionner l'existence; ce n'est pas, de sa part, accorder une prime au péché (VII, 2)

## 1<sup>re</sup> section: Description de la pénitence (VII, 2 - IX, 6)

A. Son existence (VII, 2-6)

Propositio. Il existe une pénitence postbaptismale, mais une seule; le chrétien n'en tirera pas prétexte pour continuer de pécher.

Adprobatio. S'imaginer que l'existence d'une pénitence après le baptême donne loisir de pécher encore, serait abuser de la miséricorde divine et laisser libre cours à la témérité humaine (VII, 3).

- Au contraire, le chrétien évitera avec soin de pécher encore,

conscient qu'il ne saurait échapper toujours à la justice de Dieu, conscient d'autre part, de la gravité du danger auquel il a échappé (VII, 4).

Exemplum. Il en va ainsi des naufragés qui ont survécu: ils renoncent à s'exposer derechef au danger et se montrent reconnaissants envers Dieu qui les a sauvés (VII, 5).

Ils témoignent ainsi de leur crainte et rendent gloire à Dieu (VII, 6).

#### B. Sa nécessité (VII, 7-10) NARRATIO

(Elle se fonde, évidemment, sur l'existence de péchés commis après le baptême)

- 1. Causa. Acharné à nous perdre, Satan ne relâche pas sa méchanceté,
- dans sa fureur de voir l'homme délivré du péché;
- dans sa déception de le voir pardonné, échappant à sa domination, appelé à le juger, lui et ses anges (VII, 7-8).
- 2. Modus. C'est pourquoi il intensifie ses attaques, afin d'entraîner le chrétien à pécher encore:
- par la concupiscence de la chair;
- par les séductions du siècle;
- par la crainte des persécutions;
- par les doctrines perverses (VII, 9).
- 3. Remedium. Mais Dieu, prévoyant la virulence de ses attaques, a permis que soit ouverte encore quelque peu la porte du pardon, bien que le baptême l'ait déjà refermée et comme verrouillée;
- il a établi dans le vestibule une seconde pénitence, qui ouvre cette porte à ceux qui frappent,
- mais une seule fois, cependant, car c'est en réalité déjà la seconde fois, et jamais plus par la suite (VII, 10).

#### C. Sa nature (VII, 11-14)

Propositio. La pénitence postbaptismale est unique; cette seule fois suffit.

En effet, elle accorde ce que l'on ne méritait plus de recevoir (la grâce du pardon), puisque l'on a laissé perdre ce que l'on avait reçu en don gratuit, une première fois (VII, 11);

bien mieux, elle prête à l'homme de quoi rendre ce qu'il a perdu (les mérites de la satisfaction pénitentielle).

Exhortation. Il convient donc de remercier le Seigneur, qui a voulu renouveler ses bienfaits envers les pécheurs, voire les augmenter (VII, 12).

Conclusion partielle et transition: Si quelqu'un a besoin de recourir à la pénitence après le baptême, il ne doit pas se décourager, mais, au contraire, s'y engager sans honte, résolument (VII, 13). Il se montrera ainsi reconnaissant envers le Seigneur,

- qui offre le remède de la pénitence,

- promet la réconciliation,

et accepte volontiers la satisfaction offerte par le pécheur qui fait pénitence (VII, 14).

#### D. Ses effets (VIII)

- 1. Propositio. Dieu pardonne au pécheur qui fait pénitence Preuve scripturaire. Dans l'Apocalypse il invite tous les pécheurs à faire pénitence et il emploie même les menaces à cet effet; or, il ne menacerait pas ceux qui négligent de faire pénitence, s'il n'avait pas l'intention de pardonner à celui qui fait pénitence (VIII, 1-2 début).
- 2. Propositio. Dieu accepte volontiers la pénitence du pécheur, car
  - a) il est infiniment miséricordieux :

Preuves scripturaires :

- il invite le pécheur à se convertir (citation de Jér. 8, 4);

- il préfère la miséricorde aux sacrifices (allusion à Os. 6, 6; Matth. 9, 13...);

- les cieux se réjouissent à la pénitence du pécheur (allusion à Lc 15, 10).

Exhortation. Que le pécheur se sente encouragé à cette pensée (VIII, 3).

Exempla. Du reste, les paraboles de l'Évangile offrent les symboles les plus éloquents de la réconciliation divine offerte au pécheur qui fait pénitence :

- la drachme perdue (VIII, 4);
- la brebis égarée et retrouvée (VIII, 5);
- l'enfant prodigue (VIII, 6).
  - b) il est père et nul ne l'égale en bonté (VIII, 7):

C'est pourquoi il accueille le pécheur, car il est son fils;

- il l'accueille, bien qu'il ait gaspillé ses dons,

- à condition, toutefois, qu'il fasse pénitence du fond du cœur, c'est-à-dire :
  - qu'il abandonne le péché,
  - retourne auprès de son Père
  - et avoue son péché (citation de Le 15, 21) (VIII, 8).

Conclusion partielle. L'aveu sincère du péché le diminue; la dissimulation l'aggrave; en effet, l'aveu manifeste la résolution d'offrir une satisfaction pour le péché, tandis que la dissimulation naît de la contumace (VIII, 9).

#### E. Ses modalités (IX)

Propositio. La pénitence postbaptismale (seconde et unique) doit être accomplie non seulement au for de la conscience, mais réalisée par une prestation extérieure pénible (IX, 1).

Definitio. Cette prestation est désignée par le terme grec : exomologèse;

elle consiste a) à confesser à Dieu son péché;

b) à lui offrir satisfaction pour le péché;

par cette pénitence, Dieu est apaisé (IX, 2).

Ratio faciendi. Elle provoque, en effet, en l'homme une attitude pleine d'humilité et un mode de vie de nature à implorer la miséricorde de Dieu (IX, 3).

Description. L'exomologèse

- a) détermine jusqu'à la manière de se vêtir et de se nourrir du pénitent;
- b) elle lui enjoint de jeûner, prier, veiller;
- c) de se jeter aux genoux des prêtres et des « autels de Dieu »;
- d) de demander aux frères de se faire les ambassadeurs de ses supplications (IX, 4).

Ses effets. Tout cela l'exomologèse l'ordonne, afin :

- de faire agréer la pénitence;
- de rendre gloire au Seigneur, par la crainte du châtiment éternel.

Elle prend la place de la colère de Dieu, en prononçant elle-même la sentence contre le pécheur;

en infligeant un châtiment transitoire, elle élude, ou plutôt elle efface les supplices éternels (IX, 5).

Amplificatio (ab inter se collidentibus)

C'est pourquoi, quand elle abaisse l'homme, elle le relève;

- quand elle lui demande de se négliger, elle lui rend sa beauté;
- quand elle l'accuse, elle l'excuse;
- quand elle le condamne, elle l'absout (IX, 6).

Conclusion partielle. Dieu épargne le pécheur, dans la mesure où celui-ci refuse de s'épargner lui-même.

#### 2<sup>e</sup> section: Réfutation des objections (X-XI)

Elles émanent de deux catégories d'adversaires de l'exomologèse:

A. Ceux qui allèguent l'incommodum pudoris et le considèrent comme intolérable (X, 1-8).

Transition. Il est bien des chrétiens qui refusent de faire pénitence ou la diffèrent de jour en jour;

ils sont, en effet, plus préoccupés de leur réputation que de leur salut;

(ils ressemblent à des gens qui, ayant contracté une maladie aux parties honteuses, évitent de la montrer aux médecins);

(comme ceux-ci) ils préservent leur pudor, mais perdent la vie (X, 1).

Réponse.

- 1. C'est là une attitude injuste à l'égard de Dieu
  - qui se fonde sur une interprétation

erronée de ce qui est vraiment utile à l'homme

En effet, bien que cela paraisse intolérable à l'amour-propre,

faire pénitence, offrir une satisfaction à Dieu que l'on a offensé, constitue un devoir de justice;

- d'autre part, c'est le moyen prévu par Dieu pour rétablir le pécheur dans le pardon, qui lui rend le salut (X, 2).

Au contraire, l'intérêt bien compris exige que l'on n'accorde aucune place à l'amour-propre,

mais que l'on accroisse son profit en lui infligeant des dommages. Prosopopée: C'est à quoi l'amour-propre lui-même convie le pécheur (X, 3).

2. Cette attitude est inspirée par une crainte sans fondement (X, 4-6).

Certes, la crainte serait fondée, si l'on avait affaire à des gens

- qui donnent libre cours à leurs moqueries insolentes,
- et cherchent à s'élever en humiliant autrui.

Mais il n'y a rien à craindre de la part de frères dans la foi

- qui partagent avec lui espérance, crainte, joie, souffrances,

- car ils possèdent le même Esprit, le même Père (X, 4).

Loin de l'applaudir, ils déplorent le péché,

- car ils sont membres du même corps,
- et ils intercèdent pour le pécheur, auprès du Père, avec le Christ, en son corps, qui est l'Église (X, 5-6).
- 3. Du reste, il est absolument *inutile* de vouloir dissimuler son péché :
- Si l'on peut se flatter de le cacher aux hommes, on ne saurait le cacher à Dieu (X, 7).
- 4. Comment, enfin, a-t-on l'audace de mettre sur le même plan l'opinion des hommes et la connaissance que Dieu a de nous (X, 8)?

Conclusion: Il vaut donc mieux recevoir le pardon (en faisant pénitence) publiquement (au vu et su des hommes) que de mériter la condamnation en se dérobant (au devoir de faire pénitence) (X, 8).

B. Ceux qui redoutent les incommoda corporis (X, 9 - XI).

Transition: Certains objectent que l'entreprise de l'exomologèse est trop difficile, trop pénible.

Réponse (générale). C'est pourtant le parti préférable; du reste, quand il y va de notre salut, peut-on encore parler de peine (X, 9)?

Exemplum. Il en va de même pour les maladies; il est douloureux de subir une amputation, le cautère, ou de prendre certaines potions, mais la douleur ainsi procurée, passagère, est compensée par la santé rendue (X, 10).

Description. Quels sont, du reste, les inconvénients corporels, que l'on redoute à ce point (XI, 1-3)?

Réponse (détaillée). A peine quelques restrictions, insignifiantes, sur la toilette, les agréments de la vie, les bains, la nourriture; mais convient-il d'implorer le pardon de ses péchés, en ne

s'imposant aucune restriction (XI, 1-3)?

Exemplum. Que l'on mette en regard les sacrifices que s'imposent les païens, lorsqu'ils briguent des magistratures éphémères (XI, 4-5).

Conclusion. Comment pourrait-on hésiter à entreprendre l'œuvre

de la pénitence, alors qu'il s'agit d'offrir à Dieu, que l'on a offensé, une juste satisfaction (XI, 6)? La refuser, n'est-ce pas mettre le comble à ses péchés (XI, 7)?

#### Péroraison (XII)

A. Comparatio. Tous les sacrifices liés à l'exomologèse ne sont rien en comparaison des peines de l'enfer, auxquelles ils permettent d'échapper (XII, 1-4).

En effet, c'est un feu incommensurable, éternel,

- dont les manifestations volcaniques ne donnent qu'une faible idée (XII, 1-4).

B. Exhortatio. Conscient de la grandeur du châtiment qui le menace, le pécheur s'empressera de recourir au remède qui lui est proposé (XII, 5-8).

Exempla.

1. Qu'il imite les animaux muets, le cerf, l'hirondelle, qui reconnaissent en temps utile les remèdes que la divinité leur a destinés (XII, 6).

2. Qu'il imite le roi de Babylone, dont la longue et rude

pénitence mérita la faveur de Dieu (XII, 7).

3. Mais qu'il évite de suivre l'exemple du Pharaon d'Égypte, qui

refusa de s'amender et périt dans les flots (XII, 8).

Conclusion: Tertullien s'excuse auprès de son auditoire d'avoir parlé trop longuement. Sa seule excuse c'est qu'étant pécheur, comme Adam, et rétabli, comme lui, dans la grâce de Dieu, il ne saurait taire les mérites de la pénitence (XII, 9).

# ABRÉVIATIONS ET SIGLES

#### 1. Œuvres de Tertullien

An. : De anima.

Apol. : Apologeticum.

Bapt. : De baptismo.

Carn. : De carne Christi.

Cast. : De exhortatione castitatis.

Cor. : De corona.

Cult. : De cultu feminarum.
Fug. : De fuga in persecutione.
Herm. : Aduersus Hermogenem.

Idol. : De idololatria.

Iei. : De ieiunio aduersus psychicos.

Iud. : Aduersus Iudaeos.

Marc. : Aduersus Marcionem.

Mart. : Ad martyras.

Mon. : De monogamia.

Nat. : Ad nationes.

Orat. : De oratione.

Paen. : De paenitentia.

Pal. : De pallio. Pat. : De patientia.

Praes. : De praescriptionibus aduersus haereses omnes.

Prax. : Aduersus Praxean.

Pud. : De pudicitia.

Res. : De resurrectione mortuorum.

138

ABRÉVIATIONS ET SIGLES

Scap. : Ad Scapulam.
Scorp. : Scorpiace.
Spect. : De spectaculis.

Test. : De testimonio animae. Val. : Aduersus Valentinianos. Virg. : De uirginibus uelandis.

Vx. : Ad uxorem.

#### 2. Autres ouvrages

ALÈS = A. D'ALÈS, La théologie de Tertullien, Paris 1905. ALMA = Archivum Latinitatis Medii Aevi (Bulletin Du Cange), Leiden.

AMANN, «Pénitence – Repentir» = É. AMANN, art. «Pénitence – Repentir», DTC 12, 1933, c. 722-748.

AMMAN, «Pénitence – Sacrement» = É. AMMAN, art. «Pénitence – Sacrement, I: La pénitence primitive», DTC 12, 1933, c. 749-845.

AUBIN = P. AUBIN, Le problème de la conversion. Étude sur un terme commun à l'hellénisme et au christianisme des trois premiers siècles, Paris 1963.

BAGB = Bulletin de l'Association Guillaume Budé, Paris.

BARNES = T.D. BARNES, Tertullian, Oxford 1971.

BECK = A. BECK, Römisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Halle 1930, repr. Aalen 1967.

BRAUN = R. BRAUN, Deus Christianorum. Recherches sur le vocabulaire doctrinal de Tertullien, Paris 1977<sup>2</sup>.

BRÜCK = M. BRÜCK, «Genugtuung bei Tertullian», Vigiliae christianae 29, 1975, p. 276-290.

CAMPENHAUSEN = H. VON CAMPENHAUSEN, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, Tübingen 1963<sup>2</sup>.

CCSL = Corpus Christianorum, Series Latina, Turnhout.

CIL = Corpus Inscriptionum Latinarum, Berlin.

CSEL = Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum, Vienne

DASSMANN = E. DASSMANN, Sündenvergebung durch Taufe, Busse und Martyrerfürbitte, Münster 1973.

DIETRICH = E.K. DIETRICH, Die Umkehr (Bekehrung und Busse) im Alten Testament und im Judentum, Stuttgart 1936.

DTC = Dictionnaire de Théologie Catholique, Paris.

FINÉ = H. FINÉ, Die Terminologie der Jenseitsvorstellungen bei Tertullian, Bonn 1958.

FREDOUILLE = J.C. FREDOUILLE, Tertullien et la conversion de la culture antique, Paris 1972.

FUETSCHER = L. FUETSCHER, «Die natürliche Gotteserkenntnis bei Tertullian», ZKTh 51, 1927, p. 1-34; 217-251.

HOPPE, Beiträge = H.HOPPE, Beiträge zur Sprache und Kritik Tertullians, Lund 1932.

HOPPE, Syntax = H. HOPPE, Syntax und Stil des Tertullians, Leipzig 1903.

JbAC = Jahrbuch für Antike und Christentum, Münster.

KARPP = H. KARPP, Die Busse. Quellen zur Enstehung des altkirchlichen Busswesen, Zürich 1969; tr. française par A. Schneider, W. Rordorf, P. Barthel, Neuchatel 1970.

KELLNER = H. KELLNER, Tertullians ausgewählte Schriften (Bibliothek der Kirchenväter 7), Kempten-Munich 1912.

KLEIN = J. KLEIN, Tertullian, christliches Bewusstsein und sittliche Forderungen, Düsseldorf 1940; repr. Hildesheim 1975.

LABRIOLLE = P. DE LABRIOLLE, Tertullien. De paenitentia. De pudicitia (Textes et documents 3), Paris 1906.

LAUSBERG = H. LAUSBERG, Handbuch der litterarischen Rhetorik, I-II, Munich 1973<sup>2</sup>.

LE SAINT = W.P. LE SAINT, Tertullian. Treatises on Penance. On Penitence and on Purity (Ancient Christian Writers 8), Westminster (Maryland) - Londres 1959.

LThK = Lexikon für Theologie und Kirche, Fribourg.

MARTIN = J. MARTIN, Antike Rhetorik (Handbuch der Altertumswissenschaft II,3), Munich 1974.

MEFR = Mélanges d'Archéologie et d'Histoire de l'École Française de Rome, Paris.

MONIER = R. MONIER, Manuel élémentaire de Droit romain, I, Paris 1945<sup>5</sup>.

POHLENZ = M. POHLENZ, Die Stoa, I, Göttingen 1978<sup>5</sup>. POSCHMANN = B. POSCHMANN, Paenitentia secunda, Bonn 1940, repr. 1964.

RAC = Reallexicon für Antike und Christentum, Stuttgart.

RAMBAUX = Cl. RAMBAUX, Tertullien face aux morales des trois premiers siècles, Paris 1979.

REAug = Revue des Études Augustiniennes, Paris.

Rev SR = Revue des Sciences Religieuses, Strasbourg.

SC = Sources Chrétiennes, Paris.

SCIUTO = F. SCIUTO, Tertulliano. Tre opera parenetiche (Ad martyras, De patientia, De paenitentia), Catane 1961.

SMSR = Studi e Materiali di Storia delle Religioni, Rome.

SPANNEUT = M. SPANNEUT, Le stoïcisme des Pères de l'Église, de Clément de Rome à Clément d'Alexandrie, Paris 1957.

SVF = Stoicorum Veterum Fragmenta, I-IV, repr. stéréot. Stuttgart 1964.

TRÄNKLE = H. TRÄNKLE, Q.S.F. Tertulliani Adversus Iudeos, Wiesbaden 1964.

ThWBNT = Theologisches Wörterbuch zum neuen Testament, Stuttgart.

VORGRIMLER = H. VORGRIMLER, Busse und Krankensalbung, Handbuch der Dogmengeschichte, hg. von M. Schmaus, A. Grillmeier, L. Scheffczyk, M. Seybold, IV, 3, Fribourg – Bâle – Vienne 1979.

WASZINK = J.H. WASZINK, Q.S.F. Tertulliani De anima. Edited with Introduction and Commentary, Amsterdam 1947.

WILHELM-HOOIJBERG = A.E. WILHELM-HOOIJBERG, Peccatum, Sin and Guilt in Ancient Rome, Groningen – Djakarta 1954.

ZATW = Zeitschrift für die Alttestamentliche Wissenschaft, Berlin.

ZKTb = Zeitschrift für Katholische Theologie, Vienne.

Lorsqu'un ouvrage est cité dans la bibliographie (p. 241-248), ses références sont données en note de manière abrégée.

## 3. Apparat critique

T Trecensis 523, saec. XII.

T' eiusdem lectiones ante correctiones.

T" eiusdem lectiones post correctiones sive librarii ipsius sive correctoris aetatis eiusdem (cf. TRÄNKLE, p. CIV-CVI).

O Ottobonianus 25, saec. XIV.

N Florentinus Magliabechianus, conv. soppr. I, VI, 9, saec. XV.

F Florentinus Magliabechianus, conv. soppr. I, VI, 10, saec. XV.

X Luxemburgensis 75, saec. XV.

- G Gorziensis amissus, quem B. Rhenanus in tertia editione sua adhibuit.
- D Divionensis amissus, cuius aliquot lectiones a P. Pithou et Cl. de Saumaise collectae sunt.

R1 editio princeps Beati Rhenani, Basileae 1521.

R<sup>2</sup> editio secunda Beati Rhenani, Basileae 1528.

R<sup>3</sup> editio tertia Beati Rhenani, Basileae 1539.

R<sup>m</sup> lectiones manu propria Beati Rhenani adpositae in margine cuiusdam exemplaris secundae editionis.

R consensus editionum Beati Rhenani (R<sup>1</sup>, R<sup>2</sup>, R<sup>3</sup>).

α consensus codicum NGD.

β consensus codicum FX et editionum B. Rhenani (qui saepius γR notatur).

γ consensus codicum FX.

onsensus codicum NFXD (cum editionibus B. Rhenani, nisi aliter constet).

Pam editio Iacobi Pamelii, Antverpiae 1584.

Lat notae Latini Latinii ex libro qui inscribitur Loci ex coniectura L.L. Viterbiensis vel restituti vel aliter lecti in Tertulliano post editionem Pamelii, Romae 1584.

Iun notae Francisci Iunii editioni Pamelianae iteratae (Franekerae 1597) in appendice additae.

Vrs notae Fulvii Ursini ab Ioanne a Wouwer in libro qui inscribitur Ad Q.S.F. Tertulliani opera emendationes epidicticae (Francofurti 1603) traditae.

Rig editio Nicolaii Rigaltii, Parisiis 1634.

Brf J.G.Ph. Borleffs editio quarta tractatus Tertulliani De paenitentia (in CSEL 76), Vindobonae 1957.



codd. consensus codicum omnium.

coni. coniecit.

corr. prior lectio codicis in textum receptum correcta est.

def. deficit.

mg in margine scripsit.

om. omisit.

tr. transposuit.

**TEXTE** 

ET

TRADUCTION

#### DE PAENITENTIA

I. 1. Paenitentiam, hoc genus homines, quod et ipsi retro fuimus, caecia sine Domini lumine, natura tenus norunt passionem animi quandam esse, quae obueniat de offensa sententiae prioris. 2 Ceterum a ratione eius 5 tantum absunt quantum ab ipso rationis auctore. Quippe res Dei ratio, quia Deus, omnium conditor, nihil non ratione prouidit, disposuit, ordinauit; nihil non ratione tractari intellegique uoluit. 3 Igitur ignorantes quique Deum rem quoque eius ignorent necesse est, quia nullius 10 omnino thesaurus extraneis patet. Itaque uniuersam uitae conversationem sine gubernaculo rationis transfretantes, imminentem saeculo procellam<sup>b</sup> euitare non norunt. 4 Quam autem in paenitentiae actu inrationabiliter deuersentur, uel uno isto satis erit expedire, cum illam 15 etiam in bonis factis suis adhibent. Paenitet fidei, amoris, simplicitatis, liberalitatis, patientiae, misericordiae:

## LA PÉNITENCE

I. 1 La pénitence, les hommes de l'espèce dont nous avons été nous-mêmes autrefois, aveugles<sup>a</sup>, privés de la lumière du Seigneur, savent d'après les seules indications de la nature, qu'elle est une affliction de l'âme, qui provient du désagrément causé par une décision antérieure. 2 Au demeurant, ils sont aussi éloignés d'en comprendre le fondement rationnel qu'ils se trouvent éloignés de l'auteur même de la raison. La raison, assurément, est la chose de Dieu, car il n'est rien que Dieu, créateur de toutes choses, n'ait prévu, disposé, ordonné selon la raison, et il n'est rien qu'il ne veuille voir traité et compris selon la raison. 3 En conséquence, tous ceux qui ignorent Dieu, il faut bien qu'ils ignorent aussi la chose de Dieu, car nul ne laisse son trésor accessible à des étrangers. C'est pourquoi, traversant toute la série des actes humains sans se gouverner par la raison, ils ne savent pas éviter la tempête b qui menace de s'abattre sur le monde. 4 Combien, dans la pratique de la pénitence, leur conduite est contraire à la raison, il suffira pour le montrer de ce seul fait : ils ont recours à elle même pour leurs bonnes actions; ils font pénitence de leur fidélité, de leur amour, de leur loyauté, de

Titulus: Incipit de penitentia T N Q. Septimii Florentis Tertuliani incipit liber de penitentia X Incipit liber eiusdem de penitentia F De bono penitencie enumerando diffusa et propter hoc magno eloquio conmittenda materia est (= 4,5) O.

I.1 paenitentiam om. T || homines TO: hominum  $\theta$  || 12 quod - tenus om. O || 3 animi: animae O || esse quandam tr. O || obueniat T": abueniat T" ueniat  $\theta$  || 4 prioris TONDR<sup>2,3</sup>: peioris  $\theta$  || 4 prioris TONDR<sup>2,3</sup>: peioris  $\theta$  || 5 absunt quantum om. O || 6 res dei ratio  $\theta$  || respondet T || deus om. T || 7 nihil R: nihilque OND nihil enim T nihil quod  $\theta$  || 8 tractari  $\theta$  || tractans T tractauit  $\theta$  || intellegique ONFR: intellegi quod X instituit sicut T || 8-9 ignorantes - ignorent: locus corruptus T || 9 ignorent: alias

ignorare  $R^m\parallel$  nullius T: nullus  $O\theta\parallel$  10 ita  $O\parallel$  11-12 transfretantes ONFR: transfertantes X transferentes  $T\parallel$  12 euitare TO: uitare  $\theta\parallel$  13 inrationaliter ND  $\parallel$  14 deuersentur O: diuersentur  $T\theta\parallel$  15 bonis TOR: nobis  $\theta\parallel$  16 liberalitatis O: libertatis T om.  $\theta\parallel$  patientiae  $O\theta:$  penitenciae T

I, a. cf. Ps. 145, 8 b. cf. Jér. 30, 23

5 prout quid in ingratiam cecidit, semetipsos execrantur, quia bene fecerint, eamque maxime paenitentiae speciem, quae optimis operibus inrogatur, in corde figunt, 20 meminisse curantes ne quid boni rursus praestent. Contra paenitentiae malorum leuius incubant; denique facilius per eandem delinquunt, quam per eandem recte faciunt.

II. 1 Quodsi Dei ac per hoc rationis quoque compotes agerent, merita primo paenitentiae expenderent, nec umquam eam ad augmentum peruersae emendationis adhiberent; modum denique paenitendi temperarent, quia et 5 delinquendi tenerent, timentes Dominum<sup>a</sup> scilicet. 2 Sed ubi metus nullus, emendatio proinde nulla; ubi emendatio nulla, paenitentia necessario uana, quia caret fructu suo, cui eam Deus seuit, id est hominis salute. 3 Nam Deus, post tot ac tanta delicta humanae temeritatis a principe generis 10 Adam auspicata, post damnatum<sup>b</sup> hominem cum saeculi dote<sup>c</sup>, post eiectum paradiso mortique subiectum<sup>d</sup>, cum rursus ad suam misericordiam maturuisset, iam inde in semetipso paenitentiam dedicauit, rescissa sententia irarum pristinarum, ignoscere pactus operi et imagini suae<sup>e</sup>. 13 4 Itaque et populum sibi congregauit et multis bonitatis suae largitionibus fouit et ingratissimum totiens expertus,

leur générosité, de leur patience, de leur pitié. 5 Pour peu qu'une de leurs actions ait rencontré de l'ingratitude, ils se maudissent d'avoir fait le bien et ils impriment dans leur cœur précisément cette forme de pénitence qui vient sanctionner leurs actions les plus louables, veillant à se souvenir soigneusement de ne plus faire le bien désormais. En revanche, ils s'attachent bien moins à faire pénitence de leurs fautes. Bref, la même pénitence est pour eux plus facilement l'occasion de faire le mal que de faire le bien.

II. 1 Si leur conduite était celle de gens qui possèdent Dieu et, par lui, la raison aussi, ils apprécieraient d'abord les bienfaits de la pénitence et ils ne s'en serviraient jamais pour se fourvoyer davantage en s'amendant; en fait ils freineraient le rythme de leur pénitence, car ils possèderaient aussi le moyen de réfréner leur tendance au péché, je veux dire la crainte de Dieu<sup>a</sup>. 2 Mais où il n'est nulle crainte, il n'est aussi nul amendement véritable; où il n'est nul amendement, la pénitence nécessairement est vaine, car elle ne produit pas son fruit, pour lequel Dieu l'a semée, le salut de l'homme. 3 Dieu, en effet, après tant de fautes si graves commises par l'humaine témérité, à commencer par Adam, le premier de sa race; après avoir condamné l'homme<sup>b</sup>, avec le monde qu'il avait reçu en partage<sup>c</sup>; après l'avoir chassé du paradis et soumis à la mort<sup>d</sup>; ayant mûri le dessein de revenir à la miséricorde qui est la sienne, Dieu a consacré dès lors la pénitence en sa propre personne et, ayant déchiré la sentence qu'il avait jadis prononcée dans sa colère, il s'engagea à pardonner à celui qui est son œuvre et son image<sup>e</sup>. 4 C'est pourquoi il a rassemblé un peuple qui lui appartînt<sup>f</sup>; il l'a favorisé des nombreuses largesses de sa bonté et, bien qu'il eût si souvent fait

<sup>17</sup> quid T $\theta$ : quis  $OR^m$  || ingratiam  $TR^3$ : gratiam  $O\theta R^{1\cdot 2}$  || 17 execrantur TONDR: execuntur  $\gamma$  || 18 paenitentiae  $TOGNR^2R^3$ : patientiae NFXR<sup>1</sup> || 19 figunt  $O\theta$ : fingunt T || 20 boni  $O\theta$ : non T || 21 paenitentiae T'OND: -tiam T"GR $^3R^m$  patientiae  $\beta R^{1\cdot 2}$  || malorum TONDR $^3R^m$ : malum  $\gamma R^{1\cdot 2}$  || incumbant T || 22 eandem<sup>1</sup>: cam O.

II.1 quoque rationis tr. ND || quoque om. O || 3 ad om. T || augmentum TNDFR: augmentam X strumentum O || 4 denique Oθ: dignique T' digneque T'' || 5 dominum Tθ: deum O || scilicet dominum tr. ND || 7 necessaria O || uana Oθ: uaria T || quia Tθ: qui O || 8 eam: etiam N || seuit Tθ: censuit O || id est T''θ: idem T' id O || salute Brf: salutem T saluti Oθ || 8-23 nam - componeret om. O || 8 deus² om. ND || 10 adam γR: ad T humani N || damnatum T: condemnatum θ || 11 subiectum θ: iectum T || 12 maturusisset iam Brf: maturius set etiam T maturauisset θ

II, a. cf. Ps. 2, 11; Prov. 1, 7; Sir. 1, 14; etc. b. cf. Gen. 3, 17-23 c. cf. Gen. 1, 28-29 d. cf. Gen. 3, 19-23 e. cf. Gen. 1, 26 f. cf. Ps. 84, 3-4; Lc 1, 68

ad paenitentiam semper hortatus, ei praedicandae uniuersorum prophetarum<sup>g</sup> emisit ora, mox gratiam pollicitus, quam in extremitatibus temporumh per spiritum suumi 20 uniuerso orbi illuminaturus esset<sup>1</sup>, praeire intinctionem paenitentiae k iussit, ut quos per gratiam uocaret ad promissionem semini Abraham destinatam<sup>1</sup>, per paenitentiae subsignationem ante componeret. 5 Non tacet Iohannes: paenitentiam initote<sup>m</sup>, dicens; iam enim salus nationibus 25 adpropinquabat<sup>n</sup>, Dominus scilicet adferens secundum Dei promissum<sup>o</sup>. 6 Cui praeministram paenitentiam destinarat, purgandis mentibus praepositam, uti quidquid error uetus p inquinasset, quidquid in corde hominis ignorantia contaminasset, id paenitentia uerrens et radens et foras 30 abiciens, mundam pectoris domum superuenturo Spiritui sancto paretq, quo se ille cum caelestibus bonis libens inferat. 7 Horum bonorum unus est titulus, salus r hominis, criminum pristinorum abolitione praemissa; haec paenitentiae causa, haec opera, negotium diuinae 35 misericordiae curans; quod homini proficit, Deo seruit. 8 Ceterum ratio eius, quam cognito Domino discimus, certam formam tenet, ne bonis umquam factis cogitatisue quasi uiolenta aliqua manus iniciatur. 9 Deus enim reprobationem bonorum ratam non habet, utpote suorum; 40 quorum cum auctor et defensor sit, necesse est proinde et

l'expérience de son ingratitude extrême, il n'a cessé de l'exhorter à la pénitence; pour la faire annoncer il a parlé par la bouche de tous les prophètes g. Puis, ayant promis la grâce qu'il devait à la fin des temps h faire briller par son Espriti pour le monde entieri, il ordonna que fût instauré d'abord un baptême de pénitence k, afin que tous ceux que sa grâce appelait à la promesse faite à la race d'Abraham<sup>1</sup> fussent marqués au préalable du signe de la pénitence. 5 Jean ne cesse d'en parler, lui qui dit : «Commencez à faire pénitence<sup>m</sup>»; de fait, le salut approchait pour les nations<sup>n</sup>, ou plutôt le Seigneur l'apportait, selon la promesse de Dieu°. 6 Pour le servir, le Précurseur indiquait que la pénitence est établie pour purifier les âmes, en sorte que tout ce qui avait été gâté par l'antique erreur<sup>p</sup>, tout ce qui, au cœur de l'homme, avait été souillé par l'ignorance, fût balayé, gratté, jeté dehors par la pénitence; elle préparerait ainsi, au cœur de l'homme, une demeure nette pour l'Esprit-Saint qui doit venir ensuite<sup>q</sup>, afin qu'il s'y établît volontiers avec les biens du ciel. 7 Ces biens se résument en un seul, le salut de l'homme, une fois effacés les péchés passés. Telle est la raison d'être de la pénitence, tel est son effet; elle administre les intérêts de la divine miséricorde : ce qui profite à l'homme, rend service à Dieu. 8 Par ailleurs, la nature même de la pénitence, que nous apprenons une fois que nous connaissons Dieu, implique une règle bien définie, c'est de ne jamais faire violence, pour ainsi dire, à nos bonnes actions et à nos bonnes pensées. 9 Dieu, en effet, n'admet pas que l'on condamne les choses qui sont bonnes, car elles lui appartiennent; étant leur répondant et leur défenseur, il faut bien aussi qu'il les

<sup>17</sup> ei predicandae T' Brf: ei praedicando T" est et prophetando  $\emptyset \parallel 21$  ut  $TR^3$ : si  $\theta R^{1,2} \parallel 23$  ante componeret TNDR $^3R^m$ : anteponeret  $\gamma R^{1,2} \parallel 25$  adpropinquabat T'O: adpropinquabit T" $\theta \parallel 26$  praeministram TO: praeministrant  $\theta$  praeministrans  $R \parallel 26$ -27 destinarat Brf: destinam distinarat T destinaret O destinabat  $\theta \parallel 27$  purgandis  $O\theta$ : rogandis T  $\parallel$  uti  $T\gamma R$ : ut OND  $\parallel 27$ -29 quidquid — contaminasset om. N  $\parallel 27$  quidquid + aut T  $\parallel 29$  id T $\theta$ : ita per O  $\parallel$  paenitentiam OT' corr.  $\parallel$  uerrens  $R^3$ : auerrens Iun auertens TOD $\beta R^{1,2}$  aduertens N  $\parallel$  radens  $TR^{1\,mg}R^{2,3}$ : eradens O tradens N $\gamma R^1 \parallel$  foris  $\gamma \parallel 31$  sancto om. O  $\parallel 33$ -34 praemissa — causa: locus corruptus T  $\parallel 34$ -44 negotium — utraque om. O  $\parallel 36$  ceterum  $\theta$ : ceterorum T  $\parallel 37$  bonis Lat.: nobis T $\theta \parallel 38$  uiolenta Vrs: uiolentia T $\beta R$  inolentia ND  $\parallel 39$  reprobationem  $\theta$ : perprobationem T  $\parallel$  habet T: habens  $\theta$ 

g. cf. Jér. 35, 15; Lc 1, 70; Act. 3, 18-19 h. cf. Act. 3, 24; Hébr. 1, 1; I Pierre 1, 20 i. cf. Joël 3, 1-2; Act. 2, 17 j. cf. Is. 9, 1; Lc 1, 79; Jn 8, 12 k. cf. Mc 1, 4; Act. 19, 2-6 l. cf. Lc 1, 55 m. cf. Matth. 3, 2 n. cf. Lc 2, 30-31 o. cf. Lc 1, 70 p. cf. Is. 26, 3 q. cf. Matth. 12, 44; I Cor. 3, 16 r. cf. Lc 1, 77

acceptator; si acceptator, etiam remunerator. 10 Viderit ergo ingratia hominum, si etiam bonis factis paenitentiam cogit; uiderit et gratia, si captatio eius ad benefaciendum incitamento est: terrena et mortalis utraque. 11 Quantu-45 lum enim compendii, si grato benefeceris, uel dispendii, si ingrato? Bonum factum Deum habet debitorem, sicuti et malum, quia iudex omnis remunerator est causae. 12 At cum iudex Deus iustitiae carissimae sibis exigendae tuendaeque praesideat et in eam omnem summam disciplinae 50 suae sanciat, dubitandum est, sicut in uniuersis actibus nostris, ita in paenitentiae quoque causa iustitiam Deo praestandam esse? Quod quidem ita impleri licebit, si peccatis solummodo adhibeatur. 13 Porro peccatum nisi malum factum dici non meretur nec quisquam bene 55 faciendo delinquit. 14 Quodsi non delinquit, cur paenitentiam inuadit delinquentium priuatum? Cur malitiae officium bonitati suae imponit? Ita euenit ut, cum aliquid ubi non oportet adhibeatur, illic ubi oportet neglegatur.

III. r Quorum ergo paenitentia iusta et debita uideatur, id est quae delicto deputanda sint, locus quidem expostulat denotare, sed otiosum uideri potest. 2 Domino enim cognito, ultro spiritus a suo auctore respectus emergit ad notitiam ueritatis, et admissus ad dominica praecepta, ex ipsis statim eruditur id peccato deputandum, a quo Deus

III. 1-9 quorum – est om. O || 3 denotare  $\theta$ : denature T' de natura T'' || otiosum  $\theta$ : otiosi T' otiosa T'' || 4 spiritus a  $\theta$ : sciret usa T

prenne en compte; s'il les prend en compte, il se charge aussi de les rémunérer. 10 Qu'importe donc que l'ingratitude des hommes oblige à faire pénitence même des bonnes actions; qu'importe aussi que leur gratitude, par les efforts déployés pour l'obtenir, soit un stimulant pour faire le bien; l'une et l'autre sont terrestres et vouées à la mort. 11 On gagne si peu à obliger une personne reconnaissante; on perd si peu à obliger un ingrat! Mais une bonne action a Dieu pour débiteur - une mauvaise action également -, car le juge rétribue chaque cause. 12 Mais étant donné que Dieu préside comme juge afin que la justice, qui lui est si chère<sup>s</sup>, soit exactement rendue et observée, étant donné qu'il établit sur le fondement de la justice tout l'ensemble de sa discipline, peut-on douter qu'en matière de pénitence, comme en toutes nos actions, il nous faille aussi rendre justice à Dieu? Or nous ne pourrons remplir ce devoir que si nous appliquons la pénitence à nos péchés seulement. 13 Seule une action mauvaise mérite le nom de péché; personne ne commet de péché en faisant le bien. 14 Mais si l'on ne commet pas de péché, pourquoi s'engager dans la pénitence, qui est le domaine réservé aux pécheurs? Pourquoi imposer à sa bonté un rôle qui appartient à la méchanceté? Il arrive ainsi qu'un acte, accompli là où il ne faut pas, est négligé là où il faudrait l'accomplir.

III. 1 Déterminer les actes pour lesquels il semble juste et obligatoire de faire pénitence, à savoir ceux qui doivent être considérés comme des péchés, c'est ici le lieu de le faire, mais cela peut paraître superflu. 2 En effet, une fois que l'on connaît le Seigneur, l'esprit vers lequel son créateur s'est tourné s'élève de lui-même à la connaissance de la vérité et, initié aux commandements du Seigneur, il apprend aussitôt, par leur entremise, qu'il faut considérer comme péché tout ce que Dieu interdit : en effet, puisque

<sup>44</sup> incitamento  $\gamma R$ : incitamentum ND citamento  $T \parallel$  et  $\mathit{om}$ .  $\theta \parallel 45$  enim  $\mathit{om}$ . O  $\parallel$  conpendii + est O  $\parallel$  46 sicut OR<sup>2-3</sup>  $\parallel$  47-53 at - adhibeatur  $\mathit{om}$ . O  $\parallel$  50 suae  $\mathit{om}$ .  $\gamma R^{1-2} \parallel$  dubitandum O $\theta$ : ubi standum  $T \parallel$  in universis O $\theta$ : inungueris  $T \parallel$  51-52 deo praestandam O $\theta$ : praedicandam deo  $T \parallel$  54 nec T $\theta$ : ne O  $\parallel$  55 delinquit (bis)  $T''\theta$ : delinquid T deliquit O  $\parallel$  56 inuadit  $\mathit{om}$ . O  $\parallel$  privatum  $T\theta$ : privatim O  $\parallel$  malicie + sue O  $\parallel$  57 bonitatis T''  $\mathit{corr.}$   $\parallel$  imponit TONR: imponitur  $\gamma \parallel$  evenit TONR: inuenit  $\beta \parallel$  58 adhibeatur TO: adhibetur  $\theta \parallel$  ubi + non T.

s. cf. Ps. 44, 8; Hébr. 1, 9

arceat: quoniam, cum Deum grande quid boni constet esse, utique bono nisi malum non displiceret, quod inter contraria sibi nulla amicitia est. 3 Praestringere tamen 10 non pigebit delictorum quaedam esse carnalia, id est corporalia, quaedam uero spiritalia - nam cum ex hac duplicis substantiae congregatione confectus homo sit, non aliunde delinquit quam unde constat -; 4 sed in eo inter se differunt, quod corpus et spiritus duo sunt, atquin eo 15 magis paria sunt, quia duo unum efficiunt, ne quis pro diuersitate materiarum peccata earum discernat, ut alterum altero leuius aut grauius existimet. 5 Siquidem et caro et spiritus Dei res, alia manu eius expressa, alia adflatu eius consummata<sup>a</sup>; cum ergo ex pari ad Dominum pertineant, 20 quodcumque eorum deliquerit, ex pari Dominum offendit. 6 An tu discernas actus carnis et spiritus, quorum et in uita et in morte et in resurrectione tantum communionis atque consortii est, ut pariter tunc aut in uitam aut in iudicium suscitentur<sup>b</sup>, quia scilicet pariter aut deliquerint aut inno-25 center egerint? 7 Hoc eo praemisimus, ut non minorem alteri quam utrique parti, si quid deliquerit, paenitentiae necessitatem intellegamus impendere; communis reatus amborum est, communis et iudex, Deus scilicet : communis igitur et paenitentiae medella. 8 Exinde spiritalia 30 et corporalia nominantur, quod delictum omne aut agitur aut cogitatur, ut corporale sit quod in facto est, quia

Dieu est un bien immense, il est clair que rien ne saurait déplaire au bien sinon le mal, car entre les contraires nul accord n'est possible. 3 Toutefois que l'on ne m'en veuille pas de dire en passant que certains péchés sont charnels, c'est-à-dire corporels, d'autres spirituels; en effet, puisque l'homme est constitué par l'union de ces deux substances, ses péchés n'ont pas d'autre origine que les éléments dont il se compose. 4 Mais du fait que le corps et l'esprit sont deux réalités distinctes, il ne s'ensuit pas qu'il existe des péchés de gravité différente; au contraire, tous les péchés sont d'autant plus égaux que ces réalités constituent un être unique. Que l'on n'aille donc pas distinguer les péchés selon la diversité de ces substances, en estimant qu'un péché de telle espèce est plus léger ou plus grave qu'un péché de l'autre. 5 S'il est vrai que la chair est l'œuvre de Dieu, tout comme l'esprit - l'une a été façonnée par sa main, l'autre parachevé par son souffle<sup>a</sup> -, dès lors, puisque l'une et l'autre relèvent également du Seigneur, tous les péchés commis par l'une ou par l'autre offensent également le Seigneur. 6 Comment, du reste, pourrais-tu discerner les actes de la chair et ceux de l'esprit puisque dans la vie, la mort et la résurrection, leur union et leur association sont tellement étroites qu'ils ressusciteront alors ensemble, pour la vie ou pour le châtiment b, bien entendu pour avoir vécu ensemble dans le péché ou dans l'innocence? 7 Si nous avons fait ces remarques préliminaires, c'est pour que nous comprenions bien qu'en cas de péché l'obligation de la pénitence incombe non moins à chacune des parties qu'à toutes les deux ensemble; commune est leur faute, commun est leur juge, Dieu s'entend; donc commun leur est aussi le remède de la pénitence. 8 Ainsi donc, si les péchés sont appelés spirituels et corporels, c'est parce que tout péché est commis soit en acte soit en pensée; ainsi est corporel ce qui est réalisé en

<sup>7</sup> cum deum  $\theta$ : eum  $T \parallel 8$  nisi malum  $\theta$ : nisimilum  $T \parallel 9$  sibi  $\theta$ : nisi  $T \parallel$  praestringere O: prostringere T perstringere NXR perstringam  $F \parallel 11$  spiritalia TR: spiritualia  $O\theta \parallel 12$  duplicis  $\gamma R$ : duplici  $TOND \parallel 12$  substantiae  $T\theta$ : constantiae  $O \parallel 14$  atquin  $TO\theta$ : alioquin  $R \parallel 16$  discernat  $T\theta$ : discernas  $O \parallel 16$ -20 ut alterum — offendit om.  $O \parallel 18$  eius om.  $TX \parallel 19$  cum om.  $T \parallel$  pertineant  $T'\theta$ : pertinent  $T'' \parallel 20$  offendit  $T\gamma R$ : offenderit  $TT \parallel 12$  communionis  $TT \parallel 12$  cum om.  $TT \parallel 112$  cum om.

III, a. cf. Gen. 2, 7 b. cf. Jn 5, 29

factum ut corpus et uideri et contingi habet, spiritale uero quod in animo est, quia ut spiritus neque uidetur neque tenetur. 9 Per quod ostenditur non facti solum uerum et 35 uoluntatis delicta uitanda et paenitentia purganda esse. Neque enim, si mediocritas humana facti solummodo iudicat, quia uoluntatis latebris par non est, idcirco crimina eius etiam sub Deo neglegamus. 10 Deus in omnia sufficit; nihil a conspectu eius remotum, unde omnino 40 delinquiturc; quia non ignorat, nec omittit quominus in iudicium decernat : dissimulator et praeuaricator perspicaciae suae non est. II Quid quod uoluntas facti origo est? Viderint enim, si qua casui aut necessitati aut ignorantiae imputantur, quibus exceptis, iam non nisi uoluntate delin-45 quitur. 12 Cum ergo facti origo sit, non tanto potior ad poenam est, quanto principalis ad culpam? Qua ne tunc quidem liberatur, cum aliqua difficultas perpetrationem eius intercipit: ipsa enim sibi imputatur, nec excusari poterit per illam perficiendi infelicitatem, operata quod 50 suum fuerat. 13 Denique Dominus quemadmodum se adiectionem legi superstruere demonstrat, nisi et uoluntatis interdicendo delicta, cum adulterum non eum solum definit qui comminus in alienum matrimonium cecidisset, uerum etiam illum qui adspectus concupiscentia contami-55 nasset<sup>c</sup>? 14 Adeo quod prohibetur administrare, satis periculose animus sibi repraesentat et temere per uolun-

acte, parce qu'un acte, comme un corps, est visible et tangible; est spirituel un péché qui demeure dans l'âme, parce que, comme un esprit, il n'est ni visible ni tangible. 9 Dès lors il est évident qu'il faut éviter non seulement les péchés en acte mais aussi ceux de la volonté, et les expier par la pénitence. En effet, si la faiblesse humaine ne peut juger que les fautes commises en acte, incapable qu'elle est de pénétrer les secrets de la volonté, n'allons pas pour autant considérer les fautes de celle-ci comme négligeables, même aux yeux de Dieu. 10 La puissance de Dieu suffit à tout; rien absolument de ce qui est cause de péché ne peut échapper à son regard<sup>c</sup>. Parce qu'il n'ignore rien, il ne manque pas d'assigner chaque faute en jugement; sa clairvoyance ne lui permet ni de dissimuler ni de transiger. 11 Et que dire du fait que la volonté est la cause de l'acte? Qu'importe que certains actes soient imputables au hasard, à la nécessité ou à l'ignorance : si l'on excepte ces cas, le fait est que l'on ne commet de péché que par la volonté. 12 Étant donné que la volonté est la cause de l'acte, n'est-elle pas d'autant plus passible de châtiment que son rôle a été plus déterminant à l'égard de la faute? Elle ne saurait en être eximée, lors même qu'un obstacle quelconque l'empêche de perpétrer l'acte coupable; en effet, la volonté est imputée à elle-même, et elle ne saurait trouver d'excuse dans le fait qu'elle n'a pas eu la chance d'aboutir, puisqu'elle avait accompli ce qui dépendait d'elle. 13 Enfin, comment le Seigneur prouve-t-il qu'il élève un édifice sur le fondement de la Loid, sinon en interdisant les péchés de la volonté même, étant donné qu'il appelle adultère non seulement celui qui aurait agressé en acte le mariage d'autrui, mais aussi celui qui l'aurait profané par la concupiscence de son regarde? 14 Tant il est vrai que ce qu'il est interdit d'accomplir en acte, il est fort dangereux pour l'âme de se le représenter, et il est

<sup>33</sup> ut om. 0 || 35 delicta  $\theta$ : deiecta T' corr. || uitanda  $\theta$ : ut tanda T' ut tanta T'' || et paenitentia  $\theta$ : penitentiae T || 36 facti Lat.: factis  $T\theta$  || solummodo T: solum  $\theta$  || 37 ideirco + etiam T || 42 non om. T || quid quod  $O\theta$ : quia quod T' quia T'' || 43-45 uiderint - delinquitur om. O || 44 imputantur  $\theta$ : inmittantur T || 45 facti om. T || sit TO: est  $\theta$  || non  $T'O\theta$ : num T'' || 46 qua Brf: quae  $T\theta$   $q^*O$  || ne  $T'O\theta$ : nec T'' || 48 imputatur  $O\theta$ : excusatur T || 49 poterit  $T\theta$ : potest O || 50-59 denique - plectetur om. O || 50 se om. ND || 51 legi TND: legis  $\gamma R$  || 52 adulterium  $TNXR^3$ : adulterium T ad ultimum T || 54 adspectus concupiscentia  $\theta$ : aspectu concupiscentiam T || 55 prohibetur  $\theta$ : prohiberetur T || 56 repraesentat  $T\gamma R$ : praesentat ND

c. cf. Sir. 17, 15-20 d. cf. Matth. 5, 17 e. cf. Matth. 5, 28

tatem expungit effectum. Cuius uoluntatis cum uis tanta sit, ut nos solatio sui saturans pro facto cedat, pro facto ergo plectetur. 15 Vanissimum est dicere: «Volui, nec tamen 60 feci»; atquin perficere debes quia uis, aut nec uelle quia nec perficis. 16 Sed ipse conscientiae tuae confessionem pronuntias, nam si bonum concupisceres, perficere gestisses; porro si ut malum non perficis, nec concupiscere debueras: quaqua te constitueris, crimini adstringeris, quia aut malum uolueris aut bonum non adimpleueris.

IV. 1 Omnibus ergo delictis seu carne seu spiritu, seu facto seu uoluntate commissis, qui poenam per iudicium destinauit, idem et ueniam per paenitentiam spopondit, dicens ad populum: Paenitere et saluum faciam te<sup>a</sup>. 2 Et rursus: Viuo, inquit, dicit Dominus, et paenitentiam malo quam mortem<sup>b</sup>. Ergo paenitentiae uita est, cum praeponitur morti. Eam tu, peccator<sup>c</sup>, mei similis – immo me minor: ego enim praestantiam in delictis meam agnosco –, ita inuade, ita amplexare, ut naufragus dalicuius tabulae fidem.

10 3 Haec te peccatorum fluctibus mersum proleuabit et in portum diuinae clementiae protelabit. Rape occasionem inopinatae felicitatis, ut ille tu, nihil quondam penes Dominum nisi stilla situlae et areae puluis fet uasculum

téméraire d'en réaliser l'assouvissement par la volonté. Puisque la force de la volonté est telle que, nous rassasiant par le plaisir qu'elle procure, elle prend la place de l'acte, qu'elle soit donc punie, en son lieu et place. 15 Il est tout à fait insensé de dire: « Je l'ai voulu, mais je ne l'ai pas fait.» Au contraire, tu devrais consommer l'acte, puisque tu le veux, ou bien ne pas le vouloir, puisque tu ne le consommes pas. 16 Mais par l'aveu de ta conscience, tu tranches toi-même. Car si tu avais désiré le bien, tu aurais tout fait pour l'accomplir; mais si tu ne consommes pas l'acte, puisque c'est un mal, tu n'aurais pas dû non plus le désirer. Quelle que soit la position que tu adoptes, tu es lié par un chef d'accusation, soit pour avoir voulu le mal, soit pour n'avoir pas accompli le bien.

IV. 1 En conséquence, tous les péchés, qu'ils soient commis par la chair ou par l'esprit, en acte ou en désir, celui qui a décrété de les châtier par son jugement, a promis aussi de les pardonner par la pénitence, quand il dit à son peuple : «Fais pénitence et je te sauverai<sup>2</sup>»; 2 et encore : « Je suis le Dieu vivant, dit le Seigneur, et j'aime mieux la pénitence que la mort<sup>b</sup>.» Donc la pénitence est vie, puisqu'elle est préférée à la mort. Eh bien, pécheur<sup>c</sup>, toi qui me ressembles - mais non, tu l'es moins, car je reconnais ma supériorité dans le péché -, jette-toi sur elle, embrasse-la, comme un naufragé d une planche de salut. 3 Toi qui étais plongé dans les flots du péché, elle te soutiendra, elle te conduira jusqu'au port de la clémence divine. Saisis l'occasion d'une chance inespérée, afin que toi qui n'étais jadis devant le Seigneur qu'une goutte au bord d'un seau<sup>e</sup>, un grain de poussière sur l'aire à battre le

<sup>58</sup> ut T $\theta$ : cur  $R^3$  || nos solatio T: non solatium  $\theta$  || saturans - facto²: locus corruptus T || 59 uolui nec tamen: locus corruptus T || 60 debes  $T\theta$ : debueras O || aut TOR: ut  $NDR^m$  om.  $\gamma$  || 61 perficis  $T\theta$ : perfecisse O || sed om. O || confessionem O: -one  $T\theta$  || 62 concupisceres  $T\theta$ : concupisses O || 62 gestisses  $O\theta$ : cessisset T || 63 si ut TO: sicut  $\theta$  || 64 quaqua te Lat: quaque te  $\gamma R$  qua te TO qua te qua T || adimpleueris  $T\theta$ : impleueris  $T\theta$ 

IV.3 idem Tθ: ideo O || 4 saluifaciam O || 5 rursus TO: iterum θ || dicit om. TOγR || et θ: ad T' a T" om. O || 6 cum Oθ: quem T' quae T" || 9 amplexare 0: amplexor T amplexabere O || naufragus TONR: naufragiis γ || 10 te Tθ: et O || proleuabit OXR: proleuauit TND prolauauit F || 10-11 et - protelabit om. N || 10 et om. T || 11 portum θ: portus T'O portuT" || protelabit Oθ: protelauit T || 11-20 rape - constituta est om. O || 12 tu TR³: te θR<sup>1-2</sup> || 13 dominum T: deum θ || nisi

TN: nihil  $\gamma R^1$ 

IV, a. Éz. 18, 32 b. Éz. 33, 11 c. cf. I Tim. 1, 15 d. cf. I Tim. 1, 19 e. cf. Is. 40, 15 f. cf. Ps. 1, 4; Dan. 2, 35; Os. 13, 3

159

figulig, arbor exinde fias, illa arbor, quae penes aquas 15 seritur et in foliis perennat et tempore suo fructus agith, quae non ignemi, non securem uidebit. 4 Paeniteat errorum, reperta ueritate, paeniteat amasse quae Deus non amat, quando ne nos quidem ipsi seruulis nostris ea, quibus offendimur, nosse permittimus: obsequii enim ratio in 20 similitudine animorum constituta est.

5 De bono paenitentiae enumerando diffusa et per hoc magno eloquio committenda materia est: nos uero pro nostris angustiis unum inculcamus, bonum atque optimum esse quod Deus praecipit. 6 Iam nunc cum quid Deus 25 praecipit, audaciam existimo de bono diuini praecepti disputare; neque enim quia bonum est, idcirco auscultare debemus, sed quia Deus praecipit : ad exhibitionem obsequii prior est maiestas diuinae potestatis, prior est auctoritas imperantis quam utilitas seruientis. 7 Bonum est 30 paenitere an non? Quid reuoluis? Deus praecipit. Atenim ille non praecipit tantum, sed etiam hortatur; inuitat praemio: salute, iurans etiam, Vino dicens, cupit credi sibi. 8 O beatos nos, quorum causa Deus iurat; o miserrimos, si nec iuranti Domino credimus. Quod iterum Deus 35 tantopere commendat, quod etiam humano more sub deieratione testatur, summa utique grauitate et adgredi et grain<sup>f</sup>, un vase de potier<sup>g</sup>, tu deviennes un jour un arbre, cet arbre planté au bord des eaux, qui garde toujours son feuillage, donne du fruit en son temps h et ne verra ni le feui ni la hache. 4 Fais pénitence de tes erreurs, puisque tu as trouvé la vérité; fais pénitence d'avoir aimé ce que Dieu n'aime pas, puisque nous-mêmes nous ne permettons pas à nos esclaves de fréquenter ce qui nous déplaît. La règle de l'obéissance réside dans la conformité des sentiments.

5 Énumérer les avantages de la pénitence est un sujet des plus vastes et qui exigerait un long discours, mais, compte tenu de nos limites, nous n'insisterons que sur un seul point: ce que Dieu ordonne est avantageux et excellent. 6 Dès lors, quand Dieu donne un précepte, c'est de l'audace, je pense, que de discuter de la bonté du précepte divin. Car ce n'est pas parce qu'il est bon que nous devons obéir, mais parce que Dieu ordonne. Pour entraîner l'obéissance, la majesté de la puissance divine vient en premier lieu, l'autorité du maître vient en premier lieu, avant l'intérêt du serviteur. 7 - Est-il avantageux de faire pénitence, ou non? Pourquoi reviens-tu sur cette question? Dieu ordonne. Que dis-je? non seulement il ordonne, mais il exhorte, il invite, par la promesse d'une récompense, celle du salut, allant même jusqu'à faire serment : « Je suis le Dieu vivant )»; il souhaite qu'on le croie. 8 Heureux que nous sommes, puisque Dieu fait serment à cause de nous; mais combien malheureux sommes-nous si nous ne croyons pas le Seigneur, lors même qu'il fait serment! Ce que Dieu à diverses reprises recommande si instamment, ce qu'il va jusqu'à attester sous la foi du serment, comme les hommes ont coutume de faire, nous devons, assurément, l'entreprendre et l'observer

<sup>14</sup> figuli TyR : fidei N || arbor exinde  $\theta$  : arbos inde T || illa arbor Brf : illa arbos T illa NFDR ille X | 14-15 aquas - perennat θ: locus corruptus T | 15 et<sup>2</sup> om. T | 16 non<sup>1</sup> om. T | ignem  $\theta$ : igne T | securem  $\theta$ R<sup>1</sup>: secure T securim  $\mathbb{R}^{2,3} \parallel 18$  ea  $\theta$ : eam T' corr.  $\parallel 19$  offendimur  $\theta$ : defendimur T  $\parallel$ nosse T0: non odisse R3 || 21 paenitentiae enumerando O0: paenitentia est numerando T || et O0 : est et T' setT" || 24 praecipit OFXDR 1mgR 2.3 : praecepit TNR1 || 24-25 iam nunc cum quid deus praecipit O: om. TOR || 25 bono O0: bonus T || 27 praecipit O0R 1mgR2.3: praecepit TR1 || 30 an non TONDR: annum F anuo X | revoluis θ: revoluit T'O voluit T" | praecipit Oθ: praecepit T || 31 ille om. O || praecipit Oθ: praecepit T || hortatur + et O || 32 salute ND : salutem TOγR || iurans Tθ : iurauit O || 33 01 Tθ: proh O bis || nos om. R1.2 || 34 iterum TO: igitur θ || 35 humano more O0: humana opera (-ere T') T"

g. cf. Jér. 19, 11; Rom. 9, 21 h. cf. Ps. 1, 3 i. cf. Matth. 3, 10 j. Ez. 33, 11

custodire debemus, ut in adseueratione diuinae gratiae permanentes, in fructu quoque eius et emolumento proinde perseuerare possimus.

V. 1 Hoc enim dico, paenitentiam, quae per Dei gratiam ostensa et indicta nobis in gratiam nos Domino reuocat, semel cognitam atque susceptam, numquam posthac iteratione delicti resignari oportere. 2 Iam quidem 5 nullum ignorantiae praetextum patrocinatur tibi, quod Domino adgnito praeceptisque eius admissis, denique paenitentia delictorum functus, rursus te in delicta restituis. 3 Ita in quantum ab ignorantia segregaris, in tantum contumaciae adglutinaris; nam si idcirco te deliquisse paeni-10 tuerat, quia Dominum coeperas timere, cur quod metus gratia gessisti, rescindere maluisti, nisi quia metuere desisti? 4 Neque enim timorem alia res quam contumacia subuertit. Cum autem etiam ignorantes Dominum nulla exceptio tueatur a poena, quia Deum in aperto constitutum 15 et uel ex ipsis caelestibus bonis comprehensibilem ignorari non liceta, quanto cognitum despici periculosum est? 5 Despicit porro qui bonorum ac malorum intellectum ab illo consecutus, quod intellegit fugiendum quodque iam fugit resumens, intellectui suo, id est Dei dono, contume-20 liam facit: respuit datorem, cum datum deserit; negat beneficium, cum beneficum non honorat. 6 Quemadmodum ei potest placere cujus munus sibi displicet? Ita in

37 debemus  $O\theta$ : iubemus  $T \parallel 37 - V$ ,24 ut – ceterum om.  $O \parallel 37$  ut in adseueratione  $\theta$ : aut in aduersationem T' ut aduersationem  $T'' \parallel 38$  permanentes NXR: permanentis F praecauentes T.

avec la plus grande rigueur, afin que, demeurant dans l'assurance de la grâce divine, nous puissions aussi recueillir pareillement sans cesse ses fruits et ses gains.

V. 1 Voici, en effet, ce que j'affirme : la pénitence, qui nous a été proposée et notifiée par la grâce de Dieu et qui nous rétablit dans la grâce du Seigneur, ne doit plus, une fois connue et assumée, être brisée désormais par la répétition du péché. 2 Assurément tu ne peux plus du tout invoquer l'ignorance pour excuse, puisque c'est après avoir connu le Seigneur et reçu ses préceptes, après avoir enfin fait pénitence de tes fautes, que tu t'installes à nouveau dans le péché. 3 Ainsi, plus tu es éloigné de l'ignorance et plus tu es englué dans la rébellion. Car, si tu avais fait pénitence parce que tu avais commencé à craindre le Seigneur, pourquoi donc as-tu préféré annuler ce que tu avais accompli sous l'action de la crainte, sinon parce que tu as cessé de craindre? 4 En effet, ce qui détruit la crainte, c'est la rébellion, rien d'autre. Et, puisque ceux-là mêmes qui ne connaissent pas le Seigneur, nulle exception ne les garantit du châtiment - car un Dieu qui se présente au grand jour et que l'intelligence peut saisir déjà à partir des biens célestes eux-mêmes, il est inadmissible de l'ignorera -, combien est-il plus dangereux de le mépriser, une fois qu'on l'a connu? 5 Or il le méprise celui qui, ayant reçu de lui l'intelligence du bien et du mal, reprend ce qu'il sait devoir éviter et ce qu'il a déjà évité, et fait injure à sa propre intelligence, c'est-à-dire au don de Dieu; il repousse le donateur en délaissant le don : il nie le bienfait en n'honorant pas le bienfaiteur. 6 Comment pourrait-il plaire à celui dont le présent lui déplaît? Ainsi, à l'égard du

V.2 domino  $\theta$ : dominus T' domini T'' || 3-4 posthac TYR: pro hac ND || 4 designari T || 5 tibi patrocinatur tr.  $\theta$  || 6 adgnito Brf: adignoto T agnito NDFR agnitio X || 7 paenitentiam T || te  $\theta$ : et T || restituis TR<sup>3</sup>: restitues DYR<sup>1.2</sup> restituens N || 8 ita in TNDR: iam ita in F om. X || ab om.  $\theta$  || 8-9 in tantum – adglutinaris om. F || 9 dereliquisse T || 10-11 metus – maluisti: locus corruptus T || 13 autem T: om.  $\theta$  || 14 a poena TR<sup>3</sup>: ad poenam  $\theta$  || aperte T' corr. || 18-19 intellegit – intellectui: locus corruptus T || 21 beneficum TR<sup>m</sup>R<sup>3</sup>: beneficium  $\theta$ 

V, a. cf. Ps. 18, 2; Sag. 13, 1-9; Rom. 1, 19-20

V,6 - 13

Dominum non modo contumax sed etiam ingratus apparet.

7 Ceterum non leuiter in Dominum peccat qui, cum
25 aemulo eius diabolo paenitentia sua renuntiasset et hoc
nomine illum Domino subiecisset, rursus eumdem regressu
suo erigit et exultationem eius semetipsum facit, ut denuo
malus recuperata praeda sua aduersus Dominum gaudeat.
8 Nonne – quod dicere quoque periculosum est, sed ad
30 aedificationem proferendum – diabolum Domino praepones? Comparationem enim uidetur egisse, qui utrumque
cognouerit, et iudicato pronuntiasse eum meliorem, cuius
se rursus esse maluerit.
9 Ita qui per delictorum paenitentiam instituerat Domino satisfacere, diabolo per aliam
31 paenitentiae paenitentiam satisfaciet, eritque tanto magis
perosus Domino, quanto aemulo eius acceptus.

10 Sed aiunt quidam satis Dominum habere, si corde et animo suscipiatur, licet actu minus fiat; itaque se saluo metu et fide peccare, hoc est salua castitate matrimonia uiolare, salua pietate parenti uenenum temperare. 11 Sic ergo et ipsi salua uenia in gehennam detrudentur, dum saluo metu peccant. 12 Pro mirum exemplum peruersitatis: quia timent, delinquunt; opinor, non delinquerent, si non timerent. 13 Igitur, qui Deum nolet offensum, nec reuereatur omnino, si timor offendendi patrocinium est. Sed ista ingenia de semine hypocritarum pullulare consue-

Seigneur, il apparaît non seulement comme un rebelle mais aussi comme un ingrat.

7 Au demeurant, ce n'est pas un péché sans gravité que commet à l'encontre du Seigneur celui qui, après avoir par la pénitence renoncé au diable, l'adversaire de Dieu, après l'avoir ainsi soumis au Seigneur, le relève à nouveau par sa reculade et lui donne sujet de jubiler à son propos, en sorte que le Malin, en face du Seigneur, se réjouit derechef d'avoir recouvré sa proie. 8 Ne sera-ce point là – le seul fait de prononcer ces paroles est redoutable, mais il faut s'y risquer en vue de l'édification -, ne sera-ce point là pour toi préférer le diable au Seigneur? Celui qui a connu l'un et l'autre semble avoir effectué la comparaison et, après délibération, avoir décidé que le meilleur est celui à qui il préfère appartenir à nouveau. 9 Ainsi celui qui, par la pénitence de ses péchés, avait commencé à offrir satisfaction au Seigneur, s'en ira offrir satisfaction au diable par une autre pénitence, celle de sa première pénitence - et il sera d'autant plus odieux au Seigneur qu'il sera agréable à son adversaire!

10 Mais, prétendent certains, il suffit au Seigneur que la pénitence soit assumée de cœur et d'esprit, quand bien même on ne ferait pas pénitence en acte; du même coup ils prétendent commettre le péché sans perdre la crainte de Dieu ni la foi, en d'autres termes, profaner le mariage sans perdre la chasteté, administrer le poison à leurs parents sans perdre la piété filiale. 11 De la même manière ces gens-là seront précipités dans la géhenne sans perdre le pardon, puisqu'ils commettent le péché sans perdre la crainte de Dieu. 12 Quel stupéfiant exemple de perversion! parce qu'ils craignent, ils pèchent; ils ne pécheraient pas du tout, j'imagine, s'ils cessaient de craindre. 13 Ainsi donc, que celui qui ne veut pas offenser Dieu s'abstienne tout à fait de le craindre, s'il est vrai que le respect excuse l'offense! Mais de telles idées germent

<sup>23</sup> ingratos T' corr. || 24 non om. T || dominum T $\theta$ : deum O || 25 sua om.  $\theta$  || 27 semetipsum TO: seipsum  $\theta$  || 27-28 ut -- gaudeat om. O || 30 proferendum O: proferendum est T praeferendum est  $\theta$  || 30-31 praepones T"O: praeponis T' praeponit  $\theta$  || 32 et  $O\theta$ : ex T || 33 se rursus  $O\theta$ : seru $\Phi$  T || ita qui  $O\theta$ : itaque per T || 35 satisfaciet  $TOR^3$ : -ciat  $\theta$  || 36 operosus T || domino TO: deo  $\theta$  || 37 dominum T: domino O deum  $\theta$  || 38 suscipiatur TOX: suspiciatur NFDR || actum T' corr. || 41 detrudentur  $O\theta$ : trudentur T || 42 pro mirum Brf: proh mirum O permirum T primum  $\theta$  || 43-44 opinor - timerent om. T || 44 nolet O: nollet T nolit  $\theta$  || 45 offendendi  $\theta$ : offendi TO || 46-47 consuerunt  $T\theta$ : consuerunt  $T\theta$ : consuerunt  $T\theta$ :

runt, quorum indiuidua cum diabolo amicitia est, quorum paenitentia numquam fidelis.

VI. I Quidquid ergo mediocritas nostra ad paenitentiam semel capessendam et perpetuo continendam suggerere conata est, omnes quidem deditos Domino spectat ut omnes salutis in promerendo Deo petitores, sed praecipue nouitiolis istis imminet, qui cum maxime incipiunt diuinis sermonibus aures rigare<sup>a</sup>, quique, ut catuli, infantiae adhuc recentis, necdum perfectis luminibus incerta reptant, et dicunt quidem pristinis renuntiare, et paenitentiam adsumunt, sed includere eam neglegunt. 2 Interpellat enim illos ad desiderandum ex pristinis aliquid ipse finis desiderandi, uelut poma, cum iam in acorem uel amaritudinem senescere incipiunt, ex parte aliqua tamen adhuc ipsi gratiae suae adulantur.

3 Omne praeterea cunctationis et tergiuersationis erga paenitentiam uitium praesumptio intinctionis importat. Certi enim indubitatae ueniae delictorum, medium tempus interim furantur, et commeatum sibi faciunt delinquendi, quam eruditionem non delinquendi. 4 Quam porro ineptum, quam iniustum, paenitentiam non adimplere et ueniam delictorum sustinere, hoc est pretium non exhibere et ad mercedem manum emittere. Hoc enim pretio Dominus ueniam addicere instituit, hac paenitentiae compensatione redimendam proponit impunitatem. 5 Si ergo qui uenditant prius nummum, quo paciscuntur,

ordinairement de la semence des hypocrites, dont l'amitié avec le diable est indissociable, dont la pénitence n'est jamais fidèle.

VI. 1 Tout ce qu'avec mes faibles moyens je me suis efforcé de suggérer sur la nécessité d'assumer la pénitence une fois pour toutes et de l'observer sans discontinuer concerne évidemment tous ceux qui se sont donnés au Seigneur, puisque tous aspirent au salut en cherchant à gagner la faveur de Dieu; cependant cela s'impose surtout aux jeunes recrues que voici, qui commencent seulement à ouvrir leurs oreilles aux paroles divines a et qui, comme de jeunes chiens qui viennent juste de naître et dont les yeux ne sont pas encore bien ouverts, se traînent au sol d'une allure mal assurée. Ils disent bien qu'ils renoncent au passé et ils entreprennent de faire pénitence, mais ils négligent de la conduire à son achèvement. 2 Le terme même imposé à leurs désirs les incite à désirer quelque chose encore du passé; c'est ainsi que les fruits qui, en vieillissant, commencent à se charger déjà d'aigreur ou d'amertume, veulent cependant garder encore, par quelque endroit, leur charme d'antan.

3 Au demeurant, tous les retards, toutes les tergiversations coupables à l'égard de la pénitence sont dus au fait que l'on reçoit le baptême avec présomption. Certain, en effet, du pardon assuré de ses fautes, on fait larcin, en attendant, sur le temps qui reste et l'on s'accorde un délai pour pécher encore, au lieu d'apprendre à ne plus pécher du tout. 4 Quelle ineptie, quelle injustice, que de ne point accomplir la pénitence et d'attendre le pardon des péchés! C'est là ne point verser le prix, mais tendre la main vers la marchandise. Car c'est à ce prix que le Seigneur a décidé d'accorder son pardon; c'est moyennant la pénitence qu'il nous propose d'acheter l'impunité. 5 Si les marchands examinent d'abord les pièces de monnaie,

<sup>47</sup> indiuidua θ : inuidia TO.

VI.1-44 quidquid — facile est om. O  $\parallel$  3 deditos NFR: dedito X debitos T  $\parallel$  ut om. T  $\parallel$  4 omnes R³: omnis  $\theta$  omnes qui T' omnesque T''  $\parallel$  deo  $\gamma$ R: dei T om. ND  $\parallel$  6 ut om.  $\theta$   $\parallel$  7 needum T: nee  $\theta$   $\parallel$  reptant T $\gamma$ R: reputant ND  $\parallel$  10 desiderandum TNDR: diserandum  $\gamma$   $\parallel$  11 iam om. T  $\parallel$  12 senescire T  $\parallel$  ipsi  $\theta$ : ipsa T  $\parallel$  18 quam — delinquendi om. TX  $\parallel$  19 iniustum scripsi: ineptum Brf iniquum Vrs om. T $\theta$   $\parallel$  19-20 et — sustinere om. T  $\parallel$  21 et om. T  $\parallel$  mercedem TND: mercem  $\gamma$ R  $\parallel$  22 addicere TR'  $^{ng}$ : adducere  $\theta$   $\parallel$  24 uenditant  $\gamma$ R: uenditat ND uendidat T

VI, a. cf. Deut. 32, 2

25 examinant, ne scalptus, ne uersus, ne adulter, non etiam Dominum credimus paenitentiae probationem prius inire, tantam nobis mercedem, perennis scilicet uitae, concessurum?.

6 Sed differamus tantisper paenitentiae ueritatem: 30 tune, opinor, emendatos licebit, cum absoluimur. Nullo pacto, sed cum pendente uenia poena prospicitur, cum adhuc liberari non meremur, ut possimus mereri, cum Deus comminatur, non cum ignoscit. 7 Quis enim seruus, posteaquam libertate mutatus est, furta sua et fugas 35 sibi imputat? quis miles, postquam castris suis emissus est, pro notis suis satagit? 8 Peccator ante ueniam deflere se debat, quia tempus paenitentiae idem quod periculi et timoris. 9 Neque ego renuo diuinum beneficium, id est abolitionem delictorum, inituris aquam omnimodo saluum 40 esse; sed ut eo peruenire contingat, elaborandum est. Quis enim tibi tam infidae paenitentiae uiro asperginem unam cuiuslibet aquae commodabit? 10 Furto quidem adgredi et praepositum huius rei adseuerationibus tuis circumduci facile est; sed Deus thesauro suo prouidet, nec sinit 45 obrepere indignos. Quid denique ait : Nihil occultum, quod non reuelabitur<sup>b</sup>? Quantascumque tenebras factis tuis superstruxeris, Deus lumen est<sup>c</sup>.

11 Quidam autem sic opinantur, quasi Deus necesse

moyennant quoi ils concluent leur affaire, pour s'assurer qu'elles ne sont pas rognées, plaquées, falsifiées, ne devons-nous pas croire aussi que le Seigneur veut d'abord examiner de près notre pénitence, lui qui doit nous accorder en retour un bien d'un si grand prix, j'ai nommé la vie éternelle?

6 - Mais retardons quelque temps encore l'accomplissement d'une véritable pénitence; c'est alors, j'imagine, que nous pourrons être pleinement amendés, au moment où nous serons absous. - Pas du tout. Mais nous devons le faire quand, le pardon demeurant en suspens, le châtiment est en vue, quand nous ne méritons pas encore d'être libérés pour pouvoir mériter de l'être, quand Dieu menace, non point quand il pardonne. 7 Quel est l'esclave qui, ayant accédé à la condition d'homme libre, se reproche ses larcins et ses fugues? Quel est le soldat qui, une fois libéré de ses obligations militaires, se met en peine des blâmes qu'il a encourus? 8 Le pécheur doit déplorer sa situation avant d'avoir obtenu le pardon, car le temps de la pénitence est aussi celui du péril et de la crainte. 9 Moi non plus je ne nie point que le bienfait de Dieu, c'est-à-dire la rémission des péchés, ne soit pleinement assuré à ceux qui vont entrer dans les eaux du baptême; mais pour avoir le bonheur d'arriver jusque là, il faut faire effort. Qui, en effet, voudrait te consentir, à toi dont la pénitence est si peu loyale, la moindre aspersion de n'importe quelle eau? 10 Certes, il t'est facile de circonvenir furtivement et de tromper par tes belles paroles celui qui est préposé à cet office, mais Dieu veille sur son trésor et il ne permet pas que des indignes se faufilent. Car enfin, que dit-il? «Il n'est rien de caché qui ne doive être révéléb.» Quelle que soit l'épaisseur des ténèbres dont tu cherches à couvrir ta conduite, Dieu est lumièrec.

11 D'aucuns, cependant, raisonnent comme si Dieu était

<sup>25</sup> examimant T' corr. examinat ND || scalptus  $\theta$ : scalsus T' falsus T'' || ne uersus T: neue rasus  $\theta$  || ne³  $\theta$ : non T' corr. || non etiam T'': etiam non ND etiam  $\beta$  || 31 cum pendente  $\theta$ : comprehendente T || 32 meremur R³: meretur T $\theta$  || 35 imputat  $\theta$ : inportat T || est om.  $\theta$ R || 37 idem Pam: id  $\bar{e}$  T idest  $\theta$  || 38 renuo NR: renouo T rennuo D $\gamma$  || 39 inituris T' $\theta$ : inlatis T'' || aquam  $\theta$ : aqua T || 40 esse + uult T || 41 aspergiminem T || 42 commodabit  $\theta$ : commodauit T || 43 et praepositum Vrs: ut repositum T et propositum  $\theta$  || 44 deus  $\theta$ : ut T || sinit T''O $\theta$ : sinet T' || 45 obrepere  $\theta$ : obripere TO, an melius? || ait: ut T' corr. || 46 reuelabitur X: reualabitur T reueletur ONFDR || tuis T $\theta$ : suis O || 47 superstruxeris T $\theta$ : -int O

b. cf. Matth. 10, 26; Lc 8, 17 c. I Jn 1, 5

habeat praestare etiam indignis quod spopondit, et liberali50 tatem eius faciunt seruitutem. 12 Quodsi necessitate nobis symbolum mortis indulget, ergo inuitus facit; quis
autem permittet permansurum id quod tribuerit inuitus?
13 Non enim multi postea excidunt? non a multis donum
illud auferetur? Hi sunt scilicet qui obrepunt, qui paeniten55 tiae fidem adgressi super arenas domum ruituram conlocant<sup>e</sup>.

14 Nemo ergo sibi aduletur, quia inter auditorum tirocinia deputatur, quasi eo etiamnunc sibi delinquere liceat. Dominum, simul cognoueris, timeas; simul inspexeris, 60 reuerearis. 15 Ceterum quid te cognouisse interest, cum isdem incubas quibus retro ignarus? Quid autem te a perfecto seruo Dei separat? An alius est intinctis Christus, alius audientibus? 16 Num alia spes uel merces, alia formido iudicii, alia necessitas paenitentiae? Lauacrum 65 illud obsignatio est fidei, quae fides a paenitentiae fide incipitur et commendatur. 17 Non ideo abluimur ut delinquere desinamus, sed quia desiimus, quoniam iam corde loti sumus. Haec enim prima audientis intinctio est, metus integer exinde, quod Dominum senserit, fides sana, 70 conscientia semel paenitentiam amplexata.

18 Ceterum si ab aquis peccare desistimus, necessitate, non sponte, innocentiam induimus. Quis ergo in bonitate

obligé d'accorder, même à des indignes, ce qu'il a promis, et ils transforment sa libre bienveillance en servitude.

12 Si Dieu est obligé de nous accorder le symbole de la mort<sup>d</sup>, c'est donc à contrecœur qu'il l'accorde; mais qui permettra que subsiste le présent qu'il a fait à contrecœur?

13 De fait, un grand nombre ne font-ils pas défection par la suite? Un grand nombre ne se voient-ils pas enlever ce bienfait? Ce sont, évidemment, ceux qui se faufilent, qui ayant circonvenu la droiture de la pénitence, bâtissent sur le sable une maison vouée à s'écrouler<sup>e</sup>.

14 Que personne donc ne se flatte, comme si, du fait qu'il est compté parmi les jeunes recrues que sont les «auditeurs», il lui était encore permis de pécher; dès que tu connais le Seigneur, tu dois le craindre; dès que tu regardes vers lui, tu dois le révérer. 15 Au reste, à quoi bon le connaître, si tu restes attaché aux mêmes choses qu'autrefois, avant de le connaître? Or, quelle différence y a-t-il entre toi et un parfait serviteur de Dieu? Y a-t-il un Christ pour les baptisés, un autre pour les «auditeurs»? 16 Y a-t-il une autre espérance ou une autre récompense, une autre crainte du jugement, une autre obligation de faire pénitence? Le bain du baptême est le sceau de la foi, mais la foi du baptême commence par la foi de la pénitence et prouve par là sa valeur. 17 Nous n'avons pas été lavés au baptême pour mettre fin à nos péchés, mais parce que nous y avons mis fin, pour avoir été lavés déjà, au fond du cœur. Tel est, en effet, le premier baptême de l'«auditeur» : sa crainte est parfaite, née de ce qu'il a senti le Seigneur, sa foi est saine, sa conscience embrasse la pénitence, une fois pour toutes.

18 D'ailleurs, si nous ne cessons de pécher qu'après les eaux du baptême, c'est par nécessité et non de notre propre gré que nous revêtons l'innocence. Mais qui donc l'emporte en bonté, celui à qui il n'est pas permis d'être

<sup>49-50</sup> libertatem N || 50 ueritatem. seruitutem O' corr. || 51-95 quis - offenditur om. O || 52 autem T : enim  $\theta$  || permittet scripsi : promittet T permittit  $\theta$  promittit Im || id quod  $\theta$  : et quod T || 54 auferetur T : aufertur  $\theta$  || scilicet TyR : si N || 55-56 conlocant T' : collocant T"XR collocauit F aedificant N || 57 sibi  $\theta$  : tibi T || 57-58 tirocinia NFR : tibocinia T" tyrocenio X || 58 delinquere TR : derelinquere  $\theta$  || 62-63 an – audientibus : locus corruptus T || 63 num  $\theta$  : nunc T || alia spes T : spes alia  $\theta$  || 64 paenitentiae  $\theta$  : -tia T || 67 desinamus  $\theta$  : desinimus T || desiimus XR : desumus NF dicimus T || 69 quod T : quoad  $\theta$  || senserit T : senseris  $\theta$  || 72 post innocentiam add. non T"

d. cf. Rom. 6, 5; Col. 2, 12 e. cf. Matth. 7, 26

praecellens? cui non licet, an cui displicet malo esse? qui iubetur, an qui delectatur a crimine uacare? 19 Ergo nec 75 a furto manus auertamus, nisi claustrorum duritia repugnet, nec oculos a stupri concupiscentiis refrenemus, nisi a custodibus corporum obstructi, si nemo Domino deditus delinquere desinet, nisi intinctione alligatus. 20 Quodsi qui ita senserit, nescio an intinctus magis contristetur, 80 quod peccare desierit, quam laetetur, quod euaserit. Itaque audientes optare intinctionem, non praesumere oportet. 21 Qui enim optat, honorat; qui praesumit, superbit; in illo uerecundia, in isto autem petulantia apparet; ille satagit, hic neglegit; ille emerere cupit, at hic ut debitum 85 sibi repromittit; ille sumit, hic inuadit. 22 Quem censeas digniorem, nisi emendatiorem? quem emendatiorem, nisi timidiorem, et idcirco uere paenitentia functum? Timuit enim adhuc delinquere, ne non mereretur accipere. 23 At ille praesumptor, cum sibi repromitteret, securus scilicet, 90 timere non potuit; sic nec paenitentiam impleuit, quia instrumento paenitentiae, id est metu, caruit. 24 Praesumptio inuerecundiae portio est: inflat petitorem, despicit datorem; itaque decipit nonnumquam. Ante enim quam debeatur, repromittit, quo semper is, qui est praestaturus, 95 offenditur.

VII. 1 Hucusque, Christe Domine, de paenitentiae dis-

VII, §§ 1-2: PACIAN., Epist. 1,5

méchant ou celui à qui il déplaît de l'être? celui qui est contraint de s'abstenir du péché ou celui qui s'y complaît? 19 En conséquence, ne détournons pas nos mains de voler, à moins que la solidité des verrous n'y fasse obstacle, ne retenons pas nos yeux de convoiter l'adultère, à moins que nous ne soyons écartés par les gardiens de ces personnes, s'il est vrai qu'aucun de ceux qui se sont donnés à Dieu ne doive cesser de pécher, à moins d'être lié par le baptême. 20 Si quelqu'un est de cet avis, je ne sais si, une fois baptisé, la peine qu'il éprouve d'avoir cessé de pécher n'est pas plus grande que sa joie d'avoir échappé au péché. Les «auditeurs» doivent donc souhaiter le baptême, non point le recevoir avec présomption. 21 Car celui qui souhaite, honore; celui qui reçoit avec présomption, témoigne de son orgueil. Chez l'un apparaît le respect, chez l'autre l'effronterie; l'un s'empresse, l'autre se montre négligent; l'un aspire à mériter, mais l'autre se promet d'obtenir un dû; l'un prend, l'autre s'empare de force. 22 Lequel estimera-t-on le plus digne, sinon celui qui s'est le mieux corrigé? qui est le mieux corrigé, sinon celui qui est le plus rempli de crainte et qui, pour cette raison, a accompli une pénitence véritable? Il a craint, en effet, de pécher encore, de ne point mériter de recevoir. 23 Mais l'autre, le présomptueux, qui s'est promis d'obtenir, qui évidemment est sûr et certain d'obtenir, n'a pu connaître la crainte; dès lors, il n'a pas non plus accompli sa pénitence, car il lui manquait l'instrument de la pénitence, c'est-à-dire la crainte. 24 La présomption est une des sources de l'impudence : elle enhardit celui qui demande, elle méprise celui qui donne; aussi est-elle parfois source de déception, car avant même qu'une chose ne soit due, elle se promet de l'obtenir, ce qui offense toujours celui qui doit l'accorder.

VII. r Qu'il soit accordé à tes serviteurs, ô Seigneur

<sup>73</sup> an: aut ND || malo T" $\gamma$ R: mala T' malum ND || 74 uacare TNR <sup>1mg</sup>R^2R^3: uocare  $\gamma$ R^1 || 75 auertamus T $\beta$ : auferamus N || 77 deditus T"0: debitus T' || 78-79 quodsi -- senserit: locus corruptus T || 79 qui T $\gamma$ R: quis ND || 81 optare 0: obstare T' corr. || 83 autem om. 0 || 84 emerere Brf: emere T mereri 0 || 86 quem 0: quam T' corr. || emendatiorem² 0: uehementiorem T || 87 functum 0: finctum T' fictum T" || 89 securos T' corr. || 90 nec 0: ne T' corr. || 91 id est: idem D || 92 portio T'0: potio T" || 93 datorem: delatorem N || 94 debeatur 0: debebatur T || quo: quod T' corr. || is: his T' corr. || praestaturus 0: -ros T.

VII.1-3 hucusque – uel nihil tr. post XII,34 O || r christe domine O0:

christus dominus T || 2 tuis - uel : dicit T

ciplina seruis tuis dicere uel audire contingat, quousque etiam delinquere non oportet et audientibus; uel nihil iam de paenitentia nouerint, nihil eius requirant. 2 Piget 5 secundae, immo iam ultimae spei subtexere mentionem, ne retractantes de residuo auxilio paenitendi, spatium adhuc delinquendi demonstrare uideamur. 3 Absit ut aliquis ita interpretetur, quasi eo sibi etiam nunc pateat ad delinquendum, quia patet ad paenitendum, et redundantiam 10 clementiae caelestis a libidinem faciat humanae temeritatis. 4 Nemo idcirco deterior sit, quia Dominus melior est, totiens delinquendo, quotiens et ignoscitur. Ceterum finem utique euadendi habebit, qui offendendi non habebit. Euasimus semel; hactenus periculosis nosmetipsos infera-15 mus, etsi iterum euasuri uidemur. 5 Plerique naufragio liberati exinde repudium et naui et mari dicunt, et Dei beneficium, salutem suam scilicet, memoria periculi honorant. Laudo timorem, diligo uerecundiam; nolunt iterum

7 Sed enim peruicacissimus hostis ille numquam mali-25 tiae suae otium facit; atquin tunc maxime saeuit, cum

divinae misericordiae oneri esse, formidant uideri inculcare

riri deuitant quod semel didicerunt timere. 6 Ita modus temeritatis testatio est timoris; timor autem hominis Dei

20 quod consecuti sunt, bona certe sollicitudine iterum expe-

honor est<sup>b</sup>.

Christ, de ne parler et de n'entendre parler de la discipline de la pénitence que juste assez pour connaître le devoir de ne point pécher, qui incombe aussi aux «auditeurs»; ou bien qu'ils ne sachent plus rien de la pénitence, qu'ils n'en attendent plus rien! 2 Il m'en coûte de mentionner ensuite la seconde ou plutôt ce qui est désormais la dernière espérance; je crains, en effet, en traitant du moyen qui s'offre encore de faire pénitence, de paraître indiquer un délai pour pécher encore. 3 A Dieu ne plaise que l'on interprète ainsi mes paroles, comme si une voie était ouverte au péché du fait qu'elle est ouverte à la pénitence; à Dieu ne plaise que l'on ne transforme la surabondance de la clémence céleste<sup>a</sup> en appétit de l'humaine témérité! 4 Que personne ne soit plus mauvais parce que le Şeigneur est plus clément, en péchant autant de fois que le pardon est de fois accordé; du reste, il trouvera certainement un terme assigné à son impunité, celui qui n'en met pas à ses offenses. Nous avons échappé une fois; gardons-nous désormais de nous jeter dans les périls, même si nous semblons devoir y échapper, une seconde fois. 5 Bien des gens qui ont échappé à un naufrage disent adieu désormais aux navires et à la mer; ils honorent le bienfait de Dieu, c'est-à-dire leur salut, en se souvenant du péril. Je loue leur crainte; j'aime leur retenue; ils ne veulent pas être à charge une seconde fois à la miséricorde divine, ils redoutent de paraître faire fi du bienfait reçu; par un souci certainement louable ils évitent d'expérimenter une seconde fois ce qu'ils ont appris à redouter. 6 Ainsi, mettre un frein à sa témérité, c'est attester sa crainte. Or la crainte de l'homme est un hommage à Dieu<sup>b</sup>.

7 Mais l'ennemi dans son acharnement extrême n'accorde jamais de relâche à sa méchanceté; au contraire, c'est alors qu'il sévit le plus fort, quand il sent l'homme

<sup>§ 4:</sup> PACIAN., Epist. 1,5

<sup>3</sup> et om. O0 || uel om. 0 || 3-7 iam — uideamur om. O || 4-5 piget — iam : locus corruptus T || 5 ne 0 : nec T || 6 de residuo 0 : desiduo T || 7 sed absit O || 7-9 aliquis — et om. O || 9 redundantiam TO : -ia 0 || 10 faciat + quis O || 11 dominus TO : deus 0 || melior : meliorem T' corr. || 12 et om. T0 || ceterum om. O || 13 utique om. O || qui O : cum 0 om. T || 14-15 euasimus — iterum om. O || 14 nosmetipsos + non  $T^{mg}$  || 16-20 et dei — sunt om. O || 18 laudo... diligo T'0 : laudant... diligunt T" || 20 consecuti 0 : secuti T || sollicitudine O0 : -nem T || 21 deuitant TO : uitant 0 || 21-23 timere — est om. O || 24 enim T0 : et O || 24-25 ille... otium O0 : illum... otiosum T || 25 atquin O0 : adqui tum T

VII, a. cf. Lc 1, 78; Rom. 5, 17 b. cf. Sir. 1, 11

hominem plene sentit liberatum; tunc plurimum accenditur, cum extinguitur. 8 Doleat et ingemiscat necesse est, uenia peccatorum permissa, tot in homine mortis opera diruta<sup>c</sup>, tot titulos dominationis retro suae erasos. Dolet 30 quod ipsum et angelos eius Christi seruus ille peccator iudicaturus est d. 9 Itaque obseruate, oppugnat, obsidet, si qua possit aut oculos concupiscentia carnali ferire, aut animum illecebris saecularibus irretire, aut fidem terrenae potestatis formidine euertere, aut a uia certa peruersis 35 traditionibus detorquere; non scandalis, non temptationibus deficit. 10 Haec igitur uenena eius prouidens Deus, clausam licet ignoscentiae ianuam et intinctionis sera obstructam, aliquid adhuc permisit patere; collocauit in uestibulo paenitentiam secundam, quae pulsantibus patefaciat<sup>f</sup>, 40 sed iam semel, quia iam secundo, sed amplius numquam, quia proxime frustra. 11 Non enim et hoc semel satis est? Habes quod iam non merebaris; amisisti enim quod acceperas. Si tibi indulgentia Domini accommodat unde restituas quod amiseras, iterato beneficio gratus esto, 45 nedum ampliato. 12 Maius est enim restituere quam dare, quoniam miserius est perdidisse quam omnino non accepisse. Verum non statim succidendus ac subruendus est animus desperatione, si secundae quis paenitentiae debitor fuerit. 13 Pigeat sane peccare rursus, sed rursus 50 paenitere non pigeat; pudeat iterum periclitari, sed iterum

pleinement libéré; c'est alors qu'il s'enflamme davantage, quand on cherche à l'éteindre. 8 Il faut bien qu'il s'afflige et qu'il gémisse de voir, par le pardon des péchés, tant d'œuvres de mort détruites en l'homme<sup>c</sup>, tant de titres de son antique domination effacés. Il s'afflige à la pensée que lui-même et ses anges, ce pécheur, devenu le serviteur du Christ, les jugerad. 9 C'est pourquoi il l'épiee, il l'attaque, il l'assiège, pour le cas où il pourrait frapper ses regards par la concupiscence de la chair, ou prendre son âme au piège des séductions du siècle, ou renverser sa foi par la crainte des pouvoirs terrestres, ou le détourner de la voie droite en lui faisant suivre des doctrines perverses; ni les scandales ni les tentations ne lui font jamais défaut. 10 Prévoyant donc ces assauts de sa virulence, Dieu a permis que fût ouverte encore un peu la porte du pardon, bien qu'elle eût été fermée et barrée par le verrou du baptême; il a placé dans le vestibule la seconde pénitence, afin d'ouvrir à ceux qui frapperaient<sup>f</sup>, mais une fois seulement, car c'est déjà la seconde fois, et jamais plus par la suite, car la fois précédente a été inutile. 11 N'est-ce pas assez de cette seule fois? Tu as ce que tu ne méritais plus, puisque tu as perdu ce que tu avais reçu. Si l'indulgence du Seigneur t'accorde de quoi rétablir ce que tu avais perdu, sois reconnaissant d'un bienfait qu'il renouvelle ou plutôt qu'il amplifie. 12 Car rétablir c'est plus que donner, puisqu'il est pire d'avoir perdu que de n'avoir rien reçu du tout. Toutefois si quelqu'un doit s'acquitter de la seconde pénitence, il ne faut par pour autant l'abattre et accabler son âme par le désespoir. 13 Qu'il en coûte, assurément, de pécher de nouveau, mais non de faire de nouveau pénitence; que l'on ait honte de courir encore le

<sup>§ 8 :</sup> PACIAN., Epist. 1,5 § 13 : PACIAN., Epist. 1,5.

<sup>26</sup> plene T0: plane O || 27 cum TO: dum  $\theta$  || 28 permissa om. O || homine ONXR: -nem TF || 29 dominationis TO: damnationis  $\theta$  || retro om. O || 30 quod O $\theta$ : quid T' quia T'' || christi T''O $\theta$ : christo T' || 32 concupiscentia TNR: -tiae O $\gamma$  || 34 certa O $\theta$ : certe T || peruersis T'' $\theta$ : per euersis T' transuersis O || 37 clausam ONXD: clausa TFR || ianuam T'ONXD: ianua T''FR || 37-38 obstructam T'O: obstructa  $\theta$  obstructae T'' || 38 patere O $\theta$ : pateret et T || 38-39 uestibulo O $\theta$ : uectibus T || 40-42 sed¹ --- est om. O || 40 iam¹  $\theta$ : etiam T || 40-41 amplius -- quia: locus corruptus T || 43 si tibi TyR: sibi ND || 44 beneficio T $\theta$  benefacto O || 45 est om. T || 47 accepisse T $\theta$ : habuisse O || ac  $\theta$ : hac T' corr. est aut O || 48

est om. O || 49 rursus || om. O || 50 pudeat T"O : pigeat T $\theta$  || sed + non  $\theta$ 

c. cf. Sag. 1, 12; Rom. 6, 2 d. cf. I Cor. 6, 3 e. cf. I Pierre 5, 18 f. cf. Matth. 7, 7

liberari neminem pudeat: iteratae ualitudinis iteranda medicina est. 14 Gratus in Dominum extiteris, si quod tibi denuo offert, non recusaueris. Offendisti, sed reconciliari adhuc potes: habes cui satisfacias, et quidem 55 uolentem.

VIII. I Id si dubitas, euolue quae Spiritus ecclesiis dicat<sup>a</sup>: desertam dilectionem Ephesiis imputat<sup>b</sup>, stuprum et idolothytorum esum Thyatirenis exprobrat<sup>c</sup>, Sardos non plenorum operum incusat<sup>d</sup>, Pergamenos docentes peruersa reprehendit<sup>e</sup>, Laodicenos diuitiis fidentes obiurgat<sup>f</sup>, et tamen omnes ad paenitentiam commonet, sub comminationibus quidem. 2 Non comminaretur autem non paenitenti, si non ignosceret paenitenti. Dubium, si non et alibi hanc clementiae suae profusionem demonstrasset: Non, ait, qui ceciderit, resurget, et qui auersatus fuerit, conuertetur<sup>g</sup>?

3 Ille est scilicet, ille qui misericordiam mauult quam sacrificia<sup>h</sup>. Laetantur caeli et qui illic angeli paenitentia hominis<sup>i</sup>. Heus tu, peccator, bono animo sis: uides ubi de tuo gaudeatur.

4 Quid illa similitudinum dominicarum argumenta nobis uolunt? Quod mulier drachmam perdit et requirit et

VIII, § 1: PACIAN, Epist. 1,5 § 2: PACIAN, Epist. 1,6; Paraen. 12 § 3: PACIAN., Paraen. 12

danger, mais que personne n'ait honte d'en être encore délivré; en cas de rechute, il faut renouveler le remède. 14 Tu prouveras ta reconnaissance envers le Seigneur, si tu ne refuses pas ce qu'il t'offre de nouveau. Tu l'as offensé, mais tu peux encore te réconcilier avec lui : tu as affaire à quelqu'un qui accepte une satisfaction et même la désire.

VIII. 1 Si tu en doutes, lis ce que l'Esprit dit aux Églises<sup>a</sup>. Il incrimine les Éphésiens d'avoir abondonné la charité<sup>b</sup>; il reproche aux gens de Thyatire de se livrer à la fornication et de manger des viandes consacrées aux idoles c: il accuse ceux de Sardes de n'avoir que des œuvres imparfaites d; il réprimande ceux de Pergame d'enseigner des doctrines perversese; il blâme ceux de Laodicée de mettre leur confiance dans les richesses f et, pourtant, tous il les avertit de faire pénitence, en recourant aux menaces, il est vrai. 2 Or il ne menacerait pas celui qui ne fait pas pénitence, s'il ne pardonnait pas à celui qui fait pénitence. On pourrait en douter s'il n'avait donné ailleurs encore ces preuves surabondantes de sa clémence. «Celui qui tombe, ne se relèvera-t-il pas, dit l'Écriture; celui qui s'égare, ne reviendra-t-il point sur ses pas g?» 3 C'est lui, assurément, c'est lui qui préfère la miséricorde aux sacrifices h. Les cieux se réjouissent, et les anges qui y habitent, quand l'homme fait pénitence. Eh bien, pécheur, aie courage; tu vois où l'on se réjouit à ton propos.

4 Que veulent nous enseigner les sujets des paraboles du Seigneur? Voici qu'une femme perd une drachme; elle la

 $<sup>\</sup>mathfrak z$ r iteratae  $O\theta$  : iterandae  $T\parallel\mathfrak z$ 2 dominum  $R^3$ : domino  $T''\theta$  domini T' deum  $O\parallel$  extiteris TONR : -rit  $\beta\parallel\mathfrak z\mathfrak z$  denuo TO : dominus  $\theta\parallel$  offert :  $T\theta$  : offertur  $O\parallel$  non  $T\theta$  : si  $O\parallel\mathfrak z\mathfrak z$  adhuc  $O\theta$ : adhoc T' corr.  $\parallel$  potes  $O\theta$ : potest T.

VIII.1 id om. O || dubitas – quae : dubitare volueris T || 3 idolothytorum esum T $\theta$ : idolorum cultum O || thyatirenis T $\theta$ : tirrenis O || sardos OXR<sup>1.1</sup>: sardas T sardenses ND sardicanos R<sup>m</sup> sardios R<sup>3</sup> sar F || 4 pergamos O || 5 laodicenos T" $\theta$ : laodicios O laudicenos T' || diuitiis fidentes TO: fidentes diuitiis  $\theta$  || 6-7 comminationibus T $\theta$ : -tione O || 7 autem om. T || non² om. T || 9 profusionem ONDR: professionem T perfusionem  $\gamma$  || 9-10 non ait T" $\theta$ : nonne ait T'O || 10 resurget O $\theta$ : -git T || auersatus  $\theta$ : aduersatus TO || 11 est T $\theta$ : et O || ille² + est  $\theta$  || 12

sacrificia T $\theta$ : -cium O  $\|$  illic + sunt O  $\|$  paenitentia  $\theta$ : -tiam T propter penitentiam O  $\|$  15-16 nobis T $\theta$  (uobis X): sibi O  $\|$  16 perdit O: perdidit T $\theta$ 

VIII, a. cf. Apoc. 1, 11 b. cf. Apoc. 2, 1-4 c. cf. Apoc. 2, 18-20 d. cf. Apoc. 3, 1-2 e. cf. Apoc. 2, 12-15 f. cf. Apoc. 3, 14-17 g. Jér. 8, 4 h. cf. Os. 6, 6; Matth. 9, 13; 12, 7 i. cf. Lc 15, 10

repperit et amicas ad gaudium inuitat<sup>1</sup>, nonne restituti peccatoris exemplum est? 5 Errat et una pastoris ouicula, sed grex una carior non erat; una illa conquiritur, una 20 pro omnibus desideratur, et tamen inuenitur, et humeris pastoris ipsius refertur; multum enim errando laborauerat<sup>k</sup>. 6 Illum etiam mitissimum patrem non tacebo, qui prodigum filium reuocat, et post inopiam paenitentem libens suscipit, immolat uitulum praeopimum, conuiuio gaudium suum exornat<sup>1</sup>; quidni? filium enim inuenerat, quem amiserat, cariorem senserat, quem lucri fecerat.

7 Quis ille nobis intellegendus pater? Deus scilicet; tam pater nemo, tam pius nemo. 8 Is ergo te filium suum, etsi acceptum ab eo prodegeris, etsi nudus redieris, recipiet, 30 quia redisti, magisque de regressu tuo, quam de alterius sobrietate laetabitur, sed si paeniteas ex animo, si famem tuam cum saturitate mercenariorum paternorum compares, si porcos immundum relinquas pecus, si patrem repetas uel offensum, Deliqui, dicens, pater, nec dignus ego iam uocari tuus. 9 Tantum releuat confessio delictum, quantum dissimulatio exaggerat; confessio enim satisfactionis consilium est, dissimulatio contumaciae.

cherche, elle la trouve et invite ses amies à se réjouir<sup>j</sup>; n'est-ce-point là l'image du pécheur rétabli en grâce? 5 Voici que s'égare une seule petite brebis appartenant à un pasteur; mais le troupeau entier ne lui était pas plus cher que cette seule brebis : c'est elle seule qu'il cherche, elle seule qu'il désire, à l'égal de toutes les autres; mais elle est retrouvée, et elle est rapportée sur les propres épaules du pasteur, car elle s'était bien fatiguée dans des égarements k. 6 Je ne passerai pas sous silence ce père si tendre, qui rappelle son fils prodigue et qui l'accueille avec joie quand il fait pénitence après avoir connu la pénurie; il immole le veau gras, il célèbre sa joie par un festin l. Pourquoi pas? Il avait retrouvé le fils qu'il avait perdu; il l'avait senti plus cher, pour l'avoir regagné.

7 Qui devons-nous reconnaître en ce père? Dieu, évidemment: personne n'est père comme lui, personne n'est bienveillant comme lui. 8 C'est pourquoi, toi qui es son fils, même si tu as gaspillé ce que tu as reçu de lui, même si tu reviens nu, il t'accueillera, parce que tu es revenu, et il se réjouira de ton retour plus que de la sagesse de son autre fils, mais à condition que tu fasses pénitence du fond du cœur, que tu compares ta faim avec l'abondance dont jouissent les journaliers de ton père, que tu abandonnes les porcs, immonde troupeau, que tu retournes auprès de ton père, même si tu l'as offensé, pour lui dire: «Mon père, j'ai péché, et je ne suis plus digne d'être appelé ton fils<sup>m</sup>.» 9 L'aveu des péchés allège le péché, autant que leur dissimulation l'aggrave. Car l'aveu est le parti de la satisfaction, la dissimulation celui de la rébellion.

<sup>§ 5 :</sup> HIER., Epist. 21,39,4 § 6 : HIER., Epist. 21,1,1; 21,35,1; 145,1; In Hier. 1,63,1.

<sup>17</sup> repperit T'OR: reperit T" $\theta$  || et om. T || 18 errat et una T" $\theta$  (errat et uni X): erat una T' errat una O || pastoris T $\theta$ : pastori OR || 19 una¹ T"O $\theta$ : une T' || 20 pro: alias prae R<sup>m</sup> || tamen TO $\theta$ : tandem R¹ mgR².3 || inuenitur O $\theta$ : inuenietur T' corr. || 21 ipsius T $\theta$ : eius O || 21-22 multum – laborauerat om. O || 21 errando  $\theta$ : erranda T' corr. || 23 paenitentem OR³: paenitentiae  $\theta$  penitentiam T' penitentia T" || 24 libens O $\theta$ : liberans T || immolat O $\theta$ : immolans T || praeopimum OR: praeoptimum  $\theta$  pro eo optimum T || 26 cariorem senserat om. T || 27 pater deus scilicet tam om. T || 28 is ergo NyR: si ergo O locus corruptus T || 29 redieris ONR: redigeris T $\theta$ || recipiet T $\theta$ : recipieris O || 31 paeniteas O: -teat T $\theta$ || 32 saturitate TO' $\theta$ : securitate O" || compares: conparet T' corr. || 34 - XII,39 deliqui – non om. T || 34 ego om. ND || 35 releuat

ONR : reuelat  $\gamma \parallel$  delictum ONGR^mR^3 : delictorum  $R^{1,2} \parallel$  quantum O $_{\!Y}R$  : quam ND.

j. cf. Lc 15, 8-10 k. cf. Lc 15, 4-7 l. cf. Lc 15, 11-32 m. Lc 15, 21

IX. I Huius igitur paenitentiae secundae et unius, quanto in arto negotium est, tanto operosior probation, ut non conscientia sola praeferatur, sed aliquo etiam actu administretur. 2 Is actus, qui magis graeco uocabulo 5 exprimitur et frequentatur, exomologesis est, qua delictum nostrum Domino confitemur, non quidem ut ignaro, sed quatenus satisfactio confessione disponitur, confessione paenitentia nascitur, paenitentia Deus mitigatur. 3 Itaque exomologesis prosternendi et humilificandi homi-10 nis disciplina est, conuersationem iniungens misericordiae inlicem, de ipso quoque habitu atque uictu. 4 Mandat sacco et cineri incubarea, corpus sordibus obscurare, animum maeroribus deicere, illa quae peccant tristi tractatione multare, ceterum pastum et potum pura nosse, non 15 uentris scilicet, sed animae causa; plerumque uero ieiuniis preces alere, ingemiscere, lacrimari et mugire dies noctesque ad Dominum Deum tuum, presbyteris aduolui, aris Dei adgeniculari, omnibus fratribus legationem deprecationis suae iniungere. 5 Haec omnia exomologesis, ut pae-20 nitentiam commendet, ut de periculi timore Dominum honoret, ut in peccatorem ipsa pronuntians pro Dei indignatione fungatur, et temporali afflictatione aeterna supplicia, non dicam frustretur, sed expungat. 6 Cum igitur prouoluit hominem, magis releuat; cum squalidum

IX, § 1: PACIAN., Paraen. 12; ISID., Orig. VI,19,76 § 3: ISID., Orig. VI,19,79.

IX. 1 Autant l'obligation de cette pénitence seconde et unique est une affaire délicate, autant sa preuve est laborieuse: il ne suffit pas de la produire au sein de la conscience, mais il faut encore qu'un acte la manifeste. 2 Cet acte, qui est plus communément désigné par un terme grec, c'est l'exomologèse; par elle nous confessons notre péché au Seigneur, non certes qu'il l'ignore, mais parce que la satisfaction se prépare par l'aveu, par l'aveu naît la pénitence, par la pénitence Dieu est apaisé. 3 L'exomologèse est donc la discipline qui enjoint à l'homme de se prosterner et de s'humilier, en lui imposant, jusque dans sa manière de se vêtir et de se nourrir, une conduite de nature à attirer sur lui la miséricorde. 4 Elle ordonne de coucher sur le sac et la cendre<sup>a</sup>, de laisser son corps se noircir de crasse, d'abîmer son âme dans la tristesse, de punir par un traitement sévère tout ce qui est cause de péché; en outre, de ne plus connaître qu'une nourriture et une boisson toutes simples, pour le bien, non du ventre, bien sûr, mais de l'âme; en revanche, de nourrir sa prière de jeûnes fréquents, de gémir, pleurer, crier de douleur, jour et nuit, vers le Seigneur, ton Dieu, de se prosterner aux pieds des prêtres, de s'agenouiller devant les autels de Dieu, de recommander à tous les frères de se faire les ambassadeurs de sa requête en grâce. 5 Tout cela l'exomologèse l'ordonne pour faire valoir la pénitence, pour honorer le Seigneur par la crainte du péril, pour exercer le ministère de la colère divine, en prononçant elle-même contre le pécheur, pour éluder ou plutôt pour effacer par une souffrance temporaire les supplices éternels. 6 C'est pourquoi, quand elle prosterne l'homme, elle le redresse bien plutôt; quand elle le charge de crasse, elle le

IX.2 quanto OyR: quantum ND || 3 sola conscientia  $tr. \gamma R$  || proferatur  $R^{1.2}$  || 4 uocabulo + et O || 5 qua  $\theta$ : quia O || 5-6 delictum domino nostrum (nostro X)  $tr. \theta$  || 7-8 confessione paenitentia nascitur om. O || confessione<sup>2</sup>: cum ND || 9 humilificandi: mollificandi N || 10 iniungens  $R^{1 \, mg} R^{2.3}$ : iniunges O inunguens  $\theta R^{1}$  || 11 inlicem  $\theta$ : indicem O || uictu  $\theta$ : actu O || mandat om.  $R^{1.2}$  || 12 cinere X || 13 illa + illa NFD || peccant O $\theta$ : peccauit R || 14 multare O: mutare  $\theta$  || pura  $\theta$ : pure O || 15 scilicet om. O || iciuniis: ieiunus F || 16-17 dies noctesque ONDR: diesque noctes X noctes diesque F || 17 deum om. O || aris OND: et aris XR caris F et caris Pam || 18 legationem O: -nes  $\theta$  || 19 inungere  $R^{1.2}$  ||

<sup>19-23</sup> ut paenitentiam – expungat øm. O || 22 afflictione F || 23 expungat R¹ mgR²-3 : expugnat  $\gamma R^1$  expugnet ND || 24 releuat NR : reuelat  $\beta$  || squalidum  $\theta$  : scalere O

IX, a. cf. Dan. 9, 3; Jonas 3, 5-6

<sup>25</sup> facit, magis emundatum reddit; cum accusat, excusat; cum condemnat, absoluit. In quantum non peperceris tibi, in tantum tibi Deus, crede, parcet.

X. 1 Plerosque tamen hoc opus, ut publicationem sui, aut suffugere; aut de die in diem differre praesumo, pudoris magis memores quam salutis, uelut illi qui in partibus uerecundioribus corporis contracta uexatione conscientiam 5 medentium uitant, et ita cum erubescentia sua pereunt. 2 Intolerandum scilicet pudori Domino offenso satisfacere, saluti prodactae reformari. Ne tu uerecundia bonus, ad delinquendum expandens frontem, ad deprecandum uero subducens. 3 Ego rubori locum non facio, cum plus de 10 detrimento eius adquiro, cum ipse hominem quodammodo exhortatur: «Ne me respexeris, dicens, pro te mihi melius est perire.» 4 Certe periculum eius tunc, si forte, onerosum est, cum penes insultatores in risiloquio consistit, ubi de alterius ruina alter attollitur, ubi prostrato supers-15 cenditur. Ceterum inter fratres atque conseruos, ubi communis spes, metus, gaudium, dolor, passio - quia communis Spiritus de communi Domino et patre<sup>a</sup> -, quid tu hos aliud quam te opinaris? 5 Quid consortes casuum tuorum ut plausores fugis? Non potest corpus de unius 20 membri uexatione laetum agere<sup>b</sup>; condoleat uniuersum et ad remedium collaboret necesse est. 6 In uno et altero ecclesia estc, ecclesia uero Christusd. Ergo cum te ad

rend plus propre; quand elle l'accuse, elle l'excuse; quand elle le condamne, elle l'absout. Autant tu auras refusé de t'épargner, autant, crois-le bien, Dieu t'épargnera.

X. 1 Cependant, bien des gens se dérobent à cette tâche, parce qu'elle révèle publiquement leur état, ou la diffèrent de jour en jour, plus soucieux, je présume, de leur honte que de leur salut, comme ceux qui, ayant contracté une maladie aux parties les plus délicates du corps, évitent de la faire connaître aux médecins et périssent ainsi avec leur pudibonderie. 2 Évidemment la honte trouve intolérable d'offrir satisfaction au Seigneur qui a été offensé, de rentrer en possession du salut qui a été gaspillé. Vraiment, tu es bien bon avec ta délicatesse, toi qui relèves la tête quand il s'agit de pécher, mais qui la baisses quand il s'agit d'implorer ton pardon. 3 Pour moi, je n'accorde aucune place à la honte, quand j'augmente mon profit à lui porter préjudice et qu'elle-même y exhorte l'homme, en quelque sorte, en lui disant : «N'aie de moi aucun souci; mieux vaut que je périsse pour toi.» 4 Certes, le péril qu'il lui arrive de courir est grave, étant donné qu'il consiste en propos moqueurs de la part de gens qui ont l'intention de vous insulter, là où l'un s'élève par la ruine de l'autre, où l'on monte en prenant pour marchepied celui qui gît à terre. Mais au milieu de frères, serviteurs du même maître, là où sont communes l'espérance, la crainte, la joie, la peine, la souffrance - car commun est l'Esprit, envoyé par le même Seigneur et Père<sup>a</sup> –, pourquoi les crois-tu différents de toi? 5 Pourquoi fuis-tu comme des railleurs ceux qui partagent tes malheurs? Le corps ne peut se réjouir, quand souffre l'un de ses membres b; il est nécessaire que tout entier il s'afflige et travaille à sa guérison. 6 Là où sont ensemble un ou deux fidèles, là est l'Église<sup>c</sup>, mais l'Église, c'est le Christ<sup>d</sup>. Par conséquent, lorsque tu tends les mains vers les

X, § 1: PACIAN., Paraen. 8

<sup>25</sup> emundatum O: mundatum 0 || accensat F || 26 absoluit: exsoluit O' corr. || pepercerit N || 27 parcet 0: parcit O.

X.1 plerusque F  $\parallel$  ut + aut X  $\parallel$  2 fugere ND  $\parallel$  in diem om. O  $\parallel$  7 prodactae 0 : perdite O  $\parallel$  7-26 ne – postulat om. O  $\parallel$  7 tu om. N  $\parallel$  9-10 de detrimento XR : detrimento NF  $\parallel$  13 insultatores Brf: -ros  $\gamma$ R  $\parallel$  14-15 superscendetur D $\gamma$   $\parallel$  17-18 tu hos ND : tuos  $\gamma$ R

X, a. cf. I Cor. 12, 4-11; Éphés. 4, 4 b. cf. I Cor. 12, 26

c. cf. Matth. 18, 20 d. cf. Col. 1, 24

fratrum genua protendis, Christum contrectas, Christum exoras. Aeque illi cum super te lacrimas agunt, Christus 25 patitur, Christus patrem deprecatur. Facile impetratur semper quod filius postulate. 7 Grande plane emolumentum uerecundiae occultatio delicti pollicetur. Videlicet si quid humanae notitiae subduxerimus, proinde et Dominum celabimus? 8 Adeone existimatio hominum 30 et Dei conscientia comparantur? An melius est damnatum latere quam palam absolui? 9 - Miserum est sic ad exomologesin peruenire. - Malo tamen, si peruenitur, sed ubi paenitendum est, deserit miserum, quia factum est salutare. 10 Miserum est secari et cauterio exuri et pulueris 35 alicuius mordacitare cruciari; tamen quae per insuauitatem medentur, et emolumento curationis offensam sui excusant et praesentem iniuriam superuenturae utilitatis gratia commendant.

XI. I Quid si praeter pudorem, quem potiorem putant, etiam incommoda corporis reformident, quod inlotos, quod sordulentos, quod extra laetitiam oportet deuersari in asperitate sacci et horrore cineris et oris de ieiunio uanistate<sup>a</sup>? 2 Num ergo in coccino et Tyrio pro delictis supplicare nos condecet? Cedo acum crinibus distinguendis et puluerem dentibus elimandis et bisulcum aliquid ferri uel aeris unguibus repastinandis; si quid ficti nitoris, si quid coacti ruboris labia aut genas urgeat.

XI, §§ 2-3: PACIAN., Paraen. 10.

genoux de tes frères, c'est le Christ que tu touches, c'est le Christ que tu implores. Pareillement, quand ils versent des larmes sur toi, c'est le Christ qui compatit, c'est le Christ qui supplie son Père. Ce qu'un fils demande, il l'obtient toujours, facilement<sup>c</sup>. 7 Vraiment, il est grand le profit que la dissimulation du péché promet à la délicatesse. Bien sûr, si nous avons pu soustraire quelque chose à la connaissance des hommes, nous pourrons aussi le cacher au Seigneur! 8 En est-on au point de comparer l'opinion des hommes et le jugement de Dieu? Ou bien vaut-il mieux être condamné en secret que d'être absous en public? 9 - Mais il est pénible d'en arriver ainsi à l'exomologèse. -Pourtant, en arriver là est le parti préférable, à mon sens; mais quand il faut faire pénitence, la peine disparaît, car c'est un acte qui confère le salut. 10 Il est pénible d'être amputé, brûlé par le cautère, torturé par la morsure de certaines poudres; pourtant les remèdes qui guérissent au prix d'un désagrément justifient la peine qu'ils causent par le profit de la guérison et font accepter le mal présent par la perspective des avantages qui doivent survenir.

XI. I Se pourrait-il qu'outre la honte, que l'on place au premier rang, on redoute aussi les incommodités pour le corps, le fait qu'il faut vivre sans se baigner, chargé de crasse, privé de joie, dans un rude cilice, une effroyable poussière, la bouche au chômage à cause du jeûne<sup>a</sup>?

2 Mais convient-il donc que nous implorions le pardon de nos péchés en habits d'écarlate, sous la pourpre de Tyr? Voici une épingle pour diviser tes cheveux, de la poudre pour nettoyer tes dents, des ciseaux de fer ou de bronze pour te tailler les ongles; qu'un éclat emprunté, qu'une rougeur artificielle viennent charger tes lèvres et tes joues.

<sup>29</sup> dominum O : deum  $\theta$  || celauimus O || 30 conscientia  $\theta$  : constantia O || est damnatum : condamnatum F || 31 absolui  $\theta$  : solui O || 31-33 miserum – salutare om. O || 31 sic O $\gamma$ R : sin ND || 32 tamen scripsi : enim amans (amens N')  $\theta$  enim aniasi R<sup>1 mg</sup> enim ad miseriam R<sup>3</sup> || 33 deserit : desinit R<sup>3</sup> || 35 cruciari  $\theta$ R<sup>m</sup> : anxiari R || 36 et om. O || sui  $\theta$  : suam O || 37 gratia : O $\gamma$ R : gratiam ND.

XI.3 diuersari F || 4 de om. O || 4-5 uanitate om. O || 5 num  $\theta$ : non O || 6-16 cedo – laesi om. O || 6-7 distinguendi X || 7 et PR: sed et N sed XD

<sup>|| 8</sup> aeris NR : aereis X ereis F || si quid om. ND || 9 labia Brf : in labia θ

e. cf. Lc 11, 11-13

XI, a. cf. Matth. 6, 16

3 Praeterea exquirito balneas laetiores hortulani maritimiue secessus; adicito ad sumptum; conquirito altilium enormem saginam; defaecato senectutem quamque uini; <si> quis interrogarit cur animae largiaris: «Deliqui, dicito, in Dominum, et periclitor in aeternum perire; itaque nunc pendeo et maceror et excrucior, ut Deum reconciliem mihi, quem delinquendo laesi.»

4 Sed enim illos, qui ambitus obeunt capessandi magistratus, neque pudet neque piget incommodis animae et corporis, nec incommodis tantum, uerum etiam contume20 liis omnibus eniti in causa uotorum suorum. 5 Quas non ignobilitates uestium affectant, quae non atria nocturnis et crudis salutationibus occupant, ad omnem occursum maioris cuiusque personae decrescentes, nullis conuiuiis celebres, nullis commessationibus congreges, sed exules a 25 libertatis et laetitiae felicitate: itaque totum propter unius anni uolaticum gaudium. 6 Nos, quod securium uirgarumue petitio sustinet, in periculo aeternitatis tolerare dubitamus et castigationem uictus atque cultus offenso Domino praestare cessabimus, quae gentes nemine omnino laeso sibi inrogant? 7 Hi sunt de quibus scriptura commemorat: Vae illis, qui delicta sua uelut procero fune nectunt<sup>b</sup>.

XII. 1 Si de exomologesi retractas, gehennam in corde considera, quam tibi exomologesis extinguet, et poenae

XII, § 1: PACIAN., Paraen. 11

3 Mets-toi aussi à la recherche des bains plus agréables, que réservent les parcs et les bords de mer; n'épargne pas la dépense: procure-toi force volailles, grasses à point; décante les vins les plus vieux; et, si l'on te demande pourquoi tu fais bonne chère, réponds: « J'ai péché contre le Seigneur et je cours le péril de périr pour toujours; c'est pourquoi je suis maintenant dans l'angoisse, je me mortifie et je me tourmente, afin de regagner la faveur de Dieu, que j'ai offensé par mes péchés.»

4 Mais ceux qui sont candidats pour parvenir à une magistrature n'éprouvent ni honte ni répugnance à endurer les incommodités de l'âme et du corps, et non seulement des incommodités mais toute sorte d'affronts, pour la réalisation de leurs désirs. 5 Quels vêtements communs n'affectent-ils pas de porter! Quelles demeures n'assiègentils pas, tard dans la nuit, tôt le matin, afin de présenter leurs salutations! Chaque fois qu'ils rencontrent un grand personnage, ils s'inclinent très bas; ils s'abstiennent de participer aux réunions amicales, de s'associer aux banquets; ils s'exilent des agréments de la liberté et de la joie. Et tout cela pour la satisfaction fugitive d'une seule année! 6 Mais ce que l'on endure pour briguer haches et faisceaux, nous - alors que notre éternité est en péril -, nous hésitons à le supporter, et nous tardons à offrir au Seigneur offensé les restrictions sur la nourriture et le vêtement que les païens s'imposent, alors qu'ils n'ont offensé absolument personne! 7 C'est à propos de ces gens-là que l'Écriture rappelle : «Malheur à ceux qui lient ensemble leurs péchés comme avec une longue cordeb!»

XII. r Si tu as des doutes au sujet de l'exomologèse, considère en ton cœur la géhenne, que l'exomologèse

<sup>10</sup> exquirito balneas : acquirito balnias X || 12 enormem R : enormam  $\theta$  || quamque uini  $\theta$  : quumque uicinus R |  $^{1}$   $^{m}$ g uini quumque R  $^{3}$  || 13 si add. Krm Brf ex Paciano (paraen. 10) || 14 dominum O $\theta$ : deum R || 17 enim om. O || ambitus O : ambitu  $\theta$  || capessendi + causa O || 18 pudet ONXR : pendet F || et om. N || 19 etiam O : et  $\theta$  || 21 uestium om. O || 22 et crudis om. O || 25 itaque ON7R! : idque R ||  $^{1}$   $^{m}$ g R  $^{2-3}$  || 26 nos quod : uos quid X || securum O || 27 sustinet + et O || 28 et om. O || atque O7R : aeque ND || offenso : offendo F || 29 gentes O : gentiles  $\theta$  || 31 illis  $\theta$  : illos O.

XII.1 exomologesis ND || retractans X || 2 considera OR | mgR 2.3 :

desidera NyR<sup>1</sup> || extinguet Ny : excuset extinguet O' corr. extinguit R || 2-4 poenae – dubites om. O || 2 poenae R : poena  $\theta$ 

b. cf. Is. 5, 18 (LXX)

prius magnitudinem imaginare, ut de remedii adoptione non dubites. 2 Quid illum thesaurum ignis aeterni existimamus, cum fumariola quaedam eius tales flammarum ictus suscitent, ut proximae urbes aut iam nullae extent aut idem sibi de die sperent? 3 Dissiliunt superbissimi montes ignis intrinsecus feti et, quod nobis iudicii perpetuitatem probat, cum dissiliant, cum deuorentur, numquam tamen finiuntur. 4 Quis haec supplicia interim montium non iudicii minantis exemplaria deputabit? Quis scintillas tales non magni alicuius et inaestimabilis foci missilia quaedam et exercitatoria iacula consentiet?

5 Igitur cum scias aduersus gehennam post prima illa intinctionis dominicae munimenta esse adhuc in exomologesi secunda subsidia, cur salutem tuam deseris, cur cessas adgredi quod scias mederi tibi? 6 Mutae quidem animae et inrationabiles medicinas sibi diuinitus attributas in tempore agnoscunt: ceruus sagitta transfixus, ut ferrum et inreuocabiles moras eius de uulnere expellat, scit sibi diptamnum edendam; hirundo, si excaecauerit pullos, nouit illos oculare rursus de sua chelidonia. 7 Peccator restituendo sibi institutam a Domino exomologesin sciens, praeteribit illam, quae Babylonium regem in regna restituita? Diu enim paenitentiam Domino immolarat, septenni squalore exomologesin operatus, unguium leoninum in

éteindra pour toi; représente-toi d'abord la grandeur du châtiment, afin de ne point hésiter à adopter le remède.

2 Ce que doit être cette réserve du feu éternel, nous l'imaginons, puisque certains de ses soupiraux crachent de tels jets de flamme que les villes voisines en sont détruites de fond en comble ou s'attendent au même sort chaque jour.

3 Les montagnes les plus altières s'éventrent pour donner naissance au feu nourri dans leur sein et — ce qui prouve l'éternité du jugement — bien qu'elles s'éventrent, bien qu'elles se consument, jamais, pourtant, elles ne s'épuisent.

4 Qui ne verra, dans le supplice actuel de ces montagnes, l'image du jugement qui menace? Qui n'admettra que ces étincelles sont les projections d'un foyer puissant et incommensurable, et comme des traits lancés à l'exercice?

5 En conséquence, puisque tu sais que, contre la géhenne, après la première ligne de défense, constituée par le baptême du Seigneur, il existe encore un second refuge dans l'exomologèse, pourquoi désertes-tu ton salut? Pourquoi tardes-tu à recourir au remède qui doit te guérir, tu le sais? 6 Même les animaux muets et dépourvus de raison reconnaissent en temps voulu les remèdes que la Divinité leur a destinés : le cerf, transpercé d'une flèche, sait que, pour faire sortir de la plaie le fer et ses barbes tenaces, il lui faut manger le dictamne; l'hirondelle, si elle aveugle ses petits, sait leur rendre la vue au moyen de la plante qui porte son nom, la chélidoine. 7 Le pécheur, qui sait que le Seigneur a institué l'exomologèse pour le rétablir, va-t-il la laisser de côté, elle qui a rétabli dans sa royauté le roi de Babylone<sup>a</sup>? Longtemps, en effet, il avait offert à Dieu le sacrifice de sa pénitence; pendant sept ans il avait accompli l'exomologèse dans toute sa hideur; ses ongles avaient pris un aspect sauvage comme les griffes du lion; ses cheveux

<sup>§ 6:</sup> HIER., In eccles. 7: PACIAN., Epist. 11; ISID., Orig. XVII,9,36 § 7: PACIAN., Paraen. 9

<sup>4-5</sup> existimamus O: aestimamus  $\gamma R$  extimamus N || 5 fumariola  $\theta$ : -riole O || 6 ictus OR: ictu  $\theta$  || suscitent NR: suscitentur  $\gamma$  oscitent O || 6-7 extent aut: extente ut X || 8 feti et ND: feta et  $\gamma R$  feruet O || 8-10 quod – finiuntur om. O || 11 minantis  $\theta$ : imminentis O || 12 foci: uoce X || 13 et om.  $\gamma$  || exercitatoria O: exercitoria  $\theta$  || 14 prima  $\theta$ : posteriora O || 15 munimenta Rig: monimenta NFDR monumenta OX || 17 adgredi om. O || 18 inrationabiles O: inrationales  $\theta$  || 21 diptamnum O: dictamium N dictamnum D $\gamma$  dictamno R || edendam O: medendum  $\theta$  || 22-23 rursus – a domino om. O || 23 exomologesin a domino tr. N || 25-26 septenni – operatus: septem exomologeses scalore inoperatus O

XII, a. cf. Dan. 4, 29-33

modum efferatione et capilli incuria horrorem aquilinum praeferente. Pro malae tractationis felicitatem! Quem homines perhorrebant, Deus recipiebat. 8 Contra autem 30 Aegyptius imperator, qui populum Dei aliquando afflictum, diu Domino suo denegatum, persecutus in proelio irruit, post tot documenta plagarum, discidio maris, quod soli populo peruium licebat, reuolutis fluctibus perit<sup>b</sup>. Paenitentiam enim et ministerium eius, exomologesin, abiecerat.

9 Quid ego ultra de istis duabus humanae salutis quasi plancis, stili potius negotium quam officium conscientiae meae curans? Peccator enim omnium notarum cum sim, nec ulli rei nisi paenitentiae natus, non facile possum super
 40 illa tacere, quam ipse quoque et stirpis humanae et offensae in Dominum princeps Adam, exomologesi restitutus in paradisum suum, non tacet.

négligés inspiraient la terreur comme le plumage hérissé de l'aigle. Mais quel ne fut pas l'heureux résultat d'un traitement aussi rigoureux! Celui que les hommes avaient pris en horreur, Dieu l'accueillit! 8 Au contraire, le monarque d'Égypte, qui avait jadis tourmenté le peuple de Dieu et avait longtemps refusé de le rendre à son Seigneur, se jeta à sa poursuite, pour lui livrer bataille, malgré tous les avertissements des plaies qui le frappaient; dans la mer qui s'ouvrit pour laisser passage au seul peuple de Dieu puis ramena ses flots roulants, il périt b. C'est qu'il avait refusé la pénitence et l'exomologèse, son instrument.

9 Mais pourquoi parler davantage de ces deux planches de salut de l'homme, si j'ose dire, me préoccupant de la question du style plus que du devoir de ma conscience? En effet, comme je suis un pécheur, digne de tous les blâmes et né seulement pour faire pénitence, je ne puis facilement cesser d'en parler; lui-même aussi, le premier de la race humaine et le premier à offenser le Seigneur, Adam, rétabli par l'exomologèse dans son paradis, ne cesse d'en parler.

<sup>28</sup> praeferentem  $\beta$  || proh O || felicitatem om.  $\theta$  || 30 qui om. O || 31 in om. O || 32 proelium  $R^{2,3}$  || tot om. O || 33 licebat  $\theta$ : lucebat O || 36-38 quid – sim om. O || 36 ego NDR<sup>m</sup>R<sup>3</sup>: ergo  $\gamma R^{1,2}$  || 37 plancis  $R^2$ : plane  $\theta R^{1,2}$  pharis  $R^3$  || 39 nec ulli  $\theta$ : ego uere nulli O || 40 et offensae O $\theta$ : ex offensa T || 41 exomologesi  $TR^3$ : -sim  $\theta$  -sin  $OR^{1,2}$  || 42 de penitentia explicit T Tertulliani de penitentia explicit N explicit liber Tertulliani de penitentia F om. OX.

b. cf. Ex. 7-14.

## **COMMENTAIRE**

I. r. et ipsi: T. s'applique à capter la bienveillance des catéchumènes qui font partie de l'auditoire; cf. FRE-DOUILLE, p. 37-38. Noter le pluriel de modestie.

caeci: comme l'auteur de la IIa Clementis (1, 6), T. compare les païens à des aveugles, marchant dans les ténèbres, puisqu'ils ne sont pas éclairés par les lumières de la révélation divine; cf. Bapt., 1, 1.5; Pat., 1, 7. L'image a des racines bibliques: cf. Ps. 111, 4; 145, 8; Is. 60, 3; Lc 2, 32; I Pierre 2, 9; I In 2, 8. Elle sert à décrire le péché d'ignorance comme un aveuglement; cf. F. J. DÖLGER, «Die Sünde in Blindheit und Unwissenheit. Ein Beitrag zu Tertullian De Baptismo 1», Antike u. Christentum 2, 1932, p. 222-229.

passionem animi: En An., 12 et 13, T. explique longuement comment il conçoit les rapports entre l'âme (anima) et l'esprit (animus). Il voit dans l'animus une fonction de l'âme (12,6) et non une substance indépendante de celle-ci. L'union étroite de l'esprit et de l'âme fait que cette dernière est soumise à toutes les fluctuations des états psychiques. Voir le commentaire de WASZINK à ce sujet, p. 200-201. – Passio peut revêtir des acceptions plus ou moins étroites, depuis le sens général d'affection (pathos) jusqu'à celui d'affliction, de souffrance. En parlant de passio animi,

T. s'exprime par métonymie : la douleur provoquée par la paenitentia n'est pas cantonnée dans l'esprit ou l'intellect; elle affecte l'âme tout entière.

offensa: T. attache souvent à ce terme la nuance d'irritation, de mécontentement; cf. Marc., I, 25, 7; 26, 3; Paen., 10, 10. – Le Saint propose de comprendre o. au sens objectif: «a certain affection or the soul caused by a past decision which gives offense». La plupart des commentateurs l'entendent au sens subjectif. Kellner traduit: «ein Leidenzustand der Seele, welcher aus der Missbilligung einer frühern Meinung entspringt»; Labriolle: «un sentiment pénible de l'âme qui naît du regret d'une décision antérieure».

sententiae prioris: la leçon du Trecensis et de l'Ottobonianus: prioris, au lieu de peioris des mss plus récents, est confirmée par plusieurs passages de T., notamment Nat., I, 1, 10 et Marc., II, 24, 1-2.

2. ratione eius: les païens possèdent une notion naturelle de la pénitence, mais cette connaissance est-elle adéquate? Leur permet-elle d'atteindre la ratio de la pénitence, son essence, sa véritable nature, sa raison d'être? et, l'ayant reconnue, d'agir en conséquence? T. le nie, en jouant subtilement des diverses acceptions de ratio. Dieu est l'auteur de la raison, la faculté de connaître; il a créé toutes choses ratione, par raison, c'est-à-dire par son logos, qui est à la fois sa pensée et sa raison: sermo atque ratio; cf. Apol., 17, 1; Marc., I, 23, 1; An., 16, 1; Fug., 4, 1; Prax., 6, 3; 5, 2; Res., 3, 6. Puisqu'ils ignorent le vrai Dieu et son Verbe, les païens ne peuvent avoir une notion raisonnable de la pénitence. T. en donnera la preuve au § 4: «combien leur conduite est contraire à la raison».

res Dei ratio: aux yeux des Romains de l'époque classique, le propriétaire (dominus), détenteur de la propriété quiritaire, a une plena in re potestas; cf. MONIER, § 260. T. utilise cette notion pour réserver l'accès à la ratio

paenitentiae à ceux qui sont de la famille de Dieu et le refuser aux étrangers (extranei), comme c'est le cas pour le thesaurus, le trésor, la réserve, de la domus.

disposuit: le passage reprend Apol. 11, 5. BRAUN, p. 163, observe que chez T. disponere, dispositio désigne ordinairement les diverses manifestations du vouloir divin, relatives au monde et à l'homme, et en particulier le plan du salut.

3. ignorantes ... deum : dans ses écrits apologétiques, T., soucieux de préserver l'originalité du christianisme, souligne les incompatibilités doctrinales qui le séparent du paganisme. De même il affirme péremptoirement la supériorité morale de la religion chrétienne; pour lui, la conversion au christianisme s'accompagne toujours d'un amendement d'ordre moral: cf. Apol., 3, 1-2; 45, 1; 46; Vx., II, 7, 2; Cult., II, 1, 2; Scap., 2. J.-C. FREDOUILLE, p. 311-326, a marqué les limites de cette argumentation. Par ailleurs, dans les traités adressés aux fidèles, T. ne manque pas de produire les exemples de vertu offerts par les païens, afin de stimuler l'effort moral des chrétiens; voir F. PÉTRÉ, L'"exemplum" chez Tertullien. On observera toutefois qu'il ne reconnaît pas de valeur salvifique aux vertus des païens, où il ne voit qu'imitation diabolique des vertus chrétiennes; cf. Vx, I, 6, 5; Cast., 13, 2-3; Virg., 13; Mon., 17.

imminentem procellam: annonce discrète du thème maritime, qui culminera en *Paen.*, 4, 2-3. T. y joint celui du jugement divin, qui ne saurait tarder, pour châtier l'humanité pécheresse. Sur la croyance de T. à l'imminence des derniers temps, cf. ALÈS, p. 446.

4. paenitet fidei: la définition que T. a donnée de la pénitence, au § 1, part de la notion commune, qui s'exprime dans le verbe impersonnel latin: paenitere. Dans le langage de tous les jours, paenitere ne signifie guère plus qu'un sentiment de déplaisir, de regret, concernant une action passée. Ordinairement, les hommes éprouvent

regret et repentir quand ils se souviennent d'avoir commis quelque mal. Mais regret et repentir suivent parfois des actions bonnes, observe T., notamment quand elles n'ont rencontré qu'ingratitude: ingratia (cf. Marc., II, 24, 6). T. voit dans cet usage de paenitere la preuve que les païens ne possèdent pas une notion raisonnable de la pénitence, du repentir, attitudes qui doivent être réservées aux fautes morales. Pour le chrétien, au contraire, paenitere, faire pénitence, concerne exclusivement les péchés que l'on a commis: Paen., 2, 8-14.

5. inrogatur: le terme a une coloration juridique; il désigne ordinairement l'infliction d'une sanction ou d'une peine. On remarquera comment T. décrit les éléments de la pénitence des païens, en les calquant sur le modèle chrétien. Déçus, mécontents de n'avoir rencontré qu'ingratitude, ils se condamnent eux-mêmes (execrantur) et s'infligent une sanction pour se punir d'avoir fait le bien; ils opèrent une sorte de conversion, fermement résolus à ne plus faire le bien désormais (meminisse curantes). Ils réalisent ainsi une conversion à rebours: peruersa emendatio: Paen., 2, 1.

1. merita: l'accès à la vérité chrétienne permet seul de comprendre la nature véritable (ratio) de la pénitence, affirme T. Celle-ci se définit d'abord par ses bienfaits (merita), qui consistent essentiellement à réaliser le salut de l'homme, une fois effacés les péchés passés (2, 7). D'autre part, dans la mesure où la crainte de Dieu inspire toute sa conduite, le chrétien saura éviter le péché à l'avenir; il possède ainsi un moyen infaillible de contenir la pénitence elle-même en de justes limites (temperare), à la différence des païens, qui l'appliquent à temps et à contre-temps (2, 1) et multiplient leurs repentirs (1, 4-5).

augmentum: cette leçon est préférable à celle de O: strumentum, compte tenu de l'antithèse, ménagée par T. (temperarent).

timentes Dominum: aux yeux de T., la crainte (timor,

metus) n'est pas seulement le sentiment initial qui pousse à la conversion et inspire le repentir; elle est l'un des mobiles majeurs de la vie morale tout entière, jointe à l'intérêt et à l'émulation; voir, à ce sujet, RAMBAUX, p. 65-85, qui souligne le pessimisme des vues de l'auteur sur l'attrait que le mal exerce sur l'homme.

2. emendatio: la pénitence n'est pas limitée au regret, au repentir du mal que l'on a commis; elle implique une rupture avec le péché, une conversion à Dieu, un changement de vie. T. souligne à mainte reprise, dans le présent traité, la nécessité de faire de dignes fruits de pénitence, aussi bien avant le baptême (6, 1-6), qu'après (5, 1-3). Il dénonce l'attitude de ceux qui prétendent que Dieu se contente de nos sentiments de pénitence, lors même qu'elle ne se traduit pas en actes (5, 10).

3. principe generis : s'il n'est pas possible de trouver ici un témoignage explicite en faveur de la doctrine du péché originel, T. n'en demeure pas moins l'un des représentants les plus marquants de cette croyance. En An., 39-40, il distingue nettement le péché causé par le démon dans la vie de chaque individu et l'état de corruption, qui procède du péché originel: pristina corruptio, et qui est levé par le baptême. Le péché d'Adam ne constitue pas seulement une priorité chronologique et un exemple pernicieux; toute sa descendance est infectée en ses racines profondes; par hérédité elle porte et transmet (tradux) une propension au mal; elle est, au sens fort, une race pécheresse, de génération en génération (semen delicti); cf. Pat., 5, 5; An., 40, 1; Marc., V, 17, 10; Pud., 6, 15. Sur la doctrine de T. en cette matière, voir entre autres: ALÈS, p. 120-127; DASSMANN, p. 251-254; P.F. BEATRICE, «Tradux peccati». Alle fonti della dottrina agostiniana del peccato originale, Milan 1978, p. 260-271.

maturuisset: nous retenons la conjecture de Borleffs, fondée sur la leçon du Trecensis. Les autres mss écrivent:

maturauisset, qui comporte une nuance de hâte, d'empressement. On observera qu'Irénée, dont T. dépend étroitement, déclare: «(Dieu) fit d'abord tomber sa malédiction sur lui (le serpent), pour en venir ensuite seulement au châtiment de l'homme: car il eut de la haine pour celui qui avait séduit l'homme, tandis que, pour l'homme qui avait été séduit, il éprouva peu à peu (sensim paulatimque) de la pitié» (Adu. baer., III, 23, 5, trad. Rousseau-Doutreleau, SC 211, Paris 1974).

dedicauit: T. emploie ce terme à l'actif au sens de consacrer, qu'il s'agisse de Dieu (Marc., IV, 14, 1; Iei., 8, 2), ou des hommes (Spect., 9, 4; Nat., I, 18, 3).— Même mouvement de la phrase en Pat., 2, 1.

irarum: dans leur ensemble, les Pères ont proclamé l'impassibilité divine et vu dans les textes bibliques parlant de la colère de Dieu des anthropomorphismes. Tertullien, et Lactance à sa suite, occupent une place à part. Sur la colère de Dieu chez T., voir POHLENZ, p. 439s; M. POHLENZ, Vom Zorne Gottes, Göttingen 1909, p. 27-29; 41-42; 439-440; SPANNEUT, p. 292; FREDOUILLE, p. 160-162; RAMBAUX, p. 77-78.

4. ei praedicandae: datif final; cf. HOPPE, Syntax, p. 26. intinctionem paenitentiae: conformément à la doctrine professée en Act. 19, 2-6, T. ne voit dans le baptême de Jean qu'un baptême de repentance; il ne remet pas les péchés et ne confère pas la grâce de l'Esprit, comme celui de Jésus; cf. Bapt., 10, 1-7.

semini Abraham: réminiscence de Le 1, 55; on observera, tout dans tout ce passage, les nombreuses allusions au Benedictus.

5. non tacet: même tournure en Paen., 12, 9; Pat., 14, 1; Marc., IV, 42, 4.

paenitentiam initote: L'appel à la conversion au Dieu puissant, eu égard à l'irruption imminente de la Seigneurie divine et du jugement, constitue le thème dominant de la prédication du Baptiste, qui reprend les monitions des prophètes de l'A.T.: rupture avec la vie pécheresse pour se tourner vers le Seigneur.

salus: il est remarquable que T. ne cite ni Matth. 4, 17, ni Me 1, 15, qui attribuent à Jésus un message pénitentiel, à l'instar de Jean-Baptiste. Compte tenu de la tradition lacunaire de ces versets, il permis de se demander si T. les lisait dans son N.T.

adpropinquabat: T. change le temps de *Matth.* 3, 2; cf. BORLEFFS, "Observationes", p. 77.

6. error uetus: les commentateurs voient dans ce terme une allusion au péché originel et à ses conséquences, tandis que l'expression suivante, relative à l'ignorance (coupable) de l'homme viserait les péchés personnels; cf. LE SAINT, p. 142. T. enseigne, dans An., 39, 1 que le péché d'Adam a terni la pureté, l'éclat primitif, de l'âme humaine. Il précise, en An., 41, 2, en quoi consiste le dommage infligé ainsi à l'âme: il affecte aussi bien l'intelligence que la volonté. Grâce au baptême, l'âme est rétablie dans sa beauté originelle, l'homme est délivré de son aveuglement, et sa volonté se trouve fortifiée pour le combat du chrétien; cf. An., 41, 4; Bapt., 1, 1; 18, 5; Praes., 13, 5; Fug., 8, 12. uerrens et radens: allusion à la parabole de la drachme perdue, qui sera reprise plus loin (Paen., 8, 4).

superuenturo Spiritui sancto: la réception du sacrement du baptême est la condition préalable à la venue de l'Esprit-Saint, enseigne T., conformément aux textes néotestamentaires et aux usages liturgiques; cf. Act. 2, 38; 8, 17 – mais 10, 47. Parmi les textes les plus explicites, voir An., 1, 4; Bapt., 6, 1; 8, 4. Pour la description de la vie chrétienne, sous la conduite de l'Esprit, voir W. BENDER, Die Lebre über den Heiligen Geist bei Tertullian, p. 136-149.

caelestibus bonis: le Saint-Esprit habite dans l'âme régénérée et la comble de biens célestes. La vie de la grâce, qui lui est ainsi conférée, la fait participer à la vie divine: Herm., 5, 2. T. emploie les images du vêtement neuf, de la nouvelle naissance, des noces de l'âme, de son illumination, pour décrire les aspects de cette vie divine; cf. W. BENDER, o.c., p. 130-135. La présence de l'Esprit-Saint s'accompagne aussi d'une mesure variable de charismes. Cet aspect de la doctrine de T., présent dès les traités catholiques (Bapt., 20, 5; Praes., 29, 3), prendra une importance croissante: cf. An., 9, 4; Cast., 4; Scorp., 1; Scap., 4; Marc., IV, 18; V, 8.17.

8. bonis... factis: l'insistance de T. sur l'objet de la pénitence, qui ne peut être que le péché, s'explique par la pointe polémique antimarcionite du passage; cf. *Marc.*, II, 24, 1 et 7.

manus iniciatur: expression à résonance juridique. La manus iniectio est, par excellence, la voie d'exécution des jugements. Elle consiste en une mainmise du créancier sur le débiteur, devant le magistrat; désormais le débiteur est à la merci de son créancier qui, à l'époque de la Loi des XII tables, peut au bout de 60 jours, à défaut d'accord ou de paiement de la dette, le mettre à mort ou le vendre comme esclave au-delà du Tibre; à la fin de la République, le débiteur insolvable, doit travailler au profit de son créancier jusqu'à ce qu'il ait éteint sa dette; cf. MONIER, §§ 112-113. On voit le parti que T. tire de cette allusion à une uiolenta manus iniectio.

9. utpote suorum: Tertullien proclame souvent la nécessité absolue de la grâce divine pour toute bonne action; le passage présent est particulièrement expressif à cet égard, puisque l'action de Dieu accompagne l'action de l'homme à tous les moments, à tel point que l'action bonne accomplie par l'homme est, pour ainsi dire, celle de Dieu. Dieu en est l'instigateur (auctor); il en est aussi le défenseur, écartant tous les obstacles à sa réalisation, afin que la liberté de l'homme puisse répondre pleinement à sa volonté; cf. An., 21, 6; Marc., II, 24.

acceptator: T. utilise avec prédilection les noms d'agent en -tor au lieu des verbes correspondants; cf. H. RÖNSCH, Itala und Vulgata, p. 55-63. A. est moins fréquemment attesté qu'acceptor; on le trouve sur une inscription d'Ostie, contemporaine de T. (CIL 14, 16), au sens de lieu, d'aire d'accueil. Par contre, les acceptores forment, à Ostie, à la même époque, un corps chargé de prendre livraison des arrivages de blé, qu'ils entreposent dans les magasins: CIL 14, 2 (a. 197), 150, 154 (a. 210): corpus mensorum frumentariorum, adiutorum et acceptorum Ost. (PAULY-WISSOWA, ad verbum).

remunerator: Tertullien est le premier témoin du terme latin chrétien meritum — ce qui ne veut pas dire qu'il en est le créateur. Il a grandement contribué à définir le principe et les conditions du mérite, en vue d'illustrer la doctrine traditionnellle des rétributions futures. A la base de l'idée de mérite, T. place évidemment la liberté de l'homme, face à la volonté de Dieu, le maître souverain, dont nous sommes les serviteurs. La loi morale prescrit le bien, sans contraindre la volonté; il appartient à l'homme d'adhérer spontanément au bien et de fuir spontanément le mal. La dispunctio meriti, qui auraslieu au jour du jugement, s'appliquera à l'usage que chacun aura fait de sa liberté à l'égard du service dû à Dieu; cf. Apol., 18; Marc., I, 27; IV, 17; Pat., 10; Scorp. 6. Pour les emplois que T. fait de remunerator, voir BRAUN, p. 120-121.

11. bonum factum: LE SAINT, p. 143, observe que ce passage est l'un des plus anciens et des plus explicites des Pères concernant la doctrine du mérite qui sera solennellement définie au II<sup>e</sup> concile d'Orange (529), c. 18.

debitorem: T. traduit fréquemment en catégories juridiques, voire commerciales, la doctrine du mérite. Depuis K.H. WIRTH, Der Begriff des Meritum bei Tertullian, Leipzig 1882, nombre d'auteurs lui en ont fait grief, y voyant l'expression de l'esprit légaliste du docteur de Carthage et d'un juridisme très romain. Mais a-t-on suffisamment tenu compte des racines bibliques des notions et des images qui fondent la doctrine de Tertullien? Cf. notre c.r. à l'ouvrage de Cl. RAMBAUX, Tertullien face aux morales des trois premiers siècles (RevSR. 54, 1980, p. 180-182).

12. iustitiae: son rigorisme moral et sa polémique contre Marcion ont conduit T. à insister outre mesure sur l'attribut de la justice divine, envisagée surtout dans son exercice implacable au jour du jugement dernier; cf. BRAUN, p. 116-123; RAMBAUX, p. 76-80.

disciplinae: mot cher à T. (319 occurrences). Parmi les études qui lui ont été consacrées, on notera celles de V. MOREL, "Disciplina" et de H.I. MARROU, "Doctrina et disciplina dans la langue des Pères de l'Église", ALMA 9, 1934, p. 5-26. S'il emploie souvent ce terme pour désigner l'ensemble des règles et des rites qui constitue l'unité de l'Église et sépare les fidèles des hérétiques et des païens (ibid., p. 19), devenu montaniste, il aura tendance à faire entrer dans la d., outre les lois morales, les rites, les questions disciplinaires, tout le domaine doctrinal qui déborde les limites de la "règle de foi", et qui concerne la doctrine sacramentaire (notamment le baptême et la pénitence), la doctrine ecclésiologique et celle de l'âme; cf. Braun, p. 424-425. On observera qu'ici le sens de d. demeure essentiellement pratique, sans résonances doctrinales particulières.

- III. 1. delicto: si T. emploie le couple delictum/delinquere, de préférence à peccatum/peccare, pour désigner le péché, c'est par fidélité à la terminologie paulinienne, ainsi rendue dans les versions latines, observe WILHELM-HOOIJBERGH, p. 94. Mais les termes sont parfaitement synonymes.
  - 2. spiritus: dans ce passage, T. n'emploie pas s. dans l'acception technique de souffle de vie; cf. An., 10, 2, mais au sens large et métonymique, pour désigner l'âme

humaine. Sur la différence marquée par T. entre anima et spiritus, voir le commentaire de WASZINK, p. 193-195, à propos de An., 11, 1-3.

peccato deputandum: la définition du péché, esquissée par T., s'inscrit évidemment dans la tradition biblique, pour laquelle le péché est essentiellement transgression des commandements de Dieu, opposition de la volonté de l'homme à la volonté de Dieu. Cette tradition se distingue nettement des vues de Socrate et d'Aristote, qui envisagent le péché comme ignorance, erreur ou maladresse; cf. É. BRÉHIER, Histoire de la philosophie, I, Paris 19679, p. 211.-221. On sait que le stoïcisme a opéré, pour son compte, la référence de l'action humaine à l'ordre divin des choses; le devoir de l'homme est d'accorder sa volonté à la volonté de Dieu. Malgré les aspects cosmologiques de cette école, les aspirations morales qu'elle encourageait furent profitables à la doctrine chrétienne, qui s'en inspira largement pour nombre de problèmes de morale théorique; cf. SPANNEUT, p. 232-257.

grande quid boni: «Pour définir Dieu et sa nature, T. a utilisé, dans ses discussions avec les païens ou les hérétiques, un vocabulaire assez marqué par la philosophie ambiante, encore qu'il se soit efforcé en général de le rapprocher de celui de l'Écriture», écrit R. BRAUN, p. 39. Dans le présent développement, s'adressant à des fidèles et à des catéchumènes, T. souligne deux aspects de la nature divine, que l'Écriture met particulièrement en relief, sa grandeur et sa bonté; il observe, par ailleurs, que la piété populaire reconnaît dans la grandeur de Dieu son premier attribut; cf. Apol. 17, 5; elle compte aussi sur la bienveillance efficace de la Providence divine; cf. Test., 2, 2; Cor., 6,2.

3. carnalia, idest corporalia: T. emploie caro carnalis en diverses acceptions: au sens le plus général, pour désigner le corps, la sensibilité, comme ici, mais aussi, dans le sens

III,3 - 8

paulinien (Rom., 8, 2; Gal. 5, 24), tout ce qui en l'homme s'oppose à Dieu, toutes les forces du mal qui l'habitent, corps et âme (cf. An., 40, 2); dans un sens encore plus restreint, T. utilise ces vocables pour désigner le charnel : voir les textes indiqués par RAMBAUX, p. 133, n. 41. duplicis substantiae : si Tertullien a marqué avec vigueur l'unité naturelle du composé humain et affirmé la force de ce lien naturel, que la mort même ne brise pas définitivement, il n'a jamais eu l'idée exacte de l'union substantielle entre le corps et l'âme, telle que la décrivent Aristote et la Scolastique. Pour décrire cette union, il emploie diverses images, comme celle du son, de la couleur, de l'odeur, étroitement associés avec le corps sonore, coloré, odorant (An., 6, 5), mais aussi celle du séjour de l'enfant dans le sein maternel (An., 6, 8), ou celle de l'habitation du démon dans le corps du possédé (An., 25, 8; cf. An., 38, 4; Res., 41, 3; 46, 14; Pud., 10, 12). En somme, il se représente le corps comme une demeure où l'âme séjourne, et l'âme et le corps comme deux substances complètes qui existent ensemble. La dépendance de Tertullien à l'égard de l'anthropologie stoïcienne est flagrante sur ces points; voir à ce sujet SPANNEUT, p. 150-153.

congregatione: les stoïciens parlaient de krasis di'holou, pour qualifier le lien corps-âme; ils entendaient par là un mélange intime, où des corps peuvent se compénétrer complètement, malgré leur matérialité (cf. SVF, II, 471, p. 153; 463-481, p. 151-158). T. se rapproche davantage de cette notion en Res., 14, 11, où il parle de l'unité du composé humain, effectuée ex utriusque substantiae concretione (cf. Res., 7, 9).

5. expressa... consummata: Tertullien reprend ici les images et parfois les termes du récit de la création de l'homme (Gen., 2, 7). Exprimere traduit l'ouvrage du divin potier (figulus: cf. Paen., 4, 3); consummare fait allusion à la création de l'homme, qui achève, couronne, conclut tout

l'œuvre du créateur (Gen., 2, 1); l'animation de l'homme parachève à son tour sa création.

adflatu: contre le matérialisme d'Hermogène, T. avait rédigé un ouvrage perdu, inititulé De censu animae, où il examinait l'origine de l'âme humaine. Il y fait allusion en An., 3, 1 et en résume la substance en ces termes: «Nous soutenons que l'âme provient du souffle (flatu) de Dieu et non de la matière, en nous appuyant dans cette circonstance sur la règle sans équivoque fixée par Dieu: "Dieu insuffla (flavit) sur le visage de l'homme un souffle (flatum) de vie et l'homme est devenu une âme vivante", bien entendu par le souffle (flatu) de Dieu.» (An., 3, 4). — T. est-il retombé lui-même dans le matérialisme en admettant la corporéité de l'âme? Voir, à ce sujet, I. VECCHIOTTI, La filosofia di Tertulliano, p. 393, s., qui renvoie aux travaux de G. Esser, A. d'Alès, G. Scarpat.

ex pari: T. souligne ici, à l'encontre des gnostiques, pour lesquels l'âme, d'origine divine, ne pèche pas, que l'âme et le corps de l'homme forment un composé indissoluble; voir l'Introduction, p. 35.

6. pariter... suscitentur: la formule peut paraître maladroite, dans la mesure où l'on n'envisagerait que la résurrection de la chair; mais T. possède aussi une doctrine particulière sur la destinée des âmes entre le moment de la mort et celui du jugement dernier (cf. FINÉ, p. 54-93). Ce qu'il tient à souligner ici c'est que l'homme comparaîtra devant le Juge suprême avec son être tout entier, pour y recevoir le châtiment ou la récompense que lui ont valu ses œuvres terrestres.

7. utrique: cf. Bapt., 4, 5: utrumque inter se communicant, spiritus ob imperium, caro ob ministerium. — On pourrait traduire aussi: non moins à l'une des parties qu'à l'autre; cf. LE SAINT, p. 146, n. 42.

8. spiritalia - corporalia: cette distinction ne s'est pas

maintenue; elle correspond sensiblement à celle des péchés internes et externes, de pensée et d'action. Cette dernière est souvent relayée par une division tripartite: péchés d'action, de parole et de pensée; cf. Clément d'Alexandrie, Strom., II, 15; PS.-MACAIRE L'ÉGYPTIEN, Homélie 3, 4 (PG 34, c. 469 D); Jérôme, In Ez. 13, 43, 23; etc. T. n'envisage pas expressément le péché d'omission, par lequel on omet ce que l'on peut et doit faire. Voir Th. DEMAN, art. "Péché", DTC 12, 1933, C. 154-156.

ro. conspectu eius: T. développe fréquemment cette idée, qui a des racines bibliques cf. Sir. 10, 24; 11, 23; 17, 13; 39, 24; Job 15, 16; 31, 4; Is. 1, 16; 59, 15; 65, 12; 66, 4; Jér. 16, 17; 32, 30, etc. Voir les articles de F. NÖTS-CHER et Th. KLAUSER, «Angesicht Gottes», RAC 1, 1950, c. 437-440; de P. WILPERT, «Auge III a», ibid., c. 961-963 pour les citations profanes. – cf. Spect., 20, 5; Vx, II, 3, 4.

11. uoluntas: T. place le libre arbitre de l'homme à la source de l'agir moral. En face de la volonté divine, qui s'exprime par ses commandements, la volonté humaine demeure libre d'embrasser un parti ou l'autre; son choix lui appartient en propre. Dieu met devant l'homme le bien ou le mal, la vie ou la mort; ce choix offert à la volonté est l'épreuve du libre arbitre; cf. Marc. II, 5-7. La doctrine des actes humains qui commande tout ce développement rejoint, dans ses grandes lignes, les principes qui régissent le droit pénal romain classique; voir BECK, p. 116-118. casui : le cas fortuit peut être invoqué par le prévenu qui affirme son innocence, tout en reconnaissant le fait incriminé. L'exemple classique est celui de l'incendie qui se propage casu uenti furentis; les jurisconsultes romains admettent qu'en ce cas, la responsabilité de l'agent peut être dégagée; mais elle ne l'est pas a priori; voir l'Introduction, p. 30.

necessitati: toute action punissable qui n'a pas été accomplie avec la liberté requise, mais sous l'effet d'une contrainte d'ordre physique ou psychologique, est à considérer comme un crimen necessarium, auquel la peine ne saurait s'appliquer. A la uoluntas s'oppose donc la necessitas; cf. BECK, p. 118. Tertullien reprend fréquemment cette opposition: Nat., I, 10, 20; Marc., II, 6, 7; Apol., 45, 5; Herm., 9, 1; 10, 4; 14, 1-2; 16, 3; Cor., 11, 7; Virg. 14, 1; etc. Cependant il refuse d'admettre la necessitas comme excuse, quand il s'agit de confesser sa foi: «La nature de la foi n'admet pas le cas de force majeure (necessitas) comme excuse; on n'est pas contraint (necessitas) de commettre un péché quand on ne connaît qu'une seule contrainte (necessitas), celle de ne pas pécher.» (Cor., 11, 6).

ignorantiae: la doctrine aristotélicienne des actes humains a approfondi la notion de l'acte volontaire, en précisant qu'il doit être précédé de la connaissance intellectuelle de son objet. De ce fait, il ne saurait y avoir faute morale sans la conscientia criminis. Un acte ne sera vraiment volontaire que s'il est posé en connaissance de cause, cette connaissance portant à la fois sur l'acte lui-même, ses circonstances, et sur sa valeur morale; cf. BECK, p. 118. T. se range à cette doctrine en de nombreux passages de son œuvre, notamment en Nat., I, 16, 8; II, 1, 2; Apol., 1, 4 et 6; Marc., II, 8, 2; Pud., 10, 1. On peut rapprocher de ce passage: CLÉMENT D'ALEXANDRIE, Quis dives, 38.

12. principalis: T. souligne ici que la volonté joue un rôle primordial dans l'acte coupable. Il reprend cette idée en Res., 17, 4-8 et An., 58, 6-8, où il insiste davantage sur la priorité chronologique de la volonté: puisque c'est elle qui prend l'initiative, il est juste qu'elle soit sanctionnée d'abord, sans attendre le jugement dernier, où le corps lui sera associé pour le châtiment; cf. Marc., IV, 34, 11.

perpetrationem: sur ce point T. partage les vues des jurisconsultes de son temps, attentifs à punir non seulement le délit consommé, porté à son achèvement (perpetratum), mais aussi l'intention criminelle, perceptible dans

la tentative de délit; cf. BECK, p. 118-119. Déjà CICÉRON avait exprimé cette exigence d'une juste répression de l'intention coupable (Mil., 7, 19; Tull., 22, 51). Cf. PAUL, Sent., 5, 23, 3: «Qui a tué un homme est parfois acquitté; qui ne l'a pas tué est condamné pour homicide; c'est l'intention de chacun, et non l'acte, qui doit être châtiée.» Digeste, 48, 8, 14: «Rescrit du divin Hadrien sur le sujet: en matière criminelle on considère non le résultat mais la volonté.»

13. adiectionem legi: contre Marcion, T. a été amené à

souligner la continuité des deux Testaments; la différence entre l'Ancien et le Nouveau Testament est celle qui sépare la lettre de l'esprit. Dans cette perspective, il développe les thèmes de l'Évangile accomplissement, achèvement de la Loi; cf. Marc., II, 17; IV, 9,14; 12, 15; 21, 8; 26, 11; V, 11, 4; 2, 4. Quand il polémique contre les juifs, il affirme au contraire que l'Évangile a mis fin aux préceptes rituels et cérémoniels de la loi juive; cf. Iud., 3,10; 6, 1-12; Iei., 14; Mon., 5, 3; Pud., 6, 3, etc. Voir à ce propos ALÈS, p. 166-172; 262; 278; FREDOUILLE, p. 284-290; D. EFFROYSOM, Tertullian's Anti-judaïsm, p. 174-197. adulterum: afin de prouver la supériorité de la loi de l'Évangile sur celle de Moïse, T. cite de préférence Matth., 5, 28. Celle-ci punit l'adultère consommé en acte (Lév. 20, 10; Deut. 22, 22), tandis que le Christ condamne même les désirs coupables de la chair; cf. An., 15, 4; 40, 4; 58, 6; Vx., I, 2, 2; Idol., 2, 3; Res., 15, 4; Cast., 9, 2; Pud., 6, 6, etc. On remarquera toutefois que le thème de la rectitude intérieure n'est inconnu ni du judaïsme (Prov. 24, 12 et 17; 26, 24) ni de la philosophie (SÉNÈQUE, Const., 7, 4; Benef., 5, 13-14; ÉPICTÈTE, II, 14, 11; III, 22, 93; IV, 11, 5-8). En fait, déjà les livres poétiques de l'A.T. interdisent à l'homme le désir et même le simple regard portés vers une femme qui ne serait pas la sienne (Job 31, 1; Sir. 9, 8-9). A cet égard, la seule nouveauté dans l'enseignement de Jésus fut le conseil de se mutiler plutôt que de céder à la tentation, observe Cl. RAMBAUX, p. 207.

14. repraesentat: pour les sens de r., voir ALÈS, p. 356-360, qui distingue trois acceptions: physique (présence réelle, concrète); mentale (représentation imaginative ou intellectuelle); morale (représentation juridique, iconographique ou scénique). On se souviendra cependant que, d'accord avec la psychologie stoïcienne, T. conçoit l'acte d'appréhension intellectuelle d'une manière matérialiste: l'âme reçoit, à travers l'animus, les impressions des sens, qui y inscrivent l'image de la réalité extérieure, corporelle; cf. An., 18, 6-7 et le commentaire de WASZINK.

16. conscientiae... confessionem: pour T., la conscientia n'est pas seulement cette connaissance immédiate que nous avons de nous-même et des notions communes, capables de nous guider dans le domaine moral et religieux (voir SPANNEUT, p. 215-216); à l'instar de Cicéron, de Sénèque, de Philon et de saint Paul, T. voit en elle cette voix intérieure, qui juge spontanément et immédiatement la valeur morale de nos actions; cf. Idol., 23, 2-4;POHLENZ, p. 317; H. BÖHLIG, «Das Gewissen bei Seneca und Paulus», Theologische Studien und Kritiken 87, 1914, p. 1-24; C. SPICQ, «La conscience dans le Nouveau Testament», RBi 47, 1938, p. 50-80; J. STELZENBERGER, «Conscientia bei Tertullianus», Vitae et veritati. Festschrift fur K. Adam, Düsseldorf, 1956, p. 28-43.

malum uolueris: le jugement de sa conscience condamne le pécheur, lors même qu'il n'a pas consommé l'action projetée; loin de l'excuser, son aveu le condamne : uolui nec tamen feci, car s'il s'est abstenu de poser cette action, c'est qu'il la savait mauvaise, sous-entend l'orateur.

bonum non impleueris: la conscience va encore plus loin: elle nous condamne aussi lorsque nous nous abstenons de faire le bien que nous devrions; cf. HERMAS, 38, 2. Il y a, dans cette réflexion, une amorce de la doctrine du

péché d'omission. Le droit pénal romain connaît, du reste, certains délits par omission; cf. BECK, p. 117.

IV. 1. omnibus ergo delictis: T. ouvre par ces mots la conclusion du long développement qu'il consacre à l'objet de la pénitence en général (III-IV). Comme rien n'est spécifié, ces considérations valent aussi bien pour les péchés commis avant le baptême que pour ceux qui surviennent après. Mais le moraliste précisera sa pensée sur chacun de ces points, en soulignant la nécessité et l'efficacité de la pénitence avant et après le baptême (Paen., 6, 8; 7, 2; 8, 1-2).

ueniam... spopondit: T. se fait ici l'interprète de l'Écriture et de la doctrine commune de l'Église primitive. Elle n'est point compatible avec les vues qu'il exprimera sur les péchés «irrémissibles», une fois passé au montanisme.

2. paenitentiam malo: le texte d'Éz. 33, 11, cité par Tertullien, a joué un rôle important dans l'histoire de la théologie pénitentielle, observe LE SAINT, p. 148, dans la mesure où on y a vu affirmées la nécessité de la contrition pour obtenir le pardon des péchés et l'efficacité de la contrition parfaite.

praestantiam... meam: de tels aveux ne sont pas rares sous la plume de T. Il pouvait, du reste, se réclamer d'une tradition bien établie; cf. I Cor. 15,9; I Tim. 1,15; II<sup>a</sup> Clem., 18,1 (qu'il pastiche en Paen., 12,9). Même protestation chez Ambroise, De paenitentia, 77.

tabulae fidem: l'image du naufragé qui s'agrippe à une planche de salut est commune dans l'Antiquité; on la trouve chez PLATON, Phédon, 85 d; SÉNÈQUE, Benef., 3, 9, 2 et CICÉRON, Off., 3, 23, 89. Reprise par les auteurs chrétiens, elle illustrait à merveille l'efficacité du bois de la croix du Sauveur; cf. H. RAHNER, «Antenna crucis, VI. Der Schiffbruch und die Planke des Heils», ZKTh 79, 1957, p. 129-169. D'une manière générale, elle s'offrait pour désigner tous les moyens de salut offerts par Dieu à

l'homme, en vue d'assurer son salut, depuis l'Église (cf. H. RAHNER, Symbole der Kirche. Die Ekklesiologie des Väter, Salzbourg 1964, p. 272-280) jusqu'au baptême et à la pénitence (cf. Paen., 12, 9; CYPRIEN, De zelo, 1; CLÉMENT D'ALEXANDRIE, Paed., III, 101, 1; ORIGÈNE, In Ez. hom. X, 1; etc.

4. seruulis nostris: dès l'A.T., les relations entre Dieu et l'homme sont comparées à celles d'un maître et chef de maison à l'égard de ses serviteurs; cf. I Sam. 3, 9-10; III Rois 3, 9; 8, 28; Ps. 18, 12; 118, 125; etc. L'image est reprise dans le N.T., en particulier dans plusieurs paraboles: Le 12, 35-48; 19, 11-27; Matth. 18, 23-35; etc. Les fidèles seront désignés comme serui Dei (I Pierre 2, 16) ou serui Christi (Éphés. 6, 6). Tertullien emploie fréquemment cette appellation et en tire divers effets de style: apostrophes (Spect., 1, 1, 5; Paen., 7, 1), exempla (Vx., II, 8, 1; Cult., II, 10; Fug., 1, 3), et divers arguments en vue de décrire les devoirs des chrétiens (Apol., 23, 15; Pat., 4, 1; Vx., I, 4, 7; 5, 3; Marc., IV, 29, 6; etc.).

obsequii... ratio: l'o. est le respect que l'affranchi doit à son patronus. En droit romain, l'inobservation du devoir d'o. entraîne des sanctions, corporelles (Dig., 2, 4, 25) ou pécuniaires, prononcées par le magistrat; dans les cas graves, sous le Haut-Empire, elle peut même conduire à la révocation de l'affranchissement, pour cause d'ingratitude; voir MONIER, § 181, A 1, citant P. de FRANCISCI, «La reuocatio in seruitutem del liberto ingrato», Mélanges Cornil, I, Gand 1926, p. 297-323. L'empereur Commode avait réglementé cette matière (cf. Dig., 25, 3, 6, 1). En l'évoquant, T. aborde donc un sujet des plus actuels.

5. bono paenitentiae: ici commence une nouvelle section de la première partie du traité, celle qui s'attache à décrire les avantages de la pénitence (IV, 5-8). Conformément aux lois du genre, T., qui vient de démontrer en quoi il est juste

IV,5 - 7

de faire pénitence, se doit de prouver que c'est utile (cf. LAUSBERG, I, p. 54 s.).

bonum atque optimum: selon BRAUN, p. 126, l'origine de cette expression redoublée serait à chercher dans la tendance de la langue parlée à l'expressivité; il s'agirait d'une particularité des milieux chrétiens de Carthage au II<sup>e</sup> et au III<sup>e</sup> siècle, afin de souligner le prédicat de la bonté divine.

quod Deus praecipit: il est d'autant plus logique de voir T. appliquer à la volonté de Dieu les qualificatifs bonum atque optimum, qu'il identifie l'être divin avec son vouloir et son pouvoir; cf. Marc., I, 11, 6-7; 17, 1-4; 22, 1-6; IV, 29-4; 41, 1; Carn., 3, 1; Prax., 10, 9; etc.

6. iam nunc: nous retenons la leçon de l'Ottobonianus qui fait mieux ressortir le mouvement de la pensée. T. use volontiers de cette clausule, pour marquer une pause, avant de produire un nouvel argument, dont il a établi les prémisses; cf. Marc., I, 5, 3; 15, 2; II, 25, 1; III, 8, 4; IV, 8, 7; V, 7, 5; Spect., 10, 10; 29, 1; Test., 4, 1; Herm., 19, 2; etc.

maiestas diuinae potestatis: T. a accueilli avec faveur maiestas, que lui apportait la tradition chrétienne (47 occurrences). Il s'en est servi surtout pour exprimer la grandeur de Dieu, où il voyait l'expression même de la divinité; cf. Nat., I, 10, 38; Marc., II, 5, 2; 25, 3. etc. BRAUN, p. 45, n. 4, observe que le terme peut rendre les vocables grecs: doxa, mégalosunè ou mégaleiotès. — Dans le vocabulaire théologique de T., l'idée d'autorité souveraine est assumée par potestas, qui recueille les acceptions scripturaires de dunamis et exousia; cf. BRAUN, p. 110-112, qui marque les ressemblances et les différences entre les deux termes.

auctoritas imperantis: tandis que sa potestas désigne la puissance souveraine de Dieu, efficace par elle-même et sans référence à la volonté de l'homme, son auctoritas s'adresse à l'homme pour l'inviter à croire une vérité

salvisique ou à observer un précepte divin; elle ne contraint pas sa volonté, mais le sollicite à prendre position librement à son égard; voir Th. RING, « Auctoritas » bei Tertullian, Cyprian und Ambrosius, p. 55-62, qui compare les acceptions d'auctoritas chez les auteurs chrétiens et en contexte profane.

utilitas seruientis: la démonstration de T. est typique de son goût pour le paradoxe. Le rhéteur africain démontre que le chrétien ne doit pas se préoccuper de savoir si l'observation des préceptes divins lui sera avantageuse; il doit lui suffire de savoir que tel est l'ordre de Dieu. Dans un autre contexte, au contraire, il insistera, parfois lourdement, sur les avantages immédiats ou durables conférés par l'existence chrétienne; voir RAMBAUX, p. 85-95.

7. iurans: le serment occupe une place importante dans les usages juridiques et dans la vie quotidienne des peuples de l'Antiquité, qu'il soit assertoire ou promissoire; cf. H. STRATHMANN, art. «Eid», Evangelisches Kirchenlexikon (hg. v. H. Brunotte und O. Weber), I, Göttingen 1961², p. 1027-1033; J. SCHNEIDER, art. «Omnuo», ThWBNT 5, 1954, p. 177-185. La loi mosaïque et le rabbinat se sont efforcés de sauvegarder la sainteté du serment et d'en limiter l'usage; cf. M. LEHMANN, «Biblical Oaths», ZATW 81, 1969, p. 74-92. Malgré certains courants qui tendent à l'interdire de manière absolue (Jac. 5, 12; cf. Matth. 5, 34; 23, 16-23), les chrétiens ont adopté cet usage, tout en évitant d'y recourir de manière inconsidérée (cf. Apol., 32, 2).

uiuo, dicens: les juifs juraient par le Dieu vivant ou par son nom; la Bible fait jurer Dieu par lui-même (Gen. 22, 16), par son nom (Jér. 44, 26) ou par sa propre vie (Éz. 33, 11); cf. HORST, «Der Eid im A.T.», Evangelische Theologie 17, Munich, 1957, p. 366-384. Des formules de serment semblables à celles-ci étaient communes chez les Latins; cf. VALÈRE MAXIME, IX, 13 (ita uiuam, dabo);

SÉNÈQUE, Epist. 82, 11 (praebebo, ita uiuam); CICÉRON, Fam., 2, 13, 3 (ita uiuam, putaui).

- 8. quod iterum: il convient de souligner la forme recherchée de cette période: parallélisme rythmique de la phrase avec chiasme (deux propositions relatives, deux complétives, verbe principal, finale avec une participiale intégrée), rimes intérieures (deieratione, adseueratione, perseuerare), clausules métriques; bel exemple de prose liturgique.
- V. 1. hoc enim: ici commence la dernière section de la première partie du traité, consacré aux questions générales relatives à la pénitence (I-V). T. y expose les exigences intrinsèques, les propriétés de la pénitence, son caractère unique et irrévocable. Comme il traite encore de la pénitence en général, cette unicité de la pénitence est à comprendre du mouvement de la conversion, qui fait passer le pécheur sous la mouvance de la grâce. S'il est sincère, ce mouvement exclut définitivement toute rechute dans le péché, avant et après le baptême (cf. Hébr. 6, 6; I Jn 3, 9; 5, 18).

ostensa et indicta: il est permis de voir dans le choix de ces verbes un rappel des deux aspects soulignés plus haut (Paen., 4, 6): l'auctoritas de Dieu se fait connaître par la Révélation; elle formule les exigences de la potestas divine au sujet de la pénitence, pour le salut de l'homme, per gratiam, par pure faveur.

in gratiam: bien qu'elle demeure très générale, cette proposition marque le résultat de la pénitence, aussi bien avant qu'après le baptême. T. n'envisage que le passage de la condition de pécheur à la vie de la grâce. Il précisera sa pensée plus loin, en ce qui concerne les aspirants au baptême (Paen., 6, 17-18) et les fidèles (Paen., 8, 1-2.4). Il apparaîtra alors nettement qu'il ne traite que des péchés graves soumis à la discipline pénitentielle. Voir RAHNER, «Sünde als Gnadenverlust», p. 471-480.

semel - numquam : les catéchumènes, tout comme les

fidèles de l'assistance, ont opéré leur conversion, de leur aveuglement originel, de leur vie de péché, à une vie de soumission aux commandements de Dieu (cf. Bapt., 1, 1). Pour les premiers, le baptême va sceller leur pénitence-conversion, mais c'est dès l'instant de leur conversion qu'ils doivent s'abstenir de tout péché (cf. Paen., 6, 1-5). resignari: T. applique à la pénitence l'image familière du sceau baptismal (II Cor. 1, 22; Éphés. 1, 13; 4, 30; HERMAS, 72, 3; 93-3; II<sup>a</sup> Clem., 7, 6; 8, 6; etc.); revenir au péché serait briser ce sceau. Voir F. J. DÖLGER, Sphragis. Eine altchristliche Taufbezeichnung, Paderborn 1911, p. 128-140; J. YSEBAERT, Greek Baptismal Terminology. Its origins and early development (Graecitas Christianorum Primaeva, I), Nimègue 1962, sub uerbo.

2. iam quidem: T. s'attache à démontrer la gravité de la rechute dans le péché et à en définir la nature: elle est inexcusable (§ 2); elle équivaut à un acte de *contumacia* (§§ 3-4); elle implique à la fois mépris de Dieu (§ 5) et ingratitude (§ 6).

domino adgnito: reprise de l'argument développé en Paen., 3, 2. Pour T., comme pour les stoïciens, la connaissance est la première démarche vers la vie morale; mais l'on se gardera de forcer cette ressemblance; cf. KLEIN, p. 158-160. En effet, c'est par la foi, et non par la raison, que toute la vie chrétienne acquiert sa consistance; c'est sur l'Écriture et la Tradition que repose la disciplina chrétienne, proposée par le magistère de l'Église (cf. ALÈS p. 262-264). paenitentia delictorum: l'expression est vague à souhait; elle peut désigner aussi bien la conversion intérieure, qui est à l'origine de l'engagement des catéchumènes, que les œuvres pénitentielles concrètes qui précédaient la réception du baptême, évoquées en Bapt., 20 (cf. JUSTIN, I Apol., 61; HIPPOLYTE, trad. apost., 20).

4. contumacia: le terme n'a pas, à l'époque de T., le sens qu'il revêt dans le droit pénal contemporain. De nos jours,

la contumace est l'état de l'individu qui, accusé d'un crime, se soustrait à la procédure de jugement, à laquelle il a obligation de se soumettre. En droit romain classique, il y a contumace dans les actions, lorsque la résistance du défendeur est entachée de dol. Il revient au juge d'apprécier la fides, c'est-à-dire l'exactitude à remplir un engagement volontairement pris, par comparaison à l'exactitude que met un homme honnête, bonus uir, à accomplir sa promesse (Dig., 16, 1, 27, 2; 46, 1, 54).

exceptio: l'exception se présente matériellement comme une clause restreignant le pouvoir du juge de condamner et subordonnant la condamnation à une condition; le défendeur peut obtenir son absolution en démontrant que le droit du demandeur, dont il reconnaît d'ailleurs l'existence, est paralysé d'une manière temporaire ou définitive, et qu'il serait contraire à l'équité de le condamner; cf. GAIVS, inst., 4, 116. On distingue, de ce fait, les exceptions temporaires, ou dilatoires (dilatoriae), et les exceptions perpétuelles, ou péremptoires (peremptoriae); les premières ont pour but de procurer un délai au défendeur, les secondes paralysent d'une manière définitive le droit du demandeur, telles l'exception de dol ou celle de chose jugée (GAIVS, Inst., 4, 121). Voir MONIER, § 140, 2.

tueatur: le pécheur ne peut avancer aucune exception dilatoire, pour retarder le châtiment mérité par sa récidive; il ne saurait, évidemment, avancer d'exception péremptoire contre le droit de Dieu.

in aperto: T. reprend ici l'argument développé par PAUL en Rom. 1, 19-32 (cf. Sag. 12, 24; 13, 1-9). Dieu se fait connaître aux hommes par ses œuvres et ses dons, notamment par la création, dont les corps célestes constituent le témoignage le plus admirable. Pour les stoïciens aussi, Dieu se lit dans le monde, tout particulièrement dans l'harmonie du cosmos, dans l'ordre immuable du ciel étoilé; il se révèle également à la conscience, par une sorte d'instinct (prolèpsis), antérieurement aux raisonnements;

voir Spanneut, p. 270-288; Fuetscher, p. 1-34 et 217-251.

7. aemulo: Satan n'est pas seulement l'ennemi (aemulus) de l'homme, dont il est jaloux (inuidus), à cause de la faveur qui lui est faite, tandis que lui-même demeure séparé de Dieu; cf. Apol., 27, 4; Paen., 7, 7-9; il est et reste l'adversaire de Dieu, dont il contrefait les dons, et il cherche à tromper l'homme, en prenant le masque de la religion; cf. Praes., 40, 2; Vx., I, 6, 5; Bapt., 5, 3; Pat., 16, 2; etc. Voir J. FONTAINE, «Sur un titre de Satan chez Tertullien: Diabolus interpolator», SMSR 38, 1967, p. 197-216. On trouve une désignation équivalente de aemulus, dans le Martyre de Polycarpe (17, 1) et dans le Testament de Joseph (7, 5).

renuntiasset: le renoncement à Satan faisait partie intégrante du rituel baptismal, dès l'époque de T. (cf. Cor. 3, 2; Spect., 4, 1; 13, 1; ORIGÈNE, In Num. hom., XII, 4); voir M. ROTHENHAEUSLER – Ph. OPPENHEIM, art. « Apotaxis », RAC 1, 1950, c. 558-564 (Bibliographie). Cette fois encore, T. reporte sur la conversion initiale, préparatoire

au baptême, les effets du sacrement. praeda: T. emploie volontiers l'image du butin de guerre (Apol., 50, 2) ou des voleurs (Marc., V, 4, 8; IV, 27, 7); selon la tradition biblique (Job 4, 11; 29, 17; 38, 39; Ps. 16, 12; Éz. 19, 3; 22, 25; Nah. 2, 12), il évoque aussi la proie ravie par les bêtes sauvages: Fug., 11, 3. Ces deux sens sont sous-jacents à la comparaison qu'il esquisse, dans ce passage, au sujet du démon qui récupère sa proie. Voir J. RIVIÈRE, «Tertullien et les droits du démon», Rev SR 6, 1926, p. 199-216.

9. satisfacere: à l'instar du judaïsme tardif, qui envisage parfois — mais non uniquement — les relations entre l'homme et Dieu comme une relation juridique, voire commerciale (cf. F. HAUCK art. « Opheilo. A 4», ThWBNT 5, 1954, p. 561), T. utilise toute une gamme d'expressions

V,9 - VI,1

et d'images qui font du péché une dette et du pécheur un débiteur à l'égard de Dieu, devenu son créancier. Dans cette perspective, plutôt rare dans l'Ancien et le Nouveau Testament (Matth. 6, 12; 18, 21-35; Lc 7, 36-50; cf. H.L. STRACK - P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, t. I, Munich 1922, p. 421), chaque transgression de la loi morale constitue une dette, qui est inscrite au ciel dans un livre de compte; cf. L. KOEPP, Das himmlische Buch in Antike und Christentum, Bonn 1952; du même, art. «Buch. IV», RAC 2, 1954, c. 725-731, qui marque les parallèles égyptiens et perses de ces conceptions juives. Dès lors, le premier devoir de l'homme est de payer ses dettes, car au jour de l'apurement définitif, son destin se décidera selon que la balance de son compte sera positive ou négative. La pénitence lui fournit un moyen de satisfaire à Dieu, son créancier, d'offrir une compensatio pro debito peccati; à moins que le Seigneur ne consente à remettre au pécheur sa dette, en tout ou en partie, à certaines conditions. L'idée de satisfactio occupe donc une place importante dans la doctrine pénitentielle de T., qui, à l'occasion, aura recours aux institutions juridiques romaines, pour illustrer ce point de vue; cf. M. MÜGGE, «Der Einfluss des juridischen Denkens». p. 440-447.

diabolo... satisfaciet: T. joue sur les diverses acceptions de s.; ici, c'est le sens de: procurer une satisfaction, faire plaisir, qui prédomine, reprenant l'image de Paen., 5, 7 (gaudeat).

paenitentiae paenitentiam: l'expression se trouve déjà chez PLINE, Ep., X, 7: ne agat paenitentiam paenitentiae suae.

10. sed aiunt quidam: en conclusion de la première partie du traité (I-V), T. réfute une objection dont il n'indique pas l'origine. Elle a été diversement interprétée par les éditeurs, qui ont lu suspiciatur, avec les recentiores: «il suffit à Dieu qu'on l'honore avec le cœur et l'esprit»

(Labriolle); «es genüge Gott, wenn er im Herzen und im Geiste hochgehalten wird» (Kellner); «God is satisfied if He be honored in heart and mind» (Le Saint); «basti rispettare Dio col cuore e l'anima» (Sciuto). Nous adoptons la leçon du *Trecensis, suscipiatur*, et nous voyons dans la pénitence, dont il a été question en *Paen.*, 5, 9 (instituerat), le sujet du verbe au passif.

13. paenitentia numquam fidelis: c'est la conclusion logique de tout le développement: une pénitence sincère, conforme aux exigences de la foi, demande que l'on ne se contente pas de cultiver des sentiments de repentir; elle demande un effort moral et ascétique intense et la prestation d'œuvres pénitentielles — ce qui sera précisé en son temps (Paen., 6, 1; 9, 1).

VI. 1. mediocritas nostra: formule de modestie, fréquente chez les orateurs ecclésiastiques africains; cf. C. MUNIER, *Indices* des *Concilia Africae*, CCSL 149, p. 412, ad uerbum; même mouvement en Bapt., 10, 1.

deditos Domino: malgré les remarques de BORLEFFS (CSEL 76, p. 152, app. cr.), nous ne croyons pas devoir retenir la leçon du *Trecensis: debitos Domino*, qui paraît bien être une erreur de copiste (on observera qu'en *Paen.*, 6, 19, le même scribe corrige debitus en deditus). En effet, T. emploie fréquemment le participe deditus, suivi d'un datif; il n'en va pas de même de debitus, qui demeure en cause en *Paen.* 6, 1 et 19; cf. *Praes.*, 43, 1; *Mon.*, 12, 4; *Iud.*, 1, 6; *Pud.*, 20, 12 (deditus satanae); etc.

nouitiolis: image militaire (jeune recrue), appliquée aux catéchumènes. Tertullien aime développer le thème de la vie chrétienne comme *militia Christi*; voir A. HARNACK, *Militia Christi*, Tubingen 1905, p. 33-46.

catuli: VARRON, Rust., 2, 9, 12 précise: catuli diebus XX uidere incipiunt; l'image a déjà été utilisée par CICÉRON, Fin., 3, 48; 4, 64 (cf. SVF III, 530, p. 142).

incerta reptant: accusatif adverbial; cf. Pat., 1, 7: qui

caeca uiuunt; Iud., 9, 17: prospera procede (citation de Ps. 44, 5).

includere: antithèse de adsumere (en droit romain, i. signifie actiones in iudicium deducere: Digeste, 50, 17, 139 [GAIVS]). Certains catéchumènes s'engagent dans la voie de la pénitence, mais ils ne se soucient pas de conduire leur démarche à bonne fin. Leur pénitence n'est donc pas achevée, soit qu'ils diffèrent le baptême, soit qu'ils ne changent pas de vie, pour s'y préparer dignement.

- 2. adulantur: cf. Iei., 16, 4; HOPPE, Beiträge, p. 89-90.
- 3. commeatum: image militaire (congé, permission), ou terme d'une portée plus générale (délai). L'exhortation à faire pénitence sans attendre est un thème commun de la littérature pénitentielle; cf. HERMAS, 73, 5; 74, 3; 76, 1; 96, 2; 100, 2; etc; II<sup>a</sup> Clem., 13, 1; 16, 1; II Cor. 6, 2.
- 4. iniustum: Orsini conjecture: iniquum, Borleffs: peruersum. Mais l'omission du second adjectif n'a-t-elle pas été provoquée par un saut du même au même (ce qui suppose une désinence en -tum)? Du reste, la démonstration de T. ne concerne-t-elle pas précisément le juste prix à verser en vue du pardon? cf. Paen., 2, 12; 6, 4-5. T. utilise ailleurs ces formules de redoublement : Marc., IV, 39, 2 (quam iniquum, quam iniustum); Pat., 4, 4 (at quam iniustum, quam ingratum). pretium... mercedem... addicere : dans tout ce développement, T. multiplie les termes et les images empruntés au monde du négoce : la pénitence véritable est le juste prix qui, offert en compensation, payé en échange de la dette contractée par le pécheur, lui permet d'obtenir l'impunité que le Seigneur a convenu d'accorder à cette condition. Sur la place que T. réserve aux notions d'intérêt, de mérite, de récompense, voir RAMBAUX, p. 85-89; sur les sources bibliques de ces conceptions, voir, entre autres, G. BORN-KAMM, «Der Lohngedanke im Neuen Testament», Evangelische Theologie 6, Munich 1946-1947, p. 143-166.

- 5. nummum: la comparaison amorcée au paragraphe précédent de développe par l'image de la pièce de monnaie offerte au marchand, en guise de paiement. Cette pièce doit être intègre et de bon aloi. T. énumère, dans un ordre de gravité croissante, les diverses formes d'altération ou de falsification des monnaies: une pièce peut être rognée (scalptus), plaquée (uersus) ou encore contrefaite (adulter), à base d'un mélange où entre un métal vil, en proportion variable. De même la pénitence peut être plus ou moins sincère et intègre. Voir le commentaire de BORLEFFS, «Observationes», p. 90-94, qui voit dans l'expression de T.: nummus uersus, l'équivalent de nummus tinctus (pièce «saucée»), sur la base de Cult., II, 6, 1, et Virg., 12, 2 (uertere capillum).
- 6. differamus: T. s'en prend ici directement aux catéchumènes peu empressés à abandonner complètement, dès avant le baptême, le péché et leurs habitudes païennes. Cette attitude laxiste se fondait, chez certains, sur la persuasion que le baptême remet tous les péchés. T. réagit avec vigueur contre une telle opinion qui, en attribuant une efficacité «mécanique» au rite baptismal, lui semble de nature à compromettre le sérieux de la conversion et l'attitude même du chrétien. Quelle perspective de voir persévérer, après le baptême, quelqu'un qui se montre aussi indifférent au péché avant même de recevoir le sacrement?

mereri: T. reste fidèle au principe qu'il a développé plus haut (*Paen.*, 6, 4-5): la pénitence permet au pécheur de racheter la dette qu'il a contractée et de mériter le pardon. Mais cette possibilité lui est accordée par la bienveillance miséricordieuse de Dieu (cf. *Paen.*, 7, 14).

7. seruus – miles: les deux exemples ont pour but de prouver que, si l'on ne fait pas pénitence avant le baptême, il y a peu de chances qu'on le fasse après.

notis: marque sur le corps; marque au fer rouge,

imprimée en guise de flétrissure; plus simplement, blâme (cf. Paen., 12, 9).

9. abolitionem delictorum : le premier effet du baptême, le seul que mentionne le Symbole des apôtres, est la rémission des péchés. Cet effet est obtenu de manière immanquable, si le sujet n'y fait point obstacle, expliquent les Pères; voir DASSMANN, p. 76-80 et 113-116. Mais le baptême est unique (cf. Bapt., 2, 1; 15, 3: semel delicta abluuntur quia ea iterari non oportet). Convaincus de l'infaillibilité des effets du baptême, certains groupes d'hérétiques, à l'époque de Tertullien, offraient la rémission des péchés commis après le baptême, sous la forme d'un second baptême; cf. Irénée, Adu. haer., I, 14, 2; HIPPOLYTE, Elenchos, VI, 41, 2 (Marcosiens); IX, 13-16 (Alcibiade, Elchasaï). La doctrine patristique réagit contre ces pratiques, d'une part en formulant nettement les exigences morales liées à la condition chrétienne, d'autre part en insistant sur la nécessité d'une conversion véritable en vue de la réception du baptême; cf. Bapt., 15, 2-3, et notes ad loc. de R.F. REFOULÉ, SC 35, Paris 1952, p. 87 s.

inituris aquam: l'expression suppose le baptême par

immersion (cf. Cor. 3, 2-3).

asperginem: allusion aux aspersions rituelles pratiquées dans certains cultes païens (cf. Bapt., 5, 1).

- 10. praepositum: celui qui est préposé à ce rite, vraisemblablement le doctor audientium, le maître des catéchumènes, qui les suit durant leur stage et juge de leur préparation au baptême; cf. HIPPOLYTE, Trad. apost., 18 (éd. Botte, Münster 1963, p. 41); CYPRIEN, Ep., 29, 6; TERTULLIEN, Praes., 3, 5; Bapt., 18, 1.
- 12. symbolum mortis: le symbolon ou tessère est un signe de reconnaissance ou d'identité. Appliqué au baptême, le terme indique que ce rite est le signe auquel le chrétien est reconnu comme mort au péché, comme celui qui a renoncé

à Satan; voir D. MICHAELIDÈS, Sacramentum chez Tertullien, Paris 1970, p. 261; cf. Rom. 6, 3-5.

- 13. paenitentiae fidem: reprenant une suggestion de BORLEFFS, «Un nouveau manuscrit de Tertullien», Vigiliae Christianae 5, 1951, p. 76, LE SAINT traduit: «after they have obtained by force the security of penitence». T. a employé plus haut l'image de la ruse: circumduci, et d'une vie mensongère, qui peut faire illusion (Paen., 6, 10). Dans ces conditions, la fides p. signifie plutôt la loyauté, la droiture, la sincérité, qui devrait marquer la pénitence prébaptismale; cf. Paen., 6, 16; 6, 9 (infida paenitentia).
- 14. auditorum: à l'époque de Tertullien, les catéchumènes sont généralement désignés par les termes audientes, auditores. Lorsque le catéchuménat sera rigoureusement ordonné, on distinguera des audientes, soumis à un stage probatoire triennal (HIPPOLYTE, Trad. apost., 17), puis biennal (concile d'Elvire, vers 300, c. 42), les electi, appelés à recevoir le baptême dans un laps de temps rapproché (cf. Handbuch der Kirchengeschichte, hg. von H. Jedin, Bd. I: Von der Urgemeinde zur frühchrislichen Grosskirche, von K. BAUS, Fribourg-Bâle-Vienne 1962, p. 315-320).

tirocinia: image militaire; T. emploie l'abstrait pour le concret: tiro. Le génitif auditorum est un génitif explicatif ou d'identité (cf. A. BLAISE, Manuel du latin chrétien, Strasbourg 1955, p. 80).

16. obsignatio... fidei: reprise de l'image employée plus haut en Paen., 5, 1. On en rapprochera Bapt., 6, 1: «comme Jean fut le précurseur du Seigneur préparant ses voies, de même l'ange qui préside au baptême trace les voies pour la venue du Saint-Esprit, en effaçant les péchés par la foi scellée (fides obsignata) dans le Père, le Fils et l'Esprit-Saint» (trad. Refoulé); Pud., 9, 16: «Il reçoit aussi pour la première fois cet anneau, par où, sur interrogation, il scelle (obsignat) le pacte de la foi.» (trad. Labriolle);

Bapt., 13, 2: «Le sacrement lui aussi s'est amplifié: le sceau du baptême (obsignatio baptismi) fut ajouté». Cf. L. ABRAMOWSKI, «Tertullian: sacramento ampliat(i)o, fides integra, metus integer», Vigiliae Christianae 31, 1977, p. 191-195.

paenitentiae fide: T. joue habilement des divers sens de fides. Le baptême appose comme un sceau à l'engagement de la foi chrétienne; celle-ci prend son point de départ avec une pénitence loyale, sincère, et trouve en elle sa recommandation.

- 17. iam corde loti: comme dans le traité Du baptême, et pour les mêmes raisons pastorales, T. insiste sur les conditions préalables nécessaires à une bonne réception du sacrement: une conversion effective, sans réserve, un changement de vie radical, une obéissance scrupuleuse aux préceptes divins. Mais cette insistance est telle que l'efficacité propre du baptême s'en trouve quelque peu estompée, bien que sa nécessité demeure affirmée. Voir notre Introduction, p. 42.
- 18. bonitate: on observera que T. envisage ici la bonté de l'homme d'une manière purement négative, comme abstention de crimes (*innocentia*); voir, à ce propos, RAMBAUX, p. 298.
- 22. timidiorem: T. revient à l'argument qu'il a développé au début de cette section (*Paen.*, 2, 1-2): la crainte de Dieu et de son jugement nous pousse à la conversion et assure la sincérité de notre pénitence.
- VII. 1. seruis tuis: l'expression désigne les chrétiens, les baptisés, par opposition aux catéchumènes, les audientes.
  - 2. piget: T. imite le mouvement oratoire d'HERMAS, 31, 3. La possibilité de faire pénitence pour les péchés commis après le baptême ne doit, en aucun cas, être comprise comme un prétexte à pécher.

- 5. laudo: tournure chère à T. (cf. Apol., 16, 8; Cor., 2, 3; laudabo: Apol., 14, 1; Virg., 13, 1). didicerunt: pour HERMAS aussi (30, 2), le fait de se
- repentir est un acte de grande intelligence. 7. hostis: idée reprise à HERMAS (31, 4): le Seigneur a institué le remède de la pénitence, car il connaît les cœurs et
- il a prévu la faiblesse des hommes face aux multiples intrigues du diable. CLÉMENT D'ALEXANDRIE (Strom., II, 56) s'inspire du même passage d'Hermas.
- 8. iudicaturus: idée chère à Tertullien, fondée sur *I Cor*. 6, 3 (cf. Vx., II, 6, 1; Cult., I, 2, 4; Pud., 14, 8. Mart., 2, 4).
- 9. obseruat: on notera la recherche des effets rhétoriques de cette période, avec tricolon asyndétique, homéoprophoron (obseruat, obpugnat, obsidet) et quatre membres de phrase strictement symétriques, introduits par aut.

illecebris saecularibus: l'expression n'est pas claire. T. semble avoir en vue toute les formes d'une vie relâchée, comme HERMAS, 97, 1-2 (cf. Pud., 9, 15; Iei., 12, 3).

10. uenena: T. a énuméré plusieurs espèces de péchés, que la tradition chrétienne considère comme graves; ce sont autant de morsures du serpent, qui peuvent être mortelles. Si l'on peut reconnaître dans l'énumération l'impureté, l'apostasie, l'hérésie, il est évident que cette liste n'est point exhaustive et ne saurait se confondre avec la triade des péchés, dits «irrémissibles», de Pud., 5, 1-15. clausam... ianuam : si l'on retient les leçons attestées par l'Ottobonianus et plusieurs recentiores, on verra dans aliquid un adverbe qui porte sur le participe passif; on traduira: Dieu a permis que fût ouverte quelque peu encore la porte du pardon; cette traduction met bien en valeur l'efficacité du pardon procuré par la discipline pénitentielle à l'instar du baptême. Si, au contraire, on adopte les leçons de F, consacrées par les éditions de Beatus Rhenanus, on comprendra avec P. de Labriolle: Dieu a permis qu'une fois

fermée la porte du pardon... il y eût encore un refuge d'ouvert. Mais T. prétend-il que la porte du pardon, ouverte au baptême, s'est refermée à tout jamais, comme s'il fallait désormais rentrer dans l'Église par une autre voie, une sorte de porte basse; dont la pénitence aurait la garde? (cf. Alès, p. 340).

ignoscentiae ianuam: HERMAS (31,3) distingue le pardon accordé au baptême, qu'il appelle aphèsis, et la métanoia, la repentance, l'unique pénitence, qui doit permettre à ceux qui ont péché après le baptême d'être sauvés. Il ne semble pas que T. opère une semblable distinction; qu'ils aient été commis avant ou après le baptême, les péchés sont l'objet d'une même uenia ou indulgentia. — T. a repris l'image de la porte dans la célèbre formule de Cult., I, 1, 1, à propos d'Ève: tu es diaboli ianua; cf. F.F. CHURCH, «Sex and Salvation in Tertullian», Harvard Theological Review 68, 1976, p. 83-101.

paenitentiam secundam: T. personnifie la pénitence; il la place dans le vestibule de l'Église, chargée d'ouvrir la porte du pardon à ceux qui frappent et implorent la faveur d'y être réadmis; cf. HERMAS, 72, 6; 73, 1 s.

semel: ici encore, T. reprend le message d'HERMAS, 31, 5-6: la pénitence n'est pas réitérable; elle est unique, comme le baptême, qui est la paenitentia prima. Nulle part T. n'envisage explicitement le cas de pécheurs réconciliés qui retomberaient dans le péché grave après leur réconciliation.

13. iteratae: nous retenons la leçon de l'Ottobonianus, confirmée par les recentiores; en efet, si ualetudo offre presque toujours le sens d'état de santé non déterminé, T. l'emploie aussi au sens d'état de santé défectueux, de maladie; cf. An., 17, 9; Marc., IV, 8, 4; 20, 12; 36, 14; Res., 57, 8; Pud., 20, 13; etc. En retenant la leçon iteratae, on obtient, du reste, une proposition parallèle à la précédente grâce aux relations: periclitari - ualetudo; liberari - medicina.

14. reconciliari: la pénitence ne permet pas seulement au pécheur d'obtenir la réconciliation ecclésiastique, de recouvrer ses droits au sein de la communauté chrétienne; il est rétabli en grâce auprès de Dieu (cf. *Paen.*, 7, 12: *maius est restituere quam dare*); voir K. RAHNER, «Sünde als Gnadenverlust», p. 471-510.

uolentem: T. énonce ici l'une des conditions nécessaires pour que la satisfaction pénitentielle puisse être efficace, à savoir que Dieu accepte l'œuvre pénitentielle à titre de compensation pour la dette contractée auprès de lui par le pécheur (cf. Paen., 6, 4). Bien qu'il n'y renvoie pas expressément, T. semble reprendre ici les catégories usuelles du droit romain en matière d'extinction de dettes: pour qu'une obligation soit éteinte, il faut que le créancier accepte la prestation offerte (cf. Dig., 12, 1, 2, 1: aliud pro alio inuito creditori solui non potest). - LE SAINT (p. 168) remarque, à propos de ce passage, que si Dieu accepte le principe d'une satisfaction pénitentielle (cf. Paen., 8, 2), il accepte aussi, au moins implicitement, cette satisfaction, si elle est accomplie correctement; les théologiens fondent sur cette distinction les notions de mérite de condigno et de congruo.

- VIII. 1. si dubitas: bien que T. ne désigne pas expressément d'adversaires, l'opinion qu'il combat ici est celle-là même qu'il soutiendra quand il sera passé au montanisme, à savoir celle qui refuse la possibilité d'une pénitence postbaptismale pour certains péchés graves.
  - 2. comminaretur: la lettre aux Églises d'Asie s'adresse, bien entendu, à des chrétiens déjà baptisés. Or il convient d'observer que, parmi les fautes qui leur sont reprochées, dont ils doivent faire pénitence, et dont ils obtiendront le pardon, s'ils font pénitence, figurent notamment l'idolâtrie (idolothytorum esum) et l'impureté (stuprum), que Tertullien montaniste prétendra exclure de l'exomologèse (Pud., 5, 4).

- 3. de tuo < reditu>: l'on ne saurait négliger cependant la suggestion de Pamèle, confirmée par PACIEN, Paraen., 12: heus tu peccator, rogare ne desinas; uide ubi de tuo reditu gaudeatur. BORLEFFS discute ce passage («Observationes», p. 103).
- 4. restituti peccatoris: l'expression décrit la rentrée en grâce du pécheur, mais aussi les effets de la réconciliation ecclésiastique; au terme du processus pénitentiel, le pécheur est bel et bien rétabli dans ses droits au sein de la communauté; cf. P. SINISCALCO, «I significati di restituere e restitutio in Tertulliano», p. 386-430.
- 5. pastoris: les témoignages iconographiques révèlent à quel point le symbole du pasteur était cher aux premiers chrétiens; cf. Th.C. KEMPF, Christus der Hirt. Usrprung und Deutung einer alten Symbolgestalt, Rome 1942; E. DASSMANN, p. 332-340 et 374-385. En Pud., 7, 1-9, T. appliquera la parabole de la brebis perdue aux païens qui accèdent à la foi, alors qu'ici et en Pat., 12, il l'allègue au sujet des chrétiens tombés dans le péché après le baptême, pour les inciter à faire pénitence et les assurer qu'ils obtiendront le pardon auprès de Dieu et de l'Église.
- 6. conuiuio: le banquet préparé pour le fils prodigue, revenu à la maison du Père et pardonné, n'est-il pas l'image de l'eucharistie, à laquelle le pécheur est réadmis, au terme de la procédure pénitentielle? (cf. Pud., 9, 16). filium: dans le De pudicitia, T. refuse d'appliquer cette parabole aux chrétiens qui tomberaient dans le péché; il prétend que le fils aîné représente le peuple juif, le fils cadet le peuple chrétien, venu de la gentilité (Pud., 8, 3).
- 8. ex animo: l'expression est chère à HERMAS. Voir supra, Introduction, p. 77,n 6.
- 9. confessio: le désir qu'a le pécheur d'offrir à Dieu

satisfaction pour les offenses commises envers lui l'incite à reconnaître sa condition pécheresse. Cet aveu, fait devant Dieu et devant l'Église (en se soumettant aux exercices de la discipline pénitentielle) est public, sans avoir besoin d'être détaillé. Il n'est pas exclu, cependant, qu'en certains cas (fautes graves moins notoires) le pécheur ait pris conseil auprès de l'évêque ou d'un prêtre commis à la charge de recevoir les confidences des fidèles désireux d'assumer la pénitence publique (LE SAINT, p. 172-173).

IX. 1. secundae et unius: T. rappelle ici que la pénitence intérieure, qui inspire l'exomologèse, opère déjà la seconde fois en vue du pardon espéré (elle a agi une première fois en vue du baptême); et pourtant, c'est toujours la même, l'unique pénitence. On peut comprendre aussi – et c'est l'interprétation qui prédomine – que la discipline pénitentielle postbaptismale ne peut être assumée qu'une seule fois.

conscientia sola: le passage est explicite à souhait: pour certaines fautes commises après le baptême, l'Église ancienne ne se contentait donc pas du repentir interne du pécheur; elle exigeait que celui-ci acceptât de se soumettre à une procédure externe, publique, dont elle fixait les modalités.

administretur : sens juridique, de l'administration d'une preuve.

2. magis a ici le sens de: mieux (cf. HOPPE, Beiträge, p. 85).

exomologesis: T. vise toute la procédure pénitentielle d'expiation, à laquelle le pécheur est soumis dans le groupe ou l'ordre des pénitents, sous la surveillance de l'Église. Pour les autres sens d'e., voir G.W.H. LAMPE, A patristic Greek Lexikon, ad uerbum: 1. confession des péchés à Dieu, ou à d'autres hommes; 2. la pénitence ou l'état de pénitent; 3. la reconnaissance des bienfaits de Dieu; 4. la reconnaissance d'une vérité; S.W.J. TEEUWEN, «De uoce paenitentia

230

apud Tertullianum», p. 416-419; P. GALTIER, De penitentia tractatus dogmatico-historicus, Rome 1950, p. 188-190.

confitemur: les actes de l'exomologèse constituent par eux-mêmes une confession publique de sa condition pécheresse, faite devant Dieu et l'Église (cf. Orat., 7, 1 : exomologesis est petitio ueniae, quia qui petit ueniam, delictum confitetur). Le passage considéré ne donne aucune indication sur les formes concrètes d'une confession détaillée des péchés, soit aux autorités ecclésiastiques avant l'entrée dans le stage pénitentiel, soit coram ecclesia, au cours de celui-ci. ORI-GÈNE est plus explicite sur ce point (In Lev. hom., II, 4; VIII, 10; In Psalm. 37 hom., II, 1 et 6; De oratione, 14, 6; 28, 9; Exh. ad martyrium, 30).

disponitur: le sens exact de ce terme n'est pas facile à cerner, comme en témoignent les traductions proposées : «par l'aveu il (Dieu) reçoit une satisfaction» (Labriolle); «insofern durch das Bekenntnis die Genugtuung vorbereitet wird» (Kellner); «because satisfaction receives its proper determination through confession» (Le Saint); «perchè la soddisfazione è subordinata alla confessione» (Sciuto). Il nous semble que le parallélisme des deux propositions, dans lesquelles confessio est à l'ablatif, suggère un sens assez voisin de la traduction proposée par Kellner pour disponitur : la discipline pénitentielle, dont la fonction est d'offrir à Dieu satisfaction pour le péché, se met en place, s'ordonne, du fait de la confession, de l'aveu. - T. utilise ici le procédé de la gradatio (cf. SCIUTO, La «gradatio » in Tertulliano).

3. misericordiae: les œuvres pénitentielles décrites par T. ne sont pas seulement des peines canoniques exigées par l'Église, comme une preuve de la pénitence intérieure (Paen., 9, 1); elles sont, aux yeux du moraliste, des œuvres compensatoires, des satisfactions, de nature à rendre Dieu propice et favorable, et elles sont agréées par lui, en expiation pour le péché (cf. Paen., 7, 14).

4. sacco et cineri: l'usage de porter des vêtements spéciaux en signe de pénitence est attesté non seulement dans l'A.T. (cf. III Rois 21, 27; IV Rois 6, 30; Jér. 4, 8; Ps. 30, 12; 35, 13; etc.), mais dans plusieurs cultes orientaux. dès l'époque préchrétienne (voir PETTAZZONI, La confessione dei peccati, II, 2, p. 114 s., 147 s.; II, 3, p. 15 s.). PLU-TARQUE (Superst., 7 et 10) décrit des coutumes pénitentielles analogues dans le culte de la Dea Syria (cf. POR-PHYRE, Abst., IV, 5). Voir H. EMONDS - B. POSCHMANN, art «Busskleid», RAC 2, 1954, c. 812-814. - S'asseoir dans la poussière (ou la cendre) est un geste qui exprime une grande douleur (Job 2, 8; 42, 6; Jonas 3, 6); de même, le fait de se coucher (Jér. 6, 26) ou de se rouler dans la poussière (Jér. 25, 34; Eq. 27, 30). La signification proprement pénitentielle de telles attitudes apparaît en Is. 58, 5. Dan 9, 3; Neh. 9, 1; Sir. 40, 3; Judith 9, 1; II Macc. 10, 25; 14, 15; etc.

obscurare: plutôt que de vêtements sans apprêts, «de sombres haillons» (LABRIOLLE), il s'agit ici du fait de se priver de bains (cf. Paen., 11, 3; Pat., 13, 2).

multare: nous retenons la leçon de l'Ottobonianus. Si l'on voulait privilégier la leçon des recentiores (mutare), on comprendra que la conversion du pécheur doit se traduire dans son corps ainsi que dans son âme, afin que s'instaure, en lui, une mutation, une transformation radicale, de tout ce qui est cause ou instrument de péché.

pura: formule voisine en Pat., 13, 2: «... elle (la patience) consacre au Seigneur ses vêtements misérables avec la frugalité de sa nourriture, se contentant d'aliments simples et d'eau pure (puroque potu).» (trad. Fredouille).

alere : alliance de mots recherchée; le pénitent nourrira de jeûnes fréquents sa prière (cf. Pat., 13, 2; Paen., 11, 1). Sur l'usage des jeûnes pénitentiels dans l'A.T., voir l'article «Fasten» de R. Arbesman, RAC 7, 1969, c. 454 s. La Didascalie et les Constitutions apostoliques (II, 16, 2; 41, 6; 43, 1) multiplient les prescriptions touchant le jeûne des pénitents.

presbyteris aduolui: il ne s'agit pas ici d'une démarche privée en vue de la confession des péchés, mais de la procédure pénitentielle publique, qui se déroule coram ecclesia. T. souligne le rôle éminent joué par le clergé dans cette procédure. Les pénitents s'humilient en présence de toute l'assemblée chrétienne, dont ils implorent l'intercession auprès de Dieu; cf. Paen., 10, 5-6; Pud., 13, 7: «Eh quoi? quand toi-même tu introduis dans l'Église, pour supplier ses frères, l'adultère pénitent, tu l'agenouilles en public couvert d'un cilice, souillé de cendres, dans une attitude humiliée et propre à inspirer l'épouvante, devant les veuves et les prêtres. Il cherche à attirer sur soi les larmes de tous, il lèche la trace de leurs pas, il embrasse leurs genoux» (trad. Labriolle).

aris: du point de vue purement paléographique la leçon: aris semble devoir s'imposer. Elle est attestée, en effet, par ONXR, tandis que caris représente une conjecture de F. Une comparaison avec Pud., 13, 7 la confirme, du reste. Tertullien y mentionne les trois groupes de personnes dont le pénitent sollicite la compassion et les prières, à savoir les prêtres, les veuves, et tous les fidèles. Ces trois groupes se retrouvent ici: les prêtres et les fidèles sont désignés nommément, les veuves y figurent sous l'expression métaphorique: aris dei, déjà utilisée par POLYCARPE (Lettre aux Philippiens, IV, 3) et reprise par TERTULLIEN, Vx., I, 7, 4. adgeniculari: rapprocher de ce passage Pud., 5, 14; 13, 7; Apol., 40, 15; Paen., 10, 6; ORIGÈNE, C. Celsum, 6, 15.

5. expungat: effacer un nom avec le stylet en traçant des points (puncta) sur la tablette de cire, c'est expungere. On effaçait ainsi les noms des condamnés après l'exécution; dans la langue du négoce, e. signifiait: apurer un compte, effacer une dette. L'image ici développée trouve son équivalent en Apol., 2, 15 (nocens expungendus est, non eximendus): un criminel ne doit être rayé de la liste qu'après

justice faite et non pour le soustraire à la peine. Telle est donc la vertu de la pénitence qu'elle permet de payer intégralement son dû et d'échapper au châtiment (cf. Paen., 9, 6: cum condemnat, absoluit).

- 6. absoluit: comme le souligne LE SAINT, p. 175, le sens obvie de cette expression est que le pardon résulte de l'exomologèse comme telle et non d'une action déterminée de la part des autorités ecclésiastiques, réconciliant le pécheur avec l'Église, après qu'il a accompli la pénitence publique. L'auteur ne nie pas pour autant qu'un acte ecclésial intervienne au terme de la procédure pénitentielle.
- X. 1. plerosque: T. entreprend de réfuter les objections soulevées contre la discipline pénitentielle. Les unes se fondent sur le respect humain (incommodum pudoris): Paen., 10; les autres sur la lâcheté, prétextant que les sacrifices imposés par l'exomologèse sont trop pénibles (incommoda corporis): Paen., 11.

medentium: dans la littérature patristique, le péché est souvent comparé à une maladie, à laquelle l'Église, par l'office des prêtres, applique divers traitements, en vue de la guérison. Elle continue, en cela, l'œuvre du Christ-Sôter. Voir A. HARNACK, Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig 1906, I, p. 129-150; F. J. DÖLGER, «Der Heiland», Antike u. Christentum 6, 1950, p. 241-272; L. SABOURIN, Les noms et les titres de Jésus, Bruges-Paris 1963, p. 135-146.

- 3. detrimento adquiro: images tirées du monde du négoce; c'est augmenter son profit que de porter préjudice à l'amour-propre et au respect humain.
- 4. si forte: expression chère à T., qui l'utilise souvent avec une signification ironique, pour souligner la faible probabilité d'un cas envisagé; voir WASZINK, p. 161. risiloquio: le terme n'apparaît que cette unique fois chez

T., qui a pu le créer à l'instar de turpiloquium (Pud., 17, 18),

spurciloquium (Res., 4, 7), minutiloquium (An., 6, 7); cf. HOPPE, Beiträge, p. 139. – La crainte des moqueries, venant non seulement des païens, mais aussi des «frères» dans la foi, semble avoir été fondée: cf. ORIGÈNE, C. Celsum, VI, 15; In Psalm. 37 hom., II, 1.

6. ecclesia: comme le fait remarquer LE SAINT, p. 177, plusieurs interprétations peuvent être données de ce passage. On peut comprendre que l'Église se trouve à la fois dans le corps tout entier et dans chacun des membres, selon les termes de Paen., 10, 5; ou bien encore, dans chaque membre de l'Église, dans chacun des chrétiens. Toutefois il semble plus probable que T. veuille ici faire allusion à Matth. 18, 20, comme il le fait en Vx., II, 8, 9 (ubi duo, ibi et ipse). D'ordinaire, T. voit l'Église réalisée lorsque trois sont réunis (cf. Bapt., 6, 2; Cast., 7, 3; Fug., 14, 1; Pud., 21, 16).

te... protendis: il y a ici une ébauche de rituel, bien que les attitudes des pénitents ne puissent être exactement décrites. Il peut s'agir de prostrations (cf. Judith 5, 11; II Macc. 10, 4) ou de l'attitude classique des suppliants, agenouillés, tendant les bras en guise d'humilité et d'imploration (cf. APULÉE, Met., 8, 28; PÉTRONE, 17: protendo supinas manus in genua).

8. palam absolui: tout le symbolisme de l'exomologèse, décrite en Paen., 7, 10; 9, 3-6; 10, 6, suppose que la procédure pénitentielle se conclut par un acte public de l'autorité ecclésiastique, réadmettant le pécheur repentant à la communion avec l'Église, au terme du stage qui lui a été imposé (cf. Pud., 18, 17). Il faut reconnaître, cependant, que la formule employée ici n'est pas très explicite; en rigueur de termes, on pourrait comprendre que le pardon est public, du fait que le pénitent y accède après s'être soumis à l'exomologèse, publique de par sa nature. Discussion de ce passage par POSCHMANN, p. 288 s.

XI. 2. coccino: les éléments de cette description sont empruntés à l'Apocalypse (17, 4), où ils servent à évoquer la Prostituée (cf. Cult., II, 12, 2). On voit que T. ne ménage pas ses effets.

acum: T. s'adresse à une pénitente (mariée) qui refuse de laisser ses cheveux épars, en signe de pénitence. A l'époque romaine, en effet, les femmes mariées se coiffaient autrement que les jeunes filles; leur signe distinctif était une raie partant du milieu du front. Ainsi Virg., 12, 3; «... professant ouvertement qu'elles sont femmes avec leurs cheveux partagés à partir du front...»; PLAUTE, Mil., 791 s: «... tu l'amèneras costumée en femme honnête: chignon, nattes et bandelettes; en outre qu'elle fasse semblant d'être ta légitime;» (trad. Ernout).

puluerem: l'Antiquité n'ignorait pas l'usage des dentifrices, très à la mode à l'époque impériale; on faisait briller l'émail des dents en les frottant avec une poudre de corne pilée (PLINE L'ANCIEN, 28, 178-179; 31, 117). Il s'est conservé aussi des recettes, assez compliquées, à base d'extraits de plantes (cf. GALIEN, 12, 890, cité par F. KUDLIEN, «Dentifricium», Der kleine Pauly, I, Stuttgart 1964, c. 1490.

repastinandis: image agricole; r. désigne essentiellement les travaux destinés à remuer la terre et les cultures avec la houe, mais aussi à défoncer, défricher un terrain (cf. VARRON, Rust., I, 18, 8). Tertullien l'emploie volontiers au sens figuré (cf. Cult., II, 9, 5; Marc., II, 18, 1; Cast., 6, 18). nitoris: désigne l'éclat d'emprunt de la parure (cf. Cult., II, 1, 2; 9, 1).

ruboris: on voit que le rouge à lèvres et les fonds de teint ne sont pas une invention moderne (cf. B. GRILLET, Les femmes et les fards dans l'Antiquité grecque, Lyon 1975). CLÉMENT D'ALEXANDRIE (Paed., II, 104-106) ne se montre pas moins sévère que T. pour condamner l'usage des fards et maquillages; cf. Cult., II, 5, 2; 7, 3; 13, 7, et les commentaires de M. Turcan, ad locum (SC 173, Paris 1970).

3. secessus: nous prenons ce terme pour un génitif, qui précise balneas.

saginam: deux sens sont possibles, soit que l'on rapporte l'embonpoint aux volailles servies, soit qu'on y voie le résultat de la trop bonne chère. C'est ainsi que P. de Labriolle traduit: «recherchez l'embonpoint démesuré qu'apportent les mets raffinés». Le parallélisme de la phrase suggère la première traduction, semble-t-il (cf. Spect., 18, 2).

defaecato: la décantation est l'opération par laquelle, après avoir fait déposer une liqueur, on la verse doucement en penchant le vase et séparant ainsi la partie claire, qui est au-dessus, de celle qui s'est précipitée (LITTRÉ).

- 4. magistratus: peut désigner toute charge ou fonction publiqué; T. fait allusion à des charges annuelles (romaines? locales?). La brigue des candidats est un lieu commun de la littérature latine classique; il a été repris aussi par CYPRIEN, Ad Donat., 3.11.
- 6. securium uirgarumue: les licteurs portaient devant les premiers magistrats de Rome les faisceaux (fasces), dont émergeait un fer de hache, en signe du ius capitis qu'ils détenaient.
- 7. uae illis: T. cite le verset d'Isaïe d'après la Septante (cf. ALÈS, p. 235-237). La Vulgate traduit: Vae qui trahitis iniquitatem in funiculis uanitatis. L'image choisie par Tertullien n'est pas très nette. En la reprenant dans un sens positif, on dirait équivalemment: Heureux ceux qui, en faisant pénitence, brisent la corde qui lie ensemble leurs nombreux péchés!
- XII. 1. gehennam: T. donne à ce mot le même sens que le N.T.; il l'emploie exclusivement pour désigner le lieu du châtiment éternel, (voir FINÉ, p. 96).
  - 2. ignis aeterni : la notion d'un feu éternel, signifiant les

peines de l'enfer, n'est pas inconnue de l'A.T., bien que l'expression même n'y figure point (cf. Is. 66, 24; Sir. 21, 9; Judith 16, 17). L'apocalyptique juive a développé cette notion avec prédilection (voir F. LANG, art. «Pûr», ThWBNT 6, 1959, p. 937). On la retrouve aussi dans les écrits de Qumran (ibid., p. 938), dans le N.T. (ibid., p. 945), chez IGNACE D'ANTIOCHE (Eph., 16, 2), JUSTIN (I apol., 45, 6; 54, 2; II apol., 2, 2; dial., 45, 4), dans la II<sup>a</sup> Clem., 17, 7, etc.

fumariola: T. développe avec soin la comparaison qu'il a instituée entre le feu de la géhenne et le feu souterrain, enfermé dans les entrailles de la terre; les volcans ne sont que les cheminées de cette fournaise inextinguible. Sur les idées de T. au sujet de la topographie des lieux infernaux, voir FINÉ, p. 86 s.

proximae urbes: il n'est pas impossible que T. fasse ici allusion à l'éruption du Vésuve qui, en 79, détruisit Herculanum et Pompéi. Le volcan retrouva une activité inquiétante dans les derniers mois de l'année 204, mais la rédaction du traité De la pénitence est-elle aussi tardive? Voir l'introduction, p. 7.

- 4. exercitatoria: leçon de l'Ottobonianus; mot très rare, utilisé aussi par AUGUSTIN, Epist. 26, 2 (sapientia quos alligauerit et exercitatoriis laboribus edomuerit, soluit postea). Les volcans lancent des traits de feu, afin d'exercer l'homme en lui rappelant le feu éternel qui l'attend s'il ne fait pas pénitence; voir J.W. BORLEFFS, «Un nouveau manuscrit de Tertullien», Vigiliae Christianae 5, 1951, p. 71.
- 5. munimenta: comme si elles étaient appelées par l'image des javelots du § précédent, les images militaires se multiplient: après la première ligne de défense (munimenta) constituée par le baptême, il existe encore un second refuge (subsidia) dans l'exomologèse; le chrétien n'a donc aucune raison de déserter (deseris). Aussitôt après, le terme adgredi, employé au sens large, assure la transition vers une

nouvelle série d'images, médicales cette fois : mederi (cf. Paen., 10, 10).

6. moras: il s'agit des barbes, dont sont pourvus les traits, afin de les fixer solidement dans les blessures (cf. VIRGILE, Aen., 10, 888: inde ubi tot traxisse moras, tot spicula taedet uellere).

diptamnum: les vertus curatives de cette labiée (origanum nulgare, var. creticum; cf. Hagers Handbuch der pharmazeutischen Praxis, par P.H. LIST et L. HÖRHAMMER, vol. VI, Berlin-Heidelberg-New York 1977<sup>4</sup>, p. 333) sont décrites déjà par PLINE L'ANCIEN, 8, 97 («Le cerf qui, en mangeant de l'herbe diptamne, fait tomber le trait qui l'a frappé, lui (à l'homme) a montré l'usage de cette plante pour extraire les flèches.» Trad. Ernout); 25, 92; 26, 142; CICÉRON, Nat. Deor., 2, 126 et VIRGILE, Aen., 12, 412. T. semble avoir démarqué Pline; cf. J. BORLEFFS, art. cit., p. 71-72.

edendam: leçon de l'Ottobonianus, qui confirme une conjecture de Kroymann; cf. BORLEFFS, art. cit., p. 73. excaecauerit: les commentateurs ont eu quelque difficulté à admettre que l'hirondelle puisse aveugler ses petits et ils ont suggéré diverses corrections: excaecaueris (Junius); si quis excaecauerit (Scaliger), si excrementum excaecauerit (Preuschen). Mais T. a pu se souvenir de Tobie 2, 10. PLINE L'ANCIEN (2, 17; 6, 6) affirme que, si une jeune hirondelle perd un œil, celui-ci repoussera; d'autre part, il attribue à la chélidoine la vertu de rendre la vue (6, 27; 25, 50).

sua chelidonia: le latin possède deux mots pour désigner l'hirondelle: hirundo et chelidon. D'où l'allusion à la chélidoine.

7. leoninum in modum: on s'attendrait plutôt à voir T. parler des griffes de l'aigle et de la crinière du lion (cf. PAULIN DE NOLE, *Epist.*, 4, 6), mais la Septante fait dire au roi Nabuchodonosor: «mes cheveux poussèrent comme des plumes d'aigle, mes ongles comme les griffes du lion» (*Dan.* 4, 33 b). De son côté, PACIEN, qui imite Tertullien,

écrit (Paen., 9): manus horrentes aquilas mentiuntur, ce qui semble indiquer que T. avait écrit: horrorem aquilinum.

8. aegyptius: on peut s'étonner de voir T. recourir aux exemples de Nabuchodonosor et du Pharaon, deux païens, pour illustrer la nécessité de l'exomologèse, qui est la discipline pénitentielle ecclésiastique. Mais le propos de l'auteur est de rappeler d'abord la nécessité et l'efficacité de la pénitence intérieure, dont la procédure chrétienne de l'exomologèse n'est que l'instrument (ministerium), comme il le souligne en conclusion de ce développement.

9. quid ego ultra: même tournure en *Idol.*, 4, 5. plancis: reprise de l'image du naufrage (*Paen.*, 4, 2; 7, 5; cf. 1, 4).

peccator: T. n'est pas avare de tels aveux (cf. Pat., 1, 5; Paen., 1, 1; 4, 2; Bapt., 20, 5; Orat., 20, 1). Mais on observera qu'il s'agit là d'une tradition ecclésiastique bien ancrée (cf. I Cor. 4, 4; Jac. 3, 1; II<sup>a</sup> Clem., 18, 1; 20, 5), à laquelle T. ne sacrifie que dans ses premiers écrits.

restitutus: les Pères de l'Église ont cru généralement qu'Adam fit pénitence après sa chute et que sa repentance lui valut de rentrer en grâce auprès de Dieu (cf. IRÉNÉE, Adu. haer., III, 25, 1-8). Ils suivent en cela une indication du livre de la Sagesse (9, 19; 10, 1-2). Tertullien affirme, contre Tatien, le salut d'Adam: Marc., II, 2 et 10; en Marc., II, 25, il décrit les éléments de la pénitence d'Adam: il confessa son péché, lorsque le Seigneur l'appela dans le jardin (Gen. 3, 9-11); il s'acquitta des œuvres de pénitence que Dieu lui imposa (Gen. 3, 17-19). La littérature apocryphe a brodé sur la pénitence et le salut d'Adam (voir X. LE BACHELET, art. «Adam», DTC 1, 1923, c. 380-386) et a voulu placer sa sépulture soit à Hébron, soit au Calvaire.

paradisum suum: si l'on estime que T. envisage ici le paradis, au sens topographique du terme, rien n'empêche de voir dans la présente affirmation un emprunt à l'apo-

cryphe Vita Adae et Euae 40 (éd. Charles, II Pseudepigrapha, Oxford 1913, p. 144). Il convient toutefois d'observer que T. voit plutôt, sinon exclusivement, dans le paradis, l'état de sainteté, d'intégrité, d'amitié avec Dieu, qui était celui du premier homme avant la chute : cf. An., 38, 2 (hominem de paradiso integritatis educit [concupiscentia]); Pat., 5, 13 ([Adam] innocens erat et Deo de proximo amicus et paradisi colonus); Mon., 17, 5 (semel de paradiso sanctitatis exulauit). Sur les conceptions eschatologiques de T. concernant le paradis, voir FINÉ, p. 225.

non tacet: à l'instar d'Adam, de T., pécheurs repentants, le chrétien qui fait pénitence pourra chanter la miséricorde du Seigneur, car il sera devenu semblable à Adam, restitutus in paradisum.

### **BIBLIOGRAPHIE**

On trouvera un bon aperçu d'ensemble des ouvrages et articles concernant Tertullien dans l'Introduction générale à l'édition de ses œuvres parues au *Corpus Christianorum*, series latina, I, Turnhout 1954, p. X-XXV.

Pour la période qui suit, les meilleures indications bibliographiques sont données par I.-C. Fredouille et par R. Braun<sup>1</sup>.

Depuis 1976, la chronique annuelle: Chronica Tertullianea, publiée dans la Revue des Études augustiniennes par les soins de R. Braun, J.-C. Fredouille et P. Petitmengin, recense tous les livres et articles qui traitent de Tertullien.

### ÉDITIONS ET TRADUCTIONS

Les anciennes éditions de Tertullien sont recensées et décrites dans la Préface de l'édition de Migne (PL 1, c. 35-72).

Parmi les éditeurs qui ont fait avancer l'intelligence du présent traité, on retiendra, dans l'ordre chronologique, les noms de B. Rhenanus, M. Mesnartius, S. Gelenius, I. Pamelius, F. Iunius, J.L. de La Cerda, N. Rigaltius, J.-P. Migne, F. Œhler<sup>2</sup>.

Il faut y ajouter ceux de:

<sup>1.</sup> Voir infra, p. 246-247.

<sup>2.</sup> Voir la Bibliographie qui accompagne notre édition de l'Ad Vxorem (SC 273, Paris 1980), p. 195-197.

- I.S. SEMLER, Q.S.F. Tertulliani opera, 6 vol., Halle 1769-1776.
- E. PREUSCHEN, De paenitentia. De pudicitia, Tübingen 1892, Fribourg i. Br. 1910<sup>2</sup>.
- G. RAUSCHEN, De paenitentia et De pudicitia (Florilegium patristicum X), Bonn 1915.
- J.G.Ph. BORLEFFS, «De paenitentia», Mnemosyne 60, 1932, p. 256-290.
- ID. Q.S.F. Tertulliani libri de patientia, de baptismo, de paenitentia, La Haye 1948.
- ID. dans Q.S.F. Tertulliani opera, pars I (CCSL 1), Turnhout 1954, p. 319-340.
- ID. dans Q.S.F. Tertulliani opera, pars IV (CSEL 76), Vienne 1957, p. 140-169.

#### Traductions allemandes par:

- F.A. VON BESNARD, Q.S.F. Tertullians sämtliche Schriften, Augsburg 1837, p. 259-279.
- H. KELLNER, Tertullians ausgewählte Schriften (BKV 7), Kempten-Munich 1912, p. 224-246.

#### Traductions anglaises par:

- G. DOGSON, Tertullian I (LF 10), Oxford 1842.
- S. THELWALL, Tertullian (Antenicene Christian Library), Oxford 1870, reprint (The antenicene Fathers 4) New York 1925.
- W.P. LE SAINT, Tertullian. Treatises on Penance. On Penitence and on Purity (ACW 8), Westminster (Maryland) Londres 1959, p. 1-37; notes p. 131-188.

#### Traductions françaises par:

- A. DE GENOUDE, Tertullien, Œuvres complètes, II, Paris 1852, p. 197-216.
- P. DE LABRIOLLE, Tertullien. De paenitentia. De pudicitia (Textes et documents 3), Paris 1906, p. 1-51.

### Traduction italienne par:

F. SCIUTO, Tertulliano. Tre opere parenetiche (Ad martyres, De patientia, De paenitentia), Catane 1961, p. 71-113.

Traduction néerlandaise par :

C. MOHRMANN, dans Monumenta Christiana I,3, Utrecht-Brussel 1951, p. 273-300.

#### ÉTUDES GÉNÉRALES SUR LA PÉNITENCE

Depuis la fin du XIX<sup>c</sup> siècle, l'histoire de la doctrine et de la pratique pénitentielles dans l'Église paléochrétienne a provoqué un nombre considérable de travaux; on s'orientera utilement dans les controverses engagées à ce propos grâce à l'exposé de VORGRIMLER, p. 28-32, qui donne aussi la bibliographie du sujet (p. 28; 43-44). Nous ne signalons ici que les études les plus marquantes depuis 1920.

- E. AMANN, art. «Pénitence-Repentir», DTC 12, 1933, c. 722-748.
- ID., art. «Pénitence-Sacrement, I: La pénitence primitive», DTC 12, 1933, c. 749-845.
- P. Aubin, Le problème de la conversion. Étude sur un terme commun à l'hellénisme et au christianisme des trois premiers siècles, Paris 1963.
- J. BERNHARD, «Excommunication et pénitence-sacrement aux premiers siècles de l'Église», RDC 15, 1965, p. 265-281; 318-330; 16, 1966, p. 41-70.
- H. Braun, «Umker in spätjüdisch-häretischer und in frühchristlicher Sicht», ZThK 50, 1953, p. 243-258.
- H. VON CAMPENHAUSEN, Kirchliches Amt und geistliche Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten, Tübingen 1963<sup>2</sup>.
- F. CAVALLERA, «La doctrine de la pénitence au III<sup>e</sup> siècle», *BLE* 31, 1929, p. 19-36; 32, 1930, p. 49-63.
- E. DASSMANN, Sündenvergebung durch Taufe, Busse und Martyrerfürbitte, Münster 1973.
- E.K. DIETRICH, Die Umkehr (Bekehrung und Busse) im Alten Testament und im Judentum, Stuttgart 1936.
- F.J. DÖLGER, «Das Garantiewerk der Bekehrung als Bedingung und Sicherung bei der Annahme zur Taufe», Antike und Christentum 3, 1932, p. 260-277.

- A. DONINI, «Escatologia e penitenza nel cristianesimo primitivo», Ricerche Religiose 3, 1927, p. 489-502.
- A. EMONDS-B. POSCHMANN, art. «Busse», RAC 2, 1954, c. 802-812.
- G. D'ERCOLE, Penitenza canonico-sacramentale dalle origini alla pace costantiniana, Rome 1963.
- P. GALTIER, Aux origines du sacrement de pénitence, Rome 1951.
- ID., L'Église et la rémission des péchés aux premiers siècles, Paris 1932.
- J. GROTZ, Die Entwicklung des Busstufenwesens in der vornicänischen Kirche, Fribourg Br. 1955.
- K. Hein, Eucharistia and Excommunication. A Study in Early Christian Doctrine and Discipline, Francfort 1973.
- G.H. JOYCE, «Private Penance in the Early Church», JThS 42, 1941, p. 18-42.
- J.A. JUNGMANN, Die lateinischen Bussriten, Innsbruck 1932.
- H. KARPP, Die Busse. Quellen zur Enstehung des altkirchlichen Busswesens, Zürich 1969; version française par A. Schneider, W. Rordorf, P. Barthel, Neuchatel 1970.
- H. LECLERCQ, art. «Pénitence», DACL 14, 1939, c. 186-202.
- R. PETAZZONI, La confessione dei peccati, 3 vol., Bologne 1929-1936.
- H. POHLMANN, Die Metanoia als Zentralbegriff der christlichen Frömigkeit, Leipzig 1938.
- B. POSCHMANN, Die Abendländische Kirchenbusse im Ausgang des christlichen Altertums, Münster 1928.
- ID., Paenitentia secunda. Die kirchliche Busse im ältesten Christentum bis Cyprian und Origenes, Bonn 1940; réimp. 1964.
- K. RAHNER, Frühe Bussgeschichte (Schriften zur Theologie 11), Zürich 1973.
- ID., «Sünde als Gnadenverlust in der frühchristlichen Litteratur», ZKTh 60, 1936, p. 471-510.
- H. RONDET, «Esquisse d'une histoire de la pénitence», NRTh 80, 1958, p. 562-584.
- C. VOGEL, «Le péché et la pénitence dans l'Église ancienne», Pastorale du péché, Paris 1961, p. 147-234.

- ID., Le pécheur et la pénitence dans l'Église ancienne, Paris 19822.
- H. VORGRIMLER, Busse und Krankensalbung, Handbuch der Dogmengeschichte, IV, 3, hg. von M. Schmaus, A. Grillmeier, L. Scheffczyk, Fribourg-Bâle-Vienne 1979.
- O. WATKINS, A History of Penance, Londres 1920.
- A.E. WILHELM-HOOIJBERGH, Peccatum, Sin and Guilt in Ancient Rome, Groningen-Djakarta 1954.

#### LA PÉNITENCE CHEZ TERTULLIEN

La plupart des auteurs qui ont étudié le sujet au début de ce siècle ont prêté une extrême attention aux opinions de Tertullien montaniste et traité des relations entre le *De pudicitia* et l'Édit de Calliste. On trouvera un bon aperçu de ces travaux dans KARPP, p. XXXVII s. Parmi les études plus spécialement consacrées au *De paenitentia*, on retiendra:

- M. BRUCK, «Genugtuung bei Tertullian», Vigiliae Christianae 29, 1975, p. 276-290.
- C. CHARTIER, «La discipline pénitentielle d'après les écrits de Tertullien», *Antonianum* 14, 1939, p. 20-47.
- ID., «L'excommunication ecclésiastique d'après les écrits de Tertullien», Antonianum 10, 1935, p. 301-344; 499-536.
- E. DEKKERS, Tertullianus en de geschiedenis der liturgie, Bruxelles-Amsterdam 1947.
- P. DE LABRIOLLE, «Vestiges d'apocryphes dans le De paenitentia de Tertullien, XII, 9», Bulletin d'ancienne littérature et d'archéologie chrétienne 1, 1911, p. 127 s.
- W.P. LE SAINT, «Traditio and exomologesis in Tertullian», Studia Patristica 8 (TU 93), 1966, p. 416-419.
- M. MÜGGE, «Der einfluss des juridischen Denkens auf die Busstheologie Tertullians», *Theologie und Glaube* 68, 1979, p. 426-450.
- A. QUACQUARELLI, «Libertà, peccato et penitenza secondo Tertulliano», Rassegna di scienze filosofiche 2, 1949, p. 16-37.

BIBLIOGRAPHIE

- K. RAHNER, «Zur Theologie der Busse bei Tertullian», Abhandlungen über Theologie und Kirche. Festschrift K. Adam, Düsseldorf 1952, p. 139-167.
- P. SINISCALCO, «I significati di restituere e restituto in Tertulliano», Atti della Academia delle Scienze di Torino 93, 1958-1959, p. 386-430.
- J. STUFLER, «Die verschiedenen Wirkungen der Taufe und der Busse bei Tertullian», ZKTh 31, 1907, p. 372-376.
- S.W. TEEUWEN, «De voce paenitentia apud Tertullianum», Mnemosyne 55, 1927, p. 410-419.

#### QUESTIONS BIBLIQUES

- G.J.D. AALDERS, Tertullianus' citaten uit de Evangeliën en de oudlatijnsche bijbelvertalingen, Diss. Amsterdam 1932.
- J.E.L. VAN DER GEEST, Le Christ et l'Ancien Testament chez Tertullien, 1972.
- R.P.C. HANSON, «Notes on Tertullians Interpretation of Scripture», JThS 12, 1961, p. 273-279.
- T.P. O'MALLEY, Tertullian and the Bible, Nimègue-Utrecht 1967.
- H. RÖNSCH, Itala und Vulgata, Marburg 1875<sup>2</sup>, reprod. Munich 1965.

#### **OUESTIONS DIVERSES**

- A. D'ALÈS, La théologie de Tertullien, Paris 1905.
- T.D. BARNES, Tertullian, Oxford 1971.
- A. BECK, Römisches Recht bei Tertullian und Cyprian, Halle 1930, repr. Aalen 1967.
- W. BENDER, Die Lehre über den Heiligen Geist bei Tertullian, Munich 1961.
- R. BRAUN, Deus Christianorum. Recherches sur le vocabulaire doctrinal de Tertullien, Paris 1977<sup>2</sup>.

- G. BRAY, «The Legal Concept of ratio in Tertullian», Vigiliae Christianae 31, 1977, p. 94-116.
- D. EFROYMSON, Tertullian's Anti-Judaism and its role in this Theology, Diss. Temple University, Philadelphie 1976.
- L. FÜTSCHER, «Die natürliche Gotteserkenntnis bei Tertullian», ZKTh 51, 1927, p. 1-34; 217-251.
- J.Cl. FREDOUILLE, Tertullien et la conversion de la culture antique, Paris 1972.
- H. KARPP, Schrift un Geist bei Tertullian, Gütersloh 1955.
- J. KLEIN, Tertullian, christliches Bewusstsein und sittliche Forderungen, Düsseldorf 1940, tepr. Hildesheim 1975.
- P. MONCEAUX, Histoire littéraire de l'Afrique chrétienne I, Tertullien et les origines, Paris 1901.
- R. MONIER, Manuel élémentaire de Droit romain, I, Paris 1945<sup>5</sup>.
- V. MOREL, «Disciplina: le mot et l'idée représentée par lui dans les œuvres de Tertullien», RHE 40, 1944-1945, p. 5-46.
- S. Otto, Natura et Dispositio. Untersuchung zum Naturbegriff und zur Denkform Tertullians, Munich 1960.
- M. POHLENZ, Die Stoa, I-II, Göttingen 19785.
- Cl. RAMBAUX, Tertullien face aux morales des trois premiers siècles, Paris 1979.
- Th.G. RING, « Auctoritas » bei Tertullian, Cyprian und Ambrosius, Würsburg 1975.
- M. SPANNEUT, Le stoïcisme des Pères de l'Église, de Clément de Rome à Clément d'Alexandrie, Paris 1957.
- ID., Tertullien et les premiers moralistes africains, Paris 1969.
- J. STELZENBERGER, «Conscientia bei Tertullian», Festchrift K. Adam, Darmstadt 1956, p. 28-43.
- H. TRÄNKLE, Q.S.F. Tertulliani Adversus Iudeos, Wiesbaden 1964.
- I. VECCHIOTTI, La filosofia di Tertulliano. Un colpo di sonda nella storia del cristianesimo primitivo, Urbino 1970.
- J.H. WASZINK, Q.S.F. Tertulliani De anima. Edited with Introduction and Commentary, Amsterdam 1947.

#### LANGUE ET STYLE

- J.W. BORLEFFS, «Observationes criticae ad Tertulliani de paenitentia libellum», Mnemosyne 60, 1932, p. 41-106.
- V. BULHART, Tertullian-Studien (SAWW 231, 5), Vienne 1957.
- H. FINÉ, Die Terminologie der Jenseitsvorstellungen bei Tertullian, Bonn 1958.
- H. HOPPE, Beiträge zur Sprache und Kritik Tertullians, Lund 1932.
- ID., Syntax und Stil des Tertullians, Leipzig 1903.
- H. LAUSBERG, Handbuch der literarischen Rhetorik, I-II, Munich 1973<sup>2</sup>.
- E. LÖFSTEDT, Kritische Bemerkungen zu Tertullians Apologeticum, Lund 1918.
- ID., Zur Sprache Tertullians, Lund 1920.
- J. MARTIN, Antike Rhetorik, Munich 1974.
- Chr. MOHRMANN, «Observations sur la langue et le style de Tertullien», Nuovo Didaskalion 4, 1950-1951, p. 41-54 = Études sur le latin des Chrétiens, II, p. 235-246.
- H. PÉTRÉ, L'« exemplum » chez Tertullien, Dijon 1940.
- F. SCIUTO, La «gradatio» in Tertulliano. Studio stilistico, Catane 1966.
- R.D. SIDER, Ancient Rhetoric and the Art of Tertullian, Oxford 1971.
- S.W. TEEUWEN, Sprachlichen Bedeutungswandel bei Tertullian, Paderborn 1926, repr. New York 1968.
- G. THOERNELL, Studia Tertullianea I-IV, Upsala 1917, 1921, 1922, 1926.

#### INDEX SCRIPTURAIRE

Les chiffres de la colonne de droite renvoient aux pages du texte latin.

#### ANCIEN TÉSTAMENT

| Genèse      |       | 13, 1-9   | 160      |
|-------------|-------|-----------|----------|
| 1, 26       | 146   | Sirach    |          |
| 1, 28-29    | 146   | 1, 11     | 172      |
| 2, 7        | 152   | 1, 14     | 146      |
| 3, 17-23    | 146   | 17, 15-20 | 154      |
| Exode       |       | Isaïe     |          |
| 7 - 14      | 190   | 5, 18     | 186      |
| Deutéronome |       | 9, 1      | 148      |
| 32, 2       | 164   | 26, 3     | 148      |
| • •         | - 0-4 | 40, 15    | 156      |
| Psaumes     |       | Jérémie   |          |
| 1, 3        | 158   | 1 *       | _        |
| 1,4         | 156   | 8, 4      | 176      |
| 2, 11       | 146   | 19, 11    | 158      |
| 18, 2       | 160   | 30, 23    | 144      |
| 44, 8       | 150   | 35, 15    | 148      |
| 84, 3-4     | 146   | Ezéchiel  |          |
| 145, 8      | 144   | 18, 32    | 156      |
| Proverbes   |       | 33, 11    | 156; 158 |
| 1,7         | 146   | Daniel    |          |
| Sagesse     |       | 2, 35     | 156      |
| I, I2       | 174   | 4, 29-33  | 188      |

| NDEX | SCR | ודיסו | ΙÐ₹. | AIRI | 7 |
|------|-----|-------|------|------|---|

| 9, 3  | 180 | Joë1                      |     |
|-------|-----|---------------------------|-----|
| Osée  |     | 3, 1-2                    | 148 |
| 6, 6  | 176 | 3, 1-2<br>Jonas<br>3, 5-6 |     |
| 13, 3 | 156 | 3, 5-6                    | 180 |

# NOUVEAU TESTAMENT

| Matthieu  |     | 15, 10        | 176  |
|-----------|-----|---------------|------|
| 3, 2      | 148 | 15, 11-32     | 178  |
| 3, 10     | 158 | 15, 21        | 178  |
| 5, 17     | 154 | Jean          |      |
| 5,28      | 154 | 5, 29         | 152  |
| 6, 16     | 184 | 8, 12         | 148  |
| 7, 7      | 174 |               | 140  |
| 7, 26     | 168 | Actes         |      |
| 9, 13     | 176 | 2, 17         | 148  |
| 10, 26    | 166 | 3, 24         | 148  |
| 12, 7     | 176 | 19, 2-6       | 148  |
| 12,44     | 148 | Romains       |      |
| 18, 20    | 182 |               |      |
| Marc      |     | 1, 19-20      | 160  |
|           |     | 5, 17         | 172  |
| 1, 4      | 148 | 6, 2          | 174  |
| Luc       |     | 6, 5          | 168  |
|           | 0   | 9, 21         | 158  |
| Ι, 55     | 148 | I Corinthiens |      |
| 1,68      | 146 |               | ~ .0 |
| 1, 70     | 148 | 3, 16         | 148  |
| ĭ, 77     | 148 | 6, 3          | 174  |
| 1,78      | 172 | 12, 4-11      | 182  |
| 1, 79     | 148 | 12, 26        | 182  |
| 2, 30-3 I | 148 | Éphésiens     |      |
| 8, 17     | 166 | 4, 4          | 182  |
| 11, 11-13 | 184 | · ·           | 102  |
| 15, 4-7   | 178 | Colossiens    |      |
| 15, 8-10  | 178 | 1, 24         | 182  |

| 2, 12      | 168   | 5, 18      | 174 |
|------------|-------|------------|-----|
| I Timothée |       | I Jean     |     |
| 1, 15      | 156   | 1, 5       | 166 |
| 1, 19      | 156   | Apocalypse |     |
| Hébreux    |       | 1, 11      | 176 |
| 1, 1       | 148   | 2, 1-4     | 176 |
| 1, 9       | 150   | 2, 12-15   | 176 |
|            | - , - | 2, 18-20   | 176 |
| I Pierre   |       | 3, 1-2     | 176 |
| 1, 20      | 148   | 3, 14-17   | 176 |

### INDEX ANALYTIQUE

Cet index ne contient que les mots expliqués dans l'Introduction ou le commentaire. Les chiffres renvoient aux pages du présent ouvrage.

abolitio 222 absoluere 233 acceptator 201 acceptor 201 acus 235 addicere 220 adflatus 205 administrare 229 adulter 208: 221 aemulus 217 anima 193; 203 animus 36; 193; 209 aphèsis 226 atrium 60 auctor 200 auctoritas 212 audientes 223 auditor 223

bonitas 224 boulèsis 35

carnalis 203 caro 203 casus 30; 206 catuli 219 chelidonia 238
coccinum 235
commeatus 220
compensatio 218
conatus 32
confessio 228
confiteri 230
congregatio 204
conscientia 209
conspector 29
contumacia 215
conuersio 16
corporalia 203

debitor 201

debitum 218
dedicare 198
defaecare 236
delicta leuiora 69; 73
delicta mediocria 73; 94
delictum 26; 94; 202
deploratio 21
deprecatio 30
diptamnum 238
disponere 195
disciplina 202

ecclesia 234
electi 223
emendatio 197
error 30; 199
excaecare 238
exceptio 216
exemplum 102; 195
exomologesis 65; 229
exprimere 204
expungere 232

fauces 60 figulus 204 fraus 69 fumariola 237

gehenna 236 gratia 214

hègémonikon 37; 38 hostis 225

ianua 60
idololatria 70
ignoscientia 226
ignorantia 207
impatientia 70
includere 220
indulgentia 226
innocentia 224
ira dei 198
iurare 213
iustitia 202

krasis 204

lapsi 84 lex 208

magistratus 236

maiestas 212
manus iniectio 200
merces 220
mereri 221
meritum 201
merita 196
métanoia 16; 65; 226
metus 197
militia Christi 47; 219
misericordia 230
mora 238
munimenta 237

necessitas 30; 206 neglegentia 31 nitor 235 nota 221 nouitioli 219 nummus 221

obliuio 30 obscurare 231 obsequium 211 obsignatio 42; 223 offensa 194 ordo paenitentium 81

paradisum 239
pastor 228
passio 193
pax ecclesiastica 65
peccatum 202; 203
perfidia 69
perpetratio 207
pneuma 37; 38
potestas 212
praepositus 222
pretium 220

protium 220 proairèsis 37 prolèpsis 216 prosklaiontes 81

| psychè 37 pudor 21 puluis 235 purgatio 30  ratio 13; 101; 194 reconciliari 66; 227 remunerator 201 renuntiare 217 repastinari 235 repraesentare 209 resignari 215 restituere 228; 239 risiloquium 233 rubor 235 | serui dei 211 sphragis 47; 215 spiritus 202 spiritus sanctus 19 stuprum 70 substantia 204 symbolum 222  tabula 210 tergiuersatio 21 timor 20; 196 tinctus 221 tirocinium 223 tradux 197 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| sagina 236 salus 199 satisfacere 27; 217 satisfactio 26; 218; 230 scalptus 221                                                                                                                                  | ualetudo 226<br>uenenum 225<br>uersus 221<br>uestibulum 61<br>uoluntas 36; 207                                                                                                          |

# TABLE DES MATIÈRES

| INTRODUCTION                                                                                                                                                 |                            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| I. Occasion du traité                                                                                                                                        | 7                          |
| II. LA DOCTRINE PÉNITENTIELLE                                                                                                                                | 1 I<br>1 2<br>2 5          |
| III. PÉNITENCE ET CATÉCHUMÉNAT                                                                                                                               | 39                         |
| IV. LA DISCIPLINE PÉNITENTIELLE.  1. La réalité du péché.  2. Le remède de la pénitence.  3. Le processus pénitentiel.  4. Les péchés soumis à l'exomologèse | 52<br>53<br>55<br>59<br>68 |
| V. VERS UNE THÉOLOGIE DE LA PÉNITENCE                                                                                                                        | 76<br>76<br>81             |
| VI. L'ORIGINALITÉ DE TERTULLIEN                                                                                                                              | 88                         |
| et la tradition paléochrétienne                                                                                                                              | 88                         |
| en matière pénitentielle                                                                                                                                     | 93                         |
| 7. EL CAPICOSIUII CLIC SLYIC                                                                                                                                 | ററ                         |

| VII. MANUSCRITS ET ÉDITIONS    | 105 |
|--------------------------------|-----|
| 1. Présentation des manuscrits | 105 |
| 2. Évaluation des manuscrits   | 109 |
| 3. Les éditions                | 112 |
| VIII. Analyse                  | 118 |
| ABRÉVIATIONS ET SIGLES         | 137 |
| 1. Œuvres de Tertullien        | 137 |
| 2. Autres ouvrages             | 138 |
| 3. Apparat critique            | 140 |
| TEXTE ET TRADUCTION            | 143 |
| COMMENTAIRE                    | 193 |
| BIBLIOGRAPHIE                  | 241 |
| INDEX                          | 249 |
| Index scripturaire             | 249 |
| Index analytique               | 252 |
| TABLE DES MATIÈRES             | 255 |

### **SOURCES CHRÉTIENNES**

### LISTE COMPLÈTE DE TOUS LES VOLUMES PARUS

N.B. – L'ordre suivant est celui de la date de parution (n° 1 en 1942) et il n'est pas tenu compte ici du classement en séries : grecque, latine, byzantine, orientale, textes monastiques d'Occident; et série annexe : textes para-chrétiens.

Sauf indication contraire, chaque volume comporte le texte original, grec

ou latin, souvent avec un apparat critique inédit.

La mention bis indique une seconde édition. Quand cette seconde édition ne diffère de la première que par de menues corrections et des Addenda et Corrigenda ajoutés en appendice, la date est accompagnée de la mention «réimpression avec supplément».

- 1. GRÉGOIRE DE NYSSE : Vie de Moïse. J. Daniélou (3e édition) (1968).
- 2 bis. CLÉMENT D'ALEXANDRIE: Protreptique. C. Mondésert, A. Plassart (réimpression de la 2° éd., 1976).
- 3 bis. ATHÉNAGORE: Supplique au sujet des chrétiens. En préparation.
- 4 bis. NICOLAS CABASILAS: Explication de la divine Liturgie. S. Salaville, R. Bornert, J. Gouillard, P. Périchon (1967).
- 5. DIADOQUE DE PHOTICE: Œuvres spirituelles. É des Places (réimpr. de la 2º éd., avec suppl., 1966).
- 6 bis. GRÉGOIRE DE NYSSE: La création de l'homme. En préparation.
- 7 bis. ORIGÈNE: Hom. sur la Genèse. H. de Lubac, L. Doutreleau (1976).
- 8. NICETAS STÉTHATOS: Le paradis spirituel. Remplacé par le nº 81.
- 9 bis. MAXIME LE CONFESSEUR: Centuries sur la charité. En préparation.
- 10. IGNACE D'ANTIOCHE: Lettres Lettres et Martyre de POLYCARPE DE SMYRNE. P.-Th. Camelot (4° édition) (1969).
- 11 bis. HIPPOLYTE DE ROME: La Tradition apostolique. B. Botte (1968).
- 12 bis. JEAN MOSCHUS: Le Pré spirituel. En préparation.
- 13. JEAN CHRYSOSTOME: Lettres à Olympias. A.-M. Malingrey. Trad. seule (1947).
- 13 bis. 2º édition avec le texte grec et la Vie anonyme d'Olympias (1968).

- 14. HIPPOLYTE DE ROME: Commentaire sur Daniel, G. Bardy, M. Lefèvre. Trad. seule (1947). 2º édition avec le texte grec. En préparation.
- 15 bis. ATHANASE D'ALEXANDRIE: Lettres à Sérapion. J. Lebon. En
- 16 bis. ORIGÈNE: Hom. sur l'Exode. H. de Lubac, J. Fortier. En prép.
- 17. BASILE DE CÉSARÉE: Sur le Saint-Esprit. B. Pruche. Trad. seule
- 17 bis. 2º édition avec le texte grec (1968).
- 18 bis. ATHANASE D'ALEXANDRIE: Discours contre les païens. P. Th. Camelot (1977).
- 19 bis. HILAIRE DE POITIERS: Traité des Mystères. P. Brisson (réimpression, avec supplément, 1967).
- 20. THÉOPHILE D'ANTIOCHE: Trois livres à Autolycus. G. Bardy, I. Sender. Trad. seule (1948). 2º édition avec le texte grec. En préparation.
- 21. ÉTHÉRIE: Journal de voyage. H. Pétré. Remplacé par le nº 296.
- 22 bis. LEON LE GRAND: Sermons 1-19. J. Leclercq, R. Dolle (1964).
- 23. CLÉMENT D'ALEXANDRIE: Extraits de Théodote. F. Sagnard (réimpr., 1970).
- 24 bis. PTOLÉMÉE: Lettre à Flora. G. Quispel (1966).
- 25 bis. Ambroise de Milan: Des Sacrements. Des Mystères. Explication du Symbole. B. Botte (réimpr. de la 2º éd., 1980).
- 26 bis. BASILE DE CÉSARÉE: Homélies sur l'Hexaéméron. S. Giet (réimpr. avec suppl., 1968).
- 27 bis. Homélies Pascales, t. I. P. Nautin, En préparation.
- 28 bis. JEAN CHRYSOSTOME: Sur l'incompréhensibilité de Dieu. J. Daniélou, A.-M. Malingrey, R. Flacelière (1970).
- 29 bis. ORIGÈNE: Homélies sur les Nombres. A. Méhat. En prépa-
- 30 bis. CLÉMENT D'ALEXANDRIE: Stromate I. En préparation.
- 31. EUSÈBE DE CÉSARÉE: Histoire ecclésiastique, t. I. Livres I-IV. G. Bardy (réimpression, 1964).
- 12 bis. GRÉGOIRE LE GRAND: Morales sur Job, t. I. Livres I-II. R. Gillet, A. de Gaudemaris (1975).
- 33 bis. A Diognète. H.-I. Marrou (réimpr. avec suppl., 1965).
- 34. IRÉNÉE DE LYON: Contre les hérésies, livre III. F. Sagnard. Remplacé par les nos 210 et 211.
- 35 bis. TERTULLIEN: Traité du baptême. F. Refoulé. En préparation.
- 36 bis. Homélies Pascales, t. II. P. Nautin. En préparation.
- 37 bis. ORIGENE: Homélies sur le Cantique. O. Rousseau (1966).
- 38 bis. CLÉMENT D'ALEXANDRIE: Stromate II. En préparation.
- 39 bis. LACTANCE: De la mort des persécuteurs. 2 vol. En préparation.
- 40. THÉODORET DE CYR: Correspondance, t. I. Y. Azéma (1955).
- 41. EUSÈBE DE CÉSARÉE: Histoire ecclésiastique, t. II. Livres V-VII. G. Bardy (réimpression, 1965).
- 42. JEAN CASSIEN: Conférences, t. I. E. Pichery (réimpression, 1966).
- 43 bis. JERÔME: Sur Jonas. En préparation.

- 44. PHILOXÈNE DE MABBOUG: Homélies. E. Lemoine. Trad. seule
- 45. AMBROISE DE MILAN: Sur S. Luc, t. I. G. Tissot (réimpr. avec suppl., 1971).
- 46 bis. TERTULLIEN: De la prescription contre les hérétiques. En préparation.
- 47. PHILON D'ALEXANDRIE: La migration d'Abraham. Épuisé. Voir série «Les Œuvres de Philon».
- 48. Homélies Pascales, t. III. F. Floëri et P. Nautin (1957).
- 49 bis. LÉON LE GRAND: Sermons 20-37. R. Dolle (1969).
- so bis. JEAN CHRYSOSTOME: Huit catéchèses baptismales inédites. A. Wenger (réimpr. avec suppl., 1970).
- 51 bis. SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN: Chapitres théologiques, gnostiques et pratiques. J. Darrouzès et L. Neyrand (1980).
- 52 bis. AMBROISE DE MILAN: Sur S. Luc, t. H. G. Tissot (réimpr. avec suppl., 1976).
- 53 bis. HERMAS: Le Pasteur. R. Joly (réimpr. avec suppl., 1968).
- 54. JEAN CASSIEN: Conférences, t. H. E. Pichery (réimpression, 1966).
- 55. EUSÈBE DE CÉSARÉE: Histoire ecclésiastique, t. III. Livres VIII-X. G. Bardy (réimpression, 1984).
- 56. ATHANASE D'ALEXANDRIE: Deux apologies. J. Szymusiak (1958).
- 17. THÉODORET DE CYR: Thérapeutique des maladies helléniques. 2 volumes. P. Canivet (1958).
- 58 bis. DENYS L'ARÉOPAGITE: La hiérarchie céleste. G. Heil, R. Roques, M. de Gandillac (réimpr. avec suppl., 1970).
- 59. Trois antiques rituels du baptême. A. Salles. Trad. seule. Épuisé.
- 60. AELRED DE RIEVAULX: Quand Iésus eut douze ans. A. Hoste, J. Dubois (1958).
- 61 bis. GUILLAUME DE SAINT-THIERRY: Traité de la contemplation de Dieu. J. Hourlier (réimpression, 1977).
- 62. IRÉNÉE DE LYON: Démonstration de la prédication apostolique. L. Froidevaux. Nouvelle trad. sur l'arménien. Trad. seule (réimpr.,
- 63. RICHARD DE SAINT-VICTOR: La Trinité. G. Salet (1959).
- 64. JEAN CASSIEN: Conférences, t. III. E. Pichery (réimpr., 1971).
- 65. GÉLASE Ier: Lettre contre les Lupercales et dix-huit messes du sacramentaire léonien. G. Pomarés (1960).
- 66. ADAM DE PERSEIGNE: Lettres, t. I. J. Bouvet (1960).
- 67. ORIGÈNE: Entretien avec Héraclide. J. Scherer (1960).
- 68. MARIUS VICTORINUS: Traités théologiques sur la Trinité. P. Henry, P. Hadot. Tome I. Introd., texte critique, traduction (1960).
- 69. Id. Tome II. Commentaire et tables (1960).
- 70. CLÉMENT D'ALEXANDRIE: Le Pédagogue, t. I. H.-I. Marrou, M. Harl (1960).
- 71. ORIGÈNE: Homélies sur Josué. A. Jaubert (1960).
- 72. AMÉDÉE DE LAUSANNE: Huit homélies mariales. G. Bavaud, I. Deshusses, A. Dumas (1960).

- 73 bis. EUSÈBE DE CÉSARÉE: **Histoire ecclésiastique**, t. IV. Introd. générale de G. Bardy et tables de P. Périchon (réimpr. avec suppl., 1971).
- 74 bis. LÉON LE GRAND: Sermons 38-64. R. Dolle (1976).
- 75. S. AUGUSTIN: Commentaire de la I<sup>re</sup> Épître de S. Jean. P. Agaësse (réimpression, 1966).
- 76. AELRED DE RIEVAULX: La vie de recluse. Ch. Dumont (1961).
- 77. DEFENSOR DE LIGUGÉ: Le livre d'étincelles, t. I. H. Rochais (1961).
- 78. GRÉGOIRE DE NAREK: Le livre de Prières. I. Kéchichian. Trad. seule (1961).
- JEAN CHRYSOSTOME: Sur la Providence de Dieu. A.-M. Malingrey (1961).
- 80. JEAN DAMASCENE: Homélies sur la Nativité et la Dormition. P. Voulet (1961).
- 81. NICÉTAS STÉTHATOS: Opuscules et lettres. J. Darrouzès (1961).
- 82. GUILLAUME DE SAINT-THIERRY: Exposé sur le Cantique des Cantiques. J.-M. Déchanet (1962).
- DIDYME L'AVEUGLE: Sur Zacharie. Texte inédit. L. Doutreleau. Tome I. Introduction et livre I (1962).
- 84. Id. Tome II. Livres II et III (1962).
- 85. Id. Tome III. Livres IV et V, Index (1962).
- 86. DEFENSOR DE LIGUGÉ: Le livre d'étincelles, t. II. H. Rochais (1962).
- 87. ORIGÈNE: Homélies sur S. Luc. H. Crouzel, F. Fournier, P. Périchon (1962).
- 88. Lettres des premiers Chartreux, tome I: S. Bruno, Guigues, S. Anthelme. Par un Chartreux (1962).
- 89. Lettre d'Aristée à Philocrate. A. Pelletier (1962).
- 90. Vie de sainte Mélanie. D. Gorce (1962).
- 91. ANSELME DE CANTORBÉRY: Pourquoi Dieu s'est fait homme. R. Roques (1963).
- 92. DOROTHEE DE GAZA: Œuvres spirituelles. L. Regnault, J. de Préville (1963).
- 93. BAUDOUIN DE FORD: Le sacrement de l'autel. J. Morson, É. de Solms, J. Leclercq. Tome I (1963).
- 94. Id. Tome II (1963).
- 95. METHODE D'OLYMPE: Le banquet. H. Musurillo, V.-H. Debidour (1963).
- 96. SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN: Catéchèses. B. Krivochéine, J. Paramelle. Tome I. Introduction et Catéchèses 1-5 (1963).
- 97. CYRILLE D'ALEXANDRIE: Deux dialogues christologiques. G. M. de Durand (1964).
- 98. THÉODORET DE CYR: Correspondance, t. H. Y. Azéma (1964).
- 99. ROMANOS LE MÉLODE: Hymnes. J. Grosdidier de Matons. Tome I. Introduction et Hymnes I-VIII (1964).
- 100. IRÉNÉE DE LYON: Contre les hérésies, livre IV. A. Rousseau, B. Hemmerdinger, Ch. Mercier, L. Doutreleau. 2 vol. (1965).

- 101. QUODVULTDEUS: Livre des promesses et des prédictions de Dieu, R. Braun. Tome I (1964).
- 102. **Id.** Tome II (1964).
- 103. JEAN CHRYSOSTOME: Lettre d'exil. A.-M. Malingrey (1964).
- 104. SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN: Catéchèses. B. Krivochéine, J. Paramelle. Tome II. Catéchèses 6-22 (1964).
- 105. La Règle du Maître. A. de Vogüé. Tome I. Introd. et chap. 1-10 (1964).
- 106. Id. Tome II. Chap. 11-95 (1964).
- 107. Id. Tome III. Concordance et Index orthographique. J.-M. Clément, J. Neufville, D. Demeslay (1965).
- 108. CLÉMENT D'ALEXANDRIE: Le Pédagogue, tome II. Cl. Mondésert, H.-I. Marrou (1965).
- 109. JEAN CASSIEN: Institutions cénobitiques. J.-C. Guy (1965).
- 110. ROMANOS LE MÉLODE: Hymnes. J. Grosdidier de Matons. Tome II. Hymnes IX-XX (1965).
- 111. THÉODORET DE CYR: Correspondance, t. III. Y. Azéma (1965).
- 112. CONSTANCE DE LYON: Vie de S. Germain d'Auxerre. R. Borius (1965).
- 113. SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN: Catéchèses. B. Krivochéine, J. Paramelle. Tome III. Catéchèses 23-34, Actions de grâces 1-2 (1965).
- 114. ROMANOS LE MÉLODE: Hymnes. J. Grosdidier de Matons. Tome III. Hymnes XXI-XXXI (1965).
- 115. MANUEL II PALÉOLOGUE: Entretien avec un musulman. A.-Th. Khoury (1966).
- 116. AUGUSTIN D'HIPPONE: Sermons pour la Pâque. S. Poque (1966).
- 117. JEAN CHRYSOSTOME: A Théodore. J. Dumortier (1966).
- 118. Anselme de Havelberg: Dialogues, livre I. G. Salet (1966).
- 119. GRÉGOIRE DE NYSSE: Traité de la Virginité. M. Aubineau (1966).
- 120. ORIGÈNE: Commentaire sur S. Jean. C. Blanc. Tome I. Livres I-V (1966).
- 121. ÉPHREM DE NISIBE: Commentaire de l'Évangile concordant ou Diatessaron. L. Leloir. Trad. seule (1966).
- 122. SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN: Traités théologiques et éthiques. J. Darrouzès. Tome I. Théol. 1-3, Éth. 1-3 (1966).
- 123. MÉLITON DE SARDES: Sur la Pâque (et fragments). O. Perler (1966).
- 124. Expositio totius mundi et gentium. J. Rougé (1966).
- 125. JEAN CHRYSOSTOME: La Virginité. H. Musurillo, B. Grillet (1966).
- 126. CYRILLE DE JÉRUSALEM: Catéchèses mystagogiques. A. Piédagnel, P. Paris (1966).
- 127. GERTRUDE D'HELFTA: Œuvres spirituelles. Tome I. Les Exercices. J. Hourlier, A. Schmitt (1967).
- 128. ROMANOS LE MÉLODE: **Hymnes.** J. Grosdidier de Matons. Tome IV. Hymnes XXXII-XLV (1967).

- 129. SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN: Traités théologiques et éthiques. J. Darrouzès. Tome II. Éth. 4-15 (1967).
- 130. ISAAC DE L'ÉTOILE: Sermons. A. Hoste, G. Salet. Tome I. Introduction et Sermons 1-17 (1967).
- 131. RUPERT DE DEUTZ: Les œuvres du Saint-Esprit. J. Gribomont, É. de Solms. Tome I. Livres I et II (1967).
- 132. ORIGÈNE: Contre Celse. M. Borret. Tome I. Livres I et II (1967).
- 133. SULPICE SÉVÈRE: Vie de S. Martin. J. Fontaine. Tome I. Introduction, texte et traduction (1967).
- 134. Id. Tome II. Commentaire (1968).
- 135. Id. Tome III. Commentaire (suite), Index (1969).
- 136. ORIGENE: Contre Celse, M. Borret. Tome H. Livres III et IV (1968).
- 137. ÉPHREM DE NISIBE: **Hymnes sur le Paradis.** F. Graffin, R. Lavenant. Trad. seule (1968).
- JEAN CHRYSOSTOME: A une jeune veuve. Sur le mariage unique.
   B. Grillet, G.-H. Ettlinger (1968).
- 139. GERTRUDE D'HELFTA: Œuvres spirituelles. Tome II. Le Héraut. Livres I et II. P. Doyère (1968).
- 140. RUFIN D'AQUILÉE: Les bénédictions des Patriarches. M. Simonetti, H. Rochais, P. Antin (1968).
- 141. COSMAS INDICOPLEUSTÈS: Topographie chrétienne. Tome I. Introduction et livres I-IV. W. Wolska-Conus (1968).
- 142. Vie des Pères du Jura. F. Martine (1968).
- 143. GERTRUDE D'HELFTA: Œuvres spirituelles. Tome III. Le Héraut. Livre III. P. Doyère (1968).
- 144. Apocalypse syriaque de Baruch. Tome I. Introduction et traduction. P. Bogaert (1969).
- 145. Id. Tome II. Commentaire et tables (1969).
- 146. Deux homélies anoméennes pour l'octave de Pâques. J. Liébaert (1969).
- 147. ORIGÈNE: Contre Celse. M. Borret. Tome III. Livres V et VI (1969).
- 148. GRÉGOIRE LE THAUMATURGE: Remerciement à Origène. La lettre d'Origène à Grégoire. H. Crouzel (1969).
- 149. GRÉGOIRE DE NAZIANZE: La passion du Christ. A. Tuilier (1969).
- 150. ORIGÈNE: Contre Celse. M. Borret. Tome IV. Livres VII et VIII (1969).
- 151. JEAN SCOT: Homélie sur le Prologue de Jean. E. Jeauneau (1969).
- 152. IRENÉE DE LYON: Contre les hérésies, livre V. A. Rousseau, L. Doutreleau, C. Mercier. Tome I. Introduction, notes justificatives et tables (1969).
- 153. Id. Tome II. Texte et traduction (1969).
- 154. CHROMACE D'AQUILÉE: Sermons. Tome I. Sermons 1-17. J. Lemarié (1969).
- 155. HUGUES DE SAINT-VICTOR: Six opuscules spirituels. R. Baron (1969).

- 156. SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN: Hymnes. J. Koder, J. Paramelle. Tome I. Hymnes I-XV (1969).
- 157. ORIGENE: Commentaire sur S. Jean. C. Blanc. Tome II. Livres VI et X (1970).
- 158. CLÉMENT D'ALEXANDRIE: Le Pédagogue. Livre III. Cl. Mondésert, H.-I. Marrou et Ch. Matray (1970).
- 159. COSMAS INDICOPLEUSTES: **Topographie chrétienne**. Tome II. Livre V. W. Wolska-Conus (1970).
- 160. BASILE DE CÉSARÉE: Sur l'origine de l'homme. A. Smets et M. Van Esbroeck (1970).
- 161. Quatorze homélies du IX<sup>c</sup> siècle d'un auteur inconnu de l'Italie du Nord. P. Mercier (1970).
- 162. ORIGENE: Commentaire sur l'Évangile selon Matthieu. Tome I. Livres X et XI. R. Girod (1970).
- 163. GUIGUES II LE CHARTREUX: Lettre sur la vie contemplative (ou Échelle des Moines). Douze méditations. E. Colledge, J. Walsh (1970).
- 164. CHROMACE D'AQUILÉE: Sermons. Tome II. S. 18-41. J. Lemarié (1971).
- 165. RUPERT DE DEUTZ: Les œuvres du Saint-Esprit. Tome II. Livres III et IV. J. Gribomont, É de Solms (1970).
- 166. GUERRIC D'IGNY: Sermons. Tome I. J. Morson, H. Costello, P. Deseille (1970).
- 167. CLÉMENT DE ROME: Épître aux Corinthiens. A. Jaubert (1971).
- 168. RICHARD ROLLE: Le chant d'amour (Melos amoris). F. Vandenbroucke et les Moniales de Wisques. Tome I (1971).
- 169. Id. Tome II (1971).
- 170. ÉVAGRE LE PONTIQUE: Traité pratique. A. et C. Guillaumont. Tome I. Introduction (1971).
- 171. Id. Tome II. Texte, traduction, commentaire et tables (1971).
- 172. Épître de Barnabé. R.-A. Kraft, P. Prigent (1971).
- 173. TERTULLIEN: La toilette des femmes. M. Turcan (1971).
- 174. SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN: **Hymnes.** J. Koder, L. Neyrand. Tome II. Hymnes XVI-XL (1971).
- 175. CÉSAIRE D'ARLES: Sermons au peuple. Tome I. Sermons 1-20. M.-J. Delage (1971).
- 176. SALVIEN DE MARSEILLE: Œuvres. Tome I. G. Lagarrigue (1971),
- 177. CALLINICOS: Vie d'Hypatios. G.J.M. Bartelink (1971).
- 178. GRÉGOIRE DE NYSSE: Vie de sainte Macrine. P. Maraval (1971).
- 179. AMBROISE DE MILAN: La pénitence. R. Gryson (1971).
- 180. JEAN SCOT: Commentaire sur l'évangile de Jean. É. Jeauneau (1972).
- 181. La Règle de S. Benoît. Tome I. Introduction et Chapitres I-VII. A. de Vogüé et J. Neufville (1972).
- 182. Id. Tome II. Chapitres VIII-LXXIII, Tables et concordance. A. de Vogüé et J. Neufville (1972).
- 183. Id. Tome III. Étude de la tradition manuscrite. J. Neufville (1972).
- 184. Id. Tome IV. Commentaire (I-III). A. de Vogüé (1971).

- 185. Id. Tome V. Commentaire (IV-VI). A. de Vogüé (1971).
- 186. Id. Tome VI. Commentaire (VII-IX), Index. A. de Vogüé (1971).
- 187. HÉSYCHIUS DE JÉRUSALEM, BASILE DE SÉLEUCIE, JEAN DE BÉRYTE, PSEUDO-CHRYSOSTOME, LÉONCE DE CONSTANTINOPLE: Homélies pascales. M. Aubineau (1972).
- 188. JEAN CHRYSOSTOME: Sur la vaine gloire et l'éducation des enfants. A.-M. Malingrey (1972).
- 189. La chaîne palestinienne sur le psaume 118. Tome I. Introduction, texte critique et traduction. M. Harl (1972).
- Id. Tome II. Catalogue des fragments, Notes et Index. M. Harl (1972).
- 191. PIERRE DAMIEN: Lettre sur la toute-puissance divine. A. Cantin (1972).
- 192. JULIEN DE VÉZELAY: **Sermons.** Tome I. Introduction et Sermons 1-16. D. Vorreux (1972).
- 193. Id. Tome II. Sermons 17-27, Index. D. Vorreux (1972).
- Actes de la Conférence de Carthage en 411. Tome I. Introduction.
   S. Lancel (1972).
- 195. Id. Tome II. Texte et traduction de la Capitulation et des Actes de la première séance. S. Lancel (1972).
- SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN: Hymnes. J. Koder, J. Paramelle, L. Neyrand. Tome III. Hymnes XLI-LVIII, Index (1973).
- 197. COSMAS INDICOPLEUSTÈS: **Topographie chrétienne.** T. III. Livres VI-XII, Index. W. Wolska-Conus (1973).
- 198. Livre (cathare) des deux principes. Ch. Thouzellier (1973).
- 199. ATHANASE D'ALEXANDRIE: Sur l'incarnation du Verbe. C. Kannengiesser (1973).
- 200. LÉON LE GRAND: Sermons. tome IV. Sermons 65-98, Éloge de S. Léon, Index. R. Dolle (1973).
- 201. Évangile de Pierre. M.-G. Mara (1973).
- 202. GUERRIC D'IGNY: Sermons. Tome II. J. Morson, H. Costello, P. Deseille (1973).
- 203. NERSES SNORHALI: Jésus, Fils unique du Père. I. Kéchichian. Trad. seule (1973).
- 204. LACTANCE: Institutions divines, livre V. Tome I. Introd., texte et trad. P. Monat (1973).
- 205. Id. Tome II. Commentaire et index. P. Monat (1973).
- 206. EUSÈBE DE CÉSARÉE: **Préparation évangélique**, livre I. J. Sirinelli, É. des Places (1974).
- 207. ISAAC DE L'ÉTOILE: Sermons. A. Hoste, G. Salet, G. Raciti. Tome II. Sermons 18-39 (1974).
- 208. GRÉGOIRE DE NAZIANZE : Lettres théologiques. P. Gallay (1974).
- 209. PAULIN DE PELLA: Poème d'actions de grâces et Prière. C. Moussy (1974).
- 210. IRÉNÉE DE LYON: Contre les hérésies, livre III. A. Rousseau, L. Doutreleau. Tome I. Introduction, notes justificatives et tables (1974).

- 211. Id. Tome II. Texte et traduction (1974).
- 212. GRÉGOIRE LE GRAND: Morales sur Job. Livres XI-XIV. A. Bocognano (1974).
- 213. LACTANCE: L'ouvrage du Dieu créateur. Tome 1. Introd., texte critique et trad. M. Perrin (1974).
- 214. Id. Tome II. Commentaire et index. M. Perrin (1974).
- 215. EUSÈBE DE CÉSARÉE: Préparation évangélique, livre VII. G. Schræder, É. des Places (1975).
- 216. TERTULLIEN: La chair du Christ. Tome I. Introduction, texte critique et traduction. J.- P. Mahé (1975).
- 217. Id. Tome II. Commentaire et Index. J.-P. Mahé (1975).
- 218. HYDACE: Chronique. Tome I. Introduction, texte critique et traduction. A. Tranoy (1975).
- 219. Id. Tome II. Commentaire et index. A. Tranoy (1975).
- 220. SALVIEN DE MARSEILLE: Œuvres, t. II. G. Lagarrique (1975).
- 221. GRÉGOIRE LE GRAND: Morales sur Job. Livres XV-XVI. A. Bocognano (1975).
- 222. ORIGÈNE: Commentaire sur S. Jean. Tome III. Livre XIII. C. Blanc (1975).
- 223. GUILLAUME DE SAINT-THIERRY: Lettre aux Frères du Mont-Dieu (Lettre d'or). J.-M. Déchanet (1975).
- 224. Actes de la Conférence de Carthage en 411. Tome III. Texte et traduction des Actes de la 2° et de la 3° séance. S. Lancel (1975).
- 225. DHUODA: Manuel pour mon fils. P. Riché, B. de Vregille et C. Mondésert (1975).
- 226. ORIGENE: Philocalie 21-27 (Sur le libre arbitre). É. Junod (1976).
- 227. ORIGÈNE: Contre Celse. M. Borret. Tome V. Introduction et index (1976).
- 228. EUSÉBE DE CÉSARÉE: **Préparation évangélique.** Livres II-III. É. des Places (1976).
- 229. PSEUDO-PHILON: Les Antiquités Bibliques, D. J. Harrington, C. Perrot, P. Bogaert, J. Cazeaux. Tome I. Introduction critique, texte et traduction (1976).
- 230. Id. Tome II. Introduction littéraire, commentaire et index (1976).
- 231. CYRILLE D'ALEXANDRIE: Dialogues sur la Trinité. Tome I. Dial. I et II. G.-M. de Durand (1976).
- 232. ORIGÈNE: Homélies sur Jérémie. P. Nautin et P. Husson. Tome I. Introduction et homélies I-XI (1976).
- 233. DIDYME L'AVEUGLE: Sur la Genèse. Tome I (Sur Genèse I-IV). P. Nautin et L. Doutreleau (1976).
- 234. THÉODORET DE CYR: Histoire des moines de Syrie. Tome I. Introduction et Histoire philothée I-XIII. P. Canivet et A. Leroy-Molinghen (1977).
- 235. HILAIRE D'ARLES: Vie de S. Honorat. M.-D. Valentin (1977).
- 236. Rituel cathare. Ch. Thouzellier (1977).
- 237. CYRILLE D'ALEXANDRIE: **Dialogues sur la Trinité**, Tome II. Dial. III-IV. G.-M. de Durand (1977).

- 238. ORIGÈNE: Homélies sur Jérémie. Tome II. Homélies XII-XX et homélies latines, index. P. Nautin et P. Husson (1977).
- 239. AMBROISE DE MILAN: **Apologie de David.** P. Hadot et M. Cordier (1977).
- 240. PIERRE DE CELLE: L'école du cloître. G. de Martel (1977).
- 241. Conciles gaulois du IV<sup>e</sup> siècle. J. Gaudemet (1977).
- 242. S. JÉRÔME: Commentaire sur S. Matthieu. Tome I. Livres I et II. É. Bonnard (1978).
- 243. CÉSAIRE D'ARLES: Sermons au peuple. Tome II. Sermons 21-55. M.-J. Delage (1978).
- 244. DIDYME L'AVEUGLE: Sur la Genèse. Tome II (Sur Genèse V-XVII). Index. P. Nautin et L. Doutreleau (1978).
- 245. Targum du Pentateuque. Tome I: Genèse. R. Le Déaut et J. Robert. Trad. seule (1978).
- 246. CYRILLE D'ALEXANDRIE: Dialogues sur la Trinité. Tome III. Livres VI-VII, index. G.-M. de Durand (1978).
- 247. GRÉGOIRE DE NAZIANZE: Discours 1-3. J. Bernardi (1978).
- 248. La doctrine des douze apôtres. W. Rordorf et A. Tuilier (1978).
- 249. S. PATRICK: Confession et Lettre à Coroticus. R.P.C. Hanson et C. Blanc (1978).
- 250. GRÉGOIRE DE NAZIANZE: Discours 27-31 (Discours théologiques). P. Gallay (1978).
- 251. GRÉGOIRE LE GRAND: **Dialogues.** Tome I. Introduction, bibliographie et cartes. A. de Vogüé (1978).
- 252. ORIGENE: Traité des principes. Livres I et II. H. Crouzel et M. Simonetti. Tome I: Introduction, texte critique et traduction (1978).
- 253. Id. Tome II: Commentaire et fragments. H. Crouzel et M. Simonetti (1978).
- 254. HILAIRE DE POITIERS: Sur Matthieu, t. I: Introduction et chap. 1-13. J. Doignon (1978).
- 255. GERTRUDE D'HELFTA: Œuvres spirituelles. Tome IV. Le Héraut. Livre IV. J.-M. Clément, B. de Vregille et les Moniales de Wisques (1978).
- 256. Targum du Pentateuque. Tome II: Exode et Lévitique. R. Le Déaut et J. Robert. Trad. seule (1979).
- 257. THÉODORET DE CYR: Histoire des moines de Syrie. Tome II, Histoire philothée (XIV-XXX), Traité sur la Charité (XXXI) et Index. P. Canivet et A. Leroy-Molinghen (1979).
- 258. HILAIRE DE POITIERS: Sur Matthieu. Tome II. Chap. 14-33, appendice et index. J.Doignon (1979).
- 259. S. JÉRÔME: Commentaire sur S. Matthieu. Tome II. Livres III et IV, Index. É. Bonnard (1979).
- 260. GRÉGOIRE LE GRAND: **Dialogues.** Tome II. Livres I-III. A. de Vogüé et P. Antin (1979).
- 261. Targum du Pentateuque. Tome III: Nombres. R. Le Déaut et J. Robert. Trad. seule (1979).
- 262. EUSÈBE DE CÉSARÉE: Préparation évangélique, livres IV, 1 V, 17. O. Zink et É. des Places (1979).

- 263. IRENÉE DE LYON: Contre les hérésies, livre I. A. Rousseau, L. Doutreleau. Tome I. Introduction, notes justificatives et tables (1979).
- 264. Id. Tome II. Texte et traduction (1979).
- 265. GRÉGOIRE LE GRAND: Dialogues. Tome III. Livre IV, tables et index. A. de Vogüé et P. Antin (1980).
- 266. EUSÈBE DE CÉSARÉE: Préparation évangélique, livre V, 18-36 et VI. É. des Places (1980).
- 267. Scolies ariennes sur le concile d'Aquilée. R. Gryson (1980).
- 268. ORIGÈNE: Traité des principes. Tome III. Livres III et IV: Texte critique et traduction. H. Crouzel et M. Simonetti (1980).
- 269. Id. Tome IV. Livres III et IV: Commentaire et fragments. H. Crouzel et M. Simonetti (1980).
- 270. GRÉGOIRE DE NAZIANZE : Discours 20-23. J. Mossay (1980).
- 271. Targum du Pentateuque. Tome IV. Deutéronome, bibliographie, glossaire et index des tomes I-IV. R. Le Déaut (1980).
- 272. JEAN CHRYSOSTOME: Sur le sacerdoce (dialogue et homélie). A.-M. Malingrey (1980).
- 273. TERTULLIEN: A son épouse. C. Munier (1980).
- 274. Lettres des premiers Chartreux. Tome II: Les moines de Portes. Par un Chartreux (1980).
- 275. PSEUDO-MACAIRE: Œuvres spirituelles. Tome I. V. Desprez (1980).
- 276. THÉODORET DE CYR: Commentaire sur Isaïe, Tome I: Introduction et sections 1-3. J.-N. Guinot (1980).
- 277. JEAN CHRYSOSTOME: Homélies sur Ozias. J. Dumortier (1981).
- 278. CLÉMENT D'ALEXANDRIE: Stromate V. Tome I: introduction, texte et index par A. Le Boullucc; traduction de P. Voulet (1981).
- 279. Id. Tome II: commentaire, bibliographie et index par A. Le Boulluec (1981).
- 280. TERTULLIEN: Contre les Valentiniens. Tome I: introduction, texte et traduction. J.-C. Fredouille (1980).
- 281. Id. Tome II: commentaire et index. J.-C. Fredouille (1981).
- 282. Targum du Pentateuque. Tome V. Index analytique. R. Le Déaut (1981).
- 283. ROMANOS LE MÉLODE: Hymnes. J. Grosdidier de Matons. Tome V. Hymnes XLVI-LVI (1981).
- 284. GRÉGOIRE DE NAZIANZE: Discours 24-26. J. Mossay (1981).
- 285. FRANÇOIS D'ASSISE: Écrits. Th. Desbonnets, Th. Matura, J.-F. Godet, D. Vorreux, o.f.m. (1981).
- 286. ORIGÈNE: Homélies sur le Lévitique. M. Borret. Tome I: Introduction et Hom. I-VII (1981).
- 287. Id. Tome II: Hom. VIII-XVI, Index (1981).
- 288. GUILLAUME DE BOURGES: Livre des guerres du Seigneur. G. Dahan (1981).
- 289. LACTANCE: La colère de Dieu. C. Ingremeau (1982).
- ORIGENE: Commentaire sur S. Jean. Tome IV. L. XIX-XX. C. Blanc (1982).

- 291. CYPRIEN DE CARTHAGE: A Donat et La vertu de patience. J. Molager (1982).
- 292. EUSEBE DE CÉSARÉE: Préparation évangélique, livre XI. G. Favrelle et É. des Places (1982).
- 293. IRÉNÉE DE LYON: Contre les hérésies, livre II. A. Rousseau, L. Doutreleau. Tome I. Introduction, notes justificatives et tables (1982).
- 294. Id. Tome II. Texte et traduction (1982).
- 295. THEODORET DE CYR: Commentaire sur Isaïe. Tome II. Sections 4-13. J.-N. Guinot (1982).
- 296. ÉGERIE: Journal de voyage. P. Maraval. Lettre de Valérius, M.C. Díaz y Díaz (1982).
- 297. Les Règles des saints Pères. A. de Vogüé. Tome I: Trois règles de Lérins au V° siècle (1982).
- 298. Id. Tome II: Trois règles du VIe siècle (1982).
- 299. BASILE DE CÉSARÉE: Contre Eunome, suivi de EUNOME: Apologie. B. Sesboüé, G.M. de Durand et L. Doutreleau. Tome I (1982).
- 300. JEAN CHRYSOSTOME: Panégyriques de S. Paul. A. Piédagnel (1982).
- 301. GUILLAUME DE SAINT-THIERRY: Le miroir de la foi. J.-M. Déchanet (1982).
- 302. ORIGENE: Philocalie 1-20 et Lettre à Africanus. M. Harl et N. de Lange (1983).
- 303. S. JÉRÔME: Contre Rufin. P. Lardet (1983).
- 304. JEAN CHRYSOSTOME: Commentaire sur Isaïe. J. Dumortier (1983).
- 305. BASILE DE CESARÉE: Contre Eunome, suivi de EUNOME: Apologie. B. Sesboüé, G.-M. de Durand et L. Doutreleau. Tome II (1983).
- 306. SOZOMÈNE: **Histoire ecclésiastique**, livres I-II. A.-J. Festugière, B. Grillet, G. Sabbah (1983).
- 307. EUSÉBE DE CÉSARÉE : Préparation évangélique, livres XII-XIII. É. des Places (1983).
- 308. GUIGUES Ier: Méditations. Par un Chartreux (1983).
- 309. GRÉGOIRE DE NAZIANZE: Discours 4-5. J. Bernardi (1983).
- 310. TERTULLIEN: De la patience. J.-C. Fredouille (1984).
- 311. JEAN D'APAMÉE: Dialogues et traités. R. Lavenant. Trad. seule (1984).
- 312. ORIGENE: Traité des principes. Tome V. Compléments et index. H. Crouzel et M. Simonetti (1984).
- 313. GUIGUES Ier: Coutumes de Chartreuse. Par un Chartreux (1984).
- 314. GRÉGOIRE LE GRAND : Commentaire sur le Cantique. R. Bélanger (1984).
- 315. THÉODORET DE CYR: Commentaire sur Isaïe. Tome III. J.-N. Guinot (1984).
- 316. TERTULLIEN: La Pénitence. Ch. Munier (1984).

#### Hors série :

Directives pour la préparation des manuscrits (de «Sources Chrétiennes»). A demander au Secrétariat de «Sources Chrétiennes», 29, rue du Plat, 69002 Lyon.

La Règle de S. Benoît. VII. Commentaire doctrinal et spirituel. A. de Vogüé (1977).

#### SOUS PRESSE

Histoire «acéphale» d'Athanase et Index syriaque des Lettres festales : M. Albert, A. Martin.

PALLADIOS: Dialogue sur la vie de Jean Chrysostome (2 vol.). A.-M. Malingrey.

CYRILLE D'ALEXANDRIE: Contre Julien, Livre I-II. P. Évieux et H. Burguière.

EUSÈBE DE CÉSARÉE: Préparation évangélique, livres XIV-XV.

GRÉGOIRE DE NAZIANZE: Discours 32-37. TERTULLIEN: Exhortation à la chasteté.

#### PROCHAINES PUBLICATIONS

JÉRÔME: Sur Jonas. (2 tomes). TERTULLIEN: Du mariage unique.

GRÉGOIRE LE GRAND: Homélies sur Ézéchiel, tome I.

Constitutions apostoliques. Tome I.

# **SOURCES CHRÉTIENNES**

(1-316)

| ACTES DE LA CONFÉRENCE DE CAR- THAGE: 194, 191, 224 ADAM DE PERSEIGNE Lettres, I: 66 AELRED DE RIEVAULX Quand Jésus eut douze ans: 60 La vie de recluse: 76 AMBROISE DE MILAN Apologie de David: 239 Des mystères: 27 Explication du symbole: 25 La Pénitence: 179 Sur saint Luc: 41 et 52 AMÉDÉE DE LAUSANNE Huit homélies mariales: 72 ANSELME DE CANTORBIERY Pourquoi Dieu s'est fait homme: 97 ANSELME DE HAVELBERG Dialogues, I: 778 APOCALYPSE DE BARUCH: 144 et 145 ARISTÉE (LETTRE D'): 89 ATHANASE D'ÂLEXANDRIE Deux apologies: 56 Discours contre les païens: 18 Lettres à Sérapion: 17 Sur l'incarnation du Verbe: 199 ATHÉNAGORE Supplique au sujet des chrétiens: 3 AUGUSTIN Commentaire de la première Épître | Sur l'origine de l'homme : 160 Sur le Saint-Esprit : 17  BASILE DE SÉLEUCIE Homélie pascale : 187  BAUDOUIN DE FORD Le sacrement de l'autel : 93 et 94  BENOÎT (RÈGLE DE S.) : 181 à 186  CALLINICOS Vie d'Hypatios : 177  CASSIEN, voir Jean Cassien CÉSAIRE D'ARLES Sermons au peuple, 1-20: 175 21-55: 243  LA CHAÎNE PALESTINIENNE SUR LE PSAU ME 118: 189 et 190  CHARTREUX Lettres des premiers Chartreux : 88, 274  CHROMACE D'AQUILÉE Sermons: 154 et 164  CLÉMENT D'ALEXANDRIE Le Pédagogue : 70, 108 et 158 Protreptique : 2 Stromate I: 30 Stromate II: 38 Stromate V: 278 et 279 Extraits de Théodote : 23  CLÉMENT DE ROME Epître aux Corinthiens : 167 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Commentaire de la première Épître<br>de saint Jean : 71<br>Sermons pour la Pâque : 116<br>BARNABÉ (ÉPÎTRE DE) : 172<br>BASILE DE CÉSARÉE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Contre Eunome : 299 et 305<br>Homélies sur l'Hexaéméron : 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Topographie chrétienne : 141, 119<br>et 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| CYPRIEN DE CARTHAGE<br>A Donat : 291                                       | Grégoire de Narek<br>Le livre de prières : 78                  |
|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| La vertu de patience : 291                                                 | Grégoire de Nazianze                                           |
| CYRILLE D'ALEXANDRE                                                        | Discours 1-3 : 247                                             |
| Deux dialogues christologiques : 97<br>Dialogues sur la Trinité : 231, 237 | - 4-5 : <i>309</i>                                             |
| et 246                                                                     | - 20-23 : 270<br>24-26 : 284                                   |
| CYRILLE DE JÉRUSALEM Catéchèses mystagogiques : 126                        | 27-31 : 250<br>Lettres théologiques : 208                      |
| DÉFENSOR DE LIGUGÉ                                                         | La passion du Christ : 149                                     |
| Livre d'étincelles : 77 et 86                                              | Grégoire de Nysse                                              |
| DENYS L'ARÉOPAGITE                                                         | La création de l'homme : 6                                     |
| La hiérarchie céleste : 58                                                 | Traité de la Virginité : 119                                   |
| Dисора                                                                     | Vie de Moïse : 7                                               |
| Manuel pour mon fils: 225                                                  | Vie de sainte Macrine : 178                                    |
| DIADOQUE DE PHOTICE                                                        | GRÉGOIRE LE GRAND                                              |
| Œuvres spirituelles:                                                       | Commentaire sur le Cantique : 314                              |
| DIDYME L'AVEUGLE                                                           | Dialogues : 251, 260 et 265<br>Morales sur Job, I-II : 32      |
| Sur la Genèse : 233 et 244                                                 | - XI-XIV : 212                                                 |
| Sur Zacharie : 83-85                                                       | - XV-XVI : 221                                                 |
| A Diognète : 33                                                            | Grégoire le Thaumaturge                                        |
| LA DOCTRINE DES 12 APÓTRES: 248                                            | Remerciement à Origène : 148                                   |
| DOROTHÉE DE GAZA                                                           | GUERRIC D'IGNY                                                 |
| Œuvres spirituelles : 92                                                   | Sermons : 166 et 202                                           |
| ÉGÉRIE                                                                     | GUIGUES Ier                                                    |
| Journal de voyage : 296                                                    | Méditations : 308                                              |
| ÉPHREM DE NISIBE                                                           | GUIGUES II LE CHARTREUX                                        |
| Commentaire de l'Évangile concor-                                          | Lettre sur la vie contemplative : 163                          |
| dant ou Diatessaron: 121                                                   | Douze méditations : 163                                        |
| Hymnes sur le Paradis : 137                                                | GUILLAUME DE BOURGES                                           |
| EUNOME                                                                     | Livre des guerres du Seigneur : 288                            |
| Apologie: 305                                                              | GUILLAUME DE SAINT-THIERRY                                     |
| Eusèbe de Césarée                                                          | Exposé sur le Cantique : 82                                    |
| Histoire ecclésiastique: 31, 41, 15                                        | Lettre aux Frères du Mont-Dieu : 223                           |
| et 73<br>Préparation évangélique, I : 206                                  | Miroir de la foi : 301<br>Traité de la contemplation de Dieu : |
| - II-III : 228                                                             | 61                                                             |
| IV-V. 17:266                                                               | Hermas                                                         |
| V, 18-36-VI: 262                                                           | Le Pasteur: 13                                                 |
| VII : 215                                                                  |                                                                |
| XI: 292                                                                    | HÉSYCHIUS DE JÉRUSALEM<br>Homélies pascales : 187              |
| WH-XIII: 307                                                               | HILAIRE D'ARLES                                                |
| ÉVAGRE LE PONTIQUE Traité pratique : 170 et 171                            | Vie de S. Honorat : 235                                        |
| ÉVANGILE DE PIERRE : 201                                                   | HILAIRE DE POITIERS                                            |
|                                                                            | Sur Matthieu: 214 et 218                                       |
| EXPOSITIO TOTIUS MUNDI: 124                                                | Sur Matthieu : 254 et 258<br>Traité des Mystères : 19          |
| FRANÇOIS D'ASSISE                                                          | HIPPOLYTE DE ROME                                              |
| Ecrits: 285                                                                | Commentaire sur Daniel: 14                                     |
| GÉLASE I <sup>er</sup>                                                     | La Tradition apostolique : 11                                  |
| Lettre contre les Lupercales et dix-huit messes : 65                       | DEUX HOMÉLIES ANOMÉENNES POUR                                  |
| GERTRUDE D'HELFTA                                                          | L'OCTAVE DE PÂQUES : 146                                       |
| Les Exercices: 127                                                         | Homélies Pascales: 27, 36, 48                                  |
| Le Héraut : 139, 143, 255                                                  | QUATORZE HOMÉLIES DU IX <sup>e</sup> SIÈCLE : 161              |
| *** *** **                                                                 |                                                                |

| HUGUES DE SAINT-VICTOR                             | Julien de Vézelay                        |
|----------------------------------------------------|------------------------------------------|
| Six opuscules spirituels : 155                     | Sermons: 192 et 193                      |
| Нудась                                             | LACTANCE                                 |
| Chronique: 218 et 219                              | La colère de Dieu : 289                  |
| IGNACE D'ANTIOCHE                                  | De la mort des persécuteurs : 39         |
|                                                    | (2 vol.)                                 |
| Lettres: 10                                        | Institutions divines, V: 204 et 205      |
| Irênêe de Lyon                                     | L'ouvrage du Dieu créateur : 213         |
| Contre les Hérésies, I: 263 et 264                 | et 214                                   |
| II : 293 ct 294                                    | Léon le Grand                            |
| - III : 210 et 211                                 |                                          |
| - 1V: 100                                          | Sermons: 22, 49, 74 et 200               |
| - V: 152 et 153                                    | LEONCE DE CONSTANTINOPLE                 |
| Démonstration de la prédication                    | Homélies pascales : 187                  |
| apostolique : 62                                   | Livre des deux Principes : 198           |
| ISAAC DE L'ÉTOILE                                  | MACAIRE (Ps.)                            |
| Sermons, 1-17: 730                                 | Œuvres spirituelles I : 271              |
| - 18-39: 207                                       | MANUEL II PALÉOLOGUE                     |
|                                                    | Entretien avec un musulman : 115         |
| JEAN D'APAMÉE                                      | Marius Victorinus                        |
| Dialogues et traités : 311                         |                                          |
| JEAN DE BÉRYTE                                     | Traités théologiques sur la Trinité: 68  |
| Homélie pascale : 187                              | et 69                                    |
| Jean Cassien                                       | MAXIME LE CONFESSEUR                     |
| Conférences: 42, 54 et 64                          | Centuries sur la Charité : 9             |
| Institutions: 109                                  | MÉLANIE, <i>voir</i> Vie                 |
| JEAN CHRYSOSTOME                                   | Méliton de Sardes                        |
| A Théodore : 117                                   | Sur la Pâque : 123                       |
| A une jeune veuve : 138                            | MÉTHODE D'OLYMPE                         |
| Commentaire sur Isaïe: 304                         | Le Banquet : 95                          |
| Homélies sur Ozias : 277                           | Nerses Snorhali                          |
| Huit catéchèses baptismales : 10                   | Jésus, Fils unique du Père: 203          |
| Lettre d'exil: 103                                 | NICÉTAS STÉTHATOS                        |
| Lettres à Olympias : 13                            | Opuscules et Lettres : 81                |
| Panégyriques de S. Paul : 300                      | NICOLAS CABASILAS                        |
| Sur l'incompréhensibilité de Dieu : 28             | Explication de la divine Liturgie : 4    |
| Sur la Providence de Dieu: 79                      |                                          |
| Sur la vaine gloire et l'éducation                 | ORIGENE                                  |
| des enfants: 188                                   | Commentaire sur S. Jean: 120, 157,       |
| Sur le mariage unique : 138                        | Commentaire sur S. Matthieu, X-XI:       |
| Sur le sacerdoce : 272                             | 162                                      |
| La Virginité : 125                                 | Contre Celse : 132, 136, 147, 150 et 227 |
| PSEUDO-CHRYSOSTOME                                 | Entretien avec Héraclide: 67             |
| Homélie pascale : 187                              | Homélics sur la Genèse : 7               |
|                                                    | Homélies sur l'Exode : 16                |
| JEAN DAMASCÈNE                                     | Homélies sur le Lévitique : 286 et 287   |
| Homélies sur la Nativité et la Dormi-<br>tion : 80 | Homélies sur les Nombres : 29            |
|                                                    | Homélies sur Josué : 71                  |
| JEAN MOSCHUS                                       | Homélies sur le Cantique : 37            |
| Le Pré spirituel : 12                              | Homélies sur Jérémie : 232 et 238        |
| Jean Scot                                          | Homélies sur saint Luc : 87              |
| Commentaire sur l'évangile                         | Lettre à Africanus: 302                  |
| de Jean : 180                                      | Lettre à Grégoire : 148                  |
| Homélie sur le Prologue de Jean : 151              | Philocalie 1-20: 302                     |
| Jérôme                                             | Philocalic 21-27: 226                    |
| Commentaire sur S. Matthieu: 242 et                | Traité des principes : 252, 253, 268,    |
| 259                                                | 269, 312                                 |
| Contre Rufin: 303                                  | PATRICK                                  |
| Sur Jonas: 43                                      | Confession: 249                          |

Lettre à Coroticus : 249 SALVIEN DE MARSEILLE Œuvres : 176 et 220 PAULIN DE PELLA Poème d'action de grâces : 209 SCOLIES ARIENNES SUR LE CONCILE Prière: 209 D'AQUILÉE: 267 PHILON D'ALEXANDRIE SOZOMÈNE La migration d'Abraham: 47 Histoire ccclésiastique, I-II: 406 SULPICE SÉVÈRE PSEUDO-PHILON Vie de S. Martin: 133-135 Les Antiquités Bibliques : 229 et 230 SYMÉON LE NOUVEAU THÉOLOGIEN PHILOXÈNE DE MABBOUG Catéchèses: 96, 104 et 113 Homélies: 44 Chapitres théologiques, gnostiques et PIERRE DAMIEN pratiques: 17 Lettre sur la toute-puissance divine : Hymnes: 156, 174 et 196 Traités théologiques et éthiques : 122 PIERRE DE CELLE L'école du cloître : 240 TARGUM DU PENTATEUQUE: 241, 256, POLYCARPE DE SMYRNE 261, 271 et 282 Lettres et Martyre: 10 TERTULLIEN PTOLÉMÉE A son épouse : 273 Contre les Valentiniens : 280 et 281 Lettre à Flora: 24 De la patience: 310 OUODVULTDEUS Livre des promesses : 101 et 102 De la prescription contre les hérétiques: 46 La chair du Christ: 216 et 217 RÈGLE DU MAÎTRE: 105-107 LES RÈGLES DES SAINTS PÈRES: 297 et La Pénitence: 316 La toilette des femmes: 173 RICHARD DE SAINT-VICTOR Traité du baptême : 35 La Trinité : 63 THÉODORET DE CYR RICHARD ROLLE Commentaire sur Isaïe : 276, 295 et 315 Le chant d'amour : 168 et 169 Correspondance: 40, 98, 111 Histoire des moines de Syrie: 234 RITUELS Rituel cathare: 236 Trois antiques rituels du baptême : 59 Thérapeutique des maladies helléniques : 17 (2 vol.) ROMANOS LE MÉLODE THÉODOTE Hymnes: 99, 110, 114, 128, 283 Extraits (Clément d' Alex.): 23 RUFIN D'AQUILÉE Les bénédictions des Patriarches : 140 THÉOPHILE D'ANTIOCHE Trois livres à Autolycus: 20 RUPERT DE DEUTZ VIE D'OLYMPIAS: 13 Les œuvres du Saint-Esprit VIE DE SAINTE MÉLANIE: 90 Livres I-II: 131 - III-IV: 165 VIE DES PERES DU JURA: 142