Acum, mai mult decât orice,

de frica lui Dumnezeuavem trebuință

*„Începutul înțelepciunii este frica Domnului” (Pilde 9, 10)*

Acum, după două mii și ceva de ani de la venirea Domnului nostru, *„Iisus Hristos în trup” (I Ioan 4, 3*), am ajuns să vedem că ceea ce este numit de unii oameni cultură, știință, politică, tehnologie…ș.a., este mai mult rodul neascultării sfatului Său: *„Pocăiţi-vă, că s-a apropiat împărăţia cerurilor!” (Matei 3, 2).* Cei mai mulți dintre noi învredniciți fiind prin Patima și Învierea Sa a ne uni cu El, în Trupul Său – Biserica, a avea cunoștința dumnezeiască, am preferat, mai degrabă a ne aranja bine pe pământ, a îmbrățișa știința lumii acesteia, „izvodirea diavolului”, după cum o numește Sfântul Nil Izvorâtorul de Mir.

Judecând *ειλικρινώς - sincer[[1]](#footnote-2)* nu avem cum să nu realizăm că lucrările lumești, precum: cărțile, muzica, filmele, și toate celelalte, oricât de bune ar părea ele, nu ne pot zidi. Observăm că atâta timp cât continuăm să ducem o viață în iubire de sine, în delăsare, căutând desfătarea noastă ele sunt atrăgătoare, dar deșteptați fiind de Harul lui Dumnezeu realizăm că ele dau o mișcare spre visare minții, o întunecă și pervertesc inima cu sentimente viclene.

Adevărul este că numai prin credință, rugăciune, citirea Cărților Sfinte, priveghere venim întru frica lui Dumnezeu și întru adevărata cunoștință de Dumnezeu, despre noi înșine, despre lume și viață.

*„Dumnezeu a zis omului: Ἰδοὺ ἡ θεοσέβειά ἐστιν σοφία Iată, frica lui Dumnezeu (dumnezeiasca­cinsire) este înţelepciunea, iar a se feri de rele este știința” (Iov 28, 28). „Începutul înțelepciunii este φόβος Κυρίου frica Domnului, și sfatul Sfinților priceperea; iar a cunoaște legea este a cugetului bun” (Pilde 9, 10). „Începerea înțelepciunii este φόβος Θεοῦ frica lui Dumnezeu, σύνεσις δὲ ἀγαθὴ πᾶσι τοῖς ποιοῦσιν αὐτήν· iar cunoștința bună tuturor celor ce o fac pe ea; εὐσέβεια buna-cinstire în Dumnezeu este începerea priceperii (simțirii), iar ἀσεβεῖς necinstitorii defăimează înțelepciunea și învățătura” (Pilde 1, 7).*

Lucrările lumești nu pot reda adevărul, în ele își pune amprenta neputința și duhul omului, care este, mai mult sau mai puțin, mincinos (Ps. 107, 14). Aceasta se poate vedea, că se întâmplă, chiar și cu filmele și lucrările inspirate din Sfintele Scripturi.

Cel care se roagă și citește Sfintele Scripturi, în frica lui Dumnezeu, cu evlavie și cu luare aminte vine la înțelegerea și simțirea cea bună și în adevăr, se unește cu Hristos, Adevărul lui Dumnezeu, în Biserică – Trupul Său, trăiește viața lui; dar cine se amăgește cu lucrările lumești, oricât de „bune” s-ar arăta ele, se pervertește, se contaminează, ajunge să nu mai trăiască viața lui, trăiește o viață contra făcută, trăiește o viață în minciună.

Faptul că mai ziditoare sunt rugăciunea și cititul Cărților Sfinte se vede și din greutatea cu care ne apucăm de ele. Vrăjmașul diavol cunoaște că prin ele venim întru frica lui Dumnezeu, ajungem să cunoaștem lucrurile în adevăr, pierde stăpânirea asupra noastră, devenim liberi, dobândim dragoste de viața cea curată și de Dumnezeu și vine cu stările de greu și cu tot felul de înlocuiri.

Duhul Sfânt, prin Prorocul David, ne arată că-i *„Fericit ἀνήρ bărbatul (omul) a cărui nădejde este numele Domnului şi nu a privit la deşertăciuni şi nebunii mincinoase” (Ps. 39, 4).* Și Însuși Mântuitorul ne avertizează, să nu ne lăsăm amăgiți, că: *„Din zilele lui Ioan Botezătorul până acum împărăţia cerurilor se ia prin străduinţă şi cei ce se silesc pun mâna pe ea” (Matei 11, 12).*

Noi, toți oameni, avem nevoie să ducem o viață în credință, în Adevărul lui Dumnezeu, în priveghere (Matei 24, 42; 25, 13; 26, 41; Marcu 13, 37; Luca 12, 37, 39, 43; 21, 36;I Cor. 16, 13; Efes. 6, 18; Filip. 4, 2; I Tes. 5, 6; II Timotei 4, 5; I Petru 4, 7; Iacov 5, 8; Apoc. 3, 3, 16, 15), o viață contempla­tivă, deasupra acestei lumii. Căutând noi să dobândim cunoștință și destindere în lucrările lumești (cărți, filme, muzică … etc.) care sunt mai puțin în adevăr și mai mult în simțirea sufletească și trupească nu avem cum să nu ne pogorâm în adânc, și *„adânc pe adânc cheamă” (Ps. 41, 7).* Noi, cei pe care Dumnezeu ne-a învrednicit a fi în credința Sa, cea ortodoxă, a vedea lucrurile în adevăr, a trăi viața în El, a fi ridicați deasupra acestei lumi am fost avertizați să nu ne pogorâm.

*„Deci, zice Domnul nostru Iisus Hristos, când veţi vedea urâciunea pustiirii, care s-a zis prin Daniil Prorocul, stând în locul cel sfânt - cel ce citeşte să înţeleagă -, atunci cei din Iudeea să fugă la (pe) munţi; cel ce va fi pe casă să nu se pogoare să ia ceva din casa sa; și cel ce va fi în câmp, să nu se întoarcă înapoi să-și ia haina sa” (Matei 24, 15-18).* Cuviosul Isihie tâlcuind cuvântul Sfântului Proroc David: *„Privegheat-am și m-am făcut ca o pasăre singuratică pe casă” (Ps. 41, 7),* zice*: „Să înțelegi însă că, cu adevărat, acel acoperiș este cel de pe care Domnul, povestind despre sfârșitul lumii, a zis: „Cel ce va fi pe casă să nu se pogoare să ia ceva…”,* adică cel ce este întru înălțimea nepătimirii și a vederi, să nu se pogoare cu gândul către ceva din cele pământești”[[2]](#footnote-3).

Acum, însă, după cele întâmplate, spre îndreptarea noastră, nu ne rămâne decât a ne mărturisi sincer lui Dumnezeu cât și cum ne-am vătămat cu lucrările cele lumești, cu îndreptățirea adusă de vrăjmașul neamului omenesc, precum strămoașa noastră, întru început, că dorim să cunoaștem binele și răul (Fac. 3, 5). Și, măcar de acum încolo, să credem Cuvântului Lui Dumnezeu, care ne-a arătat, că realizarea noastră, pe toate planurile, sufletește, duhovnicește, chiar și trupește (Matei 6, 33), nu se poate face prin câștig material și pricepere lumească. Realizarea noastră nu vine din alergătura noastră prin țări străine. Așa, după cum vedem, ne pierdem și credința și neamul. Duhul Sfânt de mai-nainte ne-a arătat că: *„Domnul păzeşte pe cei nemernici. Pe orfani şi pe văduvă va primi, şi calea păcătoşilor o va pierde” (Ps. 145, 9).* Că avem a petrece ca niște nemernici pe acest pământ, căutând numai *„împărăția lui Dumnezeu și dreptatea Lui, și toate celelalte se adaugă nouă” (Matei 6, 33).*

Acest cuvânt l-au înțeles, mai bine, strămoșii noștri și au trăit viața mai mult și mai bine decât noi. Primi creștini ne sunt nouă pildă de urmat. După cum mărturisesc Faptele Apostolilor, ei, *„cei ce au crezut, erau așteptând întru învățătura Apostolilor și întru împărtășirea și întru frângerea pâinii și întru rugăciuni, … erau la aceeași și aveau toate de obște” (Fapte 2, 42, 44),* au dat totul și pe ei înșiși Bisericii, lui Hristos, nici unul nu zicea că e ceva a lui, erau o familie, s-au dăruit lui Dumnezeu cu totul, și *„de nimic nu aveau trebuință” (Fapte 4, 34-36).* Fericirea lor poate să fie și fericirea noastră, ea vine, după cum bine vedem, numai din unirea noastră cu Dumnezeu prin credință, răbdare, dragoste, în Sfântă Biserica Sa.

Acum, când vedem cum *„împrejur necinstitorii umblă” (Ps. 11, 8),* în *„duhul lui antihrist” (I Ioan 4, 3),* căutând să supună întreaga omenire, după ce mai întâi au pus stăpânire pe bogățiile lumii, avem trebuință să ne cunoaștem neputința și să ne încredem în Dumnezeu, să acționăm în lepădare de sine, să nu dăm curs lucrării antihristice, în vreun fel, în viața noastră, ca să rămânem uniți cu Hristos, Domnul nostru, în Trupul Său – Biserica. Diavolul și cei robiți de el lucrează cu vicleșug, ei nu cer acum pe față lepădare de credință, ci, sub masca ordinii și bunăstării lumii, ne forțează oarecum, să ne facem părtași lucrării antihristice, să primim pecetea lui Antihrist. Pentru a ne lepăda de credință *„duhul lui antihrist”* lucrează de la întemeierea Bisericii. Este clar arătat, în Apocalipsa și de Sfinții Părinți, că cei ce se lasă stăpâniți de „poftă fără de minte” (adică aleg, acționează, trăiesc viața în iubire de sine, după pofta lor), de ,,închipuire pripită” (adică nu trăiesc viața în *„duh și adevăr”,* uniți prin Credința Ortodoxă cu Hristos, în Trupul Său Biserica), de ,,mânie fără de judecată” (adică de ură și răutate de tot felul și în primul rând de aceasta care este îndreptată împotriva adevăratelor mădulare ale Bisericii care mărturisesc adevărul)[[3]](#footnote-4), sunt deja lepădați de credință, pecetluiții cu 666 nevăzut și primesc ușor pecetea și în chip văzut.

Deci de ne vom lăsa acum stăpâniți de patimii nu vom putea fi capabili de jertfa care ni se cere. Iar de se îndreptățește cineva, după cum arată la Apocalipsa, că se face părtași lucrării în *„duhul lui antihrist”,* ca să *„poată cumpăra sau vinde” (Apoc. 13, 15-18),* nu se poate salva.

Acum cel care în Biserica și Credința lui Hristos înțelege că este păcătos, că este nimic și nu poate nimic, sa întrarmat cu prima armă de care are nevoie în războiul nevăzut, înțelege că nu este în stare decât a se lepăda, dar să nu se întristeze peste măsură, ci să se întrarmeze și cu celelalte arme, arătate de Sfântul Nicodim Aghioritul în cartea sa *Războiul nevăzut,* adică toată nădejdea să și-o pună în Dumnezeu, să se roage, să lupte, să se unească cu Hristos sensibil și duhovnicește. Unul ca acesta nu se încrede în el însuși, nu-i nepăsător și nici nu deznădăjduiește. Pildă ni S-a făcut Domnul, care întristat fiind până la moarte S-a rugat, cu lacrimi de sânge, zicând: *„Părintele Meu, de este cu putinţă, treacă de la Mine paharul acesta; însă nu precum voiesc Eu, ci precum Tu” (Matei 26, 39).*

Înțelegem, acum, că numai având o conștiință trează, aruncându-ne în brațele lui Dumnezeu, predându-ne cu totul Lui, printr-o viață trăită în lepădare de sine, urmând sfatul Lui: *„Nevoiţi-vă a intra prin uşa cea strâmtă” (Luca 13, 24), „Privegheați și vă rugați ca să nu intrați în ispită; că duhul este osârduitor, iar trupul neputincios” (Matei 26, 41),* viața noastră prin cruce devine o continuă minune. Amin.

*Slavă Ție Dumnezeule, Nădejdea noastră slavă Ție.*

Dumnezeu-Tatăl a așezat, prin Cruce, învierea noastră în Hristos, Fiul și Cuvântul Său

*„Dumnezeu aşa a iubit lumea, încât pe Fiul Său Cel Unul-Născut L-a dat ca oricine crede în El să nu piară, ci să aibă viaţă veşnică”*

*(Ioan 3, 16)*

Creștinii cred și mărturisesc, întru Hristos, Adevărul lui Dumnezeu, că: mântuirea lor și a toată lumea este numai în Sfânta Treime, *,,întru una, sfântă, sobornicească și apostolească Biserică” - ,,Trupul lui Hristos” -* singura prin care și în care putem ajunge la unirea cu Dumnezeu, *,,la (în) unitatea credinței (εἰς τὴν ἑνότητα τῆς πίστεως - is tin enotita tis pisteos) și a cunoștinței Fiului lui Dumnezeu, întru bărbat desăvârșit, la măsura vârstei plinirii lui Hristos” (Efes. 4, 13).*

În Trupul lui Hristos, cel luat din Maica Domnului și îndumnezeit, întru credința Lui, suntem chemați să ne unim cu El, duhovnicește și sensibil, ca să ne mântuim, noi toți. Înainte de Patima Sa Domnul a zis:  *„Eu lumină în lume am venit, ca tot cel ce crede întru Mine, întru întuneric să nu rămână. Și de va auzi cineva graiurile Mele, și nu va crede, Eu nu-l judec pe el; că n-am venit ca să judec lumea, ci ca să mântuiesc lumea. Cel ce se leapădă de Mine, și nu primeşte graiurile Mele, are pe cel ce îl judecă pe el: cuvântul care am grăit, acela îl va judeca pe el în ziua cea de apoi. Că Eu de la Mine nu am grăit; ci Tatăl Cel ce M-a trimes pe Mine, Acela poruncă Mi-a dat, ce voi zice și ce voi grăi. Și ştiu că porunca Lui viaţă veşnică este; deci cele ce grăiesc Eu, precum Mi-a zis Mie Tatăl, așa grăiesc” (Ioan 12, 46-50).* Și după ce a înviat, din morți, a poruncit: *„Datu-Mi-s-a toată puterea, în cer şi pe pământ. Drept aceea, mergând, învăţaţi toate neamurile, botezându-le în numele  Tatălui şi al Fiului şi al Sfântului Duh,  învăţându-le să păzească toate câte v-am poruncit vouă, şi iată Eu cu voi sunt în toate zilele, până la sfârşitul veacului” (Matei 28, 18-20). „Mergeţi în toată lumea şi propovăduiţi Evanghelia la toată făptura. Cel ce va crede şi se va boteza se va mântui; iar cel ce nu va crede se va osândi” (Marcu 16, 15-16) .*

Iată, Mântuitorul ne arată clar, că numai așa ne putem mântui și că datorie avem a mărturisi aceasta, în dragostea Lui, *„la toată făptura”.*

Sfinții Părinți, între care se numără și Sfântul Clement al Alexandriei, întru unitatea credinței fiind, au mărturisit adevărul că: ,,Tot așa cum există o lucrare a voinței lui Dumnezeu, și aceasta se cheamă lume, la fel și mântuirea oamenilor este voia Lui, și se cheamă Biserică”[[4]](#footnote-5).

*„Aceasta să știți că în zilele cele de apoi vor veni vremuri cumplite” (Timotei 3, 1). „Iar ochii voștri fericiți sunt că văd*

*și urechile voastre că aud” (Matei 13, 16)*

În această vreme când potrivnicul nostru diavolul, care *,,ca un leu răcnind umblă căutând pe cine să înghită” (1Petru 5, 8),* se arată a-și face lucrarea cu stăpânire prin ,,mai marii acestei lumi” și i-au căzut pradă nu numai unii dintre creștinii cei simpli ci și unii din cei ce se numesc ,,mai marii noștri” și ,,slujitori ai Bisericii”, noi avem sfatul cel salvator al Mântuitorului nostru: *,,Privegheați și vă rugați ca să nu intrați în ispită” (Matei 26, 41).* De asemenea și sfatul cel dat prin gura Sfinților Săi Apostoli: *,,Fiți treji, privegheați; ...stați împotrivă întăriți fiind în credință” (1Petru 5, 8-9), ,,Privegheați, stați în credință, îmbărbătați-vă, întăriți-vă” (1Cor. 16, 13).*

Și prin Prorocul David, Sfântul Duh, în psalmul 30, după ce ne arată că mântuirea o putem avea numai în Biserică - Trupul lui Hristos, în *„ascunsul feței Lui”, „în cortul Lui”, „în cetatea îngrădirii”,* la sfârșit ne îndeamnă zicând: *„Iubiți pe Domnul, toți cuvioșii Lui, că ἀληθείας* *adevărul caută Domnul și răsplătește τοῖς περισσῶς* *celor ce de prisosit ποιοῦσιν* *fac ὑπερηφανίαν* *mândrie. Îmbărbătați-vă și să se întărească inima voastră, toți cei ce nădăjduiți spre Domnul*” (Ps. 30, 25-26). Iar Cuvioșii lui Dumnezeu, care L-au iubit pe Dumnezeu, care au privegheat s-au rugat și au trăit în adevăr pentru Adevărul, între care se numără și Sfântul Chiril al Alexandriei, tâlcuind aceste stihuri zic: „Dar care adevăr caută Domnul? Dreptatea cea din dogme, fiind prea arătat că aceasta este viața cea fără prihană”[[5]](#footnote-6).

Acum, cei mai mulți oamenii, au ajuns să creadă, șoapta diavolului transformat în înger de lumină[[6]](#footnote-7), că noi toți am putea comunica cu Dumnezeu, ne-am putea uni, am putea avea comuniune cu El, ne-am putea mântui fără să ne curățim de păcate, fără să primim Duhul Său cel Sfânt în Biserica – Trupul lui Hristos.

Acum când până și unii dintre acești ,,mai mari ai noștri, părinți și slujitori ai Bisericii”, au ajuns să tăgăduiască unitatea Bisericii lui Hristos și prin aceasta Dumnezeirea lui Hristos și toată lucrarea Sfintei Treimi în lume, trecând cu vederea *Adevărul lui Dumnezeu,* și pledează împreună cu lumea pentru o ,,unitate spirituală a lumii”, în afara Bisericii și a lui Dumnezeu, căzând pradă lucrării antihristice, lipsindu-se și lipsind de Harul și *Adevărul lui Dumnezeu,* cel prin care suntem liberi, pe cei care îi cred și se unesc cu ei, noi toți celor cărora Domnul Dumnezeul și Mântuitorul nostru Iisus Hristos, Fiul și Cuvântul lui Dumnezeu, Cel ce *,,a venit în trup” (1Ioan 4, 3),* mântuindsufletul nostru, arătându-ne valoarea lui și responsabilitatea pe care o avem când zice: *,,Că ce va folosi omului de ar dobândi lumea toată și-și va pierde sufletul său? Sau ce va da omul schimb pentru sufletul său?” (Marcu 8, 36-37),* nu ne rămâne decât să fim cu foarte mare luare aminteca să nu fim rupți din acest Trup al Său – Biserica, în care El ne-a mântuit și ne mântuieşte.

*,,Iubiților,* ne face atenți Apostolul Dragostei, *să nu credeți pe tot duhul, ci cercetați duhurile dacă sunt de la Dumnezeu… Întru aceasta să cunoașteți Duhul lui Dumnezeu: Tot duhul care mărturisește pe Iisus Hristos că a venit în trup, de la Dumnezeu este; și tot duhul, care nu mărturisește pe ᾿Ιησοῦν Χριστὸν ἐν σαρκὶ ἐληλυθότα, Iisus Hristos că a venit în trup, de la Dumnezeu nu este; și acela este al lui antihrist, de care ați auzit că va veni și acum în lume este” (1Ioan 4, 1-3).*

Acum, în acest loc, în edițiile mai noi ale Bibliei, vedem că nu mai găsim, scris clar, criteriul de deosebire a Duhul lui Dumnezeu de duhul lui Antihrist, și anume: *„că a venit în trup”,* în edițiile mai noi nu mai găsim scris nici cuvântul Hristos. Scoaterea acestor cuvinte nu poate fi îndreptățită prin faptul că ele sunt scrise și în versetul 2. În versetul 3 ni se face și mai bine lămurit adevărul că pentru a fi, a lucra în Duhul lui Dumnezeu, și, deci, a ne mântui nu este suficient numai al mărturisi într-un fel pe Iisus Hristos. Aceasta o fac și ereticii, au făcut-o și dracii (Matei 8, 29); adevărata mărturisire a lui Iisus Hristos se face numai în unitatea credinței, care nu este despărțită de unitatea Bisericii - Trupul Său, după cum a arătat-o aceasta, Domnul Însușii, prin cuvintele: *„Ca toți una să fie; precum Tu, Părinte, întru Mine, și Eu întru Tine, ca și aceştia întru Noi una să fie; ca să creadă lumea că Tu M-ai trimis” (Ioan 17, 21).* Ni se face lămurit că duhul lui Antihrist luptă împotriva Trupului lui Hristos - Biserica, el după ce i-a rupt de Biserică pe unii, prin ei a scornit mai apoi că Biserica – Trupul lui Hristos este dezbinată, știut fiind că dovada venirii lui Hristos în trup și a Dumnezeirii Lui este tocmai unitatea Bisericii - Trupul Său, au deschis „șantier” de refacere a Ei și au înființat Societatea Biblică prin care au „corectat” și se străduiesc să arate ca fiind „originală” această versiune nouă a Bibliei. Noi credem și înțelegem că în Biserică, prin purtarea de grijă a Duhului Sfânt, s-a păstrat cuvântul Adevărului lui Dumnezeu, în limba greacă, în Biserica Ortodoxă Greacă, în versiunea după care s-au făcut traducerile Bibliei, la noi, în Biserica Ortodoxă Română, până în anul 1914 inclusiv.

*„Tot cel ce va mărturisi ἐν ἐμοὶ* *întru Mine[[7]](#footnote-8) înaintea oamenilor, și Fiul Omului va mărturisi ἐν αὐτῷ* *întru dânsul înaintea îngerilor lui Dumnezeu. Iar cel ce se va lepăda de Mine înaintea oamenilor, lepădat va fi înaintea îngerilor lui Dumnezeu” (Luca 12, 8-9)*

Acum, mai mult decât oricând, prin Duhul Sfânt, în Biserică, vedem cum *„împrejur necinstitorii umblă”,* diavolul și cei robiții de el. Vedem că Papa, numindu-se a fi locțiitorul lui Dumnezeu (Vicareus Deus), a rupt de Biserică pe cei mai mulți și s-a făcut antihrist; că mulți din cei ce se numesc „slujitori ai Bisericii” înșelându-se i s-au plecat, i-au sărutat mâna; că el împreună cu cei care au pus stăpânire pe bogățiile lumii, cu înșelăciune, sunt bucuroși să controleze lumea și s-o supună. Acum înțelegem că mai mult decât orice avem nevoie a ne cunoaște pe noi înșine cât de păcătoși suntem și a ne pocăi, a nu ne tulbura, a nu deznădăjdui. Conștienți fiind că nimeni nu ne poate vătăma pe noi dacă mai înainte nu ne vătămăm noi înșiși (Matei 7, 13-27), avem a ne ruga cu credință lui Dumnezeu, cu conștiință trează – conștiința Bisericii, a acționa în lepădare de sine, a-L mărturisi cu răbdare, a-L slăvi împreună cu Prorocul David, în Duhul Sfânt: *„după înălţimea Ta (Crucea, Biserica – Trupul lui Hristos) ai înmulţit pe fiii oamenilor” (Ps. 11, 8)[[8]](#footnote-9). „Şi ἔδωκάς μοι ὑπερασπισμὸν σωτηρίας μου=mi-ai dat mie apărător mântuirea mea, şi dreapta Ta (Hristos) m-a sprijinit” (Ps. 17, 35)[[9]](#footnote-10).*

Diavolul și slugile lui au înșelat și înșeală lumea că mântuirea vine prin oameni, prin legiuirile lor, prin Antihrist, dar, creștinii cred și mărturisesc că mătuirea lor este în Biserica – Trupul lui Hristos, prin ascultare de Hristos și slujitorii Lui, cei uniți cu El, a căror viață este viața Lui, care se socotesc *„slugi netrebnice” (Luca 17, 10).* Niciodată printr-un om, chiar de ar fi el și slujitor în Biserică!

Știm că Antihrist, întru început, se va arăta credincios Bisericii, binefăcător și că va câștiga încrederea multora din Biserică[[10]](#footnote-11). După cum vedem, și acum este văzută bine de unii din Biserică, mai ales, de cei care și-au făcut studiile în școli străine de ortodoxie, „ordinea” ce se face, în lume, în *„duhul lui antihrist”.* Dar cei care caută sincer mântuirea înțeleg primejdia, aleg în lepădare de sine și ajung să se bucure precum Sfinții că li s-a oferit cinstea să trăiască în aceste vremuri, nu se tem de greu, ci se tem să nu fie despărțiți în vreun chip de Hristos.

*Slavă Ție Preasfântă Treime,*

*Dumnezeul nostru, slavă Ție.*

*Slavă Doamne Crucii și Învierii Tale, slavă Ție.*

*Slavă Doamne Bisericii și Maicii Tale, icoană a Bisericii, slavă Ție.*

Învierea noastră este în Cuvântul lui Dumnezeu,

în Trupul Lui - Biserica

Sfântul Atanasie cel Mare scriind împotriva ereticilor din vremea aceea ne-a înarmat și pe noi cu adevărul împotriva ereziilor de acum. Din acest cuvânt al său, pe care îl vom da mai jos, se înțelege foarte bine că nu poate fi mântuire în afară de Biserică – Trupul lui Hristos și că nu putem accepta că aceasta este dezbinată. Aceste erezii: că „poate fi mântuire în afara Credinței Ortodoxe, în afara Bisericii – Trupul lui Hristos”, că „Biserica – Trupul lui Hristos este dezbinată” tăgăduiesc Dumnezeirea lui Hristos, lucrează lepădarea de credință și gătesc calea lui Antihrist în vremea aceasta (1 Ioan 4, 1-3; 2 Tes. 2, 3-12).

Sfântul Atanasie zice: „Deci nu e dreaptă părerea că Hristos S-a numit Fiu şi Dumnezeu după ce S-a făcut om. Aceasta este o născocire a iudaizanţilor de acum. Căci cum pot cunoaşte astfel pe Dumnezeu ca Tată? Şi fără Fiul cel adevărat nu poate fi nici înfiere. De aceea El însuşi a zis: *«Nimeni nu cunoaşte pe Tatăl, decât Fiul şi cel căruia i-L descoperă Fiul» (Matei, 10, 27).* Şi cum poate avea loc fără Cuvântul o îndumnezeire chiar înainte de El? Căci chiar El a spus către iudei, fraţii acestora, că *«i-a numit dumnezei pe cei către care a fost cuvântul lui Dumnezeu» (Ioan, 10, 35).* Iar dacă toţi câţi s-au numit fii ai lui Dumnezeu şi dumnezei, fie pe pământ, fie în ceruri, au fost înfiaţi şi îndumnezeiţi prin Fiul, iar Fiul însuşi este Cuvântul, e vădit că prin El sunt fii şi dumnezei toţi, iar El, înainte de toţi; mai bine-zis singur El este Fiu adevărat şi singur El, Dumnezeu adevărat din Dumnezeu adevărat. Deci n-a primit aceste însuşiri ca plată a virtuţii, nici nu e altul decât aces­tea, ci e acestea după fiinţă. Căci e născut al fiinţei Tatălui, încât nu tre­buie să se îndoiască nimeni că Cuvântul (Logosul) e neschimbător, după asemănarea Tatălui celui neschimbător.

Dar e bine să înfăţişăm şi cuvintele dumnezeieşti ca să se dovedească şi mai mult, odată cu nebunia lor, neschimbabilitatea Fiului şi firea Lui neschimbă­toare, una cu a Părintelui. Scriind deci către filipeni, Apostolul zice:

*«Aceasta să se cugete întru voi, ca şi în Hristos Iisus care fiind în chipul lui Dumnezeu, nu răpire a socotit a fi întocmai ca Dumnezeu, ci S-a deşertat pe Sine chip de rob luând, făcându-Se întru asemănarea oamenilor. Şi la înfăţişare aflându-Se ca un om, S-a smerit pe Sine, ascultător făcându-Se până la moarte, iar moarte pe cruce. Pentru aceea şi Dumnezeu L-a preaînălţat pe El şi I-a dăruit Lui nume peste tot numele, ca întru numele lui Iisus tot genunchiul să se plece, al celor cereşti şi al celor pământești şi al celor de dedesubt. Şi toată limba să mărturisească că Domn este Iisus Hristos, întru slava lui Dumnezeu» (Filip., 2, 5-11).* Ce ar putea fi mai limpede şi mai vădit decât aceasta? Căci nu S-a făcut mai bun din ceva mai de jos. Ci, fiind Dumnezeu, a luat chip de rob şi luând aceasta nu S-a făcut mai înalt, ci S-a smerit. Unde e deci în aceasta răsplata virtuţii, sau ce sporire şi îmbunătăţire este în coborâre? Căci dacă Dumnezeu fiind, S-a făcut om şi pogorându-Se, după aceea se zice că S-a înălţat, unde S-a înălţat, odată ce e Dumnezeu? Iar fiind vădit că Dumnezeu e prea înalt, e necesar ca şi Fiul Lui să fie preaînalt. Deci unde avea să fie înălţat Cel ce este întru Tatăl şi este asemenea întru toate Tatălui? Prin urmare nu are nevoie de nici un adaos şi nu este aşa cum îl cugetă arienii. Şi dacă Cuvântul S-a pogorât ca să fie înălţat - şi aşa s-a scris - ce nevoie era ca să Se smerească pe Sine, ca să caute să ia ceea ce avea? Şi cum a primit har Dătătorul harului? Sau cum a primit un nume spre a fi închinat, Cel ce e închinat pururea întru numele Său? De fapt sfinţii I se rugau şi înainte de a Se fi făcut om: *«Dumnezeule, întru numele Tău, mântuiește-mă» (Ps. 33, 1).* Şi iarăşi: *«Aceştia în care, şi aceştia în cai, noi însă vom fi măriţi întru numele Domnului» (Ps. 19, 8).* El era închinat şi de Patriarhi. Iar despre îngeri s-a scris: *«Şi să se închine Lui îngerii lui Dumnezeu» (Evr., 1, 6).*

Dar şi David cântă: *«Înaintea soarelui este numele Lui şi înaintea lumii, din neam în neam» (Ps. 71,17-5).* Dar atunci, cum a luat nume Cel care era Cel preaînalt înainte de a fi înălţat? Sau cum I s-a dat să I se aducă închinare Celui ce şi înainte de a fi primit aceasta I se aducea pururea închinare? Nu e o enigmă, ci o taină dumnezeiască. *«La început era Cuvântul şi Cuvântul era la Dumnezeu şi Dumnezeu era Cuvântul» (Ioan, 1, 1).* Dar acest Cuvânt S-a făcut mai pe urmă pentru noi trup. Şi spusa de acum: *«L-a preaînălţat»* nu indică fiinţa înălţată a Cuvântului. Căci aceasta era pururea şi este deopotrivă cu Dumnezeu. Ci înălţarea este a omenităţii. Căci nu s-a spus aceasta înainte de a Se face Cuvântul trup, ci ca să se arate că *«S-a smerit»* şi *«L-a preaînălţat»* se spune despre omenesc. Căci numai celei ce-i aparţine smerenia îi aparţine şi înălţarea. Şi dacă Cuvântul *«S-a smerit»* s-a scris pentru primirea trupu­lui, e vădit că şi Cuvântul *«a fost preaînălţat»* s-a scris pentru aceasta. De aceasta (înălţare) avea nevoie omul, din cauza smereniei trupului şi a morţii. Fiind deci Cuvântul chip al Tatălui şi nemuritor şi luând chipul robului şi răbdând pentru noi ca om în trupul Său moartea, ca să Se aducă astfel Tatălui pentru noi prin moarte, de aceea se spune că a şi fost preaînălţat ca om pentru noi, ca, precum prin moartea Lui noi toţi am murit în Hristos, aşa în acelaşi Hristos noi suntem preaînălţaţi, ridicându-ne din morţi şi suindu-ne la ceruri, *«unde Iisus a intrat pentru noi ca înaintemergător», «nu la închipuirile celor adevărate, ci în cerul însuşi, ca să se înfăţişeze acum pentru noi înaintea feţei lui Dumnezeu» (Evr., 6, 20; 9, 24).* Iar dacă acum Hristos a intrat pentru noi în cerul însuşi, deşi şi înainte de aceasta este pururea Domnul şi Făcătorul cerurilor, aceasta s-a scris pentru că S-a şi înălţat pe Sine pentru noi. Şi precum El, Care sfinţeşte pe toţi, spune iarăşi că Se sfinţeşte Tatălui pentru toţi, nu ca să Se facă sfânt Cuvântul ci ca să ne sfinţească în Sine pe noi pe toţi, aşa şi prin spusa de acum: *«L-a preaînălțat pe El»*, nu s-a arătat că a fost înălţat El însuşi, căci e pururea Cel preaînalt, ci că S-a făcut pentru noi dreptate (I Cor., 1, 30) ca noi să ne înălţăm întru El şi să intrăm prin porţile ceru­rilor, pe care El le-a deschis iarăşi pentru noi. Căci cei ce alergau înainte ziceau: *«Ridicaţi, căpetenii, porţile voastre, şi vă ridicaţi porţile veşnice şi va intra împăratul slavei» (Ps. 23, 7).* Porţile nu erau închise Celui ce e Domnul şi Făcătorul tuturor, ci şi aceasta s-a scris pentru noi, cărora ne era închisă poarta raiului. De aceea se spune, în chip omenesc pentru El, Care purta trup: *«Ridicaţi porţile»* şi: *«Va intra»*, ca despre un om care intră. Dar se spune despre El şi în chip dumnezeiesc, pentru că tot El este Cuvântul lui Dumnezeu, pentru că Acesta este şi Domnul şi Împăratul slavei.

Iar această înălţare săvârșită pentru noi a vestit-o mai înainte Duhul zicând: *«Şi în dreptate vor fi înălţaţi, pentru că slava puterii lor eşti Tu» (Ps. 88, 17).* Iar dacă dreptatea este Fiul, nu El are nevoie să fie înălţat, ci noi suntem cei ce suntem înălţaţi întru dreptate, care este El.

Dar nici cuvintele: *«I-a dăruit Lui»* nu s-au scris pentru Cuvântul. Căci era, de asemenea, închinat înainte de a Se face om, precum am mai spus, de către îngeri şi de către toată zidirea, având cele ce le are şi Tatăl. Ci şi aceasta s-a scris despre El pentru noi şi de dragul nostru. Căci precum Hristos a murit şi a fost înălţat ca om, aşa se spune că a luat ca om ceea ce avea pururea ca Dumnezeu, ca să ajungă la noi şi acest har dăruit. Pentru că nu S-a micşorat Cuvântul luând trup, ca să ceară să ia El har, ci mai vârtos a îndumnezeit ceea ce a îmbrăcat şi a dăruit aceasta şi neamului oamenilor. Căci precum Cuvântul era pururea închinat, fiind şi existent în chipul lui Dumnezeu, aşa Acelaşi, fiind şi numindu-Se şi om şi ca atare numindu-Se Iisus, are nu mai puţin toată zidirea sub picioarele Lui, încovoindu-şi genunchii în faţa Lui întru numele Lui; şi mărturisind că chiar făcându-Se Cuvântul trup şi răbdând moarte cu trupul, aceasta nu s-a făcut spre neslava dumnezeirii Lui, ci spre slava lui Dumnezeu. Iar slava Tatălui constă în a fi omul făcut şi apoi pierdut şi în a se face viu cel omorât şi a fi făcut templu (biserică) al lui Dumnezeu. Într-adevăr faptul că puterile din ceruri, îngerii şi arhanghelii care se închină pururea Lui, I se închină şi acum Domnului în numele lui Iisus, este un har şi o înălţare a noastră; căci Fiul lui Dumnezeu este închinat chiar făcut om şi puterile cereşti nu se smintesc văzându-ne pe toţi cei de un trup cu El ridicaţi în ţinuturile lor. Aceasta nu s-ar fi putut întâmpla, dacă Cel aflat în chipul lui Dum­nezeu n-ar fi luat chip de rob şi nu S-ar fi smerit îngăduind trupului Său să ajungă până la moarte.

Iată cum ceea ce pare oamenilor o nebunie a lui Dumnezeu, s-a făcut prin Cruce mai de cinste decât toate. Căci prin aceasta s-a aşezat în El învierea noastră. Şi nu numai Israel, ci şi toate neamurile, cum a prezis proorocul, părăsesc idolii lor şi recunosc ca adevăratul Dumnezeu pe Tatăl lui Hristos şi a încetat închipuirea demonilor şi e închinat singur Dumnezeu cel adevărat întru numele Domnului nostru Iisus Hristos. Iar în faptul că se aduce închinare Domnului chiar venit în trup şi numit Iisus şi că se crede că El este Fiul lui Dumnezeu şi prin El este cunoscut Tatăl, se arată, precum s-a zis, că nu Cuvântul, întrucât e Cuvânt, a primit acest har, ci noi. Căci prin înrudirea Lui cu noi după trup, am devenit şi noi temple ale lui Dumnezeu şi ne-am făcut fii ai lui Dumnezeu, aşa încât se aduce închinare Domnului şi în noi şi cei ce ne privesc vestesc - cum zice Apostolul (I Cor., 14, 25) - că *«Dumnezeu este cu adevărat în aceş­tia».* E ceea ce spune şi Ioan în Evanghelie: *«Iar celor câţi L-au primit pe El, le-a dat lor putere să se facă fii ai lui Dumnezeu» (Ioan, 1, 12).* Iar în epistolă scrie: *«Întru aceasta cunoaştem că rămâne întru noi, din Duhul Lui, din Care ne-a dat nouă» (I Ioan, 3, 24).*

E şi aceasta un semn al bunătăţii arătate de El nouă, că am fost înălţaţi prin faptul că este în noi Domnul cel Preaînalt şi că I s-a dat harul pentru noi, pentru că S-a făcut om ca noi Domnul care ne dă harul. Şi însuşi Mântuitorul S-a smerit pe Sine luând trupul nostru smerit; şi a luat chip de rob, îmbrăcând trupul robit păcatului. Şi n-a avut nimic de la noi spre îmbunătăţire; căci El nu are nevoie de nimic şi e deplin Cuvântul lui Dum­nezeu. Ci mai vârtos noi ne-am îmbunătăţit de la El. Căci El este *«lumina care luminează pe tot omul care vine în lume» (Ioan, 1, 9).* În zadar iau arienii în sprijin conjuncţia *«pentru aceea»*, fiindcă zice Pavel: *«Pentru aceea şi Dumnezeu L-a preaînălţat pe El».* Căci n-a spus-o aceasta, ca să indice încoronarea virtuţii, nici sporirea în îmbunătăţire, ci cauza înălţării procurate nouă. Şi ce este aceasta altceva decât că Cel ce Se afla în chipul lui Dumnezeu şi era Fiul prea slăvitului Tată S-a smerit pe Sine şi S-a făcut rob în locul nostru şi pentru noi? Căci dacă nu S-ar fi făcut Domnul om, n-am fi înviat noi din morţi, răscumpăraţi de păcate, ci am fi rămas morţi sub pământ; nici n-am fi fost înălţaţi la cer, ci am zăcea în iad. Pentru noi deci şi de dragul nostru s-a spus: *«L-a preaînăl­ţat»* şi *«I s-a dăruit»”[[11]](#footnote-12).*

*Izbăvește-ne pe noi, Doamne Dumnezeul nostru de toată înșelăciunea diavolească și ne învrednicește a deveni bisericii ale Tale, în Biserica Ta. Amin.*

La credința desăvârșită, care este unitatea și părtășia omului cu Dumnezeu, deci la mântuire, vom putea ajunge numai de vom ține

credința simplă-descoperirea

*„Cel ce se leapădă de Mine, și nu primeşte graiurile Mele, are pe cel ce îl judecă pe el: cuvântul care am grăit, acela îl va judeca pe el în ziua cea de apoi. Că Eu de la Mine nu am grăit; ci Tatăl Cel ce M-a trimis pe Mine, Acela poruncă Mi-a dat, ce voi zice și ce voi grăi. Și ştiu că porunca Lui viaţă veşnică este; deci cele ce grăiesc Eu, precum Mi-a zis Mie Tatăl, așa grăiesc” (Ioan 12, 48-50)*

Sfinții Părinți ai Bisericii, între care se numără și Sfântul Maxim Mărturisitorul, după cum arată Înalt Prea Sfințitul Mitropolit Hierotheos Vlachos în cartea sa *Cugetul Bisericii Ortodoxe,* ,,scot în evidență faptul că credința desăvârșită este unitatea și părtășia omului cu Dumnezeu. Credința, zice Sfântul Maxim, este ,,o putere de legătură sau o legătură care face să se ivească nemijlocita, desăvârșita și suprafireasca unire a credinciosului cu Dumnezeu în care crede”. Ortodoxia îl îndreaptă pe om în această direcție. Astfel Sfântul Maxim ne învață că credința are drept capăt mântuirea sufletelor. Mântuirea, ca să spunem așa, reușește atunci când omul este făcut să ajungă de la credința simplă-descoperirea la credința desăvârșită. De aceea el susține că ,,adevărata descoperire a ceea ce fusese crezut este capătul credinței”.

Așa se face că dă o mare însemnătate păstrării descoperirii, adică ceea ce numim credința simplă sau începătoare. Cel ce-și păstrează credința în Hristos nevătămată ,,are în sine toate dumnezeieștile daruri ale harului laolaltă”. Recunoașterea adevăratei descoperiri ne dă putința de a rămâne în adevărata perspectivă a tămăduirii. Nu e nicidecum o întâmplare că Sfântul Maxim caracterizează adevărata credință ca primul leac al mântuirii. El scrie: ,,Mai curând să păstrăm întâiul leac al mântuirii noastre: vreau să spun moștenirea credinței”. Îl păstrăm mărturisind cu sufletul și cu trupul, și, într-adevăr, cu îndrăzneală ceea ce Părinții ne-au învățat și ne-au lăsat moștenire.

După învățătura Sfântului Maxim Mărturisitorul, se vădește că cei ce pierd credința, adică ortodoxia, pierd și unirea cu Dumnezeu, putința îndumnezeirii, și se despart de Biserică, de adevăratul Trup al lui Hristos. Ortodoxia este Biserica cea una care deține adevărul, păstrează meșteșugul adevărat al tămăduirii și poate călăuzi pe om la adevărata cunoaștere a lui Dumnezeu, care este părtășie cu Dumnezeu”[[12]](#footnote-13).

Deci înțelegem că unitatea credinței nu înseamnă numai unitate în litera credinței, ci înainte de toate unitate în Duhul credinței. A avea unitatea credinței nu înseamnă numai a cunoaște credința Bisericii, credința simplă, descoperirea, ci înseamnă a avea Duhul credinței, a fi în unitatea credinței prin Duhul Sfânt, a cunoaște cele ale credinței prin Duhul Sfânt. A fi în unitatea credinței înseamnă a avea credința Duhului Sfânt, credința lui Hristos, „mintea lui Hristos” (1Cor, 2, 16), înseamnă a fi în unire cu Dumnezeu. Nimeni nu poate fi în unitatea credinței în afara Duhului Sfânt. Unitatea credinței este în Duhul Sfânt, în Biserica – Trupul lui Hristos. Unitatea credinței nu poate fi despărțită de unitatea Bisericii. În credință și prin credință unindu-ne cu Dumnezeu dobândim nezdruncinata unitate a credinței, suntem în unitatea Bisericii, Împărăția cerului pe pământ (Ioan 18, 37; 17, 16). De acum, din viața aceasta, în Biserică, trăind unitatea credinței, ajungem la îndumnezeire, ne învrednicim de împărăția cerurilor în inima noastră. Însuși Domnul zice că: *,,nu va veni împărăția lui Dumnezeu cu pândire. Nici (nu) vor zice, iat-o aici sau iat-o acolo; că iată împărăția lui Dumnezeu înlăuntrul vostru este” (Luca 17, 20-21).* Și: *,,Amin zic vouă: oricine nu va primi împărăția lui Dumnezeu ca pruncul, nu va intra într-însa” (Luca 18, 17).*

La unitatea credinței s-a ajuns și se ajunge numai în Trupul lui Hristos - Biserica, a cărei unitate ,,mai presus de fire”[[13]](#footnote-14) a fost, este și va fi. Acum zic unii: „Haideți să refacem unitatea credinței și a Bisericii”. Dar tocmai prin această înțelegere ei dovedesc că au ieșit din unitatea Bisericii, că au pierdut-o și că unitatea la care caută să ajungă acum, oriunde și oricum, nu este unitatea credinței și a Bisericii. Unire nu poate fi decât în Adevărul lui Dumnezeu. Unitate nu poate fi decât în Biserică, prin Sfânta Treime.

Cine tăgăduiește unitatea Bisericii, care este Trupul lui Hristos primit de la Maica Domnului și îndumnezeit, căruia Sfinții și credincioșii îi devin mădulare, tăgăduiește venirea lui Iisus Hristos în trup, tăgăduiește Dumnezeirea Lui, hulește pe Duhul Sfânt și întreaga Sfânta Treime prin care este unitatea Bisericii, și se rup de legătura vie cu ea.

Nu tăgăduindu-se unitatea Bisericii și căutându-se ,,o refacere a ei” se va putea ajunge vreodată la unitatea credinței, ci mărturisind-o și slăvind pe Dumnezeu, Cel prin care aceasta este. Biserica nu are nevoie de mântuitori, ci noi avem nevoie să ne mântuim în ea, și la aceasta vom putea ajunge numai de vom rămâne adevărate mădulare ale ei și de îi vom ajuta și pe cei din afara ei să se zidească în ea. Numai fiind adevărate mădulare ale Bisericii îi putem ajuta și pe cei din afara ei să se învrednicească de unirea cu Mântuitorul nostru, Care prin Duhul Sfânt ne învață a cere: *,,Unitatea credinței și împărtășirea Sfântului Duh, pe noi înșine și unii pe alții și toată viața noastră lui Hristos Dumnezeu să o dăm”* (Matei 28, 19-20; Marcu 16, 15-16; Ioan 20, 20-23; 17, 20-23; Efes. 4, 10-13).

Tocmai pentru ca să ajungem la *,,unitatea credinței”,* Mântuitorul a zidit Biserica - Trupul Său și a organizat-o, ,,ea continuă viața Lui și este semnul văzut al mântuirii noastre”. În Biserică se jertfește Mielul lui Dumnezeu în chip nesângeros, pe altarele bisericilor, și pentru aceasta la Sfânta *Liturghie,* după *Epicleză,* după prefacerea pâinii și vinului în Trupul și Sângele Domnului, ne rugăm în Duhul Sfânt, cerând ca să fim menținuți în unitatea credinței și să se desăvârșească această unitate. Cerem deci ca împărtășirea, această unire cu El, cu Cel pe care Îl mărturisim și cu Cel căruia ne rugăm: *,,Cred, Doamne, și mărturisesc, că Tu ești cu adevărat* *Hristos, Fiul lui Dumnezeu celui viu...”[[14]](#footnote-15),* să ne fie spre *,,Unitatea credinței și părtășia Sfântului Duh*...*”*, adică, să ne învrednicim ca prin această unire să devenim *,,una”.*

Așadar, prin credința în Duhul Sfânt curățându-ne și unindu-ne cu Hristos și prin Hristos cu Tatăl, se împlinește voia cea plină de iubire a Sfintei Treimi, pe care a arătat-o Mântuitorul în rugăciunea Sa Arhierească.

Această cerere pentru *,,Unitatea credinței și părtășia Sfântului Duh*...*”*, din *Liturghia credincioșilor,* nu se face pentru cei din afara Bisericii, nu se face pentru ,,unirea credințelor”, după cum vedem că învață greșit unii astăzi, nici pentru catehumeni (cei chemați, care se pregătesc să primească Botezul), deoarece pentru ei se rugă Biserica, la timpul potrivit, la sfârșitul *Liturghiei catehumenilor,* când sunt dați afară din biserică prin cuvintele: *,,cei chemați ieșiți”.* Pentru că nu sunt botezați, aceștia nu se pot uni cu Hristos. Această cerere pentru *,,Unitatea credinței și părtășia Sfântului Duh*...*”* se face pentru cei care în dreapta credință fiind, mădulare ale Bisericii, urmează să se împărtășească cu Trupul și Sângele Domnului lor și să devină *,,una”* cu Dumnezeu și între ei, se face spre desăvârșirea unității credinței lor.

,,Sfântul Ioan Gură de Aur, scrie Părintele Florin Botezan, arată că catehumenii nu răspund la cererile ecteniei și sunt trimiși apoi din biserică înainte de începerea Liturghiei euharistice (a credincioșilor) deoarece ei, nefiind botezați, sunt în afara cămărilor împărătești, rugăciunea lor nu este cea a lui Hristos (Ioan 14, 13), nu au libertate filială și trebuie ca alții să le fie mijlocitori”[[15]](#footnote-16).[[16]](#footnote-17).

Pentru catehumeni (cei chemați, cei care se pregătesc pentru Sfântul Botez) s-a zis, la timpul potrivit:

*,,Cei credincioși, pentru cei chemați să ne rugăm, ca Domnul să-i miluiască pe dânșii. Să-i învețe pe dânșii cuvântul adevărului. Să le descopere lor Evanghelia dreptății. Să-i unească pe dânșii cu Sfânta Sa Sobornicească și Apostolească Biserică”.*

Deci cei chemați au nevoie să-i miluiască Domnul, să-i învețe pe dânșii cuvântul adevărului, să le descopere Evanghelia dreptății și să-i unească pe dânșii cu adevărata Biserică, în care se pot învrednici de *,,unitatea credinței și părtășia Sfântului Duh”,* singurul loc în care pot ajunge la *,,unitatea credinței (eis tin enotita tis pisteos) și a cunoștinței Fiului lui Dumnezeu, întru bărbat desăvârșit, la măsura vârstei plinirii lui Hristos”.*

Părintele Dumitru Stăniloae, tâlcuind această cerere pentru *,,unitatea credinței”* care se face în *Liturghia credincioșilor,* pentru mădularele Bisericii, pentru cei ortodocși, după transformarea pâinii și vinului în Trupul și Sângele Domnului, înainte de a ne împărtăși, zice printre altele:

,,Nu ni se dă plinătatea Duhului lui Hristos și nici unitatea în credință prin împărtășire dacă nu ne dăruim pe noi înșine și unii pe alții în mod deplin lui Hristos. Unirea în credință e și ea un dar al Duhului Sfânt, dar Sfântul Duh nu intră în cei ce nu vor să se dăruiască lui Hristos, sau n-a intrat în cei ce nu se arată ca unii ce s-au dăruit lui Hristos pe ei înșiși și unii pe alții, surpând închisoarea egoismului lor. Căci Duhul Sfânt e Duhul comuniunii. Unde este El, are loc comunicare de la unul la altul. Trebuie să ne dăruim lui Hristos și unii altora ca să ni Se dăruiască Duhul Său cel Sfânt. Și nu se poate dărui lui Hristos cel ce nu se dăruiește altora, sau viceversa. Nu ajunge să mă dăruiesc eu însumi lui Hristos ca să înfăptuiesc sau să sporesc unirea credinței cu alții și ca să primesc pe Duhul Sfânt. Comoditatea sau egoismul nu mă duce la unirea în credință sau la sporirea ei și la unitatea în Duh cu alții”[[17]](#footnote-18).

Iar Părintele Grigorie Aghioritul comentând și el această cerere pentru *,,Unitatea credinței și împărtășirea Sfântului Duh...”* zice:

,,Unitatea credinței este condiția necesară pentru a ne putea face părtași unității dumnezeieștii Euharistii. De aceea înainte de a înainta spre Sfântul Potir, cerem de la Domnul să ne păstreze în unitatea credinței. Biserica este una Trupul lui Hristos. De aceea trebuie să aibă un suflet, o inimă, o gură. ,,Pentru că aceasta este unitatea credinței: atunci când toți suntem una, când toți înțelegem în același chip ,,legătura” credinței și a dragostei”[[18]](#footnote-19).

Credința cea una ne dă putință să ne hrănim cu cea una Pâinea vieții. Scrie purtătorul de Dumnezeu Ignatie: ,,Să vă adunați într-o credință și întru numele lui Iisus Hristos... sfințind una Pâinea, care este leacul nemuririi”. Această una, sfântă și apostolească credință după ce a primit-o Biserica, ,,o păzește cu grijă... crede întru aceasta, în același chip ca și cum ar avea un suflet și o inimă. Propovăduiește, învață și transmite mai departe potrivit cu această credință ca și cum ar avea o singură gură... Cum soarele aceasta, zidire a lui Dumnezeu, este unul și același în toată lumea, astfel și propovăduirea adevărului strălucește pretutindeni și luminează pe toți oamenii ce vor să vină la cunoștința adevărului”[[19]](#footnote-20).

...La Cina cea de Taină pot să șadă doar aceia ce aparțin unității credinței. Biserica refuză să dea hrana nestricăciunii celor nebotezați, deoarece cunoaște cum că, ,,dacă cineva nesupus se ascunde pe sine și se va împărtăși, va mânca judecata veșnică spre pedepsirea lui”. Nu pot să se împărtășească de Viață toți aceia ce nu sunt părtași Adevărului. Nu au părtășie cu Duhul Sfânt toți cei ce nu participă la unitatea credinței: ,,Credința noastră este pe potriva Euharistiei iar Euharistia adeverește credința”[[20]](#footnote-21). Potirul comun presupune o credință comună.

Pentru același motiv câți au tăgăduit sau s-au întors de la dreapta credință în Hristos nu pot să se împărtășească de El. Sfânta Împărtășanie nu se dă nici celor nebotezați, nici eterodocșilor: ,,Nu este permis celor de alt neam să se apropie de dumnezeiasca Euharistie. Și de alt neam este considerat acela ce este încă necredincios și nebotezat și de asemenea cel ce (s-a întors) a îmbrățișat o cugetare eterodoxă și neconformă cu credința Sfinților”. Biserica interzice participarea ereticilor la Cina Domnului: ,,Nu ne vom face părtași la Sfânta și dătătoarea de viață Jertfă cu cei ce s-au obișnuit să cugete unele dogme diferite de cea dreaptă și adevărată, ci cu cei de aceeași cugetare și frații noștri cu care avem unitate în Duh și identitate de credință”[[21]](#footnote-22).

Sfânta Biserică refuză să primească pe eretici la dumnezeiasca Împărtășire. Refuză de asemenea părtășia cultică cu cei de altă credință, adică împreună rugăciunea cu ei. Unii văd în acest lucru o oarecare duritate și nu pricep dragostea Maicii Biserici. Ea însă dorește și se roagă pentru întoarcerea întru pocăință a fiecărui om și cunoaște că o ,,împărtășire” de suprafață va vătăma pe eterodocși și va clătina în credință pe unii credincioși.

Câți trăiesc în unitatea credinței simt iubirea de oameni a Bisericii. Aud inima ei maternă cum bate cu durere pentru fiecare om și o văd arzând de dragoste pentru toți: pentru cei necredincioși și pentru catehumeni, pentru cei departe de credință și pentru cei apropiați”[[22]](#footnote-23).

Pe cât este de important pentru mântuire să credem că Iisus Hristos este Dumnezeu, tot atât de important este să credem că El a venit în trup și că acest trup al Său, luat din Maica Domnului și îndumnezeit, este Biserica

*„Răspuns-au Iudeii și i-au zis Lui: ce semn arăţi nouă, că faci acestea? Răspuns-a Iisus și a zis lor: Stricaţi biserica aceasta, și în trei zile o voi ridica. Și au zis Iudeii: în patruzeci și şase de ani, s-a zidit biserica aceasta, și tu în trei zile o vei ridica? Iar El zicea pentru biserica trupului Său” (Ioan 2, 18-21)*

Sfinții Părinți ne arată că Sfântul Ioan încă de la începutul Evangheliei sale după ce descoperă direct Dumnezeirea lui Hristos și arată caracterul de comuniune personală a lui Dumnezeu zicând: *,,La început era Cuvântul”* și celelalte, arată imediat după aceea că*: ,,Cuvântul trup S-a făcut și S-a sălășluit întru noi” (Ioan 1, 14),* lucru care este tot atât de important pentru mântuirea noastră[[23]](#footnote-24).

Acest cuvânt tâlcuindu-l ei, conglăsuind, ne fac cunoscută, pe cât ne este cu putință, taina Bisericii. Ei toți ne arată că venirea Domnului nostru Iisus Hristos în trup este mântuirea noastră. Dacă Unul Născut, Fiul și Cuvântul lui Dumnezeu, nu s-ar fi făcut trup și nu ne-ar fi zidit în acest Trup al Său, care este Biserica, în care prin credință unindu-ne cu El putem ajunge *,,toți la unitatea credinței și a cunoștinței Fiului lui Dumnezeu, întru bărbat desăvârșit, la măsura vârstei plinirii lui Hristos”,* omenirea căzută în stricăciune și moarte nu putea avea nicidecum mântuire (Efes. 4, 10-19).

Sfântul Atanasie cel Mare arată lămurit în scrierile sale cât de important este faptul că Cuvântul a venit în trup, precum și că mântuirea noastră este numai în acest Trup al Său - Biserica - de care Hristos, Fiul lui Dumnezeu nu poate fi despărțit.

Părintele Dumitru Stăniloae notează că: „Sfântul Atanasie arată cum același Cuvânt, Care e totodată Rațiunea personală și Subiectul care vorbește prin toate oamenilor, văzând pe oameni căzuți de la vederea Lui și comunicare cu El prin zidire, a venit în mod mai arătat între oameni prin întrupare, ca să Se facă mai cunoscut lor. El le va vorbi acum oamenilor mai clar, dar va și curăți trupul omenesc de patimi, ca mintea oamenilor să poată vedea mai limpede prezența Lui și să audă mai vădit cuvintele Lui. Toată teologia Sfântului Atanasie este o teologie a Logosului văzut ca Persoană dumnezeiască egală cu Tatăl. Logosul ca Persoană, Care e și Rațiunea din care iradiază rațiunile tuturor lucrurilor, și Cuvânt, Care vorbește prin toate lucrurile, vrând să-i lege pe oameni de Sine, este atât Creatorul și Proniatorul lumii, cât și Mântuitorul ei. Din Cuvântul lui Dumnezeu ca Rațiune decurg sensurile tuturor; în același timp în comuniunea cu El, ca subiect al cuvintelor, au viață toate”[[24]](#footnote-25).

,,Drept urmare, fericite și cu adevărat iubitorule de Hristos, zice Sfântul Atanasie, să istorisim, potrivit dreptei noastre credințe, și cele despre întruparea Cuvântului și să înfățișăm dumnezeiasca arătare a Lui către noi, pe care iudeii o bârfesc, iar elinii o iau în râs, dar căreia noi ne închinăm. O facem aceasta, ca din părută micșorare a Cuvântului să câștigi o și mai mare și mai dreaptă credință în El. Căci cu cât e mai luat în râs de necredincioși, cu atât dă o mai mare mărturie despre dumnezeirea Lui. Pentru că cele pe care nu le cuprind oamenii, socotind că sunt cu neputință, pe acestea le dovedește El ca fiind cu putință; și cele ce oamenii le batjocoresc, ca necuvenite lui Dumnezeu, pe acelea le face El ca întru totul cuvenite bunătății Lui; și cele pe care oamenii, făcând pe înțelepții, le iau în râs ca fiind omenești, pe acelea le arată dumnezeiești prin puterea Lui, risipind prin Cruce nălucirea idolilor, cu păruta Lui smerenie și înduplecându-i pe nevăzute, pe cei ce râd de El și nu cred, să recunoască dumnezeirea și puterea Lui.

Dar istorisirea acestora cere o reamintire a celor spuse înainte. Numai așa vei putea cunoaște cauza arătării în trup a Cuvântului celui atât de mare și atât de minunat al Tatălui și nu vei crede că Mântuitorul a purtat trup în virtutea firii, ci că fiind netrupesc prin fire și Cuvântul însuși, din iubirea de oameni și din bunătatea Tatălui Său, S-a arătat nouă, pentru a noastră mântuire, în trup omenesc.

Deci se cuvine ca, înfățișând noi această faptă a Lui, să vorbim întâi despre crearea tuturor și despre Dumnezeu, Creatorul tuturor, ca astfel să se înțeleagă că și înnoirea zidirii s-a cuvenit să se facă de către Cuvântul care a creat-o la început. Căci nu se va arăta nimic protivnic în faptul că Tatăl a lucrat mântuirea creațiunii prin Acela prin Care a și creat-o…

Poate te vei mira pentru ce, pornind să grăim despre întruparea Cuvântului, vorbim acum despre începutul oamenilor. Dar nici aceasta nu este ceva străin de scopul istorisirii. Căci e de trebuință ca, vorbind despre arătarea Cuvântului nouă, să grăim și despre începutul oamenilor, ca să cunoști că noi am fost motivul pogorârii Lui, și neascultarea noastră a făcut iubirea de oameni a Cuvântului ca Domnul să vină la noi și să Se arate între oameni. Pentru că noi am fost pricina întrupării Lui și pentru a noastră mântuire S-a lăsat mișcat de iubirea de oameni ca să Se sălășluiască în trup omenesc și să Se arate în el. Căci Dumnezeu a făcut pe om și a voit să rămână în nestricăciune. Dar oamenii nesocotind aceasta și întorcându-se de la cunoașterea Lui și gândind și născocind răutatea pe seama lor, cum s-a spus mai înainte,*-* au căzut sub osânda morții cu care au fost amenințați mai înainte, și deci n-au mai rămas cum au fost făcuți. Ci s-au făcut stricăcioși, potrivit cu ceea ce au gândit, și moartea a pus stăpânire pe ei. Căci călcare poruncii i-a întors pe ei la starea cea după fire, ca așa cum neexistând au fost aduși la existență, așa să suporte precum se cuvine, și stricăciunea spre neființă în cursul timpului. Căci dacă având odată drept fire neființa, prin prezența și iubirea de oameni a Cuvântului au fost chemați la existență, în chip firesc, golindu-se de gândul la Dumnezeu și întorcându-se spre cele ce nu sunt - căci cele rele sunt cele ce nu sunt, iar cele bune sunt cele ce sunt - o dată ce s-au despărțit de Dumnezeu, Care este, s-au golit și de existență…

Moartea întărindu-se prin acestea tot mai mult și stricăciunea stăruind, datorită acestora, împotriva oamenilor, neamul omenesc se strica, și omul rațional, zidit după chipul lui Dumnezeu, dispărea, iar lucrarea făcută de Dumnezeu se pierdea. Căci moartea, precum am zis, se întărea împotriva noastră prin lege. Și nu era cu putință a scăpa de această lege, dat fiind că Dumnezeu o orânduise din pricina neascultării. Astfel, ceea ce se petrecea era ceva de neînțeles, dar care trebuia să se petreacă și în același timp era ceva cu adevărat necuvenit. Era de neînțeles, dar trebuia să se producă, pentru că Dumnezeu care a grăit s-ar fi arătat că a mințit dacă, legiuind ca omul cu moarte să moară de va călca porunca, acesta n-ar fi murit după călcare ei, ci Cuvântul Lui s-ar fi făcut deșert. Dumnezeu n-ar fi grăit adevărul, dacă spunând că noi vom muri, omul n-ar fi murit. Dar era totodată necuvenit ca cele odată create ca ființe raționale (cuvântătoare) și părtașe de Cuvântul să se piardă și să se întoarcă iarăși prin stricăciune la neexistență. Nu era potrivit cu bunătatea lui Dumnezeu să se strice cele făcute de El, datorită înșelăciunii uneltite de diavol împotriva oamenilor. De altfel era cu totul necuvenit ca măiestria arătată de Dumnezeu în ființa oamenilor să dispară, fie prin negrija lor, fie prin înșelăciunea dracilor.

Deci stricându-se și pierzându-se astfel de ființe raționale (cuvântătoare), ce trebuia să facă Dumnezeu, Care e bun? Să lase stricăciunea să se întărească împotriva lor și să stăpânească moartea asupra lor? Dar atunci ce nevoie ar mai fi fost ca aceste ființe să fi fost făcute chiar și la început? Ar fi trebuit mai bine să nu fi fost făcute decât, odată făcute, să greșească și să se piardă. Căci dacă după ce l-a făcut pe om, ar privi cu nepăsare stricare lucrului făcut, din această lipsă de grijă s-ar vedea mai mult slăbiciunea și lipsa Lui de bunătate, decât dacă nu l-ar fi făcut la început. Căci dacă nu l-ar fi făcut, nu ar fi fost cineva care să vadă slăbiciunea Lui. Dar odată ce l-a făcut și l-a creat ca să existe, era cu totul fără înțeles să se piardă lucrul Său și mai ales sub ochii Săi ca ai Celui ce l-a făcut. Deci nu putea să lase pe oameni să fie stăpâniți de stricăciune, căci acest lucru era necuvenit și nepotrivit cu bunătatea lui Dumnezeu.

Dar așa cum nu trebuia să se întâmple aceasta, tot așa nu se potrivea cu Dumnezeu nici contrariul, adică să Se arate Dumnezeu mincinos în legea cu privire la moarte. Căci era necuvenit ca pentru folosul și menținerea noastră să Se arate mincinos Dumnezeu, Părintele Adevărului. Deci ce trebuia să se întâmple, așa stând lucrurile? Sau ce trebuia să facă Dumnezeu? Să ceară oamenilor să se pocăiască pentru neascultare? Aceasta ar fi fost potrivit cu Dumnezeu, ar zice cineva, spunând că precum prin neascultare au ajuns în stricăciune, așa prin pocăință ar fi ajuns iarăși la nestricăciune. Dar pocăința nu împlinea ceea ce era potrivit cu Dumnezeu, căci El s-ar fi arătat și în acest caz mincinos, nelăsându-i pe oameni sub stăpânirea morții. Pe de altă parte, pocăința nu putea să-i ridice pe oameni din cele ale firii, căci face să înceteze doar păcatul. Dacă ar fi fost deci numai păcatul și nu și stricăciunea ca urmare a lui, ar fi fost de ajuns pocăința. Dar odată ce, după călcare ce a premers, oamenii erau stăpâniți de stricăciunea cea după fire și erau dezbrăcați de harul de a fi după chipul lui Dumnezeu, ce trebuia să se întâmple altceva? Sau, de cine era nevoie pentru readucerea acestui har, dacă nu de Cuvântul lui Dumnezeu, Care a făcut la început toate, din cele ce nu sunt? Căci era propriu Lui să aducă iarăși pe cel stricăcios la nestricăciune și să împlinească pentru toți ceea ce se cuvenea în fața Tatălui. Căci fiind Cuvântul Tatălui și fiind mai presus de toate, era firesc că numai El avea puterea să creeze din nou toate și să pătimească pentru toți și să fie pentru toți sol vrednic pe lângă Tatăl”[[25]](#footnote-26).

„De aceea Iubitorul de oameni Cuvântul lui Dumnezeu, cu voia Tatălui a îmbrăcat trupul creat, ca pe acest trup pe care l-a omorât primul om prin neascultare, să-l facă El viu prin sângele trupului Său și să ne deschidă nouă *,,o cale nouă și vie”,* cum a zis Apostolul, *,,prin catapeteasmă, adică prin trupul Său” (Evr. 10, 20).* Aceasta arătând-o și în alt loc, zice: *,,așadar de e cineva în Hristos zidire nouă, cele vechi au trecut, iată toate noi s-au făcut” (2Cor. 5, 17).* De aceea cu dreptate zice: *,,Domnul M-a zidit pe Mine început al căilor Sale pentru lucrurile (făpturile) Lui” (Pilde 8, 22)”[[26]](#footnote-27).* Amin.

Biserica este lucrarea Preasfintei Treimi în care suntem mântuiți toți cei ce credem în ea ca fiind ,,una”- Trupul lui Hristos Dumnezeiesc și omenesc și în ea ne unim cu Dumnezeu

*„Duh este Dumnezeu; și cei ce se închină Lui, în Duhul și Adevărul se cade să I se închine” (Ioan 4, 24)*

După Domnul nostru Iisus Hristos, Sfinții Apostoli și Sfinții Părinți ca mădulare ale Bisericii - Trupul lui Hristos, în Duhul ei, *,,Duhul Sfânt, Domnul de viață făcătorul, Care din Tatăl purcede”[[27]](#footnote-28),* ne-au descoperit adevărul, taina și slava cea de nezdruncinat a Bisericii, arătând-o ca fiind ,,singura” în care Dumnezeu cel ,,Unul” ne mântuieşte. Și noi toți, cei ce vrem să ne mântuim, credem și mărturisim în *Simbolul credinței* ceea ce Sfinții Părinții au dogmatizat la primele două Sinoade Ecumenice, și anume că, credem în Sfânta Treime și *,,Întru una, Sfântă, sobornicească și apostolească Biserică”.*

Acum, dacă suntem în Duhul Bisericii, credem și mărturisim întru Adevărul lui Dumnezeu, avem conștiința Bisericii, cunoștința Ei și despre Ea și suntem chemați a da răspuns, oricând este nevoie, despre această credință a noastră. Sfântul Apostol Petru zice: *„Să fiți gata pururea spre răspuns la tot cel ce vă întreabă cuvânt pentru nădejdea cea întru voi” (1Petru 3, 15).* Înalt Prea Sfințitul Mitropolit Hierotheos Vlachos, fiind într-un Duh și o înțelegere cu Sfinții Părinți, în cartea sa *Cugetul Bisericii Ortodoxe,* scriind despre ,,Obârșia și descoperirea Bisericii”, în concluzie, ne arată că:

a) ,,Numai în Hristos este mântuire. Întrucât sfinții Vechiului Legământ au văzut pe Cuvântul neîntrupat, iar Sfinții Noului Legământ au văzut și văd pe Cuvântul întrupat, fiind în deplină părtășie cu El, înseamnă că mântuirea omului are loc numai prin Hristos. Și întrucât Hristos este a doua persoană a Sfintei Treimi, iar mântuirea este împreună-lucrarea Dumnezeului Treimic înseamnă că suntem mântuiți atunci când avem părtășie cu Sfânta Treime, când harul Dumnezeului Treimic pătrunde în ființa noastră, când *,,harul Domnului nostru Iisus Hristos și dragostea lui Dumnezeu și Tatăl, și împărtășirea Sfântului Duh”* sunt cu noi.

b) Biserica nu este un așezământ omenesc, ci dumnezeiesc și omenesc. Nu este o asociație omenească, ci Trupul dumnezeiesc și omenesc al lui Hristos. Obârșia Bisericii este Dumnezeu Însuși iar mântuirea omului are loc înăuntrul ei. Nu este o născocire a omului, nu este roadă și urmarea unei nevoi sociale a omului, ci singurul loc al mântuirii sale... Sfântul Clement al Alexandriei observă: ,,căci tot așa cum există o lucrare a voinței Sale, și aceasta se cheamă lume, la fel și mântuirea oamenilor este voia Lui, și se cheamă Biserică”. Înseamnă că Biserica nu va înceta vreodată să existe, în ciuda oricăror greutăți și împrejurări potrivnice.

c) În Biserică toate problemele își află dezlegare. Nu vorbim despre un creștinism abstract, legat de o ideologie, ci despre o Biserică care este părtășie între Dumnezeu și om, îngeri și oameni, cele pământești și cele cerești, om și lume. Biserica este ,,întâlnirea cerului și pământului”. Pacea, dreptatea și celelalte nu sunt doar convenții sociale, ci daruri ce se dau în Biserică. Atât pacea cât și dreptatea, ca și toate virtuțile, precum dragostea etc. sunt experieri ale Bisericii. În Biserică experiem adevărata pace, dreptate și dragoste, care sunt energii ființiale ale lui Dumnezeu.

d) Biserica este Trupul lui Hristos, avându-L pe Hristos drept Cap, iar membrii Bisericii sunt mădularele Trupului lui Hristos. Mădularele Bisericii există în toate vremurile și vor exista până la sfârșitul vremii. Iar când mădularele Bisericii încetează să mai existe, va veni sfârșitul lumii. Căci noi trăim laolaltă cu mulți oameni; poporul lui Dumnezeu însă înfățișează adevărata părtășie... Pe Sfântul disc la Liturghie se află mai multe persoane: Maica Domnului, îngerii, prorocii, Sfinții Părinți, marii mucenici și, îndeobște, mărturisitorii credinței, Sfinții și nevoitorii, viii și morții care au parte de curățitoarea, luminătoarea și îndumnezeitoarea energie necreată a lui Dumnezeu. Nu suntem singuri. Nu suntem *,,străini și nemernici, ci împreună cetățeni cu Sfinții și deaproape ai lui Dumnezeu” (Efes. 2, 19).*

A aparține Bisericii este cel mai mare dar al harului pe care îl avem. A ne afla în marea Familie este cel mai mare dar. Trebuie să prețuim acest dar, trebuie să ne simțim adânc mișcați și să ne silim a rămâne în Biserică, experiind harul ei cel sfințitor și arătând prin viețile noastre că ne aflăm în locul său de izbăvire și sfințire. Astfel vom dobândi și marele dar al unui ,,sfârșit binecuvântat”, când ne va fi dat să zăcem adormiți ,,în mijlocul Bisericii”[[28]](#footnote-29).

,,În *Vechiul Legământ,* mai spune Înalt Prea Sfinția Sa, erau oameni drepți, precum judecătorii, prorocii și sfinții, ce fuseseră blagosloviți cu descoperirea și vederea dumnezeiască. Ei L-au văzut pe Dumnezeu. Și întrucât vederea lui Dumnezeu, după învățătura Părinților Bisericii, este totuna cu îndumnezeirea și părtășia omului cu Dumnezeu, spunem că în *Vechiul Legământ* Biserica exista, rămășita ei s-a păstrat... Știm din învățătura sfinților că toate manifestările lui Dumnezeu în *Vechiul Legământ* sunt manifestări ale *Cuvântului,* a doua persoană a Sfintei Treimi. Deosebirea între manifestările din *Vechiul* și *Noul Legământ* este aceea că în primul avem manifestări ale *Cuvântului* neîntrupat, pe când în *Noul Legământ* avem manifestările *Cuvântului* întrupat.

Sfântul Ioan Gură de Aur, vorbind despre drepții *Vechiului Legământ*, spune că și ei aparțin Trupului lui Hristos, căci ,,și ei au cunoscut pe Hristos”. De altfel, prin întruparea Sa, cum spune iarăși Sfântul Ioan Gură de Aur, Hristos ,,a luat carnea Bisericii”. Trupul lui Hristos este unul singur și Biserica este una singură. Sfântul Ioan Gură de Aur întreabă: ,,Ce înseamnă un singur trup?” și el însuși răspunde, în chip grăitor: ,,Credincioșii din toată lumea, cei ce sunt, cei ce au fost și cei ce vor fi. Și încă, toți cei ce au plăcut lui Dumnezeu înainte de venirea lui Hristos sunt un singur trup”. Mai mult, atât *Vechiul* cât și *Noul Legământ* sunt insuflate de același Duh.” De aceea Sfântul Părinte spune din nou: ,,*Vechiul și Noul Legământ* sunt în același duh, și același Duh ce a grăit atuncea a vorbit și aici”.

Iată, după cum vedem, Înalt Prea Sfințitul Mitropolit Hierotheos nu face altceva decât să ne prezinte înțelegerea Sfinților Părinți despre Biserică, aceea că nimeni nu a putut și nu poate să ajungă la îndumnezeire în afara Bisericii, că nimeni nu s-a mântuit în afara Bisericii, fără împărtășire din Jertfa lui Hristos, lucru de care nu mai țin cont unii „creștini”, astăzi. Iar deși sfinții *Vechiului Legământ* au cunoscut îndumnezeirea, ,,îndumnezeirea prorocilor, zice, era vremelnică, căci moartea nu fusese încă nimicită, astfel că au fost duși în iad, iar contemplația lor se afla în afara Trupului Hristosului dumnezeiesc și omenesc”.

După Patima, Învierea și Înălțarea Mântuitorului la ceruri, ,,la Cincizecime ni se face însă acest mare dar. Ucenicii au văzut slava lui Dumnezeu în chip lăuntric, adică prin îndumnezeire, dar și dinăuntrul Trupului dumnezeiesc și omenesc al lui Hristos, căci prin venirea Duhului Sfânt se făcuseră mădulare ale Trupului lui Hristos. La Cincizecime, Trupul lui Hristos nu era în afara Apostolilor, cum fusese la Schimbarea la Față, ci lăuntric, în înțelesul că ucenicii se făcuseră mădulare ale Trupului lui Hristos și ca mădulare ale Trupului lui Hristos erau vrednici de această trăire”[[29]](#footnote-30).

Așadar, după cum vedem clar arătat, și Sfinții Apostoli în Biserică fiind, deci mădulare ale ei - ale Trupului lui Hristos, s-au învrednicit a-L vedea pe Dumnezeu și s-au unit cu El. Așa a fost, așa este și așa va fi voia lui Dumnezeu până la sfârșitul veacului, ca numai în Biserică care este Trupul lui Hristos, prin unirea cu El să dobândim noi oamenii mântuirea. Sfântul Apostol Pavel arată aceasta când zice:

*,,Că erați întru acea vreme fără de Hristos, iar acum întru Hristos Iisus voi care oarecând erați departe, v-ați făcut aproape prin sângele lui Hristos. Pentru că El este pacea noastră, care a făcut amândouă una și peretele cel din mijloc al zidului a sfărâmat; vrajba în trupul Său, legea poruncilor cu dogmele stricând ca pe amândoi să-i zidească întru Sine într-un om nou, făcând pace; și pe amândoi să-i împace într-un trup cu Dumnezeu prin Cruce omorând vrajba întru dânsa. Și venind a vestit pacea vouă celor de departe și celor de aproape. Că printr-Însul avem amândoi apropierea într-un Duh către Tatăl. Pentru aceea dar de acum nu mai sunteți străini și nemernici, ci împreună cetățeni cu sfinții, și de aproape ai lui Dumnezeu. Zidiți fiind pe temelia apostolilor și a prorocilor, fiind piatra cea din capul unghiului însuși Iisus Hristos; întru care toată zidirea alcătuindu-se crește într-un locaș sfânt întru Domnul; întru care și voi împreună vă zidiți spre locaș al lui Dumnezeu întru Duhul” (Efes. 2, 12-22).*

Părintele Porfirie, care nu avea studii, dar s-a unit cu Dumnezeu în Biserică, zice:

„Biserica este fără de început, fără de sfârșit, veșnică, precum întemeietorul ei, Dumnezeu Cel în Treime, este fără de început, fără de sfârșit, veșnic. Biserica este nezidită, precum Dumnezeu este nezidit. Ea exista mai înainte de veci, mai înainte de îngeri, mai *„înainte de întemeierea lumii” (Efes. 1, 4),* spune Apostolul Pavel. Este așezământ dumnezeiesc în care *„locuiește toată plinătatea dumnezeirii” (Col. 2, 9).* Este închipuirea înțelepciunii celei de multe feluri a lui Dumnezeu. Este taina tainelor. Ea exista în chip nevădit, și s-a făcut vădită *„în anii cei mai de pe urmă” (1Petru 1, 20).* Biserica rămâne neclintită, deoarece este înrădăcinată în iubirea și în înțeleapta pronie a lui Dumnezeu.

Cele trei Persoane ale Sfintei Treimi alcătuiesc Biserica cea veșnică. În gândirea și în iubirea Dumnezeului Celui în Treime existau de la început și îngerii și oamenii. Noi, oamenii, nu ne-am născut acum; înlăuntrul atotcunoașterii lui Dumnezeu existam mai înainte de veci.

Iubirea lui Dumnezeu ne-a plăsmuit după chipul și după asemănarea ei. Ne-a cuprins în Biserică, deși cunoștea dinainte lepădarea noastră. Ni le-a dat pe toate, ca să ne facă și pe noi dumnezei după har și în dar. Cu toate acestea, noi, folosind rău libertatea noastră, am pierdut frumusețea cea dintâi, dreptatea cea dintâi, și ne-am rupt de Biserică. În afara Bisericii, departe de Sfânta Treime, am pierdut Raiul, totul. Însă în afara Bisericii nu există mântuire, nu există viață. Pentru aceasta, milostiva inimă a lui Dumnezeu-Tatăl nostru nu ne-a lăsat afară de iubirea Lui. A deschis iarăși pentru noi ușile Raiului, în anii cei mai de pe urmă, și s-a arătat în trup.

Prin dumnezeiasca întrupare a Fiului Cel Unul-Născut al lui Dumnezeu, s-a descoperit oamenilor din nou planul cel mai înainte de veci al lui Dumnezeu pentru mântuirea omului. Spune Apostolul Pavel către Timotei: *„Cu adevărat mare este τῆς εὐσεβείας μυστήριον taina bunei cinstiri: Dumnezeu S-a arătat în trup, S-a îndreptat în Duhul, a fost văzut de îngeri, s-a propovăduit întru neamuri, a fost crezut în lume, S-a înălțat întru slavă” (1Tim. 3, 1-16).* Cuvintele Apostolului Pavel sunt bogate în noime, cuvinte dumnezeiești, cerești!

Dumnezeu în nețărmurita Lui iubire, ne-a unit iarăși cu Biserica Sa în persoana lui Hristos. Intrând în Biserica cea nezidită, venim către Hristos, pătrundem în nezidit. Adică, suntem chemați și noi, credincioșii, să devenim nezidiți prin har, să ne facem părtași ai dumnezeieștilor lucrări ale lui Dumnezeu, să pătrundem în taina Dumnezeirii, să depășim modul nostru lumesc de gândire, să murim după *„omul cel vechi” (Col. 3, 9; Rom. 6, 6; Efes. 4, 22)* și să ne îndumnezeim. Când trăim în Biserică, Îl trăim pe Hristos. Aceasta este o temă foarte delicată, n-o putem înțelege. Numai Duhul Sfânt ne poate învăța”[[30]](#footnote-31).

Și în alt loc zice Părintele: „Biserica este viață nouă în Hristos. În Biserică nu există moarte, nu există iad. În Evanghelia lui Ioan se spune: *„Dacă cineva va păzi cuvântul Meu, nu va vedea moartea în veac” (Ioan 8, 5).* Hristos desființează moartea. Cel ce intră în Biserică se mântuieşte, devine veșnic. Viața este una, o curgere fără de sfârșit în care nu există moarte. Cel ce urmează poruncilor lui Hristos nu moare niciodată. Moare după trup, după patimi, dar se învrednicește a trăi încă din această viață în Rai, în Biserica noastră, iar apoi în veșnicie. Cu Hristos, moartea devine puntea pe care va trebui să o trecem cândva pentru a continua să trăim în lumina cea neînserată[[31]](#footnote-32).

Biserica - Trupul lui Hristos este întemeiată de Hristos prin jertfa Sa pe Cruce și Învierea din morți, ea este ,,Una, Sfântă, Sobornicească și Apostolească”, ea continuă viața Lui și este semnul văzut al mântuirii noastre, în ea trebuie să credem pentru că ne unește cu Dumnezeu

,,Mântuitorul nostru Iisus Hristos, zice Părintele Cleopa în Duhul Sfânt împreună cu Sfinții Părinți, a întemeiat Biserica Sa prin însăși jertfa Sa pe Cruce și Învierea din morți. *,,Drept aceea,* zice Sfântul Apostol Pavel,  *luați aminte de voi și de toată turma întru care Duhul Sfânt v-a pus pe voi episcopi, ca să păstoriți Biserica lui Dumnezeu, care o a câștigat cu sângele Său” (Fapte 20, 28).* A făcut-o văzută în a cincizecea zi după învierea Sa, la Cincizecime, când a trimis pe Duhul Sfânt în chip de limbi de foc asupra sfinților Săi ucenici și apostoli, care prin Cuvântul propovăduirii lor au organizat și au întărit prima obște de credincioși. *,,Ci veți lua putere,* a zis Domnul nostru Iisus Hristos, Sfinților Apostoli, mai înainte de a se înălța la cer, *venind Duhul Sfânt peste voi, și veți fi Mie mărturii în Ierusalim și în toată Iudeia și în Samaria și până la marginea pământului” (Fapte 1, 8). ,,Și cu alte cuvinte mai multe mărturisea și îndemna,* Sfântul Apostol Petru, *pe dânșii zicând: Mântuiți-vă de acest neam îndărătnic. Deci ei cu dragoste primind cuvântul lui, s-au botezat și s-au adăugat în ziua aceea suflete ca la trei mii. Și erau așteptând întru învățătura apostolilor și întru împărtășirea și întru frângerea pâinii și întru rugăciuni. Și s-a făcut peste tot sufletul frică; că multe minuni și semne prin apostoli se făceau. Și toți cei ce au crezut erau la aceeași și aveau toate de obște” (Fapte 2, 41-44).*

Biserica lui Hristos este una, deoarece Mântuitorul a întemeiat o singură Biserică. *,,Și Eu zic ție, că tu ești Petru, și pe această piatră voi zidi Biserica Mea, și porțile iadului nu o vor birui pe dânsa” (Matei 16, 18).* Nu mai multe, pentru că Biserica are un singur Cap, pe Iisus Hristos, ea fiind înfățișată ca:

O singură Mireasă a lui Hristos: *„Ca să o puie înainte pe ea Luiș slăvită Biserică, neavând întinăciune, nici prihană, sau altceva de acest fel, ci ca să fie sfântă și fără de prihană” (Efes. 5, 27).*

Ca o casă a lui Dumnezeu și a lui Hristos: *,,Iară Hristos ca un fiu în casa lui; a căruia casă suntem noi, numai de vom ține neclătită îndrăznirea și lauda nădejdii până în sfârșit”. ,,Drept aceea fraților, având îndrăzneală a intra întru cele sfinte prin sângele lui Iisus, pe cale nouă și vie, care o a înnoit nouă, prin catapeteasmă, adică prin trupul Său; și având preot mare peste casa lui Dumnezeu; să ne apropiem cu adevărată inimă întru deplină credință, fiind stropiți la inimi de συνειδήσεως πονηρᾶς -* *știința (conștiința) vicleană, și spălați la trup cu apă curată” (Evrei 3, 6; 10, 19-22).*

Ca un trup unic al lui Hristos: *,,Întru același chip noi cei mulți un trup suntem întru Hristos, și fiecare unul altuia mădulare” (Rom. 12, 5).*

Ca o singură turmă: *,,Și alte oi am, care nu sunt din staulul acesta; și pe acelea Mi se cade a le aduce, și glasul Meu vor auzi; și va fi o turmă și un păstor” (Ioan 10, 16).*

Biserica se numește Sfântă pentru că Sfânt este Capul ei, Mântuitorul nostru Iisus Hristos șiîn ea locuiește Duhul Sfânt: *,,Bărbaților, iubiți-vă femeile voastre, precum și Hristos a iubit Biserica, și pe Sine S-a dat pentru dânsa, ca pe ea să o sfințească, curățindu-o cu baia apei prin grai, ca să o puie înainte pe ea Luiș slăvită Biserică, neavând întinăciune, nici prihană, sau altceva de acest fel, ci ca să fie sfântă și fără de prihană” (Efes. 5, 25, 27).*

Prin cuvintele ,,Biserică sobornicească”, noi arătăm că Biserica noastră are menirea de a se răspândi în toată lumea, cuprinzând pe credincioșii din toate locurile, din toate timpurile și de la toate popoarele, ca o încununare a poruncii Mântuitorului, Care a zis: *,,Mergând învățați toate neamurile, botezându-i pe ei în numele Tatălui și al Fiului și al Sfântului Duh” (Matei 28, 19).* Sfântul Apostol Pavel spune galatenilor și colosenilor că în Biserica lui Hristos nu se face deosebire de neam între credincioși: *,,Nu mai este elin și iudeu, tăiere împrejur și netăiere împrejur, barbar, scit, rob ori slobod, ci toate și întru toți Hristos” (Col. 3, 11; Gal. 3, 28).* Biserică sobornicească înseamnă unirea tuturor cu totul. Fiecare membru și toți la un loc stau în unire cu Biserica întreagă și aceasta cu fiecare membru.

I se mai spune sobornicească pentru că învățătura ei este conformă cu întregul adevăr primit de la Hristos, spre deosebire de sectă sau de erezie, care are numai o parte de adevăr. Ea este sobornicească sau universală (catolică) pentru că deține adevărul unic și universal. Ortodoxia nu este numai dreaptă credință, ci și deplină credință, adică adevărul întreg. De aceea i se spune sobornicească. Cu acest înțeles găsim cuvântul prima dată la Sfântul Ignatie purtătorul de Dumnezeu, care zice că: „Unde este Hristos, acolo este și Biserica sobornicească”.

Iar ,,apostolică” se numește Biserica Ortodoxă pentru că ea a fost întemeiată de Mântuitorul prin Sfinții Apostoli șia fost răspândită în lume și organizată de la început tot prin Sfinții Apostoli: *,,Dar acum întru Hristos Iisus voi care oarecând erați departe, v-ați făcut aproape prin sângele lui Hristos. Pentru că El este pacea noastră, care a făcut amândouă una, și peretele cel din mijloc al zidului a sfărâmat, vrajba în trupul Său, legea poruncilor cu dogmele stricând, ca pe amândoi să-i zidească întru Sine într-un om nou, făcând pace, și pe amândoi să-i împace într-un trup cu Dumnezeu prin Cruce, omorând vrajba întru dânsa. Și venind a vestit pace vouă celor de departe și celor de aproape. Că printr-Însul avem amândoi apropierea într-un Duh către Tatăl. Pentru aceea dar de acum nu mai sunteți străini și nemernici, ci împreună cetățeni cu Sfinții și deaproape ai lui Dumnezeu, zidiți fiind pe temelia apostolilor și a prorocilor, fiind piatra cea din capul unghiului însuși Iisus Hristos” (Efes. 2, 13-20).* Apoi, pentru că păstrează neschimbată învățătura dată de Iisus Hristos și de Duhul Sfânt prin Sfinții Apostoli. Și, în sfârșit, pentru că păstrează darurile Sfântului Duh de la Sfinții Apostoli prin succesiune, adică păstrează legătura harului neîntreruptă, de la apostoli și până astăzi, succesiune numită apostolică.

Apostolicitatea Bisericii este mărturisită atât de Sfânta Scriptură, cât și de Sfânta Tradiție; ei i se mai zice apostolică și pentru că ea este *,,zidită pe temelia apostolilor și a prorocilor, piatra din capul unghiului fiind însuși Iisus Hristos, întru Care toată zidirea bine alcătuită crește, întru lăcaș sfânt, în Domnul, întru carele și voi împreună vă zidiți spre lăcaș lui Dumnezeu întru Duhul” (Efes. 2, 20-22).*

*,,Deci lepădând toată răutatea și tot vicleșugul și fățărniciile și pizmele și toate clevetirile, ca niște prunci de curând născuți să iubiți laptele cel cuvântător și fără de vicleșug, ca printr-însul să creșteți spre mântuire, de vreme ce ați gustat că este bun Domnul. Către Carele apropiindu-vă, Cel ce este Piatra cea vie, de oameni cu adevărat nebăgată în seamă, iar la Dumnezeu aleasă și scumpă, și voi înșivă ca niște pietre vii, vă zidiți casă duhovnicească, preoție sfântă, ca să aduceți jertfe duhovnicești, plăcute lui Dumnezeu, prin Iisus Hristos. Pentru că scris este în Scriptură: Iată pun în Sion piatră în capul unghiului aleasă, scumpă, și cel ce va crede întru dânsa nu se va rușina. Drept aceea, vouă celor ce credeți, cinstea, iar celor necredincioși, piatra care nu o au băgat în seamă ziditorii, aceasta s-a făcut în capul unghiului, și piatră de poticnire și piatră de sminteală, de care se poticnesc cei care nu se pleacă cuvântului, spre care și puși sunt. Iar voi rod ales, preoție împărătească, neam sfânt, norod spre câștigare, ca să vestiți bunătățile Celui ce va chemat pe voi dintru întuneric la minunata Sa lumină; care odinioară nu erați norod, iar acum norodul lui Dumnezeu; care erați nemiluiți, iar acum miluiți” (1 Petru 2, 1-10).*

*,,Și m-a dus pe mine în duh într-un munte mare și înalt, și mi-a arătat mie cetatea cea mare, Ierusalimul cel sfânt, pogorându-se din cer de la Dumnezeu, având slava lui Dumnezeu, și Luminătorul ei asemenea cu piatră prea scumpă, ca piatra iaspis ce este ca cristalul. Și având zid mare și înalt, având porți douăsprezece și la porți îngeri doisprezece și nume scrise deasupra, care sunt cele douăsprezece seminții ale fiilor lui Israil; despre răsărit porți trei, despre miazănoapte porți trei, despre miazăzi porți trei, și despre apus porți trei. Și zidul cetății avea temelii douăsprezece și într-însele numele celor doisprezece apostoli ai Mielului” (Apoc. 21, 10-14).* Ea trăiește viața în Hristos, așa cum a învățat de la Sfinții Apostoli, care sunt cei mai autorizați interpreți ai cuvintelor Mântuitorului.

Sfântul Apostol Pavel îndeamnă pe credincioșii săi să se depărteze de învățătura și de învățătorii care nu se sprijină pe Sfinții Apostoli. El scrie tesalonicenilor: *,,Drept aceea, fraților, stați, și țineți predaniile care v-ați învățat, ori prin cuvânt, ori prin epistolia noastră” (2Tes. 2, 15).* Și lui Tit îi scrie: *,,De omul eretic după una și a doua sfătuire te ferește, știind că s-a răzvrătit unul ca acesta și păcătuiește, fiind singur de sine osândit” (Tit 3, 10-11)”[[32]](#footnote-33).*

Precum Dumnezeu este Unul, tot așa și Biserica este una

*„Ca toți una să fie; precum Tu, Părinte, întru Mine, și Eu întru Tine, ca și aceştia întru Noi una să fie; ca să creadă lumea că Tu M-ai trimis” (Ioan 17, 21)*

Vorbind despre Însușirile Bisericii Sfântul Iustin Popovici arată, foarte frumos adevărul, că: ,,Însușirile Bisericii sunt nenumărate, fiind de fapt însușirile Dumnezeu-Omului Hristos, iar prin El și însușirile Dumnezeirii celei în Treime. Însă de Dumnezeu înțelepțiții Părinți ai Soborului al doilea a toată lumea, cârmuiți și călăuziți de Duhul Sfânt, le-au concentrat, în cel de-al nouălea articol al *Simbolului de credință,* în acestea patru: *,,Cred într-una, sfântă, sobornicească și apostolească Biserică”.* Aceste însușiri ale Bisericii – unicitatea, sfințenia, sobornicitatea și apostolicitatea ei – vin din însăși firea și scopul ei. Ele hotărnicesc limpede și exact caracterul Bisericii Ortodoxe a lui Hristos, prin care ea, ca așezământ și instituție și obște și comunitate Dumnezeu-omenească, se deosebește de toate așezămintele și instituțiile și obștile și comunitățile omenești”.

Iar vorbind despre unimea și unicitatea Bisericii, Sfântul Iustin zice că: ,,După cum Persoana Dumnezeului-Om Hristos este una și unică, tot așa și Biserica, întemeiată prin El și în El, este una și unică. Unicitatea Bisericii reiese în chip necesar din unicitatea Persoanei Dumnezeu-Omului Hristos. Biserica, fiind în mod organic unul și unicul organism Dumnezeu-omenesc din toate lumile, nu are, după toate legile cerești și pământești, cum să se împartă. Orice împărțire ar însemna moartea ei. Fiind toată în Dumnezeu-Omul, ea este întâi de toate și întru totul un organism Dumnezeu-omenesc și apoi o organi­zație Dumnezeu-omenească. În ea totul este Dumnezeu-omenesc: și firea, și credința, și drago-stea, și Botezul, și Euharistia, și fiecare Taină a ei, și fiecare sfântă faptă bună a ei; și toată învățătura ei, și toată viața ei, și toată nemurirea ei, și toată veșnicia ei, și toată întocmirea ei. Da, da, da: în ea totul este unit și nedespărțit în chip Dumnezeu-omenesc: și încreștinarea, și lumina­rea, și îndumnezeirea, și în-treimificare, și mântuirea. În ea, toate sunt unite în chip organic și haric într-un singur trup Dumnezeu-omenesc, sub un singur cap - Dumnezeu-Omul Hristos. Toate mădularele ei, deși ca persoane sunt pururea întregi și neștirbite, sunt unite printr-un singur har al Duhului Sfânt și, prin mijlocirea Sfintelor Taine și sfintelor fapte bune, într-o unitate organică, alcătuiesc un singur trup și mărturisesc o singură credință, care le unește între ele și cu Domnul Iisus.

Purtătorii de Hristos Apostoli binevestesc, insuflați de Dumnezeu, unimea și unicitatea Bisericii, văzându-i temeiul în unimea și unicitatea Persoanei întemeietorului ei, a Dumnezeu-Omului Hristos: *„Fiindcă altă temelie nimeni nu poate să pună decât aceea care este pusă, care este Iisus Hristos” (1Corinteni 3, 11).*

Urmându-i pe Sfinții Apostoli, Sfinții Părinți și Dascăli ai Bisericii mărturisesc cu Dumnezeiască înțelepciune heruvimică și râvnă serafimică unimea și unicitatea Bisericii Ortodoxe. Astfel, este de înțeles râvna fierbinte a Sfinților Părinți ai Bisericii față de orice despărțire de Biserică și cădere din Biserică și atitudinea lor aspră față de erezii și schisme. În această privință, de nespusă însemnătate Dumnezeu-omenească sunt Sfintele Soboare a toată lumea și locale. Potrivit duhului și rânduielii lor de Hristos înțelepțite, Biserica este nu numai una, ci și unică. Dat fiind că Domnul Hristos nu poate avea mai multe trupuri, în El nu pot fi mai multe Biserici. Potrivit firii sale Dumnezeu-omenești, Biserica este una și unică, precum Dumnezeu-Omul Hristos este unul și unic. Ca urmare, despărțirea sau împărțirea Bisericii este din punct de vedere ontologic cu neputință. Împărțire a Bisericii nu a fost niciodată, nici nu poate să fie, ci au fost și vor fi căderi din Biserică, așa cum vițele care de bună voie rămân sterpe cad, uscate, din Via Dumnezeu-omenească cea veșnic vie (v. Ioan 15, 1-6). Din Biserica cea una, unică și de nedespărțit a lui Hristos, s-au despărțit și au căzut în felurite vremuri ereticii și schismaticii, și prin aceasta au încetat a mai fi mădulare ale Bisericii și de un trup cu trupul ei Dumnezeu-omenesc. Astfel au căzut mai întâi gnosticii, apoi arienii, pneumatomahii, monofiziții, iconoclaștii, romano-catolicii, protestanții, uniații... și, pe rând, toți ceilalți care aparțin legiunii eretico-schismatice”[[33]](#footnote-34).

Și Înalt Prea Sfințitul Hierotheos Vlachos în cartea sa, *Cugetul Bisericii Ortodoxe,* scrisă în duhul și înțelegerea Sfinților Părinții, vorbind despre *Caracteristicile Bisericii,* ne prezintă tot atât de frumos adevărul. Înalt Prea Sfinția Sa arată că:

,,Biserica este una. Nu există mai multe Biserici. Aceasta decurge din faptul că Biserica este Trupul lui Hristos Dumnezeiesc și omenesc. Hristos are un singur Trup; nu poate avea mai multe trupuri. Precum Capul este unul, și Trupul este unul.

Hristos a spus Apostolului Petru, care mărturisea dumnezeirea Sa: *,,Tu ești Petru, și pe această piatră voi zidi Biserica Mea” (Matei 16, 18). Cuvântul ,,biserică”* este pus aici la singular, nu la plural. Apostolul Pavel scrie: *,,căci o pâine, un trup suntem cei mulți” (1Cor. 10, 17)”[[34]](#footnote-35).*

Iar Sfântul Clement al Alexandriei, zice: ,,Pentru că este un singur Dumnezeu și un singur Domn, de aceea se cuvine laudă Bisericii pentru singularitatea ei, fiind o copie a principiului unic”.

Așadar, deși au fost și mai sunt mulți robiți de dezbinătorul diavol, urâtorul mântuirii noastre, care s-au rupt de Biserica Ortodoxă și și-au dat numele de biserică, Biserica rămâne una prin dragostea Tatălui, arătată prin Hristos, Fiul lui Dumnezeu în Duhul Sfânt. Biserica fiind Trupul lui Hristos, nu a fost, nu este și nu va putea fi dezbinată și tot cel ce va fi în credința ei nu va fi rușinat. Iar pentru ca să rămânem în această credință mântuitoare a Bisericii, mai ales în aceste vremuri, este nevoie să punem în aplicare sfatul Sfântului Apostol Petru: *,,Fiți treji, privegheați; pentru că potriv­nicul vostru, diavolul, ca un leu răcnind umblă căutând pe cine să înghită; căruia stați împotrivă întăriți fiind în credință” (1Petru 5, 8-9).*

Sfântul Clement mai arată că: ,,Biserica cea una este moștenitoarea Celui Care prin fire este Unul; și pe această Biserică se silesc ereziile să o împartă în multe biserici. Spunem, deci, că numai Biserica veche și universală este una și în ce privește ființa ei și în ce privește începutul ei și în ce privește superioritatea ei”.

Vedem că numai în Biserica cea una, a Unului Dumnezeu Cel în Sfânta Treime slăvit și închinat, sunt chemate să se mântuiască toate popoarele. Aceasta este voia și lucrarea lui Dumnezeu, ca întru una Biserică - Trupul Lui să aducă la unitatea credinței, deci la mântuire, pe toți cei care îi cunoaște că Îl caută cu sinceritate.

,,Biserica, deci, mai zice Sfântul Clement, care-și are temeiul în Testamentele ei proprii, dar mai bine spus, într-un singur Testament, care străbate diferite timpuri, adună, prin voința unui singur Dumnezeu, prin un singur Domn, *,,la unitatea unei singure credințe” (Efeseni 4, 13),* pe cei de pe acum rânduiți, pe cei pe care Dumnezeu mai dinainte i-a hotărât că vor fi drepți, pentru că i-a cunoscut înainte de întemeierea lumii”.

Înțelegem, deci, de la Sfinții Părinți că Domnul nostru Iisus Hristos, Fiul și Cuvântul lui Dumnezeu, trup luând (Ioan 1,14) și pătimind pentru noi cu trupul, prin Crucea și Învierea Sa, tuturor ne dăruiește mântuire numai în Biserica aceasta, care este Trupul Său. Înțelegem de asemenea că viziunea cea bună a Sfinților vine din faptul că ei s-au unit prin credință cu Dumnezeu, s-au sfințit întru Adevărul lui Dumnezeu, au mintea Lui (Ioan 17, 17; Efes. 4,13; 1Cor. 2, 16). Domnul Însuși prin viața și cuvântul Său exprimat prin Sfântă gura Sa a arătat această voie a Tatălui (Ioan 2, 19, 21-22; 12, 44-50; 17, 9-11, 20-24) și prin Duhul Sfânt, prin Sfinții Săi ne-a descoperit că mântuire nu putem avea decât *,,întru una, sfântă, sobornicească și apostolească Biserică”, Biserica Ortodoxă,* care este zidită pe *,,Piatra credinței”, ,,Piatra cea din capul unghiului”, ,,Piatra”* pe care *,,porțile iadului nu o vor birui”,* care *,,Piatră”* este El Însuși *,,Hristosul, Fiul lui Dumnezeu celui viu” (Marcu 16, 15-16; Matei 16, 16-18; Simbolul credinței, art. 9).*

Sfântul Clement al Alexandriei, unit fiind cu Dumnezeu, uimit fiind de slava Bisericii, spune după cele spuse mai sus: ,,Dar și superioritatea Bisericii ca și începutul întemeierii ei sunt ceva unic; Biserica depășește pe toate celelalte; și nu este nimic asemenea sau egal cu ea”[[35]](#footnote-36).

Așadar, ca să nu ne înșelăm, în vremea de acum, avem nevoie de foarte mare luare aminte. Nu toți cei ce ne numim ortodocși, suntem cu adevărat, nu tot cel ce zice că face parte din Biserica Ortodoxă și aparține acesteia. Numai trăind în credința, în Duhul și adevărul Bisericii Ortodoxe, putem fi ortodocși, adică cu alte cuvinte aceasta înseamnă să trăim viața lui Hristos în Trupul Său.

Biserica este una singură

Scrie Părintele Cleopa: „Noi nu zicem că sunt două Biserici, ci una. Dar noi mărturisim că Biserica cea una a lui Hristos se împarte în două părți: una văzută și pământească, a celor vii, și alta nevăzută sau a celor adormiți. Amândouă acestea alcătuiesc o singură Biserică, având același Cap, pe Hristos. *,,Că nimeni din noi luiș viază, și nimeni luiș moare. Că de viem, Domnului viem, și de murim, Domnului murim, deci sau de viem sau de murim, ai Domnului suntem. Că spre aceasta Hristos și a murit și a înviat și a viețuit, ca să stăpânească și pe cei morți și pe cei vii” (Rom 14, 7-9. ,,Întru carele avem răscumpărarea prin sângele Lui, și iertarea păcatelor după bogăția harului Lui pe care l-a prisosit întru noi întru toată înțelepciunea și priceperea, arătând nouă taina voii Sale, după bunăvoința Sa, care mai înainte o a rânduit întru Dânsul spre iconomia plinirii vremilor, ca toate să le unească sub un cap întru Hristos, și cele din ceruri și cele de pe pământ întru Dânsul” (Efes. 1, 7-10). ,,Eu sunt Dumnezeul lui Avraam și Dumnezeul lui Isaac și Dumnezeul lui Iacov? Nu este Dumnezeu, Dumnezeu al morților, ci al viilor” (Matei 22, 32). ,,Și apropiindu-se Iisus le-a grăit lor, zicând: datu-mi-s-a toată puterea în cer și pe pământ” (Matei 28, 18). ,,Așa zic vouă, bucurie se face înaintea îngerilor lui Dumnezeu pentru un păcătos ce se pocăiește” (Luca 15, 10). ,,Ca întru numele lui Iisus tot genunchiul să se plece, al celor cerești și al celor pământești și al celor dedesubt, și toată limba să mărturisească că Domn este Iisus Hristos, întru slava lui Dumnezeu Tatăl” (Filip. 2, 10-11). ,,Pentru aceea dar de acum nu mai sunteți străini și nemernici, ci împreună cetățeni cu Sfinții și deaproape ai lui Dumnezeu” (Efes. 2, 19). ,,Și sunteți întru Dânsul plini, Carele este Capul a toată începătoria și stăpânirea” (Col. 2, 10). ,,Ci v-ați apropiat de muntele Sionului și de cetatea Dumnezeului celui viu, Ierusalimul cel ceresc, și de zeci de mii de îngeri, și de adunarea celor întâi născuți care sunt scriși în ceruri, și de Judecătorul tuturor, Dumnezeu, și de duhurile drepților celor desăvârșiți” (Evrei 12, 22-23).*

Așadar, înțelege că Biserica celor vii sau pământească, văzută, se mai numește și Biserica luptătoare, fiindcă membrii ei sunt încă în luptă cu puterile vrăjmașe ale răului.

*,,Deci, frații mei, întăriți-vă întru Domnul, și întru puterea tăriei Lui. Îmbrăcați-vă întru toate armele lui Dumnezeu, ca să puteți sta împotriva meșteșugirilor diavolului. Căci nu este nouă lupta împotriva trupului și a sângelui, ci împotriva începătoriilor și a domniilor, și a stăpânitorilor întunerecului veacului acestuia, împotriva duhurilor vicleșugului întru cele cerești. Pentru aceea, luați toate armele lui Dumnezeu, ca să puteți sta împotrivă în ziua cea rea, și toate isprăvindu-le să stați” (Efes. 6, 10-13). ,,Iar vă zic: Cu duhul să umblați, și pofta trupului nu o veți săvârși. Că trupul poftește împotriva Duhului, iar Duhul împotriva trupului; și aceștia se împotrivesc unul altuia, ca nu cele ce ați voi, acestea să le faceți. Iar de vă purtați cu Duhul, nu sunteți sub lege” (Gal. 5, 16-18). ,,Iubiților, rogu-vă ca pe niște nemernici și străini să vă feriți de poftele cele trupești care se ostenesc asupra sufletului; petrecerea voastră avându-o bună întru neamuri, ca, întru care vă clevetesc pe voi ca pe niște făcători de rău, din faptele voastre cele bune văzând, să slăvească pe Dumnezeu în ziua cercetării” (1Petru 2, 11-12).*

Iar prin Biserica biruitoare, noi înțelegem Biserica pe care o formează toți îngerii și Sfinții din ceruri, care au biruit puterile celui rău și au trecut în lumea cea nevăzută și cerească (Evrei 12, 23; Efes. 5, 27; Apoc. 21, l0 ș.a.).

Biserica este una singură, dar ea cuprinde pe cei vii de pe pământ, cât și pe cei care au adormit în dreapta credință, care și ei sunt vii cu sufletul și slăvesc pe Dumnezeu alături de îngeri, și se roagă pentru mântuirea lumii întregi.

Descoperirea Dumnezeiască ne arată că Mântuitorul este Capul Bisericii, iar Biserica este Trupul Lui. Așa ne învață Sfântul Apostol Pavel, zicând: *,,Și, mai presus de toate, L-a dat pe El cap Bisericii, care este Trupul Lui, plinirea Celui ce plinește toate întru toți” (Efes. 1, 22-23). ,,El este capul trupului, al Bisericii; El este începutul, Întâiul născut din morți, ca sa fie El cel dintâi întru toate. Căci în El a binevoit (Dumnezeu) să sălășluiască toată plinirea. Și printr-Însul toate cu Sine să le împace, fie cele de pe pământ, fie cele din ceruri, făcând pace prin El, prin sângele Crucii Sale” (Col. 1, 18-20).*

Același apostol al neamurilor, adresându-se romanilor și corintenilor, îi numește pe ei mădulare ale Trupului lui Iisus Hristos, adică ale Bisericii: *,,Că precum într-un trup multe mădulare avem, și mădularele nu au toate o lucrare, întru același chip noi cei mulți un trup suntem întru Hristos, și fiecare unul altuia mădulare” (Rom. 12, 4-5). ,,Dar voi sunteți trupul lui Hristos, și mădulare din parte” (1Cor. 12, 27).*

Sfânta Tradiție susține de la început că Hristos este Capul Bisericii, iar aceasta este Trupul Lui[[36]](#footnote-37).

Trupul lui Hristos sau *,,Trupul Domnului”* căruia Sfinții Părinții îi spun și *,,Trupul tainic al Domnului”* este semnul văzut al mântuirii noastre, adică al întrupării Fiului lui Dumnezeu. Biserica a luat naștere prin întruparea lui Hristos. Biserica este dumnezeiască și omenească, asemenea lui Iisus Hristos, care a fost Dumnezeu și om. De aceea ea este o prelungire tainică a întrupării Domnului, ea conține viața Mântuitorului. Hristos S-a răstignit pentru noi cu trupul, pentru ca prin învierea în veac *,,să ridice steagul” (Isaia 5, 26),* pentru Sfinții și credincioșii Săi, fie la iudei, fie la păgâni, într-un singur trup al Bisericii Sale[[37]](#footnote-38).

Sfântul Apostol Pavel ne arată în Epistola către Galateni, cap. 4, că noi suntem membre ale trupului lui Hristos care este Biserica*.*

*,,Dar zic, în câtă vreme moștenitorul prunc este, nimic nu se osebește de rob, măcar de este domn tuturor, ci sub epitropi și iconomi este până la vremea cea rânduită de tatăl său. Așa și noi, când eram prunci, sub stihiile lumii eram robiți; dar când a venit plinirea vremii, a trimis Dumnezeu pe Fiul Său, cel născut din femeie, carele S-a făcut sub lege, ca pe cei de sub lege să îi răscumpere, ca să luăm moștenirea fiască. Iar căci sunteți fii, trimis-a Dumnezeu pe Duhul Fiului Său în inimile voastre strigând: Avva, Părinte. Pentru aceea nu mai ești rob, ci fiu; iar de ești fiu, și moștenitor ești lui Dumnezeu prin Iisus Hristos... Deci dar au vrăjmaș m-am făcut vouă, grăindu-vă vouă adevărul? Vă râvnesc ei pe voi, dar nu bine; ci vor să vă osebească pe voi, ca să urmați lor. Dar bine este a urma pururea în lucru bun, și nu numai când sunt de față la voi. Feții mei, pe care iarăși cu durere vă nasc, până ce se va închipui Hristos întru voi; și aș vrea să fiu acum la voi și să-mi schimb glasul meu, că nu mă pricep de voi. Spuneți-mi, cei ce voiți să fiți sub lege, legea nu o auziți? Pentru că scris este că Avraam doi feciori a avut, unul din slujnică, iar altul din cea slobodă. Ci cel din slujnică după trup s-a născut, iar cel din cea slobodă prin făgăduință. Carele au altă înțelegere; că acestea sunt cele două legământuri, unul din muntele Sinai, ce naște spre robie, care este Agar; că Agar muntele Sinai este în Arabia; și se alătură cu Ierusalimul acest de acum, care robește cu copiii săi. Dar Ierusalimul cel de sus slobod este, care este maică nouă tuturor; că scris este: Veselește-te, cea stearpă care nu naști, glăsuiește și strigă, ceea ce nu ai durere; că mai mulți sunt copiii celei pustie, mai vârtos decât ai celeia ce are bărbat. Dar noi, fraților, după Isaac, ai făgăduinței copii suntem. Ci precum atunci cel ce se născuse după trup gonea pe cel ce se născuse după Duh, așa și acum. Dar ce zice scriptura? Gonește pe slujnică și pe feciorul ei; că nu va moșteni fiul slujnicei cu fiul celei slobode. Drept aceea, fraților, nu suntem copii ai slujnicei, ci ai celei slobode” (Gal. 4, 1-7, 16-30).*

Mântuitorul Însuși ne-a anunțat că noi trebuie să ne hrănim cu Trupul Său, atunci când a întemeiat Taina Euharistiei, iar apoi ne-a arătat că El este Vița din care noi facem parte ca mlădițe.

*,,Eu sunt buciumul viței cel adevărat, și Tatăl Meu lucrătorul este. Toată vița care nu aduce roadă întru Mine, o scoate pe ea, și toată care aduce roadă, o curățește pe ea, ca mai multă roadă să aducă. Acum voi curați sunteți pentru cuvântul care am grăit vouă. Rămâneți întru Mine și Eu întru voi. Precum vița nu poate să aducă roadă din sine singură, de nu va rămânea în bucium, așa nici voi, de nu veți rămânea întru Mine. Eu sunt buciumul viței, voi vițele, cela ce rămâne întru Mine și Eu întru el, acesta aduce roadă multă, că fără de Mine nu puteți face nimic. De nu rămâne cineva întru Mine, se scoate afară ca vița și se usucă, și o adună pe ea și în foc o aruncă și arde” (Ioan 15, 1-6).* Deci noi creștinii suntem parte din trupul Domnului, care este Biserica.

Biserica prelungește întruparea Mântuitorului prin neîntrerupta prezență a Fiului lui Dumnezeu cel întrupat în sânul ei și prin lucrarea Sfântului Duh în mădularele ei:

*„Și eu voi ruga pe Tatăl și alt Mângâietor va da vouă, ca să rămână cu voi în veac; Duhul Adevărului, pe care lumea nu-l poate primi, că nu-l vede pe El, nici (nu) îl cunoaște pe El; Iar voi îl cunoașteți pe El; că cu voi petrece și întru voi va fi” (Ioan 14 ,16-17).*

În calitatea Lui de cap nevăzut al Bisericii, Domnul nostru Iisus Hristos conduce Biserica și este în Biserică permanent, prin continua Sa întrupare pe altarele în care se săvârșește Sfânta Liturghie. Căci Hristos este nu numai cap al Bisericii, ci și trup al ei, dându-Se pe Sine spre cuminecare credincioșilor. Iar Duhul Sfânt, ca *,,Domnul de viață Făcătorul”* o însuflețește.

Asemenea Mântuitorului cel în două firi, Biserica are două înfățișări: una văzută, fiindcă oamenii fac parte din ea cu trupuri, și alta nevăzută, care este lucrarea Sfântului Duh al lui Hristos sau dumnezeiescul har, izvorul vieții, lucrării și unității ei. El este cel care face posibilă transformarea pâinii și a vinului euharistic în Trupul și Sângele Domnului.

Sfântul Apostol Pavel scrie efesenilor: *,,...Silindu-vă să păziți unitatea Duhului, întru legătura păcii. Este un trup și un Duh, precum și chemați ați fost la o singură nădejde a chemării voastre” (Efes 4, 3-4).*

Noi ne facem membri ai Bisericii prin Harul Sfintelor Taine, îndeosebi prin Sfântul Botez și prin Sfânta Împărtășanie.

Prin Sfântul Botez noi ajungem mădulare ale Bisericii, murind și înviind în chip tainic cu Hristos. Prin Sfânta Împărtășanie ne facem purtători de Hristos, înzestrați cu puteri duhovnicești pe drumul desăvârșirii. Mântuitorul zice: *,,Cel ce mănâncă Trupul Meu și bea Sângele Meu, rămâne întru Mine și Eu întru el” (Ioan 6, 56).*

Tâlcuind aceste cuvinte, Sfântul Chiril al Alexandriei spune: ,,Primind în noi Trupul, trupește și duhovnicește, pe Fiul cel după fire și adevărat unit după ființă cu Tatăl... am primit mărirea de a ne face părtași și de a ne împărtăși cu firea cea mai presus de toate...”[[38]](#footnote-39).

Credem în Biserică pentru că ne unește cu Dumnezeu, pentru că în ea se află neîncetat Hristos și Sfântul Duh și pentru că ea nu greșește, fiind infailibilă”[[39]](#footnote-40).

Biserica este slava lui Dumnezeu

Unitatea Bisericii este slava lui Dumnezeu: *,,Slava care Mi-ai dat-o Mie,* arată Domnul nostru Iisus Hristos, în rugăciunea Arhierească, adresându-se Tatălui, *am dat-o lor ca să fie una, precum Noi una suntem” (Ioan 17, 22).*

Unitatea Bisericii este dovada clară, pentru toată lumea, că Domnul nostru Iisus Hristos este *,,Dumnezeu adevărat din Dumnezeu adevărat”,* este dovada clară că *,,Hristos a venit în trup”.* A zis Domnul: *„Ca toți una să fie; precum Tu, Părinte, întru Mine, și Eu întru Tine, ca și aceștia întru Noi una să fie; ca să creadă lumea că Tu M-ai trimis” (Ioan 17, 21).* Înaceastă unitate a Bisericii este arătată iubirea Tatălui unită cu a lui Hristos, Fiul lui Dumnezeu, unită cu a Sfântului Duh. Domnul nostru Iisus Hristos, Fiul și Cuvântul lui Dumnezeu iubindu-i pe oameni împlinește voia Tatălui celui iubitor de oameni cu credincioșie și îi unește cu El prin Duhul Sfânt în credință și prin El cu Tatăl, pe toți cei ce cred în El, în Biserica – Trupul Său. Astfel unitatea credinței nu poate fi despărțită de unitatea Bisericii. Domnul zice că prin unitatea credinței, ce se află în Biserică, poate *,,să cunoască lumea că Tu M-ai trimis și i-ai iubit pe ei, precum pe Mine M-ai iubit” (Ioan 17, 23).* Adică, pe de o parte, poate să cunoască iubirea lui Dumnezeu creștinii din Biserică, prin unirea lor, prin credință și în credință, cu Dumnezeu, iar pe de altă parte, văzând lumea unitatea Bisericii, unitatea credinței noastre în Biserică și într-un cuvânt în tot chipul mărturisită fiind de noi, să vină și ei la această unitate a credinței, căci numai dobândind ei această unitate a credinței vor putea cunoaște cu adevărat iubirea Sfintei Treimi.

Dar acum durerea cea mare este că tocmai această unitate a credinței și a Bisericii, realizată de Dumnezeu, a ajuns să fie tăgăduită chiar și de unii dintre cei ce se numesc mădulare și slujitori ai Bisericii, adică chiar de către cei prin care ea ar fi trebuit să se arate lumii. Tocmai prin unii ca aceștia, printre care, de ne vom cerceta sincer, vai că într-o oarecare măsură ne vom găsi și pe noi, s-a ajuns *,,să se hulească numele și Biserica lui Dumnezeu” (Apoc. 13, 6).* Acum, această lucrare antihristică este văzută bună, i se zice „de refacere a Bisericii”. Slujitorii și mădularele Bisericii au ajuns în înșelarea de a căuta „refacerea unității credinței și a Bisericii” prin unirea lor cu ereticii. Netrăind în credință ca adevărate mădulare ale Bisericii și neajungând la unitatea ei, necunoscând această ,,legătură”, nu s-au oprit aici, ci tăgăduind unitatea Bisericii, care este ,,mai presus de fire”, așa după cum o numește *Învățătura de credința Ortodoxă*, s-au apucat de o ,,refacere” a ei, hulind prin aceasta pe Dumnezeu cel prin care ea a fost, este și va fi. Apoi, desigur că răutatea își urmează cursul și cei care nu cred *Cuvântului lui Dumnezeu,* prin care unitatea credinței a fost, este și va fi în Biserică, se grăbesc să îi învinuiască de dezbinare pe cei care nu se fac părtași lucrării antihristice, pe cei care sunt și vor să rămână în această unitate.

Cuvântul *„εἰς τὴν ἑνότητα τῆς πίστεως” (Efes. 4, 13)* se poate traduce și înțelege foarte bine *„în unitatea credinței”,* prepoziția *εἰς* se traduce: în, la, pe, spre. Unitatea credinței este în Biserica–Trupul lui Hristos dintru început, este în Preasfânta Treime (Ioan 17, 22). Hristos Domnul ne-a prezentat unitatea credinței Sale cu Tatăl, cuvântul Său este cuvântul Lui; și ne-a atenționat că numai rămânând în unitatea credinței Lui putem fi vii (Ioan 12, 46-50). Biserica nu are nevoie de refacerea unității credinței Ei, ci noi toți avem nevoie să ajungem la unitatea credinței Ei. Iar, la unitatea credinței Ei ajungem numai în Ea, prin Slava Ei - Duhul și Adevărul lui Dumnezeu.

Sfinții Părinți trăind credința au ajuns la unitatea credinței și sunt în unitatea Bisericii, ei cunoscând această unitate o mărturisesc slăvind pe Dumnezeu. Între aceștia se numără Sfântul Dionisie Areopagitul și Sfântul Maxim Mărturi­si­torul, ei ne prezintă această minunată lucrare a lui Dumnezeu în Biserică și arată că: *,,Sfânta Biserică este icoana și chipul lui Dumnezeu”.*

,,Sfânta Biserică, scrie Sfântul Maxim Mărturisitorul, este așadar, cum zicea acel fericit bătrân (Sfântul Dionisie Areopagitul), după un prim înțeles spiritual, chip și icoană a lui Dumnezeu, ca una ce are aceeași lucrare ca El, prin imitare și închipuire.

Dumnezeu, după ce a făcut și a adus toate la existență cu putere nesfârșită, le susține, le adună, le cuprinde și le strânge întreolaltă și la Sine prin purtarea de grijă, atât pe cele cugetabile cât și pe cele supuse simțurilor. Ținându-le în jurul Său, ca pricină, început și scop, pe toate cele care sunt distanțate întreolaltă după fire, le face să concorde întreolaltă prin unica putere a relației față de El, ca început. Prin aceasta toate sunt aduse la identitatea nestricată și netulburată a mișcării și a ființării, nici un lucru nerăzvrătindu-se și nedezbinându-se la început față de altul în temeiul deosebirii după fire sau mișcare. Toate există în împreunare cu toate fără confuzie, în temeiul legăturii unice și indisolubile în care le ține începutul și cauza unică, și al pazei, căci legătura aceasta domolește și acoperă toate relațiile particulare văzute în toate după firea fiecărui lucru, nu alterându-le și desființându-le și făcându-le să nu mai fie, ci covârșindu-le și arătându-se mai presus de toate cum apare întregul față de părți, sau mai bine zis cauza întregului, în temeiul căreia se arată și există atât întregul cât și părțile întregului. Acestea arată întreaga cauză strălucind mai presus de ele și precum soarele supraluminos acoperă firea și lumina stelelor, așa cauza acelora le acoperă existența lor, ca a unor lucruri cauzate. Căci precum părțile există propriu-zis și se cunosc din întreg, așa există și se cunosc din cauză cele cauzate, și particularitatea lor ia odihnă când, fiind îmbrățișate de referința față de cauză, sunt străbătute de ea și primesc cu totul calificare ei, prin puterea cea unică a relației față de ea, precum s-a spus. Astfel Dumnezeu, Care este în măsură infinită mai presus de toate, fiind toate în toate, va fi numai El singur văzut de cei curați la înțelegere, când mintea, cugetând contem­pla­tiv sensurile lucrurilor, va sfârși la Dumnezeu Însuși, ca la cauza, începutul și sco-pul ultim al nașterii și devenirii tuturor, și ca la sânul adânc și nedepărtat al întregului cuprins.

În același chip și Sfânta Biserică a lui Dumnezeu ni se arată făcând aceleași lucruri cu noi ca și Dumnezeu, imitându-L cum imită o icoană modelul său. Căci sunt mulți și nesfârșiți la număr cei ce fac parte din ea și sunt renăscuți și recreați în Duh: bărbați, femei și copii, despărțiți și foarte deosebiți după gen și înfățișa-re, după neamuri și graiuri, după viață, vârstă, păreri, meșteșuguri, chipuri, moravuri și aptitudini, după știință și slujbe, după soartă, caracter și deprinderi. Dar tuturor Biserica le dă deopotrivă o singură formă și numire dumnezeiască, adică existența și numele de la Hristos; și o sigură și neîmpărțită relație prin credință, simplă și fără părți, care nu lasă să fie cunoscute relațiile cele multe ale fiecăruia, nici măcar că sunt, din pricina raportării și concentrării universale a tuturor spre ea. În temeiul acestuia nici unul nu este câtuși de puțin despărțit prin nimic de ceea ce-i comun, ca să fie de sine. Toți există împreună unii cu alții și sunt uniți prin unicul Har și unica putere simplă și neîmpărțită a credinței. *,,Căci era în toți, zice, o inimă și un suflet” (Fapte 4, 32),* precum din felurite mădulare este și se cunoaște un singur trup, vrednic de Hristos Însuși, Care este cu adevărat Capul nostru; *,,în Care, zice dumnezeiescul apostol, nu este bărbat, nici femeie, nici iudeu, nici elin, nici tăiere împrejur, nici netăiere împrejur, nici barbar, nici scit, nici rob, nici slobod, ci toate și în toate El” (Gal. 3, 28).* Acesta le închide toate în Sine prin unica putere simplă și nesfârșit de înțeleaptă a bunătății, ca un centru al unor linii drepte pornite din El, în calitatea de cauză și putere unică și simplă, nelăsând să se despartă începuturile lucrurilor odată cu capetele lor finale și circumscriind în cerc extinderile lor și adunând la Sine Însuși distincțiile lucrurilor făcute de El. Și aceasta o face ca să nu se înstrăineze cu totul între ele și să se învrăjbească creaturile și făpturile aceluiași Dumnezeu, nemaiavând în jurul a ce și unde să-și arate iubirea și pacea și identitatea întreolaltă, și să fie primejdie ca însăși existența lor să cadă în neființă, prin despărțirea de Dumnezeu.

Prin urmare, Sfânta Biserică este icoană a lui Dumnezeu, precum s-a spus, ca una ce în-făp­tuiește aceeași unire ca Dumnezeu între cei credincioși, chiar dacă cei unificați în ea prin credință sunt deosebiți după însușirile lor și sunt din diferite locuri și feluri. Este aceeași unire pe care o înfăptuiește și Dumnezeu Însuși în chip neamestecat între ființele lucrurilor, îndulcind și aducând la identitate deosebirea dintre ele, pre-cum s-a arătat, prin raportarea lor la El și prin unirea cu El, ca pricină, început și scop”[[40]](#footnote-41).

În afară de Biserică nu este mântuire

Zice Părintele Cleopa: „Sfântul Ciprian susține că în afară de Biserică nu este mântuire și cel ce nu are Biserica drept mamă, nu poate avea pe Dumnezeu de Tată[[41]](#footnote-42).[[42]](#footnote-43).

Biserica lui Hristos este una, fiindcă Unul este întemeietorul și capul ei, Iisus Hristos, Care a numit-o *„Biserica Mea” (Matei 16, 18).* El i-a pus temelie pentru toate veacurile și nimeni altul nu mai poate pune altă temelie. ,,*Că altă temelie nimenea poate să puie, afară de ceea ce este pusă, care este Iisus Hristos” (1Cor. 3, 11).*

Pe El Dumnezeu L-a dat cap Bisericii, ca una ce este *„Trupul”* Lui, fiind o turmă și un păstor*. ,,Și toate le-a supus sub picioarele Lui, și pe El l-a dat Cap mai presus de toate Bisericii, carele este Trupul Lui, plinirea celui ce toate întru toți plinește”. ,,Căci bărbatul este cap femeii precum și Hristos este Cap Bisericii” (Efes. 1, 22-23; 5, 23). ,,Și El este Capul trupului Bisericii; carele este începătură, întâiu născut din morți, ca să fie întru toate El cel întâiu” (Col. 1, 18). ,,Eu sunt Păstorul cel bun, și cunosc pe ale Mele, și mă cunosc de ale Mele. Precum mă cunoaște pe Mine Tatăl, și Eu cunosc pe Tatăl; și sufletul Meu îmi pun pentru oi. Și alte oi am, care nu sunt din staulul acesta; și pe acelea Mi se cade a le aduce, și glasul Meu vor auzi; și va fi o turmă și un păstor” (Ioan 10, 14-16). ,,Întru același chip noi cei mulți un trup suntem întru Hristos, și fiecare unul altuia mădulare” (Rom. 12, 5). ,,Drept aceea, lepădând minciuna, grăiți adevărul fiecare cu aproapele lui, căci suntem unul altuia mădulare” (Efes. 4, 25).*

Așa a fost bunăvoința Întemeietorului ei, ca toți să fie una*. „Și nu mai sunt în lume, iar aceștia în lume sunt și Eu la Tine vin. Părinte Sfinte, păzește-i pe dânșii întru numele Tău pe care i-ai dat Mie, ca să fie una, precum și Noi”. ,,Ca toți una să fie; precum Tu, Părinte, întru Mine, și Eu întru Tine, ca și aceștia întru Noi una să fie; ca să creadă lumea că Tu M-ai trimis. Și Eu slava care Mi-ai dat-o Mie, am dat-o lor ca să fie una, precum Noi una suntem; Eu întru ei și Tu întru Mine, ca să fie ei desăvârșit întru una și ca să cunoască lumea că Tu M-ai trimis și i-ai iubit pe ei, precum pe Mine M-ai iubit”. ,,Iar unul dintr-înșii, Caiafa, arhiereu fiind al anului aceluia, a zis lor: voi nu știți nimic. Nici (nu) gândiți că este de folos nouă să moară un om pentru norod, și nu tot neamul să piară. Iar aceasta nu de la sine a zis-o; ci arhiereu fiind al anului aceluia, a prorocit că vrea Iisus să moară pentru norod; și nu numai pentru norod, ci și ca pe fiii lui Dumnezeu cei risipiți să-i adune într-una” (Ioan 17, 11, 21-23; 11, 49-52). ,,Un Domn, o credință, un botez” (Efes. 4, 5). ,,Că oricâți în Hristos v-ați botezat, în Hristos v-ați îmbrăcat. Nu este Iudeu nici Ellin, nu este rob nici slobod, nu este parte bărbătească nici femeiască; că voi toți unul sunteți întru Hristos Iisus” (Gal. 3, 27-28). ,,Căci o pâine, un trup cei mulți suntem; că toți dintr-o pâine ne împărtășim” (1Cor. 10, 17).*

Biserica este sfântă pentru că întemeietorul ei este sfânt și izvorul sfințeniei noastre*. ,,Ei nu sunt din lume, precum și Eu nu sunt din lume. Sfințește-i pe ei întru Adevărul Tău; cuvântul tău adevăr este” (Ioan 17, 17). ,,Că s-a arătat harul lui Dumnezeu cel mântuitor tuturor oamenilor învățând pe noi, ca lepădând τὴν ἀσέβειαν necinstirea și poftele cele lumești, cu întreagă înțelepciune, și cu dreptate, și cu εὐσεβῶς bună-cinstire să viețuim în veacul de acum, așteptând fericita nădejde și arătarea slavei marelui Dumnezeu și Mântuitorului nostru Iisus Hristos Carele S-a dat pe Sine pentru noi, ca să ne mântuiască pe noi de toată fărădelegea, și să curățească Luiș norod ales, râvnitor de fapte bune” (Tit 2, 11-14). ,,Iară Acesta, pentru că rămâne în veac, are preoție veșnică. Pentru aceea și a mântui desăvârșit poate pe cei ce vin prin El la Dumnezeu, pururea trăind ca să se roage pentru dânșii. Pentru că arhiereu ca acesta se cuvenea să fie nouă, cuvios, fără de răutate, fără de spurcăciune, osebit de cei păcătoși, și mai înalt decât cerurile fiind; Carele nu are în toate zilele nevoie, ca alți arhierei, întâi pentru ale sale păcate a aduce jertfe, apoi pentru ale norodului; că aceasta o a făcut o dată, pe Sine aducându-se. Că legea pe oameni pune arhierei care au neputințe, iar cuvântul jurământului celui ce a fost în urma legii, pe Fiul în veac desăvârșit”. ,,Cu cât mai vârtos sângele Lui Hristos, carele prin Duhul cel veșnic pe Sine s-a adus fără de prihană lui Dumnezeu, va curăți știința voastră de faptele cele moarte, ca să slujiți Dumnezeului celui viu? Și pentru aceasta este mijlocitor așezământului de lege celui nou, ca făcându-se moartea spre răscumpărarea greșalelor ce erau în așezământul de lege cel dintâi, să ia cei chemați făgăduința moștenirii celei veșnice”. ,,Întru care voie suntem sfințiți prin jertfirea trupului lui Iisus Hristos o dată. Și tot preotul stă în toate zilele slujind și aceleași jertfe de multe ori aducând, care niciodată nu pot să curățească păcatele; iar Acesta o jertfă aducând pentru păcate, pururea a șezut de-a dreapta lui Dumnezeu; de aceea așteptând până se vor pune vrăjmașii Lui așternut picioarelor Lui. Că cu o jertfă a săvârșit pururea pe cei ce se sfințesc” (Evrei 7, 24-28; 9, 14-15; 10, 10-14). ,,Bărbaților, iubiți-vă femeile voastre, precum și Hristos a iubit τὴν ἐκκλησίαν biserica, și pe Sine S-a dat pentru dânsa, ca pe ea să o sfințească, curățindu-o cu baia apei prin grai, ca să o puie înainte pe ea Luiș ἔνδοξον τὴν ἐκκλησίαν* *slăvită biserică, neavând întinăciune, nici prihană, sau altceva de acest fel, ci ca să fie sfântă și fără de prihană” (Efes. 5, 25-27).*

Biserica este sobornicească, pentru că ea are menirea de a se întinde peste toată lumea și de a cuprinde în sânul ei toate neamurile. *,,Și grăiesc vouă, că mulți de la răsărit și de la apus vor veni și se vor odihni cu Avraam și cu Isaac și cu Iacob, întru împărăția cerurilor”. ,,Amin grăiesc vouă: ori câte veți lega pe pământ, vor fi legate în cer; și ori câte veți dezlega pe pământ, vor fi dezlegate în cer. Iarăși amin grăiesc vouă, că dacă doi din voi se vor uni pe pământ pentru tot lucrul ce vor cere, va fi lor de la Tatăl Meu, care este în ceruri. Că unde sunt doi sau trei adunați întru numele Meu, acolo sunt și Eu în mijlocul lor” (Matei 8, 11; 18, 18-20). ,,Și a zis lor: așa este scris și așa trebuia să pătimească Hristos, și a treia zi să învieze din morți; și să se propovăduiască întru numele Lui pocăința și iertarea păcatelor în toate neamurile, începând de la Ierusalim” (Luca 24, 46-47). ,,Eu sunt Păstorul cel bun, și cunosc pe ale Mele, și mă cunosc de ale Mele. Precum mă cunoaște pe Mine Tatăl, și Eu cunosc pe Tatăl; și sufletul Meu îmi pun pentru oi. Și alte oi am, care nu sunt din staulul acesta; și pe acelea Mi se cade a le aduce, și glasul Meu vor auzi; și va fi o turmă și un păstor” (Ioan 10, 14-16). ,,Iar ei adunându-se, au întrebat pe Dânsul, zicând: Doamne, au întru acest an vrei să așezi împărăția lui Israil? Iar El a zis către dânșii: Nu este al vostru a ști anii sau vremile, carele Tatăl le-a pus întru a sa stăpânire, ci veți lua putere, venind Duhul Sfânt peste voi, și veți fi Mie mărturii în Ierusalim și în toată Iudeea și în Samaria și până la marginea pământului” (Fapte. 1, 6-8). ,,Că erați întru acea vreme fără de Hristos, înstreinați de petrecerea lui Israil și străini de așezământurile făgăduinței, nădejde neavând, și fără de Dumnezeu în lume. Dar acum întru Hristos Iisus voi care oarecând erați departe, v-ați făcut aproape prin sângele lui Hristos. Pentru că El este pacea noastră, care a făcut amândouă una, și peretele cel din mijloc al zidului a sfărâmat, vrajba în trupul Său, legea poruncilor cu dogmele stricând, ca pe amândoi să-i zidească întru Sine într-un om nou, făcând pace, și pe amândoi să-i împace într-un trup cu Dumnezeu prin Cruce, omorând vrajba întru dânsa” (Efes. 2, 12-16). ,,Că zice scriptura: Tot cel ce crede întru El nu se va rușina. Că nu este osebire iudeului și elinului, pentru că același este Domnul tuturor, care îmbogățește pe toți cei ce-l cheamă pe El; că tot oricare va chema numele Domnului, se va mântui”. ,,Ci zic: Au doară nu au auzit? Că în tot pământul a ieșit vestirea lor, și la marginile lumii graiurile lor” (Rom. 10, 11-13, 18). ,,Nu grăiți minciună unul către altul, dezbrăcându-vă de omul cel vechi dimpreună cu faptele lui și îmbrăcându-vă întru cel nou, carele se înnoiește spre cunoștință după chipul Celui ce l-a zidit pe el, unde nu este elin și iudeu, tăiere împrejur și netăiere împrejur, varvar, scit, rob și slobod; ci toate și întru toți Hristos” (Col. 3, 9-11). ,,Iar cum că nu se îndreptățește nimeni înaintea lui Dumnezeu prin lege, arătat este: că dreptul din credință va fi viu; dar legea nu este din credință, ci omul care va face acestea va fi viu întru ele. Hristos ne-a răscumpărat pe noi din blestemul legii, făcându-se pentru noi blestem, pentru că scris este: Blestemat este tot cel spânzurat pe lemn, ca întru neamuri binecuvântarea lui Avraam să se facă prin Hristos Iisus, ca făgăduința Duhului să o luăm prin credință. Fraților, ca un om grăiesc; că și așezământul omului cel întărit, nimeni nu-l strică sau îl mai adaugă. Dar lui Avraam s-au grăit făgăduințele și sămânței lui. Nu zice: și sămânțelor, ca de mulți, ci ca de unul: și sămânței tale, carele este Hristos. Și aceasta zic: pe așezământul cel întărit mai înainte de la Dumnezeu întru Hristos, legea care după patru sute și treizeci de ani s-a făcut nu-l leapădă, ca să strice făgăduința. Că de este din lege moștenirea, nu mai este din făgăduință; iar lui Avraam prin făgăduință i-a dăruit Dumnezeu. Ce este dar legea? Pentru călcările de porunci s-a adaos, până când era să vie sămânța căreia s-a dat făgăduința, rânduită fiind prin îngeri cu mâna mijlocitorului. Iar mijlocitorul al unuia nu este, dar Dumnezeu unul este. Au doară legea este împotriva făgăduințelor lui Dumnezeu? Să nu fie; că de s-ar fi dat lege care să poată învia, adevărat din lege ar fi dreptatea. Ci a închis scriptura toate sub păcat, ca făgăduința din credința lui Iisus Hristos să se dea celor ce cred. Dar mai înainte de venirea credinței sub lege eram păziți, închiși fiind spre credința care era să se descopere. Pentru aceea legea învățătoare ne-a fost nouă spre Hristos, ca din credință să ne îndreptățim. Dar dacă a venit credința, nu mai suntem sub învățător. Că toți fii ai lui Dumnezeu sunteți prin credință întru Hristos Iisus; că oricâți în Hristos v-ați botezat, în Hristos v-ați îmbrăcat. Nu este Iudeu nici Ellin, nu este rob nici slobod, nu este parte bărbătească nici femeiască; că voi toți unul sunteți întru Hristos Iisus” (Gal. 3, 11-28). ,,Și vor umbla regi întru lumina ta și neamuri întru strălucirea ta. Ridică împrejur ochii tăi și vezi, că toți se adună și se îndreaptă către tine. Fiii tăi vin de departe și fiicele tale sunt aduse pe umeri”. ,,Dar Eu vin ca să strâng la un loc popoarele și toate limbile. Ele vor veni și vor vedea slava Mea, și le voi da un semn. Și pe cei scăpați cu viață îi voi trimite către popoarele din Tarsis, Put, Lud, Meşec, Roş, Tubal, Iavan, către ținuturile cele mai depărtate care n-au auzit despre Mine și nu au văzut slava Mea. Și la aceste neamuri vor vesti slava Mea. Și din toate neamurile vor aduce pe frații voștri prinos Domnului: pe cai, în căruțe, pe paturi, pe catâri și pe cămile, până la muntele cel sfânt al Meu, la Ierusalim, zice Domnul, precum fiii lui Israel aduc prinoase în vase curate pentru templul Domnului. și din ei voi lua preoți și leviţi, zice Domnul. Într-adevăr, precum cerul cel nou și pământul cel nou pe care le voi face, zice Domnul, vor rămânea înaintea Mea, așa va dăinui totdeauna seminția voastră și numele vostru. Și din lună nouă în lună nouă și din zi de odihnă în zi de odihnă vor veni toți și se vor închina înaintea Mea, zice Domnul. Și când vor ieși, vor vedea trupurile moarte ale celor care s-au răzvrătit împotriva Mea, că viermele lor nu va muri și focul lor nu se va stinge. Și ei vor fi o sperietoare pentru toți” (Isaia 60, 3-4; 66, 18-24).*

Această Biserică Sobornicească se conduce de soboare (Sinoade Ecumenice la care au participat episcopii următori Sfinților Apostoli). Vezi: *,,Drept aceea, luați aminte de voi și de toată turma întru care Duhul Sfânt v-a pus pe voi episcopi, ca să păstoriți Biserica Domnului și Dumnezeu, care o a câștigat cu sângele Său” (Fapte. 20, 28). „Acestea scriu ție, având nădejde că voi veni la tine fără zăbavă; iară de voi zăbovi, ca să știi cum trebuiește în casa lui Dumnezeu a petrece, care este Biserica Dumnezeului celui viu, stâlp și întărire a adevărului. Și cu adevărat mare este τῆς εὐσεβείας μυστήριον* *taina bunei-cinstiri: Dumnezeu s-a arătat în trup, s-a îndreptat în Duhul, s-a văzut de îngeri, s-a propovăduit întru neamuri, s-a crezut în lume, s-a înălțat întru slavă” (1Tim. 3, 1-16).[[43]](#footnote-44)”.*

Credem în Sfânta Treime și ,,întru una, sfântă sobornicească și apostolească Biserică”, singura adevărată (Simbolul credinței, art. 9), și mărturisim într-un Duh cu toți Sfinții că această Biserică nu a fost, nu este și nu poate fi dezbinată

Vedem cum Sfinții Apostoli și toți Sfinții urmând Celui care este ,,*Calea, Adevărul și Viața” (Ioan 14, 6),* cuvântul lor a fost cuvântul Lui. Adevărați fiind ei întru dragoste au propovăduit cuvântul Lui, după voia Lui. Domnul a zis *„Fie Cuvântul vostru: Da, da; Nu, nu; iar ce este mai mult decât aceasta,* ἐκ τοῦ πονηροῦ *(poniru)* ἐστιν *de la cel viclean este” (Matei 5, 37).* Ei slăveau pe Dumnezeu, crezând și mărturisind că Dumnezeu își ține făgăduința și nu se plecau duhului duplicitar, precum îl vedem și pe Sfântul Apostol Pavel arătând aceasta.

,,*Iar credincios este Dumnezeu,*zice, *că cuvântul nostru care a fost către voi n-a fost Da-și-Nu. Că Fiul lui Dumnezeu, Iisus Hristos, cel propovăduit întru voi prin noi, prin mine și prin Siluan, și prin Timotei, n-a fost Da-și-Nu, ci Da întru El a fost. Căci câte sunt făgăduințele lui Dumnezeu întru El sunt Da, și întru El amin, spre slava lui Dumnezeu prin noi” (2Cor. 1, 18-20).*

Deci, creștinii adevărați, urmând credinței și ascultării Sfinților Apostoli și Tuturor Sfinților, care în Trupul lui Hristos s-au sfințit, cred și mărturisesc că Dumnezeu își ține făgăduința și nu admit erezia că Biserica are nevoie de refacere.

Hristos Domnul a arătat că Biserica este Trupul Lui și casa Lui până la sfârșitul vremii, când a zis celor din *Vechiul Legământ* ce lucrau la dărâmarea Bisericii și cereau semn: ,,*Au nu este scris: casa Mea, casă de rugăciune se va chema, întru toate neamurile? Iar voi ați făcut peșteră tâlharilor” (Marcu 11, 17),* ,,*nu faceți casa Tatălui Meu casă de neguțătorie.... Stricați biserica aceasta, și în trei zile o voi ridica”.* Iarcă aici a arătat că Biserica este trupul Lui o face mai lămurit Evanghelistul scriind: ,,*Iar El zicea pentru biserica trupului Său” (Ioan 2, 16-21).*

 Citind comentariul Sfântului Chiril la aceste cuvinte găsim în ele folos și asemănare, între cele întâmplate atunci și cele ce se întâmplă acum cu noi. Noi cei care ne-am învrednicit de atâtea daruri ale harului Duhului Sfânt și de o cinste mai mare și de negrăit în Biserica Trupul lui Hristos, suntem ispitiți tot prin unii din ,,întâi-stătătorii noștri”, de același duh viclean ce luptă împotriva Biserici dintotdeauna. Sfântul Chiril scrie că:

,,Sunt certați iarăși iudeii care disprețuiesc legile date lor și nu trag nici un folos din scrierile lui Moise, căutând numai la iubirea de câștig. Căci Legea poruncea ca cei ce vor să intre în templul dumnezeiesc să se curățească în diferite feluri. Dar zarafii sau schimbătorii de bani și alții de felul acesta, a căror grijă erau lăcomia și câștigul, și pofta îmbogățirii (căci tot scopul negustorilor stă în aceasta), nu încetau să murdărească sfintele curți, intrând cu picioarele nespălate în ele, îngăduind aceasta înșiși cei ce puteau să o împiedice. Aceasta, ca Dumnezeu să Se arate, spunând adevărul despre ei, când zice: *,,păstori mulți au stricat via Mea, au spurcat moștenirea Mea, au făcut partea cea dorită a Mea pustie, neumblată, a fost făcută să piară” (Ier. 12, 10).* Căci a fost stricată cu adevărat via Stăpânului, fiind învățată să nesocotească închinarea lui Dumnezeu și, prin dorința de câștig urât a întâi-stătătorilor, fiind dusă la toată neștiința.

Se mânie pe drept cuvânt Mântuitorul pe iudei. Căci nu trebuia să facă templul dumnezeiesc casă de negustorie, ci casă de rugăciune. Căci așa s-a scris (Matei 21, 13). Și nu arată mișcare în cuvinte simple, ci prin lovituri. Și cu biciul îi alungă din curțile sfinte, aplicându-le cu dreptate acelora o pedeapsă potrivită robilor. Căci nu voiau să recunoască pe Fiul care-i eliberează. Privește ca într-un chip ceea ce se descrie prin spusa lui Pavel: *,,De strică cineva templul lui Dumnezeu, strica-l-va pe el Dumnezeu” (1Cor. 3, 17).*

Poruncește ca un Stăpân, călăuzește spre ceea ce se cuvine ca un învățător, descoperă greșelile ce aduc pedeapsa, rușinează pe cel pedepsit pentru ele, nelăsându-l să le sporească. E de observat că numește iarăși în chip singular pe Dumnezeu Tatăl Său, ca Cel ce e singur prin fire din El și născut din El cu adevărat. Dacă nu este așa, ci Cuvântul este fiu ca unul dintre noi, adică prin alegere și numai prin voința Tatălui, pentru ce motiv își răpește Sieși ceea ce e comun și poate fi o laudă a tuturor, zicând: *,,Nu faceți casa Tatălui Meu,”* și nu zice mai degrabă: casa Tatălui nostru? Era mai potrivit să spună aceasta dacă Se știa și pe Sine unul dintre cei ce nu sunt fii după fire. Dar, deoarece Cuvântul nu Se știe pe Sine între fiii după har, ci fiind din ființa lui Dumnezeu-Tatăl, Se situează în afara celorlalți, numind pe Dumnezeu Tată propriu. Căci e potrivit celor chemați la calitatea de fii și care au această demnitate dobândită, să se roage, zicând: *„Tatăl nostru, Care ești în ceruri.”* Dar Unul-Născut, fiind unic și numai El din Unul, numește cu dreptate pe Dumnezeu Tată propriu. Iar de trebuie să mai adăugăm ceva la cele de față, se va potrivi să mai spunem și acestea, explicând textul și altfel: *„și a aflat în templu pe cei ce vindeau boi și oi”* și cele următoare.

Privește iarăși modul întreg al iconomiei celei pentru noi, țesut din două laturi. Căci Hristos șade și Se întâlnește la masă și cu cananeenii din Galileea și, făcându-și comeseni pe cei ce-L chemau pe El, prin aceasta îi cinstește și-i folosește prin minuni, împlinind ceea ce le lipsește, spre bucuria lor; și le dăruiește cu îmbelșugare bunătățile Sale și prin aceasta învață că va și primi pe locuitorii Galileii, adică neamurile, chemat fiind la ele prin credința lor. Și îi va introduce în cămara cerească, adică în Biserica celor întâi născuți, îi va odihni cu Sfinții (căci ședeau cu ei la masă și Sfinții ucenici), și vor participa la dumnezeiasca și duhovniceasca sărbătoare, cum spune și El însuși: *„că mulți de la răsărituri și de la apusuri vor veni și vor ședea la masă cu Avraam, cu Isaac și cu Iacob” (Matei 8, 11).* Și nu vor fi lipsiți de nici o bucurie: *,,veselie veșnică va fi peste capul lor” (Is. 51, 11).* Dar pe iudeii ce nu cred în El îi va scoate din locurile sfinților și-i va alunga din sfintele curți ale sfinților. Ba nu-i va primi nici aducând cele de jertfă, ci îi va supune mai degrabă pedepsei și biciului, fiind strânși în lanțurile păcatelor lor. Căci auzi-L zicând: *„Scoateți acestea de aici,”* ca să înțelegi iarăși acelea pe care le-a spus odinioară prin glasul Prorocului Isaia: *,,Arderile-de-tot ale berbecilor și seul mieilor și sângele vițeilor și al țapilor nu le voiesc. Nici să veniți să vă arătați Mie. Căci cine a cerut acestea din mâinile voastre? Nu veți mai călca în curtea Mea. De veți aduce Mie faină, tămâie în deșert, urâciune îmi este. Lunile cele noi ale voastre și sâmbetele și ziua cea mare nu le voi suferi; postul și nelucrarea și sărbătorile voastre le urăște sufletul Meu. Făcutu-v-ați Mie spre sațiu, nu voi mai suferi păcatele voastre?” (Is. 1, 11-14).*

*,,Și și-au adus aminte ucenicii Lui că este scris: ,,Râvna casei Tale Mă mistuie. Au răspuns deci iudeii și I-au zis: Ce semn ne arăți că faci acestea?” (Ioan 2, 17-18).*

Uceniciicâștigă pe încetul cunoștința desăvârșită și, comparând cele scrise cu împlinirile, arată multa sporire în cele bune.

Se miră mulțimea iudeilor de puterea Lui neobișnuită și se supără foarte cei ce șed în templu, pentru că sunt lipsiți de câștiguri nenumărate. Și nu pot să-I răspundă că nu face bine poruncind să nu transforme templul dumnezeiesc în casă de negustorie. Dar se împotrivesc totuși plecării negustorilor, declarând că nu trebuie să asculte de El, nici să-L socotească drept Fiul lui Dumnezeu pe Cel nemărturisit de nici un semn.

*,,Răspuns-a Iisus și le-a zis: Dărâmați templul acesta și în trei zile îl voi ridica. Deci au răspuns iudeii: în patruzeci și șase de ani s-a zidit templul acesta! Și Tu îl vei ridica în trei zile” (Ioan 2, 19-20).*

Celor ce cer cu o bună alegere cele bune, Dumnezeu le dăruiește îndată. Dar celor ce vin cu ispite, nu numai că le refuză darul cerut, ci le și mustră viclenia. Astfel, pe fariseii care cer semn, în alte locuri ale Evangheliilor, Mântuitorul i-a certat, zicând: *,,Neam viclean și curvar cere semn, și semn nu i se va da decât semnul lui Iona prorocul. Căci, precum a fost Iona în pântecele chitului trei zile și trei nopți, așa va fi și Fiul Omului în pântecele pământului trei zile și trei nopți” (Matei 12, 39-40).* Deci, ceea ce le-a spus acelora, aceasta le-o spune acestora puțin schimbat. Căci cer ca și aceia, ispitindu-L. Deci nu le-ar fi dat celor ce gândeau așa nici acest semn dacă nu trebuia să o facă pentru mântuirea noastră, a tuturor. Și e de știut că aceia au făcut din acest răspuns un motiv de învinuire, spunând lui Ponțiu Pilat în chip mincinos ceea ce n-au auzit de la El: *„Acesta a spus: Pot să dărâm templul lui Dumnezeu” (Matei 26, 61).* De aceea a zis despre ei Hristos în Psalmi: *,,S-au sculat martori nedrepți și de cele ce nu știam M-au întrebat” (Ps. 34, 10).* Și iarăși: *„S-au ridicat împotriva Mea martori nedrepți și nedreptatea a mințit sieși” (Ps. 26, 18).* Și nu-i îndeamnă pe ei la ucidere, când zice: *,,Dărâmați templul acesta,”* ci, fiindcă știa că vor lucra fără răspundere, mai degrabă dă de înțeles ceea ce se va întâmpla în chip lipsit de moralitate.

Râd de semn, neînțelegând adâncimea tainei. De aceea, fac din boala neștiinței lor un prilej binevenit de a nu-L asculta, și din greutatea înțelegerii lucrului, un cuvânt deșert, în loc să vadă în el făgăduința celor la care ar putea ajunge, ca să li se arate adevărat ceea ce s-a scris: *„Să se întunece ochii lor ca să nu vadă și spinarea lor pururea o gârbovește” (Ps. 68, 27),* ca într-un anumit fel ea să fie pururea încovoiată și ei să se îngrijească de lucrurile de pe pământ și să nu primească nici o vedere a dogmelor dreptei credințe în Hristos, neîngăduindu-le Dumnezeu, Cel de oameni iubitor, acestea, ci pedepsindu-i mai degrabă cu o judecată egală pe cei ce săvârșesc păcatele nesuferite de El.

Căci privește cât de fără de minte disprețuiesc și nesocotesc sufletul lor, pentru că Domnul nostru Iisus Hristos îl numea pe Dumnezeu Tatăl Său, zicând: *,,Nu faceți casa Tatălui Meu casă de negustorie.”* Iar ei, trebuind să-L cugete ca Fiu și Dumnezeu pe Cel ce S-a născut din Tatăl, cred că El este om simplu și unul dintre noi. De aceea îi spun și timpul cheltuit pentru zidirea templului, zicând: *,,În patruzeci și șase de ani s-a zidit templul acesta! Și Tu îl vei ridica în trei zile?”* Dar, o, voi, îmbătați de toată nebunia, cum socotesc că ar trebui să li se spună pe drept cuvânt, dacă locuiește în voi mintea înțeleaptă și credeți că templul care este la voi este casa lui Dumnezeu, cum n-ar trebui să înțelegeți că este Dumnezeu Cel ce a îndrăznit să spună fără primejdie: *,,Nu faceți casa Tatălui Meu casă de negustorie?”* Apoi, spune-mi, cum I-ar trebui timp atât de lung în clădirea unei singure case? Sau cum e atât de slab în a face ceva Cel ce numai într-un număr de șapte zile a clădit cu negrăită putere acest univers și singură voința Lui are toată puterea? Acestea ar fi trebuit să le cugete poporul care se socotea cunoscător al Sfintelor Scripturi.

*,,Iar El vorbea despre templul trupului Său. Deci, când S-a sculat din morți, ucenicii Lui și-au adus aminte că a spus aceasta și au crezut Scripturii și cuvântului pe care îl spusese Iisus” (Ioan 2, 21-22).*

E ușor de primit de către cel înțelept cuvântul înțelepciunii, și cunoștința învățăturilor e primită repede de cei înțelegători. Și precum în ceara moale se întipărește bine chipul celor voite, așa se întipărește cuvântul dumnezeiesc în inimile neînvârtoșate ale oamenilor. De aceea cel rău se numește și învârtoșat la inimă. Deci, ucenicii cei buni se înțelepțesc în deprinderi și pătrund cuvintele dumnezeieștii Scripturi, hrănindu-se cu ele spre cea mai exactă cunoștință a lor, și vin prin aceasta la cea mai neclintită credință. Și deoarece trupul lui Hristos s-a numit și templu, cum n-ar fi Dumnezeu după fire Cuvântul Unul-Născut care locuiește în el, dacă nu se poate spune că locuiește în el cel ce nu este Dumnezeu? Sau să aibă cineva îndrăzneala să spună: trupul căruia dintre sfinți s-a numit vreodată templu? Dar socotesc că nu poate dovedi cineva aceasta. Deci spun ceea ce aflu că e adevărat, cercetând exact dumnezeiasca Scriptură, că nici unuia dintre sfinți nu i se cuvine o astfel de cinste…”[[44]](#footnote-45).

Deci, înțelegem că nu ne putem pleca urechea nimănui, nici chiar „întâi-stătătorilor noștri”, când ei lucrează împotriva Bisericii, împotriva lui Hristos. Înalt Prea Sfințitul Mitropolit Hierotheos Vlachos, un adevărat întâi-stătător al nostru, zice:

 ,,Adevărul este că, după învățătura Sfinților Părinți avem Biserica de la zidirea îngerilor și a omului. Urmează apoi căderea lui Adam și a Evei, și totuși Biserica în Vechiul Legământ dăinuie prin proroci și oamenii cei îndumnezeiți. Însă prin întruparea lui Hristos Biserica dobândește un trup. Este Trupul lui Hristos. Sfântul Ioan Gură de Aur observă că, prin întruparea Sa, Hristos ,,a luat carnea Bisericii”. Sfântul Clement Romanul spune: ,,Mai înainte de soare și lună s-a zidit ce era duhovnicesc; însă duhovnicescul s-a făcut arătat în carnea lui Hristos”.

Biserica este o taină, aflată în legătură cu Hristos și fiind Trupul Său, ea nu e un așezământ omenesc, ci dumnezeiesc și omenesc. În același timp, Biserica nu este, așa cum se spune de obicei, Trupul mistic al lui Hristos, deoarece creștinii, care sunt mădularele Bisericii, sunt în chip real mădulare ale Trupului lui Hristos. Deci nu putem vorbi de un trup mistic care să fie abstract și perceput duhovnicește, ci de Trupul real al lui Hristos.

Faptul că Biserica este Trupul lui Hristos nu înseamnă că ea se identifică în chip ontologic cu Hristos, a doua persoană a Sfintei Treimi. Și nici firea dumnezeiască în Hristos nu se identifică ontologic cu Capul ei, ci este strâns legată de Hristos.

În *Sfânta* *Scriptură* și în scrierile patristice se spune în principal că Biserica este Trupul lui Hristos și părtășia îndumnezeirii. Hristos este Capul Bisericii, iar Biserica este Trupul Său cel proslăvit. Și tot așa cum nu putem da o definiție lui Hristos, care este Capul, decât spunând că este Hristosul dumnezeiesc și omenesc, la fel nu putem da o definiție potrivită Bisericii, decât că este Trupul Hristosului dumnezeiesc și omenesc. De altfel, așa cum arată cuvântul grecesc, definirea este mărginire. Deci nu putem da alte definiții Bisericii, decât că este blagoslovitul Trup al Hristosului dumnezeiesc și omenesc. Este trupul pe care Hristos l-a primit de la Maica Domnului și la îndumnezeit, iar sfinții se fac mădularele acestui trup”[[45]](#footnote-46).

Iată, dar, cât de importantă este pentru noi venirea lui Iisus Hristos în trup și faptul de a crede, trăi și mărturisi că acest trup al Său este Biserica!

La *„unitatea credinței”* putem ajunge numai în

Biserică – Trupul lui Hristos

*„Când a împărțit Limbi de Foc, Cel Preaînalt, în unitate pe toți I-a chemat”*

Mulți sunt aceia care nu înțeleg cererile pe care le facem la Dumnezeiasca Liturghie, mai cu seamă cele mai importante, „Pentru unirea tuturor” și „unitatea credinței”.

**Părintele Florin Botezan explică în *Duhul Adevărului* cererea:**

**„Ὑπὲρ** Ip**e**rPentru **τῆς** t**i**s **εἰρήνης** ir**i**nispacea **τοῦ** t**u σύμπαντος** s**i**mbandos **κόσμου,** c**o**smu, a toată lumea, **εὐσταθείας** evstath**i**asbună starea (statornicia) **τῶν** t**o**n **ἁγίων** ag**i**onsfintelor **τοῦ** t**u Θεοῦ** The**u** lui Dumnezeu **Ἐκκλησιῶν** Eklisi**o**n Biserici **καὶ** k**e** și **τῆς** t**i**s **τῶν** t**o**n **πάντων** p**a**ndon **ἐνώσεως,** en**o**seos pentru unirea tuturor, **τοῦ** t**u** **Κυρίου** Kir**i**uDomnului **δεηθῶμεν.** deith**o**men. să ne rugăm”.

**Zice, sfinția sa: *„Pentru pacea a toată lumea …* - pacea lui Hristos să cuprindă întreaga lume, sălășluindu-se în inimile tuturor, pentru ca toți să se bucure de cunoașterea Împărăției lui Dumnezeu.**

***Pentru bunăstarea sfintelor lui Dumnezeu Biserici …* - Biserica este una pentru că Adevărul este Unul și este Hristos iar Hristos are un singur Trup, o singură Mireasă. Credem și mărturisim că această unică Biserică este Biserica Ortodoxă care ființează în lume în chipul Bisericilor Ortodoxe locale. „Biserica locală ca entitate având un statut eclesiologic plenar este dioceză episcopală”. Bisericile locale trebuie să se afle în comuniune deplină între ele. Această comuniune, pe lângă mărturisirea aceleiași credințe și existența unor structuri care facilitează comuniunea, se manifestă în aceea că problemele și preocupările tuturor Bisericilor locale fac obiectul rugăciunilor și responsabilității active ale fiecărei Biserici locale în parte. În acest sens, în ectenia mare, ne rugăm ca Bisericile Ortodoxe locale să aibă starea cea bună înaintea lui Dumnezeu și a oamenilor mărturisindu-L pe Hristos și Împărăția Sa.**

***Și pentru unirea tuturor, Domnului să ne rugăm!* - Departe de a fi o rugăciune „ecumenică” pentru unirea diverselor confesiuni creștine (textul grecesc este clar în această privință), cererea se referă la unirea *„fiilor lui Dumnezeu cei împrăștiați”* (Ioan 11, 52) în Biserică pentru *„ca toți să fie una, după cum Tu, Părinte, întru Mine și Eu întru Tine, așa și aceștia în Noi să fie una, ca lumea să creadă că Tu M-ai trimis”* (Ioan 17, 21)**[[46]](#footnote-47)**.**

**Și Părintele Petru Pruteanu arată că cererea pentru „*Unirea tuturor sfintelor lui Dumnezeu Biserici* nu este nici pe departe o cerere cu substrat ecumenist, așa cum au înțeles-o unii. Din moment ce Bisericile se numesc „sfintele lui Dumnezeu Biserici”, este clar că e vorba doar de Biserica Ortodoxă „răspândită în întreaga lume” așa cum se exprimau Sfinții Părinți, adică de Bisericile Ortodoxe locale”**[[47]](#footnote-48)**.**

**Deci, această cerere este limpede, ne rugăm *„Pentru pacea a toată lumea”…* pentru ca toți să se bucure de cunoașterea Împărăției lui Dumnezeu”, adică, liniștiți fiind oamenii, neînșelați, netulburați de patimi și războaie să-și poată da seama cei cu ei și să vină la cunoștința lui Dumnezeu în „sfintele lui Dumnezeu Biserici”, în Biserica Ortodoxă.**

**Vedem că după această cerere: *„Pentru pacea a toată lumea,”* avem virgulă, dar, după cererea: *„Pentru bunăstarea (statornicia) sfintelor lui Dumnezeu Biserici”* nu mai avem virgulă. Așadar, *„bunăstarea (statornicia) sfintelor lui Dumnezeu Biserici”* înseamnă tocmai *„unirea tuturor”* prin credința și în credința Bisericii Ortodoxe, ajungerea tuturor la *„unitatea credinței”* prin Ea, în Ea.**

**Aceasta este cererea Mântuitorului, Capul Bisericii, pentru Biserică, în rugăciunea Sa Arhierească. Pentru *bunăstarea* Bisericii - Trupul Său – Biserica Ortodoxă și *pentru unirea tuturor* în Ea se roagă Domnul, zicând: *„****Și nu numai pentru aceştia (apostoli) Mă rog, ci și pentru cei ce vor crede întru Mine prin cuvântul lor; ca toți una să fie; precum Tu, Părinte, întru Mine, și Eu întru Tine, ca și aceştia întru Noi una să fie; ca să creadă lumea că Tu M-ai trimis” (Ioan 17, 20-21.*

*Pentru aceasta S-a pogorât Duhul Sfânt,* ὅτε τοῦ πυρὸς τὰς γλώσσας διένειμεν (ὁ Ὕψιστος), εἰς ἑνότητα πάντας ἐκάλεσε *că împărțind Limbi de Foc (Cel Preaînalt), la (în) unitate pe toți I-a chemat[[48]](#footnote-49)*.

Acesta este scopul Bisericii, arătat cel mai clar de Sfântul Apostol Pavel în Epistola către Efeseni.

Domnul nostru Iisus Hristos, Fiul și Cuvântul lui Dumnezeu este *„Cel ce S-a pogorât, Acela este care S-a și suit mai presus de toate cerurile, ca să umple toate. Şi Acela a dat pe unii apostoli, iar pe alţii proroci, iar pe alţii, evanghelişti, iar pe alţii păstori și dascăli, spre săvârşirea sfinţilor spre lucrul slujbei, spre zidirea trupului lui Hristos, până ce vom ajunge toţi* εἰς τὴν ἑνότητα τῆς πίστεως *la (în) unitatea credinţei și a cunoştinţei Fiului lui Dumnezeu, întru bărbat desăvârşit, la măsura vârstei plinirii lui Hristos, ca să nu mai fim prunci, învăluindu-ne și purtându-ne de tot vântul învăţăturii întru amăgitura oamenilor, întru vicleşug spre meşteşugirea înşelăciunii; ci adevăraţi fiind întru dragoste, să creştem toate întru El, Care este Capul, Hristos, din care tot trupul potrivit alcătuindu-se și încheindu-se prin toată pipăirea dării, după lucrare întru măsura fiecărui mădular, face creşterea trupului spre zidirea Sa singur (însuși) întru dragoste” (Efes. 4, 10-16).*

Așadar, este arătat luminat, că unirea tuturor se poate realiza numai în unitatea Bisericii Ortodoxe - Trupul lui Hristos. Nu este nevoie de refacerea unității Bisericii, nu este nevoie de refacerea unității credinței, aceasta a fost, este și va fi nezdruncinată în Biserică – Trupul lui Hristos (Matei 16, 18; Cf. Înv. de credință Ortodoxă, întreb 261, p 154). Al nostru, al tuturor, este numai a veni întru această unitate. Pentru ca să ajungem la ea ne rugăm, *„Pe noi înșine și unii pe alții și toată viața noastră lui Hristos Dumnezeu să o dăm”.*

Părintele **Petru Pruteanu** arată drept cele cu privire la cererea:

**Τὴν ἑνότητα τῆς Πίστεως,** T**i**n en**o**tita t**i**s P**i**steos, Unitatea credinței, **καὶ τὴν κοινωνίαν** k**e** t**i**n kinon**i**an și împărtășirea **τοῦ Ἁγίου Πνεύματος** t**u** Agh**i**u Pn**ev**matos Sfântului Duh **αἰτησάμενοι,** etis**a**meni, cerând, **ἑαυτοὺς** eaft**u**s pe noi înșine **καὶ ἀλλήλους** ke al**i**lus și unii pe alții **καὶ πᾶσαν** k**e** p**a**san și toată **τὴν ζωὴν** t**i**n zo**i**n viața **ἡμῶν,** im**o**n, noastră **Χριστῷ τῷ Θεῷ** Hrist**o** t**o** The**o** lui Hristos Dumnezeu **παραθώμεθα.** parath**o**metha. să o dăm.

*„Τὴν ἑνότητα* se traduce cu „unitatea”, nu cu „unirea”. **Este o situație diferită față de ectenia mare, unde avem** *ἐνώσεως* = *unire („unirea tuturor”)*. **Se pare că greșeala de traducere a acestui text a fost preluată din limba slavonă. În *Slujebnicele* vechi de până la NIKON întâlnim adesea o variantă ceva mai bună, deși mai corect ar fi fost *unitate*. Atunci însă când slavi au tradus cu *unire* și românii au fost tentați să procedeze la fel, cu excepția lui DOSOFTEI, care folosește cuvântul *uniciunea,* ce-i drept, chiar și atunci când ar trebui *„unire”*.**

**Dogmatic nu putem să cerem** *împărtășirea Sfântului Duh***, dacă nu am ajuns mai întâi la *unitatea credinței –* credința având aici sensul de *adevăr mărturisit,* nu de virtute morală**[[49]](#footnote-50)**”.**

**Deci, această cerere este precum cea despre care am cercetat mai înainte, ea nu se face în duh ecumenist, nu se face după cum găsim „explicat” de unii. Ei spun că** ,,Îi cerem lui Dumnezeu să ne dăruiască și *unitatea de credință*… Biserica lui Hristos, cea una, sfântă, sobornicească și apostolească, se menține dezbinată și fărâmițată până în ziua de astăzi. Mișcarea ecumenistă și-a propus refacere unității bisericești.... Unitatea Bisericii nu e posibilă fără refacerea unității de credință, aceea care a existat pe durata primului mileniu...”.

Biserica este trupul pe care Hristos l-a primit de la Maica Domnului și la îndumnezeit (Ioan 2, 21). Noi prin unire cu Hristos, în credința Bisericii-Trupul Său, devenim mădulare ale Bisericii (Rom. 12, 4-5; Efes. 5, 30-31). Biserica nu poate fi dezbinată de nimeni (Matei 16, 18). Unitatea Bisericii este mai presus de fire (Ioan 17, 21; Cf. Înv. de credință Ortodoxă, întreb 261, p 154). Nu este nevoie de refacerea unității credinței Bisericii, ci noi toți avem nevoie să ajungem la unitatea credinței Ei în Ea (Efeseni 4, 10-13). Tăgăduirea unității Bisericii înseamnă tăgăduirea veniri lui Hristos în trup și a Dumnezeirii Lui (Ioan 17, 21-23; I Ioan 4, 1-3), lepădare de credință, lucrarea *„duhului lui Antihrist” (Ioan 17, 21-23; I Ioan 4, 3; II Tes. 2, 3-12).*

Această cerere pentru *,,Unitatea credinței și părtășia Sfântului Duh*...*”*, din *Liturghia credincioșilor,* nu se face pentru cei din afara Bisericii, nu se face pentru ,,unirea credințelor”, nici pentru catehumeni (cei chemați, care se pregătesc să primească Botezul), deoarece pentru ei se roagă Biserica, la timpul potrivit, la sfârșitul *Liturghiei catehumenilor,* când sunt trimiși din biserică prin cuvintele: *,,cei chemați ieșiți”.* Pentru că nu sunt botezați, aceștia nu se pot uni cu Hristos.

,,Sfântul Ioan Gură de Aur, scrie Părintele Florin Botezan, arată că catehumenii nu răspund la cererile ecteniei și sunt trimiși apoi din biserică înainte de începerea Liturghiei euharistice (a credincioșilor) deoarece ei, nefiind botezați, sunt în afara cămărilor împărătești, rugăciunea lor nu este cea a lui Hristos (Ioan 14, 13), nu au libertate filială și trebuie ca alții să le fie mijlocitori[[50]](#footnote-51).”[[51]](#footnote-52)

Pentru catehumeni (cei chemați, cei care se pregătesc pentru Sfântul Botez) s-a zis, la timpul potrivit:

*,,Cei credincioși, pentru cei chemați să ne rugăm, ca Domnul să-i miluiască pe dânșii. Să-i învețe pe dânșii cuvântul adevărului. Să le descopere lor Evanghelia dreptății. Să-i unească pe dânșii cu Sfânta Sa Sobornicească și Apostolească Biserică”.*

Deci, cei chemați au nevoie să-i miluiască Domnul, să-i învețe pe dânșii cuvântul adevărului, să le descopere Evanghelia dreptății și să-i unească pe dânșii cu adevărata Biserică, în care se pot învrednici de *,,unitatea credinței și părtășia Sfântului Duh”,* singurul loc în care pot ajunge la *,,unitatea credinței (eis tin enotita tis pisteos) și a cunoștinței Fiului lui Dumnezeu, întru bărbat desăvârșit, la măsura vârstei plinirii lui Hristos”.*

**„Unitatea Bisericii,** mai zice Părintele Florin Botezan, **ca trăire anticipată a Împărăției cerurilor este atât o unitate de credință cât și de iubire**[[52]](#footnote-53)**. De aceea mărturisirea unității de credință prin rostirea Crezului este legată de sărutul păcii, ritualul care exprimă unitatea de iubire.** Propriu-zis dreapta credință este rațiunea de a fi a iubirii și temeiul neclintit al unității. Iubirea nu e de conceput fără dăruire deci fără dar. Iar darul iubirii autentice este adevărul; în Biserică adevărul credinței. Astfel unitatea deplină e posibilă în credința cea una, absolută, revelată a Prea Sfintei Treimi prin Hristos în Duhul Sfânt*[[53]](#footnote-54)***.**

**Invitația diaconului la dăruirea sărutului păcii și răspunsul credincioșilor scoate în evidenta faptul că unitatea de iubire se împlinește în unitatea de credință:** Să ne iubim unii pe alții ca într-un gând să mărturisim! **Numai uniți prin iubire putem să mărturisim** într-un gând **dreapta credință comună:** Pe Tatăl, pe Fiul și pe Sfântul Duh, Treimea cea de o ființă și nedespărțită**. Acest răspuns este o primă mărturisire sintetică a credinței în Sfânta Treime, întărită de actul concret al sărutului păcii**[[54]](#footnote-55).

Deci, această cerere pentru *,,Unitatea credinței și părtășia Sfântului Duh*...*”* se face pentru cei care în dreapta credință fiind, mădulare ale Bisericii, urmează să se împărtășească cu Trupul și Sângele Domnului lor și să devină *,,una”* cu Dumnezeu și între ei, se face spre desăvârșirea unității credinței lor.

Părintele Grigorie, de la Mănăstirea Cutlumuș, din Sfântul Munte Athos, comentând această cerere zice:

,,De obște sunt toate în Biserică: de obște credința noastră, de obște nădejdea, de obște dragostea noastră. *Sfânta Biserică*, scrie Sfântul Maxim Mărturisitorul, *este tip și icoană a lui Dumnezeu, și precum Acesta ca un Creator ține unită creația cu infinita putere și înțelepciunea Lui, așa și aceasta legă într-o unitate credincioșii, chemați să conglăsuiască într-un har și o credință[[55]](#footnote-56).*

Aceasta legătură a credincioșilor a fost născută la Sfântul Botez, a fost sfințită la Sfânta Mirungere, este hrănită și sporește prin dumnezeiasca Împărtășanie.

Unitatea credinței este condiția necesară pentru a ne putea face părtași unității dumnezeieștii Euharistii. De aceea înainte de a înainta spre Sfântul Potir (to potirion tis Zois - Potirul Vieți), cerem de la Domnul să ne păstreze în unitatea credinței. Biserica este una Trupul lui Hristos. De aceea trebuie să aibă un suflet, o inimă, o gură. ,,Pentru că aceasta este unitatea credinței: atunci când toți suntem una, când toți înțelegem în același chip ,,legătura” credinței și a dragostei”[[56]](#footnote-57).

Credința cea una ne dă putință să ne hrănim cu cea una Pâinea vieții. Scrie purtătorul de Dumnezeu Ignatie: ,,Să vă adunați într-o credință și întru numele lui Iisus Hristos... sfințind una Pâinea, care este leacul nemuririi”. Această una, sfântă și apostolească credință după ce a primit-o Biserica, ,,o păzește cu grijă... crede întru aceasta, în același chip ca și cum ar avea un suflet și o inimă. Propovăduiește, învață și transmite mai departe potrivit cu această credință ca și cum ar avea o singură gură... Cum soarele aceasta, zidire a lui Dumnezeu, este unul și același în toată lumea, astfel și propovăduirea adevărului strălucește pretutindeni și luminează pe toți oamenii ce vor să vină la cunoștința adevărului”[[57]](#footnote-58).

...La Cina cea de Taină pot să șadă doar aceia ce aparțin unității credinței. Biserica refuză să dea hrana nestricăciunii celor nebotezați, deoarece cunoaște cum că, ,,dacă cineva nesupus se ascunde pe sine și se va împărtăși, va mânca judecata veșnică spre pedepsirea lui”. Nu pot să se împărtășească de Viață toți aceia ce nu sunt părtași Adevărului. Nu au părtășie cu Duhul Sfânt toți cei ce nu participă la unitatea credinței: ,,Credința noastră este pe potriva Euharistiei iar Euharistia adeverește credința”[[58]](#footnote-59). Potirul comun presupune o credință comună.

Pentru același motiv câți au tăgăduit sau s-au întors de la dreapta credință în Hristos nu pot să se împărtășească de El. Sfânta Împărtășanie nu se dă nici celor nebotezați, nici eterodocșilor: ,,Nu este permis celor de alt neam să se apropie de dumnezeiasca Euharistie. Și de alt neam este considerat acela ce este încă necredincios și nebotezat și de asemenea cel ce (s-a întors) a îmbrățișat o cugetare eterodoxă și neconformă cu credința Sfinților”. Biserica interzice participarea ereticilor la Cina Domnului: ,,Nu ne vom face părtași la Sfânta și dătătoarea de viață Jertfă cu cei ce s-au obișnuit să cugete unele dogme diferite de cea dreaptă și adevărată, ci cu cei de aceeași cugetare și frații noștri cu care avem unitate în Duh și identitate de credință”[[59]](#footnote-60).

Sfânta Biserică refuză să primească pe eretici la dumnezeiasca Împărtășire. Refuză de asemenea părtășia cultică cu cei de altă credință, adică împreună rugăciunea cu ei. Unii văd în acest lucru o oarecare duritate și nu pricep dragostea Maicii Biserici. Ea însă dorește și se roagă pentru întoarcerea întru pocăință a fiecărui om și cunoaște că o ,,împărtășire” de suprafață va vătăma pe eterodocși și va clătina în credință pe unii credincioși.

Câți trăiesc în unitatea credinței simt iubirea de oameni a Bisericii. Aud inima ei maternă cum bate cu durere pentru fiecare om și o văd arzând de dragoste pentru toți: pentru cei necredincioși și pentru catehumeni, pentru cei departe de credință și pentru cei apropiați”[[60]](#footnote-61).

În aceste vremuri suntem chemați să mărturisim adevărul că Biserica este zidită pe Piatra Hristos, Fiul lui Dumnezeu Celui viu și nu poate fi dezbinată

*,,Zis-a lor Iisus: dar voi cine-Mi ziceți că sunt? Și răspunzând Simon Petru, a zis: Tu ești Hristosul, Fiul lui Dumnezeu celui viu. Și răspunzând Iisus a zis lui: fericit ești Simone fiul lui Iona, că trup și sânge nu ți-a descoperit ție, ci Tatăl Meu cel din ceruri. Și Eu zic ție, că tu ești Petru, și pe această Piatră voi zidi Biserica Mea, și porțile iadului nu o vor birui pe dânsa” (Matei 16, 16-18).*

Sfântul Atanasie cel Mare arată căci datorită faptului că lucrul diavolului este a-i aduce pe oameni la tăgăduirea Dumnezeirii lui Hristos, El Însuși, a avut grijă să ne întrarmeze împotriva lui prin întrebarea pe care o pune Sfințiilor Apostoli și prin răspunsul dat de Sfântul Apostol Petru, descoperit de Dumnezeu Tatăl și prin cuvântul Său de mai sus referitor la Biserică. Așadar, Domnul, „Piatra cea din capul unghiului”, „Capul Bisericii”, își dovedește Dumnezeirea în Trupul Său Biserica și strică toate uneltirile lui până la sfârșitul veacului.

,,S-a scris, zice Sfântul Atanasie, deci: *,,Dumnezeu a întemeiat pământul întru înțelepciune* (întru Hristos)*” (Ps. 107, 19).* Dar dacă pământul s-a întemeiat întru înțelepciune, cum se face temelie Cel ce pune temelie? Deoarece și acest lucru este spus printr-o imagine, trebuie căutat înțelesul lui. Aceasta s-a spus ca să cunoaștem că Tatăl creează întru înțelepciune și întemeiază pământul în Ea, ca să fie neclintit și să persiste în Ea. Iar înțelepciunea însăși S-a întemeiat în noi ca să fie început și temelie a noii noastre făpturi și înnoiri. De aceea n-a spus nici că: ,,M-a făcut înainte de veac, Cuvânt sau Fiu”, ca să nu aibă un început al facerii. Căci aceasta trebuie să se caute înainte de toate: dacă e Fiu; și aceasta trebuie să o cercetăm în primul rând în Scripturi. Și la aceasta răspunde și Petru zicând, când au fost întrebați apostolii: *,,Tu ești Hristos, Fiul lui Dumnezeu celui viu” (Matei 16, 16).* Aceasta a întrebat-o în primul rând și tatăl ereziei ariene: *,,De ești Fiul lui Dumnezeu” (Matei 4, 6).* Căci știa că acesta este adevărul și punctul principal al credinței noastre. Și dacă El este Fiul, tirania diavolului va ajunge la sfârșit. Iar dacă e creatură și unul dintre cei ce provin din Adam cel înșelat de șarpe, nu avem nici un interes de el. De aceea și iudeii s-au înfuriat că Domnul S-a numit pe Sine Fiul lui Dumnezeu și zicea că Dumnezeu este Tatăl Său propriu. Căci dacă ar fi zis de Sine că e una dintre creaturi, că ,,sunt făptură”, nu s-ar fi înfuriat, auzindu-L, nici n-ar fi socotit aceste cuvinte blasfemie, știind că și odinioară au venit unii îngeri la Părinții lor. Dar fiindcă Se numea pe Sine Fiu, și-au dat seama că aceasta nu e o însușire a creaturii, ci a dumnezeirii și a firii Tatălui[[61]](#footnote-62)”.

Sfântul Ioan Maximovici în Cuvântul său *Biserica este trupul lui Hristos*  zice:

*„El (Hristos) este capul trupului, al Bisericii” (Col. l, 18), „Care este trupul Lui,* *plinirea Celui ce plinește toate întru toți” (Efeseni 1, 23).*

„Nu o singură dată, în Sfânta Scriptură, Biserica este numită Trupul lui Hristos. *„Mă bucur în suferințele mele pentru voi..., pentru trupul Lui, adică Biserica” (Col. l, 24),* scria despre sine Sfântul Apostol Pavel. Apostolii, prorocii, binevestitorii, păstorii și învățătorii - ne spune tot el - sunt dați de Hristos *„la lucrul slujirii, la zidirea trupului lui Hristos” (Efeseni 4, 12).*

În același timp, în Trupul și Sângele lui Hristos se transformă pâinea și vinul la dumnezeiasca Liturghie și credincioșii se împărtășesc cu ele. Așa a rânduit însuși Hristos, Care i-a împărtășit pe apostolii Săi la Cina cea de taină, spunându-le: *„Luați, mâncați, acesta este trupul Meu... Beți dintru acesta toți, că acesta este Sângele Meu, al Legii celei noi (Matei 26, 26-28).*

Cum se poate ca, în același timp, Trupul lui Hristos să fie și Biserica, și Sfintele Taine? Cum se poate ca, în același timp, credincioșii să fie mădulare ale Trupului lui Hristos - Biserica - și, totodată, să se împărtășească cu Trupul lui Hristos în Sfintele Taine?

În ambele situații, denumirea *„Trupul lui Hristos”* nu este folosită în sens figurat, ci în sensul cel mai propriu și real al acestui cuvânt. Noi credem că Sfintele Taine, păstrând înfățișarea pâinii și a vinului, sunt adevăratul Trup și adevăratul Sânge al lui Hristos. De asemeni, credem și mărturisim că Hristos, Fiul Dumnezeului Celui Viu, venind în lume să-i mântuiască pe păcătoși, a devenit Om adevărat și carnea Lui, primită de la Fecioara Maria, a fost carne omenească adevărată; credem că, cu trupul și cu sufletul, Hristos a fost Om adevărat, asemenea întru toate celorlalți oameni, afară de păcat, rămânând în același timp și Dumnezeu adevărat. Fiul lui Dumnezeu nu Și-a împuținat și nu Și-a schimbat firea dumnezeiască la întrupare, după cum nici firea omenească nu s-a schimbat, ci și-a păstrat în întregime însușirile ei omenești.

Dumnezeirea și omenitatea s-au unit neschimbător și neamestecat, pe vecie, „neseparat și nedespărțit”, într-o singură persoană a Domnului Iisus Hristos.

Fiul lui Dumnezeu s-a înomenit, pentru ca pe oameni să-i facă părtași dumnezeieștii firi (II Petru l, 4), pentru ca pe omul căzut în păcat și în moarte să-l slobozească de acestea și să-l facă nemuritor.

Unindu-ne cu Hristos, noi primim harul dumnezeiesc, care dă firii omenești putere de biruință asupra păcatului și a morții, Domnul Iisus Hristos, prin învățătura Sa, le-a arătat oamenilor calea biruirii păcatului și le-a dăruit viața veșnică, făcându-i, prin învierea Sa, părtași ai veșnicei Sale împărații. Ca să primim de la El acest har dumnezeiesc, este nevoie să fim în cea mai strânsă părtășie cu El. Atrăgându-i la Sine pe toți prin dragostea Sa dumnezeiască și unindu-i cu Sine, Domnul i-a unit între ei pe cei ce L-au iubit și au venit la El, reunindu-i într-o singură Biserică.

Biserica este unitatea în Hristos, este unirea cea mai strânsă cu Hristos a tuturor celor ce cred cu dreptate în El și îl iubesc și este unirea tuturor acestora prin Hristos.

Biserica este alcătuită dintr-o parte pământească și o parte cerească. Fiul lui Dumnezeu a sosit pe pământ și S-a făcut om, pentru ca pe om să-l înalțe la cer, să-l facă iarăși locuitor al raiului, redându-i starea de neprihănire și integritate dintru început și ca să-l unească cu Sine. Aceasta se înfăptuiește prin lucrarea harului lui Dumnezeu, care este dat prin Biserică, dar este nevoie și de strădania omului. Dumnezeu își mântuieşte creația căzută prin iubirea Sa față de ea, dar este necesară și iubirea omului față de Ziditorul său, fără de care nu poate să se mântuiască. Năzuind către Dumnezeu și lipindu-se de Domnul prin smerita lui iubire, sufletul omului primește o putere curățitoare de păcate, care îl întărește în lupta cu păcatul până la biruință deplină. La această luptă ia parte și trupul, care astăzi este vas și armă a păcatului, dar este menit să devină armă a dreptății și vas al sfințeniei.

Dumnezeu l-a zidit pe om suflând duh asemeni celui dumnezeiesc în trupul însuflețit, pe care l-a zidit la început din pământ. Trupul trebuia să fie o armă a duhului supusă lui Dumnezeu. Prin trup, duhul omului se manifestă în lumea materială.

Prin mijlocirea trupului și a parților lui separate, duhul omului își descoperă însușirile și calitățile primite de la Dumnezeu, în calitatea lui de chip al lui Dumnezeu - fapt pentru care și trupul, ca manifestare a chipului lui Dumnezeu, este și se numește „frumusețea noastră cea după chipul lui Dumnezeu zidită” (stihiră la înmormântare).

Când primii oameni au căzut cu duhul de la Ziditorul lor, trupul, care până atunci era supus duhului, ascultându-i poruncile prin mijlocirea sufletului, nu s-a mai supus duhului și voi să-și fie singur stăpân. În locul Legii lui Dumnezeu, în om a pus stăpânire legea cărnii.

Păcatul, care l-a smuls pe om de la Izvorul vieții - Dumnezeu, l-a scindat și pe om. Unitatea dintre duh, suflet și trup s-a tulburat, moartea a pătruns în el. Sufletul, readăpându-se din izvoarele vieții, nu mai avea cum să le transmită pe acestea trupului. Astfel, trupul a devenit stricăcios, iar chinul a devenit soarta duhului.

Hristos a venit pe pământ ca să restaureze chipul căzut al omului și să-i redea unirea cu Acela al Cărui chip este. Unindu-l cu Sine, Dumnezeu îl restaurează pe om în toată plinătatea bunătății sale dintru început. Dăruind har și sfințire duhului, Hristos curățește, întărește, vindecă și sfințește și sufletul, și trupul. *„Cel ce se alipește de Domnul este un duh cu El” (1Cor. 6, 17).*

Așadar, trupul omului care s-a unit cu Domnul trebuie să fie o armă a Domnului, să slujească împlinirii voii Sale și să devină parte a Trupului lui Hristos. Pentru deplina sfințire a omului, trupul robului lui Dumnezeu trebuie să se unească cu Trupul lui Hristos, și aceasta se săvârșește în Taina împărtășirii. Adevăratul Trup și adevăratul Sânge al lui Hristos, pe care le primim, se transformă într-o parte a marelui Trup al lui Hristos.

Desigur, pentru a ne uni cu Hristos nu este suficientă doar unirea trupului nostru cu Trupul lui Hristos. Gustarea Trupului lui Hristos este binefăcătoare atunci când omul își ațintește duhul către El și se unește cu El. Primirea Trupului lui Hristos, în timp ce cu duhul îl respingem, este asemenea atingerii lui Hristos de cei care L-au bătut, L-au ocărât și L-au răstignit. Atingerea lor de El nu le-a fost spre mântuire și spre vindecare, ci spre osândă.

Iar cei ce se împărtășesc cu cucernicie, cu dragoste, fiind gata să vină și să-i slujească, aceia se unesc strâns cu El și devin armă a voinței Lui dumnezeiești.

*„Cel ce mănâncă trupul Meu și bea sângele Meu rămâne întru Mine și Eu întru el” -* grăit-a Domnul (Ioan 6, 56).

Unindu-se cu Domnul cel înviat și, prin El, cu întreaga Treime Cea Pururi-Fiitoare, omul absoarbe putere din Ea pentru viața veșnică și devine el însuși nemuritor.

 *„Precum M-a trimis pe Mine Tatăl cel viu și Eu viez pentru Tatăl, și cel ce Mă mănâncă pe Mine va trăi prin Mine” (Ioan 6, 57).*

Toți cei ce cred în Hristos și s-au unit cu El, predându-se Lui și primind harul lui Dumnezeu, alcătuiesc laolaltă Biserica lui Hristos, al cărei Cap este însuși Hristos, iar cei care intră în ea sunt mădularele ei.

Nevăzut ochiului trupesc, Hristos Se arată în mod real pe pământ prin Biserica Sa, așa cum duhul nevăzut al omului se arată prin lucrările trupului său. Biserica este Trupul lui Hristos deoarece, în primul rând, părțile ei sunt unite cu Hristos prin dumnezeieștile Taine și, în al doilea rând, întrucât prin ea Hristos lucrează în lume.

Noi ne împărtășim de Trupul și sângele lui Hristos (în Sfintele Taine), pentru ca noi înșine să fim parți ale Trupului lui Hristos (ale Bisericii). Acest lucru nu se produce dintr-o dată. Necontenita petrecere în Biserică arată deja o stare de biruire a păcatului și de deplină curățire de păcat. Tot ce este păcătos ne scoate, într-o anumită măsură, afară din Biserică și ne îndepărtează de Biserică. Iată de ce, la rugăciunea pentru spovedanie, deasupra capului fiecărui om care se căiește se citește: „Primește-l și unește-l cu Sfânta Ta Biserică”. Prin pocăință, creștinul se curățește, se unește mai strâns cu Hristos în împărtășirea cu Sfintele Taine, dar apoi iarăși peste sufletul lui se așterne praful păcatului și-l îndepărtează de Hristos și de Biserică, motiv pentru care din nou este nevoie de pocăință și de împărtășanie.

Cât timp nu se sfârșește viața pe pământ, chiar până la ieșirea sufletului din trup, în om continuă lupta dintre păcat și dreptate. Oricât de înaltă ar fi starea duhovnicească și morală la care ar ajunge cineva, este totuși posibil ca, treptat sau fulgerător, să cadă adânc în bezna păcatului. De aceea, fiecăruia îi este de trebuință împărtășania cu Sfântul Trup și Sânge al lui Hristos, care ne întăresc comuniunea cu El și ne udă cu șuvoaiele harului dătător de viață al Sfântului Duh, care curg prin trupul Bisericii. Cât de importantă este împărtășania cu Sfintele Taine, ne arată viața Cuviosului Onufrie cel Mare, căruia, ca și altor pustnici aflați în pustia aceea, îngerii îi aduceau sfânta împărtășanie; ca și viața Cuvioasei Maria Egipteanca, a cărei ultimă dorință, după mulți ani de viață în însingurare, a fost să primească Sfintele Taine; sau ca viața Cuviosului Savatie al Solovețului și a multor altora. Căci nu degeaba grăit-a Domnul:

*„Adevărat, adevărat zic vouă, dacă nu veți mânca trupul Fiului Omului și nu veți bea sângele Lui, nu veți avea viață în voi” (Ioan 6, 53).*

Împărtășania cu Trupul și Sângele lui Hristos este primirea în noi a Hristosului înviat, biruitorul morții, Care le dăruiește celor ce sunt cu El biruință asupra păcatului și a morții.

Păstrând în noi darul haric al sfintei împărtășanii, avem în noi zălogul și începătura fericitei vieți veșnice a trupului și a sufletului.

Lupta dintre păcat și dreptatea lui Dumnezeu - atât în fiecare om, cât și în întreaga omenire - se va continua chiar până în „Ziua lui Hristos”, până la a doua Sa venire, până la Judecata întregii lumi.

Biserica pământească îi reunește pe toți cei renăscuți prin botez, care și-au luat în spate crucea luptei cu păcatul și îi urmează începătorului nevoinței acestei lupte, Care este Hristos.

Dumnezeiasca Euharistie, aducerea Jertfei celei fără de sânge și împărtășirea cu ea îi sfințește și îi întărește pe cei ce participă la ea, făcându-i pe cei ce gustă din Trupul și Sângele lui Hristos mădulare adevărate ale Trupului Bisericii Sale. Dar abia o dată cu moartea omului se stabilește dacă acesta a rămas până la ultima lui suflare mădular adevărat al Trupului lui Hristos, ori dacă păcatul a triumfat în el, izgonind harul primit în Sfintele Taine și care îl lega de Hristos.

Adormit întru har, ca un mădular al Bisericii pământești, omul trece din Biserica pământească în cea cerească, iar cel căzut din Biserica pământească nu va intra în Biserica cerească, întrucât partea pământească a Bisericii este calea spre cea cerească.

Cu cât omul se află mai mult sub lucrarea harului sfintei împărtășanii și cu cât se unește mai strâns cu Hristos, cu atât mai mult se va desfăta de părtășia cu Hristos și în împărăția Lui, ce va să vină.

Dar întrucât păcatul continuă să lucreze în sufletul omului până la moarte, trupul său este supus urmărilor păcatului, purtând în sine sămânța bolii și a morții de care se va elibera doar după moarte, când trupul se va descompune și când, în fine, se va ridica eliberat de ele, la învierea obștească.

Cel ce s-a unit cu duhul și cu trupul cu Hristos în viața aceasta va fi împreună cu El cu duhul și cu trupul și în viața viitoare. Șuvoaiele harice ale de-viată-dătătoarelor Taine ale Trupului și Sângelui lui Hristos sunt izvoarele bucuriei noastre veșnice în comuniunea cu Hristos Cel înviat și în vederea față către față a slavei Sale.

Aceleași urmări ale păcatului, încă neizgonit definitiv din seminția omenească, lucrează nu doar individual, în fiecare om, ci, prin oameni, ele se manifestă și în activitatea pământească a unor întregi părți ale Bisericii. Tot timpul apar erezii, schisme, neorânduieli care îndepărtează o parte a credincioșilor. Neînțelegerile dintre Bisericile locale sau dintre unele părți ale lor au tulburat din vechime Biserica, și în timpul slujbelor auzim necontenit rugăciuni pentru încetarea lor.

„Ne rugăm pentru împreună-cugetarea Bisericilor”, „pentru unirea Bisericilor” (canonul treimic al învierii, glasul al 8-lea), „curmă schismele Bisericii”, „Potolește despărțirile Bisericii” (slujba Arhanghelilor, 8 noiembrie, 26 martie, 13 iulie) și alte rugăciuni asemenea acestora sunt înălțate de Biserica Ortodoxă de-a lungul veacurilor. Chiar și în Sâmbăta Mare, în fața sfântului epitaf, Biserica înalță chemarea: „Ceea ce ai născut Viața, Neprihănită, Preacurată Fecioară, liniștește smintelile din Biserică și pace dăruiește-ne, ceea ce ești bună” (sfârșitul paragrafului al 2-lea).

Abia când Se va ivi Hristos pe nori va fi nimicit ispititorul și vor dispărea toate înșelările și amăgirile. Atunci se va încheia lupta dintre bine și rău, dintre viață și moarte, și Biserica pământească se va contopi cu Biserica Triumfătoare, în care Dumnezeu va fi toate în toți (1Cor. 15, 28).

În viitoarea împărăție a lui Hristos nu va mai fi nevoie de împărtășirea cu Trupul și Sângele Domnului, întrucât toți cei ce s-au învrednicit [de aceasta] vor fi în cea mai strânsă împărtășire cu El și se vor desfăta de preaveșnica lumină a Treimii Celei de-viață-începătoare, gustând o fericire cerească de negrăit cu cuvântul și de necuprins cu mintea noastră cea slabă.

De aceea, după împărtășirea cu Sfintele Taine ale lui Hristos, după Liturghie, în altar se înalță întotdeauna rugăciunea care se cântă în zilele Peștelui: „O, Pastile cele mari și preasfințite, Hristoase! Dă-ne nouă mai cu râvnă să ne împărtășim cu Tine și în ziua cea neînserată a împărăției Tale!”.[[62]](#footnote-63)” Amin.

Biserica este moștenitoarea

*„Şi biserică nu am văzut întru dânsa, că Domnul Dumnezeu Atotţiitorul este biserica ei şi Mielul. Şi cetatea nu are trebuinţă de soare nici de lună ca să lumineze întru ea, că slava lui Dumnezeu a luminat-o pe ea, şi luminătorul ei este Mielul. Şi neamurile cele ce se mântuiesc întru lumina ei vor umbla, şi împăraţii pământului aduc slava şi cinstea lor întru dânsa… Şi vor aduce slava şi cinstea neamurilor întru dânsa. Şi nu va intra întru dânsa tot ce este spurcat şi face spurcăciune şi minciună, fără numai cei scrişi în cartea vieţii Mielului” (Apocalipsa 21, 22-27)*

Sfinții Părinți tâlcuind Psalmul 15, a cărui suprascriere este *Inscripția pe stâlp a lui David,* ne face lămurită legătura Mântuitorului cu Biserica. Eispun că „În loc de stâlpi (adică de monumente) și de statui, psalmul acesta s-a afierosit biruitorului Hristos, care a biruit cu sulița Crucii moartea și pe Diavolul, care avea stăpânirea morții. Că de vreme ce Domnul a fost fără de păcat, pentru aceasta nici sufletul nu l-a putut lăsa în iad[[63]](#footnote-64), ci mai vârtos l-a prădat, nici trupul Său n-a văzut stricăciunea, pentru că a treia zi S-a sculat din mormânt. Drept aceea, Apostolul și corifeul Petru a pomenit despre aceasta în cartea Faptelor, potrivind psalmul acesta la Hristos și zicând: *„Bărbați frați (...) Proroc fiind David, și mai înainte văzând, despre învierea lui Hristos a zis că nu s-a lăsat sufletul Său în iad, nici trupul Lui n-a văzut stricăciune (Fapte 2, 29, 31).* Deci Iisus Hristos a ridicat monumentul acesta și psalmul pentru vitejiile și isprăvile Sale, prin limba Prorocului David, pe care Duhul cel Sfânt l-a insuflat și l-a pornit spre aceasta. [Deci] psalmul pomenește de sfârșitul biruinței Domnului, și de cele ce s-au făcut mai-nainte de ducerea Lui”[[64]](#footnote-65).

„Aici, mai-nainte vestește Patima Stăpânului și Învierea și mântuirea celor ce au crezut întru Dânsul. Iar deasupra-scrierea, pe lângă moarte, a arătat și biruința, căci stâlpul nu se pune numai la morminte, ci se ridică și celor ce fac biruință, și se scrie ca să-i învețe acea biruință pe cei ce nu știu. Deci aceasta însemnează titlul scrierii stâlpului.

*Păzește-Mă, Doamne, că spre Tine am nădăjduit.* *Zis-am Domnului: Domnul Meu ești Tu, bunătățile Mele nu-Ți trebuie.*

Psalmul acesta s-a zis de către fața Mântuitorului. S-a zis însă după firea Sa omenească, după cum aflăm multe ca acestea și întru *Sfintele Evanghelii*. Una este: *„Părinte, de este cu putință, treacă paharul acesta de la Mine. Însă nu după cum Eu voiesc, ci precum Tu voiești.”* Și: *„Mă duc către Tatăl Meu și Tatăl vostru, și Dumnezeul Meu și Dumnezeul vostru.”* Așa Îl aflăm pe Dânsul rugându-Se adeseori și genunchii plecându-i. Iar că acestea sunt ale firii omenești, și nu ale Dumnezeirii, ce nu are trebuință de ele, Apostolul ne învață arătat. Și zice așa, în *Epistola către Evrei*: *„El, în zilele trupului Său, a adus, cu strigăt și cu lacrimi, cereri și rugăciuni către Cel ce putea să-L mântuiască din moarte, și auzit a fost pentru evlavia Sa. Și, măcar că era Fiu, a învățat ascultarea din cele ce a pătimit. Și, desăvârșindu-Se, S-a făcut tuturor celor ce-L ascultă pricină de mântuire veșnică.”* Cu Dumnezeu-Cuvântul, Cel ce este desăvârșit mai înainte de veci, s-a desăvârșit însă și chipul robului[[65]](#footnote-66), care s-a făcut fără de patimă și stricăciune și fără de moarte. Deci a zis că Domnul a făcut acestea *„în zilele trupului Său”,* când avea trupul muritor: ele sunt toate omenești, și nu cuvenite lui Dumnezeu. Drept aceea, și în Psalmul acesta Mântuitorul cere să fie păzit și de Sine Se păzește; că cere ca om, și dă cererea ca Dumnezeu, binevoind și împreună-lucrând Tatăl Său. Iar acest cuvânt: *„Zis-am Domnului: Domnul Meu ești Tu”,* se aseamănă cu: *„Mă duc către Dumnezeul Meu și Dumnezeul vostru”[[66]](#footnote-67).*

*„*Cuvintele acestui psalm s-au zis cu omenească cuviință ca din partea Domnului, întrucât nu ca Dumnezeu, ci ca om S-a luptat împotriva Diavolului și l-a biruit, ca să ne învețe pe noi că el [Diavolul] este lesne biruit de oamenii treji și cu luare aminte. Însă psalmul pomenește și chipurile prin care diavolul a fost înfrânt de Domnul, ca să ne lase nouă pildă[[67]](#footnote-68) de urmat. Deci Domnul se roagă ca om lui Dumnezeu, căci în Evanghelie se zice despre Domnul că se ruga în diferite chipuri. Pentru ca să fie păzit de toată vrăjmășia arătată și ascunsă, Domnul se roagă astfel, zicând: „Păzește-Mă Tu, căci numai spre Tine am nădăjduit, fără să cutez a căuta [vreo nădejde] în altă parte, fiindcă știu că mântuiești pe cei care nădăjduiesc spre Tine”.

„Eu, zice, am zis Tatălui, Domnului tuturor, că Tu ești Domn al Meu, nu atât după Dumnezeire, cât după aceea că sunt om, și pentru aceasta păzește-Mă de toată împotrivirea”; căci Domnul, ca om, avea trebuință să fie păzit de Dumnezeu, de aceea zice despre fața Sa și altundeva așa: *„Supune-te Domnului și roagă-l pe El” (Ps. 36, 7).*

Zice Sfântul Chiril: „Domn numește pe Tatăl, pentru că El [Hristos] a luat chip de rob, iar *a se păzi* o cere pentru Biserică, Care este trup al Lui, iar dacă Biserica este trup al Său, și cere *a se păzi,* potrivit s-ar zice *păzirea* și în fața Lui”. [Deci și Biserica ar putea cere Tatălui a fi păzită întru numele lui Hristos.]

„Eu am zis încă, zice, și aceasta către Tine, Părintele Meu, că Ție nu-Ți trebuie darurile Mele, ca să Ți le-aduc Ție, și pentru acelea să Te câștig ajutor pentru Mine”. Deoarece, deși Dumnezeu primește cele ce I se aduc cu binecinstitoare socotință, El le primește nu că ar avea trebuință de ele, ci pentru că judecă cum că acelea sunt o dovadă a socotinței mulțumitoare a oamenilor, de aceea le și întrebuințează ca pricină, pentru ca să le dea înapoi celui ce aduce mai multe daruri.

Iar Sfântul Isihie potrivește zicerea aceasta la Biserică, zicând: „Vezi buna cunoștință a Bisericii? Că a mărturisit atât sărăcia Sa, cât și bogăția Mirelui. „Am zis Domnului, adică lui Hristos, *„Domnul meu ești Tu”,* nu ești simplu om, ci Domn, fiindcă pe roabă o ai luat întru împărtășire de nuntă, pe cea e era lepădată”.

Zice dumnezeiescul Chiril: „Vezi dar că însușirea singurului Dumnezeu este a nu avea trebuință de nimic, iar ceilalți care sunt numiți dumnezei au trebuință de cele ce li se aduc de cei de sub stăpânirea lor... Deci Hristos pune aceasta ca semn de dovadă că Tatăl este cu adevărat Domn, că nu are trebuință de bunătățile cele ce se aduc de la El, adică de la trupul Său, care este Biserica”. Și deci, fie că Fiul Se roagă, fie Se cucerește [cheamă, imploră], Tatăl nu are trebuință de astfel de bunătăți, că toate știindu-le, nici de rugăciune nu are trebuință, nici de cuvinte prorocești”[[68]](#footnote-69).

„Că nelipsit ești, zice, și de dreptatea omenească nu ai trebuință, și orice bunătate ar face cineva, tot el se folosește, iar Ție nici un câștig nu îți este de aici.

*Sfinților celor din pământul Lui minunate a făcut Domnul, toate voile Sale întru dânșii.*

Aici, îi însemnează pe Apostoli și pe cei ce au crezut prin aceia, cărora zice că s-au făcut arătate minunile lui Dumnezeu, fiindcă au împlinit - zice - toate poruncile Mele”[[69]](#footnote-70).

„Iar prin *pământ* trebuie să înțelegem Biserica lui Hristos, după Sfântul Atanasie, întru care Sfinții Apostoli și creștinii umblă [ca cetățeni] și petrec împreună. În continuare Prorocul David pune pricina [temeiul] pentru care Domnul a făcut lucruri minunate sfinților Săi.

„Întru care oamenii, zice, se lucrează și se săvârșesc minunile Sfântului Dumnezeu, în aceia cu adevărat și Dumnezeu se află, păzindu-i de tot răul, ori ocârmuind viața lor spre înaintare, adică spre o mai mare sporire.”

Dumnezeiescul Atanasie zice că: *„Sfinți* sunt cei sfințiți cu Duhul, iar *pământ* Biserica lui Hristos. Expresia *minunate a făcut* se ia în loc de „a arătat”, iar pronumele *Lui* îl însemnează pe Tatăl, ca totul să fie așa: „Celor sfinți în credință le-a făcut cunoscută voia Tatălui”, de aceea se și cheamă *„Înger al sfatului celui mare” (Isaia 9, 5).*

Stihul îl poți înțelege și astfel: „I-a minunat Dumnezeu pe sfinți”. Pentru ce? Pentru că toate voile Sale erau într-înși și de dânșii se făceau”.”[[70]](#footnote-71).

 *Înmulțitu-s-au* αἱ ἀσθένειαι *slăbiciunile* *lor după acestea s-au sârguit; nu voi aduna* τὰς συναγωγὰς *adunările lor din* αἱμάτων, *sângiuiri, nici nu voi pomeni numele lor prin buzele Mele.*

Zice: Multe s-au ridicat dinspre toate părțile: năpădiri de noroade și de povățuitori de noroade, de împărați și de voievozi. Însă, biruindu-i pe toți, drumul l-au săvârșit cu prea-multă grăbire și scopul l-au atins. Și se aseamănă acesta cu graiul apostolesc: *„Când voi fi slab, atunci sunt puternic.”*

Iar pe aceștia - zice - care s-au sculat asupra lor, îi voi da la pedepse și voi ascunde pomenirea lor cu uitarea, încât înseși numirile lor să nu se mai știe cu totul.

*Domnul este partea* τῆς κληρονομίας *moștenirii* μου *Mele și* τοῦ ποτηρίου *a paharului* μου· *Meu; Tu ești Cel ce iarăși așezi* τὴν κληρονομίαν *moștenirea* μου *Mea* ἐμοί *Mie.*

Se cuvine a ne aduce aminte de cele dintru al doilea Psalm, pentru că și acolo tot omenește a zis Tatăl către Dânsul: *„Cere de la Mine, și Îți voi da Ție neamurile - moștenirea Ta, și biruința Ta - marginile pământului.”* Iar în *Sfintele Evanghelii*, El Însuși a zis către Tatăl Său pentru Sfințiții Apostoli: „Părinte, aceia pe care Mi i-ai dat Mie ai Tăi erau și Mie pe dânșii Mi i-ai dat. Și nici unul dintre dânșii n-a pierit, fără numai fiul pierzării.” Ci, precum aici, rugându-Se, vorbește omenește, așa arată în alte părți că El este Stăpânul tuturor, că zice: *„Oile Mele aud glasul Meu, și Eu le cunosc pe ele, și ele îmi urmează Mie și Eu le dau lor viață veșnică”.* Și iarăși: *„Încă și alte oi am, care nu sunt din turma aceasta. Și pe acelea Mi se cade Mie a le aduce, și glasul Meu vor auzi și se vor face o turmă și un Păstor.”* Și omenește zice încă în Psalmul de față: *„Domnul este partea moștenirii Mele și a paharului Meu”,* numind *„moștenire”* împărăția neamurilor, iar *„pahar”* - moartea pe care a răbdat-o pentru noi. Așa zicea și în *Sfintele Evanghelii*: *„Părinte, de este cu putință, treacă de la Mine paharul acesta.”* Mai descoperit, ar fi zis: Domnul este partea Mea și a Bisericii Mele, care este moștenirea Mea. Domnul este încă și parte a paharului Meu, adică a morții.

N-a zis: „Cel ce Mi-ai dat-o”, ci: *„Cel ce iarăși așezi moștenirea Mea”.* Fiindcă omul, îndată ce s-a zidit, a luat stăpânirea tuturor și avea viață fără de moarte, iar după călcare poruncii a căzut dintru amândouă: și din stăpânire, și din viață. Stăpânul face cererea pentru firea omenească, rugându-Se omenește ca aceea să-și ia înapoi viața și stăpânirea.

*Funii au căzut mie întru cei puternici, și că* ἡ κληρονομία *moștenirea* μου *Mea* κρατίστη μοί *puternică-Mi este.*

Pentru moștenirea aceasta - zice - am primit vrăjmășiile și bântuielile de acum - că „funii” îi numește pe vrăjmași. Așa zice și într-un alt Psalm: *„Funiile păcătoșilor s-au înfășurat împrejurul Meu, și Eu legea Ta n-am uitat.”* Deci zice: Pentru „moștenirea aceasta prea-tare” și pentru mântuirea oamenilor rabd vrăjmășiile și bântuielile de față.

*Bine voi cuvânta* τὸν Κύριον *pe Domnul Cel ce M-a înțelepțit pe Mine* καὶ *încă și până în noapte* ἐπαίδευσάν με *M-au pedepsit* οἱ νεφροί μου *rărunchii mei.*

Înțelepțindu-Mă de la Domnul, voi birui noaptea Patimii. Că *„noapte”* a numit scârba cea întunecoasă a ispitelor. Și să nu socotească nimeni că este nepotrivit lucru a Se înțelepți Stăpânul Hristos după firea omenească, auzind noi pe dumnezeiescul Luca: „Iar Iisus sporea cu înțelepciunea și cu darul înaintea lui Dumnezeu și a oamenilor.” Și să-l auzi iarăși pe acesta zicând că Îngerul, venind, L-a întărit pe El când S-a înfricoșat în vremea Patimii și a asudat picături de sânge. Iar dacă a avut trebuință de ajutor îngeresc ca să arate firea chipului robului, apoi cu mult mai vârtos Se înțelepțea cu adevărat de la Dumnezeirea ce locuia întru Dânsul: căci, fiind om și Dumnezeu, Se înțelepțea ca om, dar era izvor al înțelepciunii ca Dumnezeu.

*Mai-nainte am văzut pe Domnul înaintea Mea* *pururea, că de-a dreapta Mea*  *este, ca să nu Mă clatin. Pentru*  *aceasta s-a veselit inima mea,*  *și s-a bucurat limba mea,* *încă și* ἡ σάρξ μου *trupul meu* κατασκηνώσει *se va sălășlui* ἐπ᾿ ἐλπίδι, *spre nădejde, că nu vei lăsa sufletul Meu în iad, nici nu vei da pe Cel cuvios al Tău*  *să vadă stricăciune. Cunoscute Mi-ai făcut căile*  *vieții; umplea-Mă-vei de veselie cu fața Ta, cu bucurie dreapta Ta întru sfârșit.*

De prisos este să le mai tâlcuim noi pe acestea, după ce a făcut-o dumnezeiescul Petru, cel ce a primit descoperirea și de la Tatăl, și de la Fiul, și de la Sfântul Duh. Că, făcând cuvânt între Iudei și aducând în mijloc această mărturie, el a zis așa: *„Bărbați frați, se cade să zic cu îndrăzneală către voi pentru Patriarhul David că a și murit, s-a și îngropat, și mormântul lui este între noi până în ziua de astăzi. Că, fiind Proroc și știind că Dumnezeu s-a jurat cu jurământ ca din rodul coapsei lui să ridice pe Hristos după trup, mai-înainte văzând, a grăit pentru Învierea Lui că «nu s-a lăsat în iad sufletul Lui, nici trupul Lui n-a văzut stricăciune».”* Și, la alt loc: *„David, slujind neamului său, a murit și a văzut stricăciune, iar Acela pe Care Dumnezeu L-a sculat nu a văzut stricăciune.”* De nevoie lucru este a le grăi pe acestea celor ce îndrăznesc a tâlcui rău, încă și Iudeilor, pentru că au mustrare vădită a trăsnirii Iudeilor.

Deci Stăpânul Hristos zice, și aici, omenește: Întărindu-Mă totdeauna de dumnezeiasca fire, Mă apropii de mântuitoarea Patimă și Mă veselesc cu nădejdea Învierii: că nici sufletul Meu nu se va lăsa în iad, nici trupul Meu nu va pătimi stricăciunea după fire, ci degrab voi dobândi învierea și Mă voi întoarce la viață, arătând această cale tuturor oamenilor.

Apropiindu-Se la Patimă, zicea: *„Întristat este sufletul Meu până la moarte.”* Iar aici, pomenind Învierea, a folosit după cuviință aceste cuvinte, învățându-ne că, în locul mâhnirii aceleia, va fi întru necurmată veselie și dulceață, fără de patimă și neschimbător, făcându-Se nemuritor și după firea omenească. Căci ca Dumnezeu așa era de-a pururea și, îndată ce S-a plăsmuit în pântece, I-ar fi fost lesne a dărui nepătimirea, neschimbarea și nemurirea și firii Lui omenești. A slobozit însă firea pe care a luat-o asupră-Și a călători prin patimi, pentru ca, pierzând silnicia păcatului, să curme într-acest chip tirania diavolului, și să piardă stăpânirea morții și să dea tuturor oamenilor pricină de a învia a doua oară. Deci ca un om ia nestricăciunea și nemurirea”[[71]](#footnote-72).

„Fața Părintelui este Fiul, pentru că cel ce vede pe Fiul, acela vede și pe Tatăl, precum a zis Însuși Fiul: *„Cel ce M-a văzut pe Mine a văzut pe Tatăl” (Ioan 14, 10).* Pentru aceasta, Fiul este atât caracter, cât și chip al Tatălui. „Deci, zice, voiește, o Părintele Meu, să Mă veselești pe Mine, omul, Cel luat în Fiul și Cuvântul Tău, Cel ce M-a luat Luiși după înviere...”, pentru că, mai-nainte de înviere, Domnul Se întrista și lăcrima și Se nevoia după legea firii oamenilor. *„Cu fața Ta* se mai zice în loc de „cu Tine”, în mod perifrastic – căci omul cel luat era unit după ipostas cu Fiul, iar Fiul era unit după ființă cu Părintele, și se împărtășea de o bucurie comună pentru mântuirea oamenilor, pe care a lucrat-o moartea pe Cruce a Domnului.

Ori după un alt tâlcuitor, zicerea *„umplea-Mă-vei de veselie cu fața Ta”* însemnează că „pe Trupul Meu, adică pe Biserică, o vei umplea de veselie cu fața Ta, adică cu Mine, cu Fiul Tău, Care sunt fața Ta”.

Iar altul, tâlcuind zicerea aceasta, zice: „Aici însemnează că sfinții, după ce vor învia în ziua învierii de obște, vor fi întru bucurii și veselii îndelungate, însă această bucurie și veselie, care este una cu nestricăciunea, o vor lua de la Hristos, care este dreapta Tatălui”.

Dreapta Părintelui este Fiul, și tot El este și braț, și putere a Părintelui. „Deci *„bucurie,* zice și veselie va fi Mie, Fiului Tău, întru sfârșit, adică totdeauna, căci am ridicat la Mine pe oamenii cei căzuți, și am dobândit moștenirea Mea, adică pe toți cei ce au crezut în Mine”[[72]](#footnote-73).

„Totodată, Psalmul acesta mustră și vătămarea de minte a lui Arie, și pe a lui Evnomie și pe a lui Apolinarie”[[73]](#footnote-74).

Iar acum, în vremea noastră, Preasfântul Duh, prin acest Psalm, rușinează pe cei ce hulesc pe Dumnezeu și Biserica Sa. Dumnezeu cel în Sfânta Treime slăvit și închinat nu poate fi rușinat, nu poate fi înșelat, legătura Sa cu Biserica este de nezdruncinat. Nimeni nu poate aduce cuvânt de hulă împotriva Bisericii. Biserica – Trupul lui Hristos a fost este și rămâne „moștenitoarea”, iar al nostru este a fi în ea. A fi în Biserică înseamnă a fi în Hristos. Dar câți dintre noi putem spune acum *„Cine ne va despărți pe noi de dragostea lui Hristos?”* și toate celelalte zise de Sfântul Apostol Pavel și de toți cei s-au dovedit a fi adevăratele mădulare ale Bisericii.

Iată dar, și noi suntem chemați a mărturisi, să nu ne arătăm netrebnici, că și al nostru este darul și nouă ni s-a dat credința și în noi a sădit Dumnezeu dragostea. *„Ce vom zice dar către acestea? De este Dumnezeu pentru noi, cine este împotriva noastră?” (Rom. 8, 31- 39).*

*Dumnezeului nostru slavă în Biserica cea întru Hristos Iisus în toate neamurile veacului veacurilor. Amin.*

2. NIMENI NU NE POATE VĂTĂMA PE NOI DACĂ MAI ÎNTÂI NU NE VĂTĂMĂM NOI ÎNȘINE

Biserica și Cultura, Politica, Știința în Istoria omenirii

*„A fost oprit Adam în rai să culeagă pomul vieții, împărtășindu-se de pomul cunoștinței, dar s-a izbăvit de moarte, Născătoare de Dumnezeu, culegând din tine nemurirea”[[74]](#footnote-75)*

Istoria[[75]](#footnote-76), cultura[[76]](#footnote-77), politica[[77]](#footnote-78) și știința[[78]](#footnote-79) sunt în adevăr, sau în minciună, precum oamenii, pe ele își pun amprenta duhul din oameni. Dacă acestea sunt în *„Adevărul lui Dumnezeu” (Ioan 17, 17)* sunt ce se numesc, dar dacă sunt în minciună sunt tocmai împotrivă și nu se cade a se numi cu aceste nume. Dacă oamenii sunt în *„Duhul Adevărului” (Ioan 16, 13; I Ioan 4, 6),* sunt liberi (Ioan 8, 32),manifestările lor pe plan social își arată pecetea *„Adevărului lui Dumnezeu” (Rom. 1,25; I Ioan 2, 27; 4, 6),* și lucrările lor rămân ziditoare până în sfârșit. Cultura oamenilor o cunoaștem după oameni și oamenii se cunosc după cultura lor. Omul cel unit cu Dumnezeu aduce roadă bună! Dar, cel despărțit de Dumnezeu, cel căzut din starea de om (Ioan 19, 5. 6, 70; 8, 44; Ps. 1, 1; Ps. 48, 12, 21), ce roadă bună va putea aduce vreodată?

Însuși Domnul nostru Iisus Hristos ne învață a judeca în adevăr, în primul rând pe noi înșine, pentru a ne îndrepta, dar și oamenii și lucrurile[[79]](#footnote-80), pentru a nu pierde unirea cu El, zicând „*Că nu este pom bun care face roadă rea, nici pom rău care face roadă bună; că tot pomul din roada sa se cunoaşte. Că nu se adună smochine din mărăcini, nici din rug nu culeg struguri. Omul cel bun din vistieria cea bună a inimii sale scoate cele bune, și omul cel ὁ πονηρὸς - viclean din vistieria cea τοῦ πονηροῦ* *- vicleană a inimii sale scoate cele τὸ πονηρόν - viclene; că din prisosul inimii grăieşte gura lui” (Luca 6, 43-45).*

Știm că omul, cel dintru început, lăsându-se înșelat de diavolul, nu a ascultat sfatul cel bun a lui Dumnezeu, a preferat să cunoască binele și răul și să fie Dumnezeu și a căzut din unirea în adevăr care o avea cu Dumnezeu, a pierdut cunoștința binelui care-i venea din această unire, a murit. Sfinții Părinți arată că: „Omul mai întâi a înnebunit și apoi a căzut”[[80]](#footnote-81). Nu sa încrezut în Dumnezeu; auzind sfatul șarpelui, cel împotriva lui Dumnezeu, nu sa îndepărtat, ci sa apropiat, a cercetat, a ajuns să creadă *„că bun este pomul de mâncat și plăcut ochilor la vedere, și cum că frumos este a cunoaște”* *(Fac. 3, 6),* așa a ajuns să cunoască stricăciunea și moartea (Fac. 2, 16-17; 3).

Dar, după cum arată Însuși Mântuitorul în cuvântarea Sa către Nicodim, Dumnezeu - Tatăl atât de mult ne-a iubit încât pe Fiul Său, Cel Unul-Născut, la trimes ca să ia trup omenesc, să pătimească cu el, să moară, să învie, să-l îndumnezeiască și în El - Biserica să ne mântuiască.

Dacă Dumnezeu nu făcea lucrul acesta noi omenii nu mai avea cum să cunoaștem Viața (Ioan 14, 6; I Ioan 1, 2; 2, 25; 5, 12-13)[[81]](#footnote-82), nu mai aveam de ce să mai petrecem pe pământul acesta (Ioan 3, 16; II Tes. 2, 16; I Ioan 4, 10), viața noastră nu putea fi decât un iad veșnic. Nu se putea ca omul să dispară, odată adus de Dumnezeu la existență nu se poate întâmpla așa ceva[[82]](#footnote-83). După cum vedem și acum, viața fără Dumnezeu nu este viață; cu cât se împuținează numărul celor credincioși pământul se transformă în iad, și cu cât se înmulțesc viața pe pământ devine mai frumoasă.

Toți, cei de la facerea lumi și până în prezent, chiar și antihriști, sau născut și se nasc din dragostea lui Hristos, cu nădejdea mântuirii lor în Biserică –Trupul Său. *„Cuvântul lui Dumnezeu trup s-a făcut”* spre a se sălășlui întru noi, spre a ne îndumnezei, spre a ne mântui pe toți (Ioan 1, 14; Efes. 2, 5; 5, 1, 25). Mântuirea și tot binele numai întru dragostea Lui, în Trupul Său – Biserica, pot fi (Ioan 15, 9).

Cei care nu au vrut și nu vor să înțeleagă mesajul Mântuitorului nostru, dat și prin aleșii Săi, Sfântul Ioan Înaintemergătorul, Sfinții Apostoli, Biserica, *„Plinitu-s-a vremea și împărăția lui Dumnezeu s-a apropiat. Pocăiți-vă și credeți în Evanghelie!” (Marcu, 1, 15). Pocăiți-vă, că s-a apropiat împărăția cerurilor!” (Matei 3, 2; 4, 17; 10, 7; Luca 10, 9; Fapte 2, 38)* nu au putut și nu pot scăpa din robia patimilor, a diavolului și a morți, nu au putut și nu pot dobândi cunoștința lui Dumnezeu; iar lucrarea lor omenească și în *„duhul lui antihrist” (I Ioan 4, 3)* deși este numită de ei „culturală”, „politică”, „științifică”…ș.a. este descoperită de cei ce au Duhul lui Dumnezeu (Efes. 5, 13; I Timotei, 5, 24-25) că este tocmai împotrivă. Sfinții Părinți, mădularele Bisericii – Trupul lui Hristos, în Duhul Sfânt, arată că „politica este lucrare drăcească arătată”[[83]](#footnote-84) și că cei care au drept cult Eu lor, a căror slujire sunt patimile egoiste, nu pot crea niciodată ceva bun.

„Curăţia sufletului, zice Sfântul Atanasie cel Mare, e în stare să odihnească în sine pe Dumnezeu, precum zice şi Domnul: *„Fericiţi cei curaţi cu inima, că aceia vor vedea pe Dumnezeu” (Matei, 5, 8).*

Deci, precum s-a spus, aşa a făcut Ziditorul neamul oamenilor şi aşa a voit ca el să rămână. Dar, oamenii, nesocotind cele mai bune şi lenevindu-se cu înţelegerea, au căutat mai vârtos cele mai apropiate de ei. Iar mai aproape le-a fost trupul şi simţurile acestuia. De aceea şi-au despăr­ţit mintea lor de cele inteligibile şi au început să se privească pe ei înşişi. Iar privindu-se pe ei înşişi şi cunoscându-și trupul şi celelalte lucruri sen­sibile şi lăsându-se amăgiţi de ele, au căzut în poftele lor, alegând cele ale lor în locul contemplării lui Dumnezeu. Şi petrecând în acestea şi nevrând să se despartă de cele mai apropiate, şi-au închis în plăcerile trupului sufletul lor tulburat şi tăvălit în toate poftele[[84]](#footnote-85)…

Despărţindu-se de contemplarea celor inteligibile şi folosindu-se rău de lucrările diferite ale trupului[[85]](#footnote-86) şi îndulcindu-se de privirea trupului şi socotind că plăcerea este un bine, s-a folosit rău de numele binelui amăgindu-se şi socotind că însăşi plăcerea este binele adevărat[[86]](#footnote-87). E ca şi când cineva slăbit la minte ar cere o suliţă şi ar folosi-o împotriva celor pe care-i întâlnește, socotind că aceasta este o faptă înţeleaptă. Iar iubind plăcerea a început s-o caute pe felurite căi. Căci firea, fiind uşor mişcă­toare, nu încetează de se mişca, chiar dacă se întoarce de la cele bune. Dar ea nu se mai mişcă pe calea virtuţii, nici ca să vadă pe Dumnezeu, ci, gândind la cele ce nu sunt, preface ceea ce e în puterea ei, folosindu-se rău de aceasta pentru poftele ce le-a născocit, dat fiind că a fost creată şi cu voie liberă[[87]](#footnote-88). Căci, precum poate înclina spre cele bune, aşa poate să se şi întoarcă de la cele bune. Iar întorcându-se de la bine, se gândește numai­decât la cele potrivnice. Căci nu poate să nu se mişte deloc, fiind prin fire uşor mişcătoare. Şi cunoscând libertatea ei, se vede pe sine putând să se folosească de mădularele trupului atât spre cele ce sunt, cât şi spre cele ce nu sunt. Iar cele ce sunt sunt cele bune, şi cele ce nu sunt sunt cele rele. Şi zic că cele bune sunt, pentru că au modelele (paradigmele) lor în Dumnezeu, Care este. Iar cele rele zic că nu sunt, pentru că nu sunt, dar au fost plăs­muite prin gândurile omeneşti[[88]](#footnote-89)”.[[89]](#footnote-90)

Deci, este limpede că omul nefiind prin sine nu poate crea nimic ziditor despărțit de Dumnezeu (Ps. 13, 1; 48, 10; 52, 1), că dacă nu se mişcă spre Dumnezeu, dacă nu se silește (Matei 11, 12), se mişcă spre rău și pierde libertatea.

Cei care i s-au închinat și i se închină lui Dumnezeu *„în duh și adevăr”, (Ioan 4, 23-24)* al căror cult este în *„Duhul și Adevărul lui Dumnezeu”* sunt uniți cu Dumnezeu și cu aproapele lor și manifestările lor, în ori ce domeniu, sunt lucrarea lui Dumnezeu. Cultura lor poate fi numită Cultură, căci izvorăște din cult – din închinarea lor *„în duh și adevăr”* lui Dumnezeu.

De asemenea Politica, acest cuvânt care în grecește se scrie și se citește aproximativ la fel ca și cuvântul cultură[[90]](#footnote-91), nu este nevoie să fie făcută de oameni. Dacă ascultam sfatul Mântuitorului *„Pocăiți-vă și credeți în Evanghelie!” (Marcu, 1, 15)*, precum au făcut primi creștini, ne uneam cu El, în Biserica – Trupul Lui, *„împărăția lui Dumnezeu”* era înlăuntru nostru (Luca 17, 21), dezlipiți de lumea aceasta, capabili de jertfă din dragoste de Dumnezeu și de aproapele toate mergeau bine, *„nimeni nu era între noi lipsit” (Fapte 4, 34)[[91]](#footnote-92),* vedeam Raiul pe pământ.

Dar pentru că n-am ascultat de Dumnezeu ni sau întâmplat atâtea rele. Istoria dovedește că lumea a dat mai multă crezare oamenilor nebuni, care nu au crezut în Dumnezeu. Iar acum vedem că după toate cele întâmplate, marea parte a omenirii, continuă încă să se mai încreadă în ei înșiși și în oameni mai mult decât în Dumnezeu. Și dacă ne-am cerceta cu luare aminte, noi cei care zicem că credem în Dumnezeu, vai nouă, ne găsim și noi printre aceștia și chiar mai răi, mai vrednici de bătaie (Luca 12, 47), decât toți, pentru că pe noi ne-a învrednicit Dumnezeu de mare har în Biserica – Trupul Său.

Știm din Descoperirea Dumnezeiască, și am ajuns să vedem cu ochii noștri, că marea parte a oamenilor, deși vor vedea dezastrul care la adus neîncrederea lor în Dumnezeu, încrezându-se în ei înșiși, până la urmă, vor sfârși cu încrederea în Antihrist și cu pierzarea lor împreună cu el și cu toți demoni. Lumea se încrede în ea însăși, așteaptă izbăvirea de la oameni și caută fericirea în lucrurile acestei lumi.

Lumea suntem și noi, lumea este în noi, dar noi învredniciți fiind a fi mădularele Trupului lui Hristos, de la Sfântul Botez, avem puterea ca să ne izbăvim de lucrurile cele rele lumești și datoria de a duce o viață în credință, dragoste și smerenie, așa încât văzând lumea unirea noastră cu Dumnezeu să vină și ea la această unitate a credinței. Aceasta este voia lui Dumnezeu, cu noi cu toți, pentru aceasta S-a rugat Domnului nostru Iisus Hristos în rugăciunea Sa Arhierească către Dumnezeu - Tatăl.

*„Arătat-am,* zice, *numele Tău oamenilor pe care I-ai dat Mie din lume; ai Tăi erau și Mie I-ai dat pe ei; și cuvântul Tău l-au păzit. Eu pentru aceştia mă rog; nu pentru lume mă rog, ci pentru aceştia care I-ai dat Mie; că ai Tăi sunt. Și nu mai sunt în lume, iar aceştia în lume sunt și Eu la Tine vin. Părinte Sfinte, păzeşte-i pe dânşii întru numele Tău pe care I-ai dat Mie, ca să fie una, precum și Noi. Eu am dat lor cuvântul Tău, și lumea i-a urât pe ei, căci nu sunt ei din lume, precum Eu nu sunt din lume. Nu mă rog ca să-i iei pe ei din lume, ci ca să-i păzeşti pe ei de cel viclean. Ei nu sunt din lume, precum și Eu nu sunt din lume. Sfinţeşte-i pe ei întru adevărul Tău; cuvântul Tău adevăr este. Precum pe Mine M-ai trimes în lume, și Eu i-am trimes pe ei în lume. Și pentru dânşii Eu mă sfinţesc pe Mine însumi, ca și ei să fie sfinţiţi întru adevăr. Și nu numai pentru aceştia mă rog, ci și pentru cei ce vor crede întru Mine prin cuvântul lor;ca toți una să fie; precum Tu, Părinte, întru Mine, și Eu întru Tine, ca și aceştia întru Noi una să fie; ca să creadă lumea că Tu M-ai trimis. Și Eu slava care Mi-ai dat-o Mie, am dat-o lor ca să fie una, precum Noi una suntem; Eu întru ei și Tu întru Mine, ca să fie ei desăvârşit întru una și ca să cunoască lumea că Tu M-ai trimes și I-ai iubii pe ei, precum pe Mine m-ai iubit. Părinte, pe care I-ai dat Mie voiesc ca unde sunt Eu și aceia să fie împreună cu Mine; ca să vadă slava Mea, care ai dat-o Mie, pentru că M-ai iubit pe Mine mai înainte de întemeierea lumii. Părinte drepte și lumea pe Tine nu te-a cunoscut, iar Eu te-am cunoscut, și aceştia au cunoscut, că Tu M-ai trimes pe Mine. Și am arătat lor numele Tău, și-l voi arăta, ca dragostea cu care mai iubit pe Mine, întru dânşii să fie și Eu întru ei” (Ioan 17, 6, 9, 11, 14-26).*

 Acum cunoscut este faptul că cei care nu caută, mai mult decât orice, unirea cu Dumnezeu prin Credința Ortodoxă și Dragostea lui Iisus Hristos nu pot fi liberi cu adevărat și că, mai mult sau mai puțin, fac lucrare antihristică prin diavolul care îi stăpânește (Ioan 8, 12-59). Sfântul Ilarion Noul Mărturisitor, care a biruit în acest război, arată foarte clar lucrul acesta.

„Istorisirea biblică despre Turnul Babilonului, zice Sfântul, are un înțeles deosebit de adânc. În Biblie, primele reușite ale omenirii păcătoase în domeniul culturii și societății sunt povestite chiar înainte de această întâmplare. Era vremea când omul începea a construi cetăți de piatră. Atunci Domnul a amestecat limbile celor ce viețuiau pe pământ, astfel că ei au încetat a se mai înțelege unii cu alții și s-au răspândit pe întregul pământ (Fac. 17, 4 și 7-8). Această „zidire a turnului Babilonului” ne înfățișează un tip general de societate cetățenească sau politică întemeiată pe norme legale exterioare.

Iată cum definea legea filosoful rus V.S. Soloviov: „Legea este o cerință constrângătoare pentru realizarea unui nivel minim de bine sau ordine, care nu îngăduie anumite manifestări ale răului”[[92]](#footnote-93). Chiar dacă acceptăm această definiție a legii, este vădit că ea nu va corespunde niciodată cu morala creștină. Legea atinge aspectul exterior, ocolind esența omului. O societate creată pe temeiuri legaliste nu va putea nicicând să contopească oamenii în unitate. Unitatea se nimicește prin iubire de sine și egoism, căci legea nu nimicește egoismul. Ba dimpotrivă, legea nu face decât să-l întărească, apărându-l de încălcările ce vin din partea egoismului celorlalți.

Scopul unui stat întemeiat pe lege este acela de a crea, pe cât e cu putință, o ordine în care egoismul fiecărui membru să-și poată afla satisfacție fără a încălca interesele altora. Singura cale de a crea o astfel de ordine este aceea de a pune o oarecare opreliște egoismului membrilor individuali. Iată insolvabila contradicție a legii: ea afirmă egoismul, dar îi pune opreliști. Deci o societate alcătuită pe temeiuri legaliste poartă mereu în sine sămânța propriei descompuneri, fiindcă apără egoismul care necontenit îi subminează orice unitate. Soarta Turnului Babilonului este soarta societății legaliste. Într-o astfel de societate se va produce destul de des câte o „amestecare a limbilor”, atunci când oamenii nu se mai înțeleg unii cu alții deși vorbesc aceeași limbă. Ordinea legalistă dă loc adeseori unor groaznice dezordini.

Societatea creștină – Biserica – este exact opusul unei astfel de societăți legaliste și cu totul vremelnice. „Iar când a împărțit Limbi de Foc, într-o unire pre toți I-a chemat”[[93]](#footnote-94). Hristos nu a făurit Biserica ca mijloc de apărare a egoismului omenesc, ci ca mijloc de nimicire deplină a acestuia.

Temeiul unității Bisericii nu cuprinde principiile legale ce apără egoismul personal, ci dragostea, care este tocmai opusul egoismului personal. În convorbirea de rămas bun Hristos le-a spus ucenicilor Săi: *„Poruncă nouă vă dau vouă, ca să vă iubiţi unul pe altul; precum Eu v-am iubit pe voi, ca și voi să vă iubiţi unul pe altul. Întru aceasta vor cunoaşte toți că ai Mei ucenici sunteţi, de veţi avea dragoste întru voi”(Ioan 13, 34-35)[[94]](#footnote-95)*”.

Acum, când tot mai mulți aleg să fie pe placul lumii, este nevoie de mare luare aminte pentru a nu pierde Credința Ortodoxă și Duhul Sfânt primit la Sfântul Botez, prin care putem cerceta toate în ce duh sunt, așa după cum ne învață Domnul nostru Iisus Hristos, prin iubitorul Său Ucenic, Apostol și Evanghelist Ioan (I Ioan 4, 1-3). De vom căuta să ne „cultivăm” cu lucrările[[95]](#footnote-96) acestui *„neam viclean și preacurvar” (Matei 16, 4; Marcu 8, 38; I Cor. 6, 9),* de vom îndrăzni să vedem și să auzim lucrurile făcute în duhul vicleniei, al preacurviei, în duhul lui antihrist, nu vom mai putea scăpa niciodată de viclenia și preacurvia care este într-un fel în noi, de la naștere, și ne tiranizează sufletul (Ps. 50. 6). Lucrurile văzute și auzite de noi, fie bune, fie rele, își pun pecetea lor pe noi, ne colorează mintea. Cele rele ne pervertesc și ne robesc păcatului și morți, iar cele bune făcute în credință și frica lui Dumnezeu ne ajută să ne curățim sufletele noastre de tot păcatul și să ne unim cu Dumnezeu.

După cum ne arată Duhul Sfânt, cine alege să devină cult în felul acesta, înșelându-se cu vederea, auzirea și lucrarea în duhul lumii în care au fost făcute aceste lucrări este robit de patimi, se face rob diavolului (Ioan 8, 12-59), cade din starea de om (Ioan 19, 5. 6, 70; 8, 44; Ps. 1, 1; Ps. 48, 12, 21). Mântuitorul a arătat aceasta și când le-a spus iudeilor care se credeau cunoscători și se contraziceau cu El. „*Pentru ce,* zice, *glasul Meu nu-l cunoaşteţi? Căci nu puteţi să auziţi cuvântul Meu. Voi din tatăl diavolul sunteţi, și poftele tatălui vostru voiţi să faceţi. Acela ucigător de oameni a fost din început, și întru adevăr n-a stătut, că nu este adevăr întru dânsul; când grăieşte minciună, dintru ale sale grăieşte; că mincinos este, și tatăl ei. Iar Eu căci adevărul grăiesc, nu credeţi Mie” (Ioan 8, 43, 45).*

Omul cult este acela a cărui viață este Hristos, care este pildă de urmat pentru cei ce-l văd (Matei 5, 16). Filozoful Petre Țuțea a studiat mult și s-a convins până la urmă că numai prin credința în Adevărul Lui Dumnezeu aflăm adevăratul răspuns la întrebările care ne frământă pe noi oamenii. „Filozofia, zice, nu e o cale spre mântuire. E o comoditate mintală orientatoare, să zicem, în timp şi spaţiu, în relaţiile interumane. Fără credinţă, viaţa universală ar fi un pustiu dezgustător şi de nesuportat. Nu eşti liber şi senin decât în biserică sau păstrând în tine imaginea ei şi a preotului. Toţi ateii sunt jalnici. Ei renunţă la absolut, limitându-se la ei înşişi. Un savant ateu, care se bazează doar pe supoziţii, se deosebeşte de vulpe doar prin faptul că vorbeşte articulat şi face supoziţii. Dacă adevărul există, atunci trebuie să fie unul, iar pe acesta îl afli trăind, prin credinţă. Babele evlavioase merg la absolut rugându-se, iar filozoful trăncănind silogisme.

Dacă ai întrebări fundamentale, esenţiale, dar răspunsuri neconcludente, joci pe foc. Eşti chinuit. La întrebările pe care şi le pune omul, el poate răspunde util, relativ, inutil sau nociv. Jocul vieţii şi al morţii este fundamental şi încurcă toate socotelile. De ce ne naştem? De ce creştem? De ce ne realizăm trecător? Şi - de ce murim? Sunt întrebări la care răspunsurile sunt aleatorii, adică neconcludente. Sub raportul adevărului, un om modern, care are conştiinţă teoretică dar nu şi religioasă, nu se deosebeşte de un primitiv care când trăsneşte şi fulgeră pe cer cade cu fundul în sus. Nu e departe! Ştiinţa nu răspunde la nici un „de ce”, ci constată - util sau eronat.

Înlocuirea religiei cu ştiinţa! Fără credinţă şi Biserică, omul rămâne un simplu animal raţional şi muritor, raţionalitatea având doar caracterul unei mai mari puteri de adaptare la condiţiile cosmice decât restul dobitoacelor. Când zici că omul e un animal raţional, atributul raţionalităţii îl distinge de restul vietăţilor, nescoțându-l din perspectiva morţii absolute. Moartea devine relativă, ca o trecere, numai prin religie - ştiinţa, oricât de savantă, nescoțând omul decât aparent din regnul animal. Nici o consolare că eu mă deosebesc de elefant sau de capră pentru că fac silogisme, dacă apar şi dispar în mod absurd din natură”[[96]](#footnote-97).

Dar deși, Petre Țuțea, a aflat multe răspunsuri la problemele care ne frământă, după cum și el recunoaște, nu a ajuns la cunoștința duhovnicească, nu este un teolog, a mai judecat lucrurile și cu mintea, cum sunt tentați să o facă cei care studiază mult, în multe duhuri, și i-a mai scăpat adevărul. „Ortodoxia şi romano-catolicismul, zice el, sunt două surori egale. Nu seamănă cu protestanţii, care sunt socotiţi din punctul nostru de vedere eretici. Îmi place catolicismul ca ordine. Ortodoxia are însă taine, chiar dacă nu are şi ordine. Catolicismul organizează viaţa aceasta după modelele religioase, care sunt un joc între absolut şi relativ. De aceea, ortodocşii îi socotesc pe catolici mai puţin religioşi decât ei, adică nu sunt stăpâniți de mister, cum sunt stăpâniți ortodocşii”[[97]](#footnote-98).

După cum vedem la el, ca de altfel la mulți omeni „culți”, „Ortodoxia şi romano-catolicismul sunt două surori egale”. Iată, recunoaște că îi place catolicismul pentru „ordine”. Dar, după cum am văzut mai sus, foarte bine arătat de Sfântul Ilarion Noul Mărturisitor, tocmai această „ordine legalistă” a omului nu-i dă voie lui Dumnezeu să lucreze.

„Biserica este una, sfântă, sobornicească și apostolească”, așa după cum mărturisim în Simbolul Credinței. Nu pot fi două Biserici adevărate, „surori”, cu două credințe diferite. Biserica – Trupul lui Hristos este una și cei care țin adevărul Lui sunt în Ea.

*„Eu,* zice Domnul, *lumină în lume am venit, ca tot cel ce crede întru Mine, întru întuneric să nu rămână. Și de va auzi cineva graiurile Mele, și nu va crede, Eu nu-l judec pe el; că n-am venit ca să judec lumea, ci ca să mântuiesc lumea. Cel ce se leapădă de Mine, și nu primeşte graiurile Mele, are pe cel ce îl judecă pe el: cuvântul care am grăit, acela îl va judeca pe el în ziua cea de apoi. Că Eu de la Mine nu am grăit; ci Tatăl cel ce M-a trimes pe Mine, acela poruncă Mi-a dat, ce voi zice și ce voi grăi. Și ştiu că porunca Lui viaţă veşnică este; deci cele ce grăiesc Eu, precum Mi-a zis Mie Tatăl, așa grăiesc” (Ioan 12, 46-50).*

 Acum, din păcate, majoritatea cercetătorilor, politicienilor, scriitorilor, muzicienilor, artiștilor de ori ce fel, chiar și a teologilor, dacă pot fi numiți așa, neavând credință, au cedat în fața celor care au pus stăpânire pe bogățiile lumii și își impun „cultul” lor, ei înșelând lumea, cu lucrările lor, pe iei înșiși se înșeală (II Timotei 3, 13), căzând pradă diavolului și morți. De la aceștia, despre care lumea spune că sunt oameni culți, că au multă știință, poți auzi nebunii de genul: „Nu există Dumnezeu”; sau: „Toate credințele sunt adevărate”; sau: „Adevărul este în Talmud și în Coran precum este și în Biblie”; sau: „Adevărul este relativ, el nu se află în nici o credință desăvârșit, așa că nu mai spuneți că Credința Ortodoxă este cea adevărată și că numai în ea afli mântuirea”; sau: „Haideți să ne unim noi toți, cu toate credințele noastre, ca să fie ordine și pace în lume”; sau: „Să avem un Guvern mondial, un conducător peste toată lumea și fiecare să respecte credința celuilalt, nu are voie nimeni să spună că cutare, sau cutare lucru este păcat”. Și desigur că ei nu numai că vorbesc, ci își fac și lucrarea, se impun, constrâng, chipurile „respectând dreptul omului”. Așa a lucrat și lucrează *duhul lui antihrist* în cei care pierzându-și credința au pierdut și știința cea în adevăr și stăpânirea de sine. Din această cauză acum sunt tot mai puțini cei care pot să ofere ceva ziditor lumii.

Revista *Familia Ortodoxă* este una din puținele publicații care pot oferi ceva folositor. Legat de cele scrise, mai sus, găsim în paginile ei observația, că Ion Luca Caragiale, la vremea lui, spunea cu ironie profetică: „Noi suntem oameni moderni. Mătură-se dărâmăturile bisericilor, ca să se deschidă locuri largi, piețe vaste, pe cari, după cerințele progresului, să se zidească oțeluri mărețe și cluburi politice, teatre de varietăți și burse de comerț! Și nu care cumva să-ndrăznească a ridica glasul cineva! În cazul cel mai bun pentru dânsul, ar fi un om ridicul. E destul că Biserica e tolerată!...”

„Și în Rusia a existat un curent occidentalist și reformist, cu atât mai pregnant cu cât venea încă de la reformele impuse de Țarul Petru cel Mare (1672-1725), care au afectat profund toată societatea, inclusiv viața Bisericii. Cine are curiozitatea să citească „Jurnalul de scriitor” al lui F.M. Dostoievski (care cuprinde, de fapt, publicistica scriitorului), poate să observe că a te manifesta ca un gânditor ortodox pe chestiuni publice, cotidiene, era o raritate care făcea din el un caz aproape unic și constituia act de curaj, care mergea împotriva curentului pozitivist-european al epocii”[[98]](#footnote-99).

Iată, acum vedem, unde am ajuns noi, cei care nu am vrut să primim sfatul Mântuitorului: *„Plinitu-s-a vremea și împărăția lui Dumnezeu s-a apropiat. Pocăiți-vă și credeți în Evanghelie!” (Marcu, 1, 15). Pocăiți-vă, că s-a apropiat împărăția cerurilor!” (Matei 3, 2; 4, 17; 10, 7; Luca 10, 9; Fapte 2, 38).* Vedem unde am ajuns încrezându-ne mai mult în noi decât în sfatul iubitorului de Dumnezeu Ioan: *„Nu iubiţi lumea, nici cele ce sunt în lume. Dacă cineva iubeşte lumea, iubirea Tatălui nu este întru el;pentru că tot ce este în lume, adică pofta trupului şi pofta ochilor şi trufia vieţii, nu sunt de la Tatăl, ci sunt din lume. Şi lumea trece şi pofta ei, dar cel ce face voia lui Dumnezeu rămâne în veac” (I Ioan 2, 15, 17).* Aceasta este criza „κρἰσις – judecata” noastră, în care am ajuns noi cu cultura, politica și știința noastră, cea în iubire de sine*.* Cu ele ne-am legat de pământ și din oameni am devenit fiare. Ba, și mai rău, am ajuns să ne facem rău unul altuia cum nici draci nu pot să ne facă[[99]](#footnote-100). Căutând un trai mai bun pe pământ, iubind desfătarea în cele de aici și dorind slava noastră în această lume ne-am făcut vrăjmași nouă înșine, unul altuia și lui Dumnezeu (I Ioan 3, 8).

Acum vedem că măsurile luate de oameni, pentru ieșirea din criza - judecata în care au intrat, prin lucrarea împotriva lui Dumnezeu, nu sunt pocăința, ci sunt mai diabolice decât cele de până acum. Realizările științei lor le pun în slujba lui Antihrist, prin ele este ajutat să controleze și să stăpânească, chipurile, să facă ordine și pace în lume[[100]](#footnote-101).

Sfinții, deși cei mai mulți dintre ei, o perioadă din viața lor, au fost amăgiți cu lucrurile acestei lumi, nu s-au lăsat înșelați până în sfârșit. Ei unindu-se cu Dumnezeu au dobândit libertatea, pacea și toate darurile Duhului Sfânt, prin El vedeau și judecau toate în adevăr, și noi numai urmând lor ne putem bucura de viață. Prin Sfinți ne vorbește Dumnezeu, dar câți sunt „proști” să-i creadă. Unul dintre ei, Sfântul Nil Athonitul, Izvorâtorul de Mir, prorocea, pe la anul 1600, că: „Va va izvodi diavolul un meșteșug încât: vor ajunge oamenii să poată vorbi de la un capăt la altul al pământului; vor zbura prin aer ca păsările; și vor umbla prin apă ca pești”[[101]](#footnote-102). Care dintre oameni putea să-l creadă atunci pe acest Sfânt? Desigur că numai cei credincioși. Dar câți sunt acum cei care îl cred pe acest Sfânt, când văd că cele prorocite de el ca fiind „izvodirea diavolului”, ne sunt nouă atât de „utile”?

Viețile Sfinților sunt răspunsurile la toate problemele noastre. Dumnezeu ne-a chemat pe toți, prin Cuvântul Adevărului, Domnul nostru Iisus Hristos, dar numai ei sau *„lepădat de sine” (Matei 16, 24; Luca 9, 23),* și-au dus crucea lor, sau unit cu Dumnezeu. Ei s-au lepădat de toate, nu au viclenit, nu sau îndreptățit. Când Dumnezeu le-a arătat, ce este bun, frumos și de folos nu au ales ce le place precum fac eu. Ei nu sau îndreptățit, nu au viclenit, nu au spus la nu vreau nu pot, precum fac eu. Dacă urmam sfatul lui Dumnezeu lucrurile pe care le-au făcut ei le făceam și noi. Ei aveau cunoștința lui Dumnezeu, vedeau cu duhul, unii dintre ei din dragoste de Dumnezeu și de aproapele acum erau aici acum erau la capătul pământului, toate le puteau face fiind în Dumnezeu și Dumnezeu în ei. Și noi, toți oamenii de pe pământ, dacă nu alegeam să ne îndreptățim, să viclenim, aceasta avea să fie viața noastră. Dacă ne-am lepăda de vicleșug, adică, dacă nu ne-am mai îndreptăți păcatele noastre și ne-am pocăi din tot sufletul, unindu-ne cu Hristos în Sfântă Biserica Sa, Dumnezeu ar putea transforma pământul acesta în Rai într-o clipită (Luca 12, 49). Desigur, numai noi, prin viclenie, prin îndreptățirea în păcatele noastre, nu-I dăm voie lui Dumnezeu să transforme acum acest pământ în Rai.

Deci și acum, ca și până acum, ferice de cel ce a înțeles îndemnul Mântuitorului, cel dat și prin Sfântul Apostol Pavel*: „Ieşiţi din mijlocul lor şi vă osebiţi, zice Domnul, şi de ce este necurat să nu vă atingeţi şi Eu vă voi primi pe voi, și voi fi vouă Tată, şi veţi fi Mie fii şi fiice” (II Cor. 6, 17-18).*

Ferice de cel ce nu și-a luat îndrăzneala de a privi deșertăciunile mincinoaseale acestei lumii, care nu și-a pervertit simțirile trupului și ale sufletului cu ele.*„Fericit bărbatul,* zice Duhul Sfânt prin Prorocul David, *a cărui nădejde este numele Domnului şi nu a privit la deşertăciuni şi nebunii mincinoase” (Ps. 39, 4).* Și, vai mie celui ce nu m-am încrezut în Domnul, celui ce am căutat fericirea în putoarea păcatului. Vai mie de nu voi recunoaște vina mea, de nu mă voi pocăi, de nu voi scăpa din robia, întunecarea și nebunia care mi-a venit prin lucrarea păcatului, de nu mă va izbăvi Dumnezeu cu Harul și mila Lui,

Îndreptează-mă Doamne, ca să nu aud până în sfârșit:

*„Ce te fălești întru răutate puternice, fărădelege toată ziua? Nedreptate a gândit limba ta; ca un brici ascuţit ai făcut vicleşug. Iubit-ai răutatea, mai mult decât bunătatea; nedreptatea mai vârtos decât a grăi dreptate. Iubit-ai toate cuvintele pierzării, limbă vicleană. Pentru aceasta Dumnezeu te va sfărâma până în sfârşit; smulge-te-va şi te va muta de la locaşul tău, şi rădăcina ta din pământul celor vii. Vedea-vor drepţii şi se vor teme, şi de dânsul vor râde şi vor zice: Iată omul, care nu a pus pe Dumnezeu ajutorul luişi, ci a nădăjduit spre mulţimea bogăţiei sale, şi s-a întărit întru deşertăciunea sa”.*

Învrednicește-mă Doamne și pe mine a zice:

*„Iar eu ca un măslin roditor în casa lui Dumnezeu; nădăjduit-am spre mila lui Dumnezeu în veac şi în veacul veacului. Mărturisi-mă-voi Ție în veac, că ai făcut, şi voi aştepta numele Tău, că este bun înaintea cuvioşilor Tăi” (Ps. 51, 7-8).*

Dă-ne Doamne a împlini toți bunul Tău sfat:

*„Jertfeşte lui Dumnezeu jertfă de laudă, şi dă Celui Preaînalt rugile tale; și Mă cheamă pe Mine în ziua necazului tău, şi te voi scoate şi Mă vei proslăvi”.*

Și să nu aud eu, nevrednicul, groaznicul cuvânt:

*„Pentru ce tu povesteşti dreptăţile Mele şi iei Aşezământul Meu de lege prin gura ta? Iar tu ai urât învăţătura şi ai lepădat cuvintele Mele înapoi. De vedeai furul, alergai cu el, şi cu cel preacurvar partea ta puneai. Gura ta a înmulţit răutatea, şi limba ta a împletit vicleşuguri; șezând, împotriva fratelui tău ai clevetit, şi împotriva fiului maicii tale ai pus sminteală. Acestea ai făcut şi am tăcut; ai socotit fărădelege, că voi fi ţie asemenea; mustra-te-voi şi voi pune înaintea feţei tale păcatele tale”.*

Mulțumim Cuvântule al Adevărului, Doamne Iisuse Hristoase, și ne dă nouă să împlinim povața Ta:

*„Înţelegeţi dar acestea, cei ce uitaţi pe Dumnezeu, ca nu cumva să răpească, şi nu va fi cel ce izbăveşte; jertfa laudei[[102]](#footnote-103) Mă va slăvi, şi acolo este calea în care voi arăta lui mântuirea lui Dumnezeu” (Ps. 49, 14-23)[[103]](#footnote-104).*

*Dă-ne Doamne a face tot lucru bun spre slava Ta.*

*Preasfântă Născătoare de Dumnezeu, cea prin care ne-a venit tot binele de la Dumnezeu, mântuiește-ne pe noi. Amin.*

Pentru a nu ne pierde sufletul cel mântuit de Domnul nostru Iisus Hristos noi toți avem trebuință să ne cunoaștem pe noi înșine, să *„cercetăm duhurile de unde sunt” (I Ioan 4, 1-3)*

*„Eu sunt buciumul viţei, voi viţele, cel ce rămâne întru Mine și Eu întru el, acesta aduce roadă multă, că fără de Mine nu puteţi face nimic”*

*(Ioan 15, 5)*

După cum bine știm nimeni nu poate scăpa de înșelare, de robia celui viclean, nu se poate mântui, nu poate ajunge nici măcar sin­cer decât prin Hristos Domnul, în unitatea credinței Lui, în Trupul Său - Biserica. Sfinții Părinți, trăind viața lui Hristos (Gal. 2, 20), arată că: since­ritatea, curăția, nestri­căciunea în toate, viața întru sfințenie nu le poate dobândi decât cel rezidit în Trupul lui Hristos - Biserica[[104]](#footnote-105). Nimeni niciodată nu se va putea cunoaște pe sine în adevăr și nu va putea scăpa din robia duhurilor celor viclene rămânând în afara Bisericii. Din această cauză invidia cea mai mare a diavolului este îndreptată împotriva Bisericii și împotriva binecinstitorilor ei. El vrea, în primul rând, să ne lipsească de unitatea credinței Bisericii, ca să poată face orice cu noi, ca să nu mai fim dovadă a unității credinței lui Hristos spre mântuirea celor din afara Bisericii (Ioan 17, 21). Cu acest scop a izvodit și înșelăciunea că Biserica este dezbinată și că este nevoie de refacerea unității credinței Ei.

Fiind în Biserică, după cum ne-a arătat Însuși Mântuitorul și Dumnezeul nostru, prin harul lui Dumnezeu putem ajunge robii, prietenii, fiii, și chiar frații Lui, dar în afara ei, întrucât nu putem scăpa de robia păcatului, nu putem fi decât robi diavolului.

*,,Amin, amin, grăiesc vouă,* adică: așa este, așa să fie, a zis Domul iudeilor și este adevărat pentru întreaga omenire, *tot cela ce face păcatul, rob este păcatului. Robul nu rămâne în casă în veac; iar Fiul rămâne în veac. Deci dacă vă va slobozi pe voi Fiul, cu adevărat slobozi veți fi.... De ar fi Dumnezeu Tatăl vostru M-ați fi iubit pe Mine; că Eu de la Dumnezeu am ieșit și am venit; că n-am venit de la Mine însumi, ci Acela M-a trimis.... Voi din Tatăl diavolul sunteți, și poftele Tatălui vostru voiți să faceți. Acela ucigător de oameni a fost din început, și întru adevăr n-a stătut, că nu este adevăr întru dânsul, când grăiește minciuna dintre ale sale grăiește; că mincinos este, și tatăl ei.... Cela ce este de la Dumnezeu graiurile lui Dumnezeu ascultă; pentru aceasta voi nu ascultați că nu de la Dumnezeu sunteți” (Ioan 8, 34-36, 42, 44, 47).*

Așadar, grija de căpetenie a celui care prin mila și darul lui Dumnezeu se află în Biserică este de a se cunoaște pe sine, de a se pocăi; dorirea și vederea lui este cea a Sfântului Proroc și Împărat David: *„fărădelegea mea eu o cunosc și păcatul meu înaintea mea este pururea” (Ps. 50, 4).* Înțelege, după cum arată Sfinții Părinți, că: ,,mai mare decât cel care învie morții este cel care își vede păcatele și și-le plânge”.

În prima Sa predică Mântuitorul nu ne îndeamnă la nimic altceva decât la pocăință, și aceasta pentru a ne învrednici de unirea cu El. Unirea noastră duhovnicească și sensibilă cu Dumnezeu nu se poate realiza decât în pocăință, în unitatea credinței, în Biserică, prin harul Duhul Sfânt[[105]](#footnote-106). Noi toți avem nevoie să ajungem la *,,unitatea credinței (eis tin enotita tis pisteos) și a cunoștinței Fiului lui Dumnezeu, întru bărbat desăvârșit, la măsura vârstei plinirii lui Hristos” (Efes, 4, 13).* Aceasta înseamnă: *,,Pocăiți-vă și credeți în Evanghelie” (Marcu 1, 15), ,,Pocăiți-vă, că s-a apropiat împărăția cerurilor” (Matei 4, 17).* Pe Domnul ascultându-L și urmându-L Sfinții Apostoli asemenea au învățat. În prima pre­dică, după pogorârea Duhului Sfânt, Sfântul Apostol Petru zice, către cei ce-i întrebau *,,Ce vom face bărbați frați?” ,,Pocăiți-vă și să se boteze fiecare dintre voi întru numele lui Iisus Hristos spre iertarea păcatelor, și veți lua darul Sfântului Duh”... Deci ei cu dragoste primind cuvântul lui, s-au botezat și s-au adăugat în ziua aceea suflete ca la trei mii. Și erau așteptând întru învățătura apostolilor și întru împărtășirea și întru frângerea pâinii și întru rugăciuni. Și s-a făcut peste tot sufletul frică; că multe minuni și semne prin apostoli se făceau. Și toți cei ce au crezut erau la aceeași și aveau toate de obște și moșiile și averile le vindeau și le împărțeau pe ele tuturor după cum fiecare avea lipsă; și în toate zilele așteptând cu un cuget în Biserică și frângând prin case pâine, primeau hrană cu bucurie și cu bunătatea inimii lăudând pe Dumnezeu și având har către tot norodul. Iar Domnul adăuga pe cei ce se mântuiau în toate zilele la Biserică.(Fapte 2, 37-38, 41-47).*

În concluzie, nici pocăință, nici roade vrednice de pocăință nu putem avea, cu adevărat, dacă nu credem în Evanghelie, în Biserica - Trupul lui Hristos care este Împărăția cerului pe pământ. În Biserică, în credința ei, prin Duhul Sfânt primit în ea la Sfântul Botez, unindu-ne cu Hristos Domnul și în El unindu-ne unii cu alții trăim Evan­ghelia (Bunavestire) - Împărăția cerurilor încă din lumea aceasta în inimile noastre (Ioan 18, 36; Luca 17, 20-21; 18-17).

Cei din afara Bisericii prin Biserică înțeleg că se află în înșelare, iar în Biserică, cu ajutorul Harului lui Dumnezeu, primit la Sfântul Botez, în primul rând, ne putem cunoaște pe noi înșine, în adevăr, cine suntem. Înțelegem că suntem înșelați. Iar ca să putem fi izbăviți de înșelare este nevoie să ne cunoaștem tot timpul că ,,suntem nimic și nu putem nimic”. *„Fără de Mine nu puteți face nimic” (Ioan 15, 5) ,* a zis Domnul.Aceasta este prima armă cu care trebuie să ne înarmăm în războiul pe care îl avem de dus *,,împotriva începătoriilor și a domniilor, și a stăpânitorilor întunericului veacului acestuia, împo­triva duhurilor răutății întru cele cerești” (Efeseni 6, 12),* după cum ne învață Sfântul Nicodim Aghioritul în cartea sa *Războiul ne-văzut.* Numai înarmați fiind cu prima armă, care, după cum am văzut, se dobândește prin cunoașterea de sine, ne putem înarma și cu a doua, care este ,,toată nădejdea să ne-o punem în Dumnezeu”. Cine nu se cunoaște pe sine cât de înșelat este, cine nu se cunoaște că este nimic și că nu poate nimic, cine are o părere cât de cât bună despre sine însuși, cine se încrede câtuși de puțin în el însuși, nu se poate înarma cu a doua armă. Cine se cunoaște pe sine că este nimic și nu poate nimic, nu se în-cre­­de în el și nici nu-și pune nădejdea în oameni, înțelege că *„Blestemat este omul care-și pune nădejdea în om” (Ier. 17, 5).* Unul ca acesta urmează Sfântului Apostol Pavel care zice: *,,Stați deci tari, având mijlo­cul vostru încins cu adevărul și îmbrăcându-vă cu platoșa dreptății, și încălțați picioarele voastre, gata fiind pentru Evanghelia păcii. În toate luați pavăza credinței, cu care veți putea să stingeți toate săgețile cele arzătoare ale vicleanului. Luați și coiful mântuirii și sabia Duhului, care este cuvântul lui Dumnezeu. Faceți în toată vremea, în Duhul, tot felul de rugăciuni și de cereri, și întru aceasta priveghind cu toată stăruința și rugăciunea pentru toți sfinții” (Efes. 6, 14-18).*

Prin urmare, cel care se cunoaște pe sine că este nimic și că nu poate nimic, nu se pleacă sfatului și slavei lumii, nu se lasă intimidat și dus de valurile ei, ci acela se încrede numai în Dumnezeu. Iar încrederea lui în Dumnezeu o dovedește prin faptul că „se roagă și se luptă”, aceasta fiind de astfel a treia armă cu care trebuie să ne înarmăm. Iar a patra armă, arătată de Sfântul Nicodim Aghioritul, este „unirea cu Dumnezeiescul Trup și Sânge al lui Hristos”.

Deci, cine se pocăiește se cunoaște pe sine și cine se cunoaște pe sine se pocăiește, unul ca acesta numai în Dumnezeu nădăjduiește, se roagă Lui, cu ajutorul Lui luptă, cu El se unește, prin El biruiește, se mântuiește. Amin.

Pacea și unitatea le putem avea numai prin unirea

în credință cu Dumnezeu

*„Pace las vouă, pacea Mea dau vouă; nu precum dă lumea, dau Eu vouă. Să nu se tulbure inima voastră, nici să se înspăimânteze” (Ioan 14, 27)*

Din păcate, cei mai mulți dintre noi, iubitori de sine fiind, nu căutăm și nu cunoaștem pacea și unitatea cea adevărată. De cele mai multe ori căutăm să fim în pace și unitate cu lumea, în duhul lumii, ceea ce este vrăjmășie cu Dumnezeu. *„Precurvarilor şi preacurvelor,* ne zice Sfântul Apostol Iacov, *au nu ştiţi că dragostea lumii acesteia vrajbă este către Dumnezeu? Deci oricare va vrea să fie prieten lumii, vrăjmaş lui Dumnezeu se face” (Iacov 4, 4). „Iar roada dreptăţii cu pace se seamănă celor ce fac pace” (Iacov 3, 18).*

Nu putem avea pace și a fi făcători de pace nefiind uniți în credință cu Hristos - Pacea noastră. El ne-a atenționat: *„Să nu socotiţi,* zice, *că am venit să pun pace pe pământ; n-am venit să pun pace, ci sabie (Matei 10, 34).*

Duhul Sfânt arată că cel care alege să trăiască în duhul lumii, în vreme de ispită, când este chemat să se lepede de sine, să se jertfească, *pe Domnul nu-L cheamă, se teme de frică unde nu este frică (Ps. 52, 6),* intră în panică, se tulbură, se înfricoșează, se îndreptățește, viclenește, alege pacea cu lumea și cu diavolul, face zid între el și Dumnezeu și se pierde. Domnul zice acestora: *„Cel ce este de la Dumnezeu, graiurile lui Dumnezeu ascultă; pentru aceasta voi nu ascultaţi, că nu sunteţi de la Dumnezeu” (Ioan 8, 47).* Aceștia nu se pierd numai pe ei, ci trag și pe alții de aproape ai lor și cu cât de mult se arată a fi oameni ai Bisericii, oameni duhovnicești, cu atât sunt mai periculoși.

Îndemnul la fapta bună este bine primit și aduce pace și unitate, adică unire cu Dumnezeu, celui credincios, care caută sincer mântuirea și numai mântuirea. Iar faptă bună, cu adevărat, este cea care se săvârșește după voia lui Dumnezeu, în Duhul și Adevărul Lui, în Biserică. Numai atunci fapta bună este faptă bună și pacea și unitatea pe care o aduce ea nu cade niciodată. Duhul și Adevărul lui Dumnezeu sunt pacea și unitatea noastră, care se sălășluiesc în noi după război. Domnul ne-a arătat că: *,,împărăția lui Dumnezeu bine se vestește și fiecare spre aceea se silește” (Luca 16, 16); „împărăția cerurilor se silește, și silitorii o răpesc pe ea” (Matei 11, 12).*

Cu păruta pace și unitate, cu care diavolul îi înșeală pe oameni, noi nu trebuie să ne lăsăm amăgiți. Nu ne vom putea îndreptăți la judecată că ,,am făcut ascultare”, că „am ascultat sfatul celui mai mare al meu” și așa am pierdut credința, sau că m-am făcut părtași lucrării antihristice ca *„să pot cumpăra sau vinde” (Apoc. 13, 17).* Să urmăm dragostei Sfântului Apostol Pavel, care văzându-l pe Sfântul Apostol Petru căutând o pace și unitate înșelătoare cu cei încreștinați dintre evrei, cei din tăierea împrejur, nu s-a îndreptățit spunând: „Cine sunt eu să-i stau împotrivă acestuia care a fost ucenicul de aproape a lui Hristos și peste care s-a pogorât Duhul Sfânt?”. N-a zis: „Eu fac ascultare”. Sau: ,,Lasă că știe și el, doar Dumnezeu i-a descoperit despre chemarea neamurilor la credință (Fapte 10, 10-16), și, apoi pentru faptul că a stat la masă cu cei netăiați împrejur a dat seamă înaintea Apostolilor și deci știe bine hotărârile luate cu privire la acestea” (Fapte 11; 15, 1-29). Nu a preferat „pacea și unitatea”, nu și-a zis că a lui este a-și căuta de „faptele bune”, de „trăirea lăuntrică”, și l-a îndreptat, după cum vedem că relatează în *Epistola către Galateni 2, 11-14.* A arată că: *„Nu se îndreptățește omul din faptele legii, ci numai prin credința lui Iisus Hristos, și noi întru Hristos Iisus am crezut, ca să ne îndreptățim din credința lui Hristos, iar nu din faptele legii; că nu se va îndreptăți din faptele legii tot trupul” (Gal. 2, 16).*

Noi știm de la Sfinții Părinți că, deși instituția Bisericii se poate prăbuși, Biserica – Trupul lui Hristos însă nu se va clătina în veac. Și că grija noastră de căpetenie trebuie să fie nu atât aceea de a fi în unitate cu instituția și cu statul în care diavolul prin oamenii iubitori de sine își poate face lucrarea, ci aceea de a fi uniți cu Hristos în acest Trup al Său.

Sfântul Ignatie Briancianinov scria: ,,Nu năzuiți ca ridicând mâna voastră slabă să curmați torentul stihinic al apostaziei. Evitați-o, apărați-vă de ea și aceasta vă este de ajuns. Căutați să cunoașteți duhul vremurilor, cercetați-l ca să-i puteți evita influența oricând este cu putință. Se poate presupune că instituția Bisericii, care de multă vreme se clătină, se va prăbuși cumplit și cu grăbire. Într-adevăr nimeni nu este în stare să stăvilească sau să se împotrivească acestui lucru. Mijloacele adoptate pentru a sprijini Biserica instituțională sunt împrumutate de la stihiile (elementele) acestei lumi, lucruri care-i sunt potrivnice Bisericii, iar urmarea va fi că mai curând îi vor grăbi căderea, decât s-o împiedice. Fie ca Domnul Cel Milostiv să-i apere pe cei rămași care cred în El. Însă această rămășiță este micuță și se micșorează tot mai mult”[[106]](#footnote-107).

Nouă, celor care prin darul și mila lui Dumnezeu ne aflăm în Biserică, Toți Sfinții ne arată și ne învață, în primul rând prin însăși viața lor, ce înseamnă a fi în Biserică, și că ea a fost, este și va fi cea în care Dumnezeu ne-a mântuit, ne mântuieşte și ne va mântui, până la sfârșitul vremii acesteia, pe toți cei ce vom crede drept în ea.

După înțelegerea ortodoxă, Biserica este ,,Trupul lui Hristos dumnezeiesc și omenesc”, ,,trupul lui Hristos primit de la Maica Domnului și îndumnezeit căruia sfinții și credincioșii s-au învrednicit a-i fi mădulare”[[107]](#footnote-108). Biserica este cea în care Dumnezeu Tatăl prin Cuvântul lui Dumnezeu în Duhul Sfânt ne-a lucrat mântuirea și ne-o lucrează. În această Biserică sunt chemate la mântuire de către Capul ei Hristos, prin mădularele ei, toate popoarele. *,,Mergeți în toată lumea,* zice Domnul, *și propovăduiți evanghelia la toată zidirea. Cel ce va crede și se va boteza, se va mântui; iar cel ce nu va crede, se va osândi” (Marcu 16, 15-16).* Pe această Biserică zidind-o Dumnezeu Tatăl prin și în Hristos, Fiul și *,,Cuvântul lui Dumnezeu”* când *,,trup s-a făcut” (Ioan 1, 14),* șiorganizând-o prin Duhul Sfânt, mântuirea tuturor oamenilor, prin zidirea în ea, prin unirea cu Dumnezeu în credința ei, numai în ea ne-a arătat. Mai lămurit această înțelegere o vedem exprimată prin Sfântul Apostol Pavel, în Epistola către Efeseni.

 *,,Cela ce s-a pogorât,* zice Apostolul Pavel, Gura lui Hristos, *Acela este carele s-a și suit mai presus de toate cerurile, ca să umple toate. Și Acela a dat pe unii apostoli, iar pe alții proroci, iar pe alții, evangheliști, iar pe alții păstori și dascăli, spre săvârșirea sfinților spre lucrul slujbei, spre zidirea trupului lui Hristos, până ce vom ajunge toți la unitatea credinței (εἰς τὴν ἑνότητα τῆς πίστεως*- *eis tin enotita tis pisteos) și a cunoștinței Fiului lui Dumnezeu, întru bărbat desăvârșit, la măsura vârstei plinirii lui Hristos, ca să nu mai fim prunci, învăluindu-ne și purtându-ne de tot vântul învățăturii întru amăgitura oamenilor, întru vicleșug spre meșteșugirea înșelăciunii; ci adevărați fiind întru dragoste, să creștem toate întru El, care este capul, Hristos, din carele tot trupul potrivit alcătuindu-se și încheindu-se prin toată pipăirea dării, după lucrare întru măsura fiecărui mădular, face creșterea trupului spre zidirea Sa singur întru dragoste” (Efes. 4, 10-16).*

Precum în Biblia, ediția 1914, așa și în unele cărți mai vechi, cuvântul *„εἰς τὴν ἑνότητα τῆς πίστεως”* care cel mai corect se traduce *,,la unitatea credinței”,* îl găsim tradus *,,la unirea credinței”,* sau mai corect *,,la unimea credinței”.*

Dar deși cel mai corect tradus ar fi *,,la unitatea credinței”,* nu sunt rele nici cele două forme de traducere, dacă le înțelegem așa cum trebuie. Numai că, din păcate, aceste cuvinte sunt înțelese greșit de cei mai mulți dintre cei ce ne numim mădulare ale Bisericii, și lăsând la o parte faptul că se vrea, de către vrăjmașii Bisericii a nu ști noi ce înseamnă aceasta în adevăr, trebuie să recunoaștem că lucrul acesta ni se întâmplă desigur, așa după cum spune Sfântul Ioan Gură de Aur, din cauză că nu cunoaștem ,,cu exactitate legătura ce ne unește”, nu o trăim cum ar trebui, nu experiem această unire a credinței, care este unirea cu Dumnezeu în credință și prin credință. Toți Sfinții cunosc această legătură și ne arată că la unirea duhovnicească și sensibilă cu Dumnezeu nu putem ajunge decât în credință și prin credință. Cine se unește cu Dumnezeu în credința și prin credința Bisericii – Trupul lui Hristos devine *,,una”* cu Dumnezeu și cu toți cei uniți cu Dumnezeu în Biserică, unii ca aceștia au ajuns, cu adevărat, la unitatea credinței și sunt în unitatea Bisericii. Nu este destul să zicem că credem ca să ajungem la unitatea credinței, unitatea credinței care începe la Sfântul Botez se desăvârșește prin „desăvârșita” unire cu Dumnezeu. Deci pentru a cunoaște această legătură: *„unitatea credinței”,* avem nevoie să credem cu adevărat, adică, să trăim credința. Numai primind cuvintele Mântuitorului, cuvintele credinței și trăindu-le în Duhul Bisericii noi ne unim cu Dumnezeu și unindu-ne cu Dumnezeu ajungem *„la unitatea credinței”* și la *„cunoștința Fiului lui Dumnezeu, întru bărbat desăvârșit, la măsura vârstei plinirii lui Hristos”.* Adică devenim *,,una”* cu Dumnezeu, așa după cum ne-a arătat a fi voia Lui. Numai prin *Cuvântul Lui Dumnezeu,* în credința Lui, putem deveni *una* cu Dumnezeu, putem fi vii.

La noi, în românește, găsim explicat acest cuvânt *„unirea credinței”* și de Sfântul Ioan Gură de Aur, care, în cărțile mai vechi, arată astfel:

,,*La unirea credinței,* zice, adică, până ce vom dovedi că avem o singură credință. Aceasta e unirea credinței, când toți suntem una, când toți vom cunoaște cu exactitate legătura ce ne unește; până atunci trebuie a lucra fiecare. Deci dacă pentru aceasta ai primit harul, ca pe alții să zidești, vezi ca nu cumva să te distrugi însuți invidiind pe altul. Dumnezeu te-a cinstit, și te-a pus ca să desăvârșești pe un altul, pentru că și apostolul pentru aceasta a fost dat, și profetul ca să profetizeze și să convingă, și evanghelistul ca să evanghelizeze, pentru aceasta a dat și pe păstor și dascăl; tuturor, în fine, li s-a încredințat același lucru de îndeplinit. Când cu toții credem deopotrivă, numai atunci este unire. Cum că aceasta înțelege apostolul când ne spune despre *bărbat desăvârșit,* este mai presus de orice îndoială”[[108]](#footnote-109).

Biserica - Trupul lui Hristos a fost, este și rămâne singurul loc prin care și în care unindu-ne cu Dumnezeu devenim *,,una”* cu El și prin El cu toți cei care cred și se unesc cu El. Cei care trăiesc credința Bisericii înțeleg această legătură, care este după voia și în iubirea Sfintei Treimi, așa după cum ne-a arătat Însuși Hristos, Domnul, Fiul și Cuvântul lui Dumnezeu, Mijlocitorul nostru în *Rugăciunea Sa Arhierească,* când S-a rugat Tatălui zicând:

*,,Și nu mai sunt în lume, iar aceștia în lume sunt și Eu la Tine vin. Părinte Sfinte, păzește-i pe dânșii întru numele Tău pe care i-ai dat Mie, ca să fie una, precum și Noi. ...Ca toți una să fie; precum Tu, Părinte, întru Mine, și Eu întru Tine, ca și aceștia întru Noi una să fie; ca să creadă lumea că Tu M-ai trimis. Și Eu slava care Mi-ai dat-o Mie, am dat-o lor ca să fie una, precum Noi una suntem; Eu întru ei și Tu întru Mine, ca să fie ei desăvârșit întru una, și ca să cunoască lumea că Tu M-ai trimis și i-ai iubit pe ei, precum pe Mine M-ai iubit” (Ioan 17, 11, 21-23).*

Prin urmare, din cele zise de Însuși Domnul nostru Iisus Hristos, înțelegem că unitatea Bisericii este realizată în Dumnezeu și că voia Lui este ca noi să fim *„desăvârșit întru una”.* Prin această unitate a Bisericii sa făcut și se va face cunoscută lumii întregi iubirea și slava lui Dumnezeu. Amin.

Nu este pe pământ cinste mai mare decât aceea de a fi mădular al Bisericii - Trupul lui Hristos și nu este pagubă mai mare decât aceea de a fi despărțit de ea

*„Cel ce nu este cu Mine, împotriva Mea este, și cel ce nu adună cu Mine, risipeşte” (Matei 12, 30)*

Pentru că cel mai mare dar este a fi unit cu Dumnezeu în Sfântă Biserica Sa, și Sfântul Proroc și Împărat, pus de Dumnezeu, David îl cere prin Duhul Sfânt, și pe noi ne învață a-l căuta zicând:

*,,Una am cerut de la Domnul, aceasta voi căuta, ca să locuiesc în casa Domnului, în toate zilele vieți mele. Ca să văd frumusețea Domnului și să cercetez Biserica cea Sfântă a Lui....” (Ps. 26, 7-8).* Și înalt loc zice: *,,Cât de iubite sunt locașurile Tale, Doamne al puterilor! Dorește și se sfârșește sufletul meu după curțile Domnului; inima mea și trupul meu s-au bucurat de Dumnezeul Cel viu.... Altarele Tale, Doamne al puterilor, Împăratul meu și Dumnezeul meu. Fericiți care locuiesc în casa Ta, în vecii vecilor Te vor lăuda” (Ps. 83, 1-2, 4-5).*

Aceste biserici de care dorește Sfântul Proroc, nu sunt altele decât acestea ale noastre, ale creștinilor, ale binecinstitorilor de acum, locașurile în care se adună cei care fac parte din Biserica – Trupul lui Hristos, după cum Sfinții Părinți tâlcuind au arătat-o zicând:

,,Fiindcă mai sus dumnezeiescul David a dorit să intre în bisericile și în locașurile Domnului, însă după ani, era departe, pentru aceasta fericește aici pe acei creștini ce urmează să locuiască într-însele”.

Tot aici Duhul Sfânt prin Prorocul David face arătată și unitatea Bisericii.

,,Că prin casa a lui Dumnezeu trebuie să înțelegem bisericile lui Hristos; însă fără osebire a zis casa cu număr singular, deoarece, după așezarea prin osebite locuri, casele lui Hristos sunt multe, iar după împărtășirea bunei-cinstiri și după unitatea de credință, o casă a lui Dumnezeu se numesc toate. Zice însă și după urmare pentru ce sunt fericiți cei ce vor locui în bisericile lui Hristos, ,,pentru că, zice, într-însele vor slavoslovi pe Hristos totdeauna cu neîncetate cântări de laudă”[[109]](#footnote-110).

Este de reținut că „după împărtășirea bunei-cinstiri și după unitatea de credință o casă a lui Dumnezeu se numesc toate bisericile”. Acestea deci, buna-cinstire și unitatea credinței, sunt cele care vădesc unitatea Bisericii. Și toți cei care vor să fie cu Dumnezeu, în vecii vecilor lăudându-L, se țin în acestea două, care nu pot fi despărțite una de alta. Ei trăiesc viața lor bine și cinstit în ,,unitatea credinței”. Noi toți avem nevoie a ne petrece toată viața noastră în pocăință, în bună-cinstire, aproape de sfintele altare, aproape de Sfintele Taine, care ne unesc cu Dumnezeu pentru a putea zice împreună cu Prorocul: *,,Pe piatră m-a înălțat, și acum iată a înălțat capul meu peste vrăjmașii mei” (Ps. 26, 10).* Iar dacă zice *,,pe piatră”* se înțelege Piatra credinței, *,,Piatra cea din capul unghiului”,* pe care a zidit Dumnezeu Biserica (Ps. 116, 21-22; Matei 16, 16-18; 21, 42; Efes. 2, 20; Is. 28, 16). Hristos este *,,Piatra credinței”,* cu care se laudă și pe care o laudă Biserica în tot felul de cântări. Una dintre ele fiind și aceasta:

*,,Pe piatra credinței întărindu-mă Tu ai deschis gura mea asupra vrăjmașilor mei; că s-a veselit duhul meu a cânta Ție: ,,Nu este Sfânt ca Dumnezeul nostru și nu este drept afară de Tine, Doamne” (Irmos).*

Numai cei zidiți pe Piatra credinței, în credința Bisericii - Trupul lui Hristos, pot fi bine-cinstitori. Vedem că Sfântul Proroc David, prin Sfântul Duh, nu căuta multe, ci una căuta, și pe noi ne învață a face asemenea. Și în Psalmul 9 el se roagă zicând:

„*Miluiește-mă, Doamne,* *vezi smerenia mea,* *de către vrăjmașii mei, Cel ce mă înalți din porțile morții, ca să vestesc toate laudele Tale* *în porțile fiicei Sionului;* *bucura-mă-voi de mântuirea Ta” (Ps. 9, 13-14).*

Sfântul Proroc nu cere să fie miluit și izbăvit din moarte pentru altă pricină, ci, zice, numai pentru „ca să propovăduiesc, în porțile Sionului, toate slavoslovirile ce Ți se cuvin, pentru însușirile care se cuvin numai Ție, adică pentru că toate le-ai făcut prin Pronia Ta, prin înțelepciunea Ta, prin dreptatea și prin înomenirea Ta, deoarece pentru fiecare din acestea se cuvine a slavoslovi. Iar prin *Sion* numește aici Biserica Sfinților care este în ceruri, iar *porțile ei* sunt numite, după Fericitul Teodorit, bisericile din tot pământul, prin care, ca prin niște uși, să se poată sui cineva la Sionul cel de sus, căci creștinii care pătimeau pentru Hristos, adunându-se în Biserici, propovăduiau minunile lui Dumnezeu, prin acestea întărind pe frații lor întru credință... Zicând *veseli-ne-vom de mântuirea Ta,* prin mântuire a arătat înomenirea lui Hristos și moartea Lui, deoarece acestea s-au făcut pricinuitoare mântuirii oamenilor, precum le-a numit și Dreptul Simeon, zicând: *...că a văzut ochii mei mântuirea Ta (Luca 2, 30)”[[110]](#footnote-111).*

Așadar aceasta este bucuria noastră, „prin aceste cuvinte, zice și Sfântul Chiril al Alexandriei, se bucură cei dintre neamuri, pentru iconomia pe care a făcut-o Dumnezeu Tatăl în Hristos, Mântuitorul și Izbăvitorul, arătându-L tuturor că bine a voit ca toate să se încheie [ἀνακεφαλαιώσασθαι = recapituleze, unifice, vezi și Efes. 1, 10] în Hristos – atât cele din ceruri, cât și cele de pe pământ”[[111]](#footnote-112).

Sfinții și toți cei care se mântuiesc s-au bucurat și se bucură numai de unirea cea întru Hristos, în Sfântă Biserica Sa și pe aceasta o fac cunoscută aproapelui lor, cu viața și cuvântul lor. Ei ne arată că:

,,Ereziile fiind fapte trupești, roade ale cugetării trupești, sunt născocite de către duhurile căzute. „Fugiți de ereziile cele fără de Dumnezeu”, spune Sfântul Ignatie Teoforul, „căci sunt născocire a diavolului, a șarpelui, începătorului răutății”[[112]](#footnote-113). Nu trebuie să ne mirăm de asta: duhurile căzute s-au coborât din înălțimea vredniciei duhovnicești și au căzut în cugetarea trupească mai mult decât oamenii. Oamenii au putință să treacă de la cugetarea trupească la cea duhovnicească; duhurile căzute sunt lipsite de această putință. Oamenii nu sunt supuși unei atât de puternice înrâuriri a cugetării trupești, fiindcă în ei binele cel firesc nu a fost nimicit, precum în duhuri, de cădere. În oameni, binele este amestecat cu răul, și ca atare este netrebnic; în duhurile căzute domnește și lucrează numai răul. Cugetarea trupească a dobândit în privința duhurilor dezvoltarea cea mai cuprinzătoare și deplină pe care o putea atinge. Păcatul lor de căpetenie este ura înverșunată față de Dumnezeu, ce se vădește printr-o înfricoșătoare și necontenită hulă împotriva Lui. Ele s-au trufit înaintea lui Dumnezeu Însuși; au prefăcut supunerea față de Dumnezeu, care este firească pentru zidire, într-o neîncetată lucrare împotriva Lui, într-o neîncetată vrăjmășie. Din această pricină, căderea lor este adâncă și rana morții veșnice cu care sunt ele rănite este cu neputință de tămăduit. Patima lor de căpetenie este trufia; ele au o monstruoasă și prostească slavă deșartă; află plăcere în toate felurile păcatului, petrec necontenit în acestea, trecând de la un păcat la altul. Ele se târăsc și în iubirea de argint, și în îmbuibarea pântecelui, și în preacurvie[[113]](#footnote-114). Neavând putință de a săvârși păcatele trupești cu trupul, duhurile căzute le săvârșesc cu închipuirea și cu simțirea; ele au împropriat firii netrupești păcatele proprii trupului; ele au dezvoltat în sine păcatele ce nu sunt proprii firii lor neasemuit mai mult decât pot fi acestea dezvoltate între oameni (Sfântul Vasile cel Mare îl numește pe duhul căzut părinte al slăbiciunilor pătimașe trupești. Vezi rugăciunile pentru întinare din Molitfelnic). *,,A căzut, din cer,* spune Prorocul despre heruvimul căzut, *luceafărul cel ce răsare dimineața, zdrobitu-s-a pe pământ. Tu ai zis întru cugetul tău: în cer mă voi sui, deasupra stelelor cerului voi pune scaunul meu... fi-voi asemenea Celui Preaînalt. Iar acum în iad te vei pogorî, și în temeliile pământului... fi-vei lepădat în munți ca un mort…” (Is. 14, 12-15,19).*

Duhurile căzute, purtând în sine temeiul tuturor păcatelor, se străduiesc să-i atragă în toate păcatele pe oameni, cu scopul și cu setea de a-i da pierzării. Ele ne atrag în felurita desfătare a trupului, în iubirea de câștig, în iubirea de slavă, zugrăvindu-ne în culorile cele mai vii și mai atrăgătoare obiectele acestor patimi. Ele se străduiesc să ne atragă mai ales în trufie, din care odrăslesc precum verdețurile din semințe vrăjmășia față de Dumnezeu și hula împotriva Lui. Păcatul hulei împotriva lui Dumnezeu, care alcătuiește miezul tuturor ereziilor, este păcatul cel mai greu, care este propriu duhurilor căzute și alcătuiește însușirea lor cea mai aparte. Duhurile căzute se străduiesc să acopere toate păcatele cu o mască plăcută, numita în scrierile ascetice ale Părinților îndreptățiri[[114]](#footnote-115). Ele fac asta cu scopul ca oamenii sa fie amăgiți mai lesne, să se învoiască mai ușor la primirea păcatului. La fel fac ele și cu hula împotriva lui Dumnezeu: se străduiesc să o acopere cu nume mare, cu o retorică pompoasă, cu o filosofie elevată. Cumplită armă sunt în mâinile duhurilor ereziile! Ele au pierdut popoare întregi, răpindu-le fără ca acelea să bage de seamă creștinismul, înlocuind creștinismul cu o învățătură hulitoare, împodobind această învățătură ucigașă cu numele de creștinism purificat, adevărat, restaurat. Erezia este un păcat săvârșit, în primul rând, cu mintea. Acest păcat, fiind primit de minte, se împărtășește duhului, se revarsă asupra trupului, spurcă chiar trupul nostru, ce are putință de a primi sfințire din împărtășirea cu harul Dumnezeiesc și de a se spurca și molipsi prin împărtășirea cu duhurile căzute. Acest păcat este cu greu băgat de seamă și anevoie priceput pentru cei care nu cunosc bine creștinismul, și ca atare prinde lesne în cursele sale simplitatea, neștiința, mărturisirea nepăsătoare și superficială a creștinismului. Au fost prinși de erezie pentru o vreme Preacuvioșii Ioanichie cel Mare, Gherasim de la Iordan și alți câțiva bineplăcuți lui Dumnezeu. Dacă Sfinții bărbați care și-au dus viața numai și numai cu grija mântuirii nu au putut pricepe dintr-o dată hula ascunsă sub o mască frumoasă, ce să mai spunem de cei care-și duc viața în griji lumești, având despre credință o concepție neîndestulătoare, cu totul neîndestulătoare? Cum să recunoască aceștia erezia aducătoare de moarte, dacă ea li se înfățișează sub masca înțelepciunii, dreptății și sfințeniei? Iată pricina pentru care obști creștine întregi și popoare întregi s-au plecat lesne sub jugul ereziei! Din aceeași pricină este foarte anevoioasă întoarcerea din erezie la Ortodoxie, cu mult mai grea decât întoarcere din necredință și idolatrie. Ereziile care sunt mai aproape de ateism sunt mai lesne recunoscute și oprite decât cele mai puțin îndepărtate de credința ortodoxă și, ca atare, mai ascunse. Împăratul roman cel întocmai cu Apostolii, Marele Constantin, i-a scris o epistolă Sfântului Alexandru, patriarhul Alexandriei, cel care l-a dat în vileag pe ereziarhul Arie, îndemnându-l să înceteze cearta ce strică pacea din pricina unor cuvinte deșarte. Prin aceste cuvinte pe care Constantin le-a numit deșarte era tăgăduită Dumnezeirea Domnului nostru Iisus Hristos, era nimicit creștinismul[[115]](#footnote-116). Astfel, și într-un bărbat sfânt, râvnitor al dreptei credințe, neștiința a fost amăgită printr-o cursă a ereziei pe care el nu a putut să o priceapă.

Erezia, fiind păcat greu, păcat de moarte, se vindecă ușor și hotărâtor - ca păcat al minții - prin darea ei nefățarnică, din toată inima, anatemei. Sfântul Ioan Scărarul a zis: „Sfânta Biserică sobornicească îi primește pe eretici când ei dau anatemei fără fățărnicie erezia lor[[116]](#footnote-117), și îndată îi învrednicește de Sfintele Taine; iar pe cei căzuți în curvie, chiar dacă își mărturisesc și părăsesc păcatul, poruncește, urmând apostoleștilor rânduieli să fie despărțiți de Sfintele Taine pentru mulți ani”[[117]](#footnote-118). Urma lăsată de păcatul trupesc rămâne în om și după mărturisirea păcatului, și după părăsirea lui; urma lăsată de erezie e nimicită îndată după lepădarea ei. Fără această doctorie, otrava hulei împotriva lui Dumnezeu rămâne în duhul omenesc și nu încetează a-l clătina cu nedumeriri și îndoieli pricinuite de împreună-simțirea netăiată din rădăcină față de erezie; rămân gânduri ce se ridica împotriva înțelegerii lui Hristos, ce fac anevoioasă mântuirea pentru cel ținut în legăturile lor, ținut în legăturile nesupunerii și împotrivirii față de Hristos, pentru cel ce rămâne în împărtășire cu satana”[[118]](#footnote-119).

*Doamne Dumnezeul nostru izbăvește-ne pe noi, pe toți, de toată înșelăciunea diavolească și ne învrednicește a Te slavi în Biserica cea întru Hristos Iisus, Domnul nostru, în vecii vecilor. Amin.*

Nu este suficient să ne numim ortodocși,

avem nevoie să fim ortodocși

*„Nu tot cel ce-Mi zice: Doamne! Doamne! va intra întru împărăţia cerurilor, ci, cel ce face voia Tatălui Meu Care este în ceruri” (Matei 7, 21)*

Vedem că precum s-a petrecut în *Vechiul Legământ,* așa a fost în tot decursul istoriei Bisericii, așa se întâmplă și acum. Precum atunci,deși unii dintre arhierei, cărturari, farisei și popor spuneau că fac parte din Biserică, dar în realitate trăiau în iubire de sine și lucrau la dărâmarea ei, așa este și acum.

Atunci celor care stricau Biserica, care la vremea aceea era *,,adunarea credincioșilor”,* le-a zis Domnul: *„Stricați biserica aceasta, și în trei zile o voi ridica.* ...*Iar El,* (după cum ne lămurește, mai departe, Evanghelistul), *zicea pentru biserica trupului Său” (Ioan 2, 16-21).* Atunci acelora le venea mai greu să înțeleagă această taină. Dar nouă acum, când vedem că această Biserică, *ridicată în trei zile,* estearătată clar, de însuși Domnul nostru Iisus Hristos, ca fiind trupul Lui primit de la Maica Domnului și îndumnezeit, căruia Sfinții și credincioșii îi devin mădulare, ce lămurire ne mai trebuie? Acum când, de trăim credința, înțelegem că această Biserică este zidită pe *,,Piatra cea din capul unghiului” (Ps. 117, 22: Is. 28, 16; Matei. 21, 42; Marcu. 12, 10-11), -* Iisus Hristos Fiul și Cuvântul lui Dumnezeu celui viu, Cel ce a zis *,,...pe această piatră, voi zidi Biserica Mea și porțile iadului nu o vor birui pe dânsa” (Matei 16, 16-18),* de ce lămurire mai avem nevoie?

Această Biserică fiind Trupul lui Hristos, condusă de Hristos, Capul său (Col. 1, 18), fără întrerupere (Matei 16, 18; 28, 20), este clar că nu are cum să aibă nevoie de ,,reîntemeiere”, nu are nevoie de vreo ,,refacere” făcută de oameni, ci noi toți oamenii suntem chemați să ne refacem, zidindu-ne pe noi înșine și unii pe alții, în ea. Dacă cei din Vechiul Legământ, care lucrau la dărâmarea Bisericii (adunarea credincioșilor), au reușit aceasta în oarecare măsură (și atunci nu au reușit să facă aceasta cu cei adevărat credincioși), acest lucru este cu neputință de realizat acum, când Biserica este Trupul lui Hristos. Chiar de ar fi mulți aceia care, pierzând credința, se rup de Biserică, ea rămâne unită și întreagă pentru că este Trupul lui Hristos.

Unitatea Bisericii este tocmai dovedirea lucrării Sfintei Treimi în ea și arată superioritatea ei. Această unitate nu poate fi pusă la îndoială de nimeni. Nu se poate vorbi de o refacere a unității Bisericii, prin unirea ei cu adunările eretice care și-au dat numele de biserici. Nu tăgăduindu-se unitatea Bisericii, ci crezând-o, trăind-o, mărturisind-o și slăvind prin aceasta pe Dumnezeu, Cel prin care ea este, ne mântuim noi toți cei ce suntem în ea și toți cei din afara ei de vor veni la această unitate.

Deci Biserica nu a fost, nu este și nu poate fi ruptă de nimeni, de ea s-au rupt și se rup toți cei ce nu cred în ea ca fiind Trupul Dumnezeiesc și omenesc al lui Hristos, singurul loc în care unindu-ne cu Dumnezeu suntem în unitatea credinței. Unitatea credinței o au cei ce cred și trăiesc în unitatea Bisericii. Înalt Prea Sfințitul Mitropolit Hierotheos Vlachos vorbind despre aceasta zice printre altele:

 ,,Vorbind despre unimea Bisericii, avem în vedere două lucruri de căpetenie. Mai întâi că, în ciuda mulțimii mădularelor, există un singur Trup, iar al doilea, că acesta este unicul loc al mântuirii omului.

Fiecare Biserică locală nu este doar una din multele așa-numite Biserici, ci Biserica lui Hristos. Și nici parohiile nu rup unitatea Bisericii, căci fiecare parohie este Biserica în mic. Este cam la fel cum se întâmplă cu Sfântul Agneț, Trupul lui Hristos. Pe Sfânta Masă, Hristos este ,,sfărâmat și nu despărțit”, astfel că atunci când ne împărtășim cu Preacuratele taine nu mâncăm doar o parte a lui Hristos, ci pe Hristos întreg, deoarece Hristos ,,se împarte nedespărțit în părți”. Astfel, în ciuda existenței multor Biserici locale și parohii, unitatea Bisericii nu este ruptă. Ruperea se ivește prin erezie. De fapt nu are loc ruperea Bisericii, ci despărțirea unor mădulare ale Bisericii și retragerea lor din ea. Unimea Bisericii nu se pierde, însă mădularele eretice sunt îndepărtate din unime, nu mai aparțin Trupului unit al lui Hristos.

Unitatea Bisericii este lăuntrică. Ea purcede din legătura cu Hristos: înainte de toate din credința de obște, care este viață, din slujirea de obște și din locul de obște al vindecării omului. ...Toate mădularele folosesc același meșteșug de tămăduire. Și, firește, prin aceasta se arată a fi adevărate mădulare ale Bisericii.

Mai mult, Biserica este singurul loc al mântuirii. În Biserică avem încredințarea că vom ajunge la părtășia și unirea cu Hristos, și ne vom face adevărate mădulare ale Sale, putând astfel ajunge la îndumnezeire. Desigur că și în afara Bisericii există putința părtășiei cu harul, precum în *Vechiul Legământ,* dar numai în Biserică poți deveni mădular al Trupului lui Hristos, poți să mănânci Trupul și să bei Sângele lui Hristos.

Cei ce se despart de Biserică nu îi rup unitatea, ci ei înșiși, așa cum am spus, se desprind de ea și pierd putința de a mai fi uniți cu Trupul dumnezeiesc și omenesc al lui Hristos. De aceea Sfântul Maxim Mărturisitorul spune: ,,Să păzim mai curând marele și cel dintâi leac al mântuirii noastre, vreau să spun moștenirea cea bună a credinței, mărturisind-o cu îndrăznire în suflet și trup, așa cum Sfinții Părinți ne-au învățat”.

În Biserică se pot trăi toate virtuțile evanghelice. De aceea fără dreapta credință nu este adevărată dragoste, nici adevărată dreptate și pace. Deci, cea dintâi datorie a creștinului este aceea de a se ține unit cu Biserica, de a-și mărturisi, dar și de a-și trăi credința, spre a putea să aibă și toate virtuțile evanghelicești.

Este adevărat că sunt unii astăzi care vorbesc despre unirea Bisericilor, dar termenul e lipsit de sens. Din punct de vedere teologic. Nu putem vorbi despre Biserici ce sunt despărțite și se străduiesc să ajungă la adevăr și unire, ci despre Biserica unită de-a pururi cu Hristos, fără să fi pierdut vreodată adevărul, și despre oamenii care s-au rupt de ea.

Unii oameni care vorbesc despre unirea Bisericilor folosesc până la sațietate rugăciunea arhierească a lui Hristos din *Evanghelia după Ioan,* și mai ales locul unde Hristos cere Tatălui ca ucenicii *,,să fie una”* și *,,ca toți una să fie”(Ioan 17, 20-22).* Dar dacă citiți întregul text cu băgare de seamă veți descoperi că Hristos nu vorbește despre o unire a bisericilor ce se va împlini în viitor, ci despre unirea ucenicilor ce se va împlini în ziua Cincizecimii, când vor primi Duhul Sfânt. Textul vorbește despre proslăvirea apostolilor ce s-a petrecut la Cincizecime. De fapt, la Cincizecime, apostolii au devenit mădularele Trupului lui Hristos, au văzut slava lui Dumnezeu, au ajuns la îndumnezeire și astfel au ajuns să fie împreună în unicul Trup al lui Hristos. Oricine experiază Cincizecimea în viața sa ajunge la această unitate. Apostolul Pavel, deși nu fusese de față cu apostolii în ziua Cincizecimii, este zugrăvit de către Biserică în icoana Pogorârii Sfântului Duh, deoarece și el a ajuns la vederea lui Hristos, fiind astfel unit cu ceilalți apostoli”[[119]](#footnote-120).

Sfântul Ignatie Teoforul adresându-se drept-slăvitorilor creștini din Efes, laudă unitatea lor în Biserică și arată cum au dobândit-o pe aceasta.

 ,,Bisericii Efesului celei vrednice de fericire, zice, celei binecuvântate în măreția și plinătatea lui Dumnezeu Tatăl, Bisericii celei mai dinainte rânduită a fi pururea în slavă nestrămutată și a fi unită fără schimbare și aleasă prin patima cea adevărată, prin voința Tatălui și a lui Iisus Hristos Dumnezeul nostru, multe salutări, cu neprihănită bucurie, în Iisus Hristos.

Fie ca pururea să mă bucur de voi, dacă sunt vrednic. Se cuvine, dar, să slăviți în tot chipul pe Iisus Hristos, Cel ce v-a slăvit pe voi, ca uniți într-o singură ascultare, supuși episcopului și preoțimii, să fiți sfințiți în toate.

...De aceea și voi trebuie să mergeți împreună cu voința episcopului, lucru pe care îl și faceți. Că venerabila voastră preoțime, vrednică de Dumnezeu, este așa de unită cu episcopul ca și coardele cu chitara. De aceea este cântat Iisus Hristos în unirea voastră și în armonioasa voastră dragoste. Fiecare din voi deci să fiți un cor; și în armonia înțelegerii dintre voi, luând în unire melodia lui Dumnezeu, să cântați prin Iisus Hristos cu un glas Tatălui, ca să vă audă și să vă cunoască prin faptele bune pe care le faceți, că sunteți mădulare ale Fiului Său. Vă este, dar, de folos să fiți într-o unire fără prihană, pentru ca să aveți pururea parte și de Dumnezeu.

Dacă eu, în scurtă vreme, am avut o legătură ca aceasta cu episcopul vostru, nu omenească, ci duhovnicească, cu cât mai mult vă fericesc pe voi, că sunteți atât de uniți cu el, cum e unită Biserica cu Iisus Hristos și cum e unit Iisus Hristos cu Tatăl, pentru că toate să fie de acord în unire? Nimeni să nu se înșele! Dacă cineva nu-i înăuntru, unde este jertfelnicul, este lipsit de *,,pâinea lui Dumnezeu” (Ioan 6, 33)*”*.*

Iată dar că Sfântul laudă unitatea lor, aceea ce o au în Biserică, prin ascultarea și unirea cu mai marii lor, care sunt uniți cu Iisus Hristos în credință, și totodată le atrage atenția să nu se lase înșelați în vreun chip. Și mai departe Sfântul Ignatie îi pune în gardă și îi laudă pentru atitudinea lor pe care au avut-o și trebuie s-o aibă față de lupii îmbrăcați în piei de oi.

,,Sunt unii oameni, zice, care obișnuiesc să poarte numele (de creștin) cu viclenie condamnabilă, făcând și alte fapte nevrednice de Dumnezeu; de aceștia trebuie să fugiți ca de fiare, pentru că sunt câini turbați, care mușcă pe furiș, trebuie să vă feriți de ei, că mușcăturile lor sunt greu de vindecat. Un singur doctor este, trupesc și duhovnicesc, născut și nenăscut, Dumnezeu în trup, în moarte viață adevărată, din Maria și din Dumnezeu, mai întâi pătimitor și apoi nepătimitor, Iisus Hristos, Domnul nostru.

...Am aflat că au trecut pe la voi unii, care aveau o învățătură rea. Pe aceștia nu i-ați lăsat să semene între voi; v-ați astupat urechile, ca să nu primească cele semănate de ei, pentru că sunteți pietre ale templului Tatălui, pregătiți pentru zidirea lui Dumnezeu Tatăl, ridicați la înălțime cu unealta lui Hristos, care este Crucea, folosindu-vă de Duhul cel Sfânt, ca de o funie. Credința vă este povățuitor spre înălțime, iar dragostea cale, care urcă la Dumnezeu. Sunteți, așadar, cu toții și tovarăși de drum și purtători de Dumnezeu și temple și purtători de Hristos și purtători de cele sfinte, în toate împodobiți cu poruncile lui Iisus Hristos; de care și eu bucurându-mă, am fost învrednicit, să vorbesc cu voi prin cele ce vă scriu, și să mă bucur împreună cu voi, că voi, ducând o altă viață, nu iubiți nimic altceva decât numai pe Dumnezeu”[[120]](#footnote-121).

Preacuviosul Părintele nostru Porfirie, cel care a trăit unitatea Bisericii și a dorit să o trăiască toți, cel ale cărui ultime cuvinte au fost cele ale rugăciunii arhierești a Domnului, *„ca toți să fie una” (Ioan 17, 21),* pe care le iubea și le repeta adeseori, spune cu privire la aceasta:

Capul Bisericii este Hristos, iar noi oamenii, creștinii, suntem trupul. Spune Apostolul Pavel: *„El este capul trupului, al Bisericii” (Col. 1, 18).* Biserica și Hristos sunt una. Trupul Bisericii se hrănește, se sfințește, trăiește cu Hristos. Acesta este Domnul, atotputernicul, atotcunoscătorul, Cel ce pretutindenea este și pe toate le plinește, sprijinitorul nostru, prietenul nostru, fratele nostru. Stâlpul și temelia Bisericii. El este Alfa și Omega, începutul și sfârșitul, temelia, totul. Fără Hristos nu există Biserica. Mirele este Hristos, iar mireasă – fiecare suflet.

Hristos a unit trupul Bisericii cu cerul și cu pământul; cu îngerii, cu oamenii și cu toate făpturile, cu întreaga zidire a lui Dumnezeu, cu animalele și cu păsările, cu fiecare floricică sălbatică, cu fiecare insectă. Astfel, Biserica a devenit *„plinirea Celui ce plinește toate întru toți” (Efes. 1, 23),* adică a lui Hristos. Toate în Hristos și cu Hristos. Aceasta este taina Bisericii.

Hristos se descoperă în unirea dintre noi și în iubirea Lui, în Biserică. Biserica nu sunt numai eu, ci și voi împreună. În trupul Bisericii sunt cuprinși toți. Suntem toți una, iar Hristos – capul. Un trup, trupul lui Hristos: *„Voi sunteți trupul lui Hristos și mădulare fiecare în parte” (1Cor. 12, 27).* Suntem toți una, pentru că Dumnezeu este Tatăl nostru și este pretutindeni. Când trăim aceasta, suntem înlăuntrul Bisericii. Ei, aceasta numai prin har o poate înțelege cineva. Trăim bucuria unității, a iubirii. Și devenim una cu fiecare nenorocit și îndurerat și păcătos.

Nimeni nu trebuie să vrea să se mântuiască de unul singur. Este o greșeală a se ruga cineva pentru sine, ca să se mântuiască el. Pe ceilalți trebuie să-i iubim, și să ne rugăm să nu se piardă nimeni, să intre toți în Biserică. Acest lucru este de preț. Cu dorirea aceasta trebuie să plece cineva din lume, pentru a merge la mânăstire sau la pustie.

Când ne separăm pe noi înșine, nu suntem creștini. Creștini adevărați suntem atunci când simțim adânc că suntem mădulare ale tainicului trup al lui Hristos, ale Bisericii, într-o necurmată legătură a iubirii. Atunci când trăim uniți în Hristos, adică atunci când trăim unitatea înlăuntrul Bisericii Sale, cu simțământul că suntem una. Pentru aceasta, Hristos Se roagă Tatălui *„ca toți să fie una”.* O spune și o repetă, iar Apostolii stăruie asupra acestui lucru pretutindeni. Este adâncimea cea mai mare, cel mai înalt înțeles pe care îl are Biserica. Aici se află taina: să se unească toți precum un singur om în Dumnezeu. O altă asemenea religie nu există. Nici o religie nu spune astfel de lucruri. Spun ceva, dar nu această taină, această subțirime a tainei pe care o cere Hristos, zicându-ne că așa trebuie să devenim, că voiește să fim ai Lui[[121]](#footnote-122). Amin.

Părintele Cleopa ne face atenți să nu dăm crezare duhului antihristic care prin tăgăduirea unității Bisericii lovește în Hristos - *,,Piatra cea din capul unghiului”*, tăgăduiește venirea lui Hristos în trup

și Dumnezeirea Lui

Părintele Cleopa, ne-a făcut atenți să nu dăm crezare duhului antihristic care pune stăpânire pe cei ce tăgăduiesc unitatea Bisericii, tăgăduiesc venirea lui Hristos în trup, tăgăduiesc Dumnezeirea Lui, hulesc pe Duhul Sfânt și întreaga lucrare a Sfintei Treimi în lume.

„Biserica, zice Sfinția Sa, prelungește întruparea Mântuitorului prin neîntrerupta prezență a Fiului lui Dumnezeu cel întrupat în sânul ei și prin lucrarea Sfântului Duh în mădularele ei:

*„Și Eu voi ruga pe Tatăl și alt Mângâietor va da vouă, ca să rămână cu voi în veac; Duhul Adevărului, pe care lumea nu-l poate primi, că nu-l vede pe El, nici (nu) îl cunoaște pe El; Iar voi îl cunoașteți pe El; că cu voi petrece și întru voi va fi” (Ioan 14 ,16-17).*

În calitatea Lui de cap nevăzut al Bisericii, Domnul nostru Iisus Hristos conduce Biserica și este în Biserică permanent, prin continua Sa întrupare pe altarele în care se săvârșește Sfânta Liturghie. Căci Hristos este nu numai cap al Bisericii, ci și trup al ei, dându-Se pe Sine spre cuminecare credincioșilor. Iar Duhul Sfânt, ca *,,Domnul de viață Făcătorul”* o însuflețește.

,,Despărțirea bisericii apusene de Biserica răsăriteană n-a atins unitatea Bisericii; pentru că această unitate nu se poate destrăma niciodată, oricare ar fi numărul și calitatea ereticilor care se smulg de la sânul Bisericii. Ereziile și schismele, oricât de multe și de mari ar fi ele, nu pot împărți Biserica cea una, pentru că ea stă strâns unită cu Capul ei, care este Iisus Hristos. Unitatea Bisericii este mai presus de fire și ea nu poate fi zdruncinată de nimeni[[122]](#footnote-123) , căci Mântuitorul a zis lui Petru: *,,... pe această piatră voi zidi Biserica Mea și porțile iadului nu o vor birui pe dânsa” (Matei 16, 18).* Porțile iadului după mărturia Sfântului Atanasie cel Mare, sunt gurile ereticilor, care niciodată nu vor putea să biruiască Biserica lui Hristos cea dreptslăvitoare”[[123]](#footnote-124).

„Frații mei, în țara noastră sunt o seamă de secte autorizate; o seamă sunt tolerate, ca fracțiuni religioase și o seamă din ele sunt și netolerate, subversive, care sunt și contra statului și a Bisericii. Dar oricare sectă ar fi, să știți că toate se cheamă „neghinele țarinii”.

Dumneavoastră ați auzit pilda din Evanghelie cu neghinele țarinii, că a întrebat pe Stăpânul: *„Doamne, n-ai semănat sămânță bună în țarina Ta? De unde are zâzanii? (Matei 27, 25).* Adică, de unde are neghine?

Și a zis Stăpânul țarinii: *„un om vrăjmaș a făcut aceasta”.* Ai auzit? Adică diavolul. Țarină este toată lumea – cum spune Mântuitorul. În această țarină mare, satana a semănat neghine, ca să nu fie grâul curat, adică credința dreaptă. Și această neghină sunt sectele. Ele sunt niște buruieni care au crescut la umbra Bisericii, la temelia Bisericii, și nu trebuie ca noi să dăm grâul pe neghină sau să amestecăm grâul cu neghina.

Voi, care v-ați născut creștini, care ați crescut creștini din părinți creștini, din strămoși creștini, este o mare rușine și un mare păcat să lăsați rădăcina voastră și să vă duceți la vrăjmașii lui Dumnezeu, care nu cinstesc pe Maica Domnului, pe sfinți și sfintele moaște; care hulesc icoanele, Sfânta Cruce, cele șapte Sfinte Taine și tot ce este sfânt în Biserica drept măritoare a lui Iisus Hristos.

...Așa au să vină și pe timpul lui Antihrist. Băgați de seamă, poate eu sunt în groapă. Voi fi putred pe atunci. Să vă aduceți aminte când învățam eu aici. Să vă însemnați cu Sfânta Cruce, cea mai puternică armă, de care se cutremură tot iadul, și nu veți fi biruiți de nimic.

Auzi cum cântă Biserica la Sfântul Maslu: *„Doamne, armă asupra diavolului, Crucea Ta o ai dat nouă, că se scutură și se cutremură, nesuferind a căuta spre puterea ei; că moartea ai călcat și morții ai sculat. Pentru aceasta ne închinăm îngropării Tale și Învierii”.*

Nici o vedenie să nu primiți. Vedenia, știți care este? Ai auzit care-i vedenia noastră? Care o spune Sfântul Efrem Sirul: *„Așa, Doamne, Împărate, dăruiește-mi ca să-mi văd păcatele mele, să nu osândesc pe fratele meu, că binecuvântat ești”.* Și iarăși ceea ce spune Duhul Sfânt prin Prorocul David: *„că fărădelegea mea eu o cunosc și păcatul meu, înaintea mea este pururea” (Ps. 50, 4).* Să ne vedem păcatele, nu vedenii. Că Sfântul Isaac Sirul spune: „De mii de ori mai fericit este cel ce-și vede păcatele, decât cel ce vede vedenii; că vedeniile pot fi draci și te duc la pieire vremelnic și veșnic”. Să ne vedem păcatele noastre, să petrecem în smerenia minții și a inimii și să nu ne socotim vrednici că putem vedea vedenii, că asta este cea mai mare mândrie și cutezanță.

Dacă de pe acum crezi în vedenii, când va veni Antihrist, ce-ai să faci atunci? Că spune la 2 Tesaloniceni, cap. 2, 9, despre venirea lui Antihrist: *„a cărui venire este întru toată puterea satanei, făcând semne și minuni mari, de va putea să înșele și pe cei aleși”.*

Sfântul Andrei al Cezareei, în tâlcuirea Apocalipsei, spune: „Când vor veni ucenicii lui Antihrist, vor face pe femei și bărbați să zboare pe sus”. Ai să vezi tu atunci! Când vei vedea că din paie uscate de grâu îți face pâine proaspătă și, din viță uscată de vie, îți face să curgă vinul cel mai bun.

Vor face multe minuni cu puterea satanei, încât cei care nu sunt întemeiați în credință vor zice: „Măi, ăștia sunt de la Dumnezeu!”

Luați aminte! Să nu credeți în prorocii mincinoși, că fac minuni cu puterea satanei și pe cei slabi în credință o să-i înșele. Ei lucrează cu satana, iar noi suntem cu Hristos!

Atunci ce-ai să faci, dacă începi a crede de pe acum în vrăji, în descântece și în ghicitorii de tot felul?

Eu umblu prin credință, nu prin vedere. Așa ne învață Biserica în Simbolul Credinței. N-am nevoie să văd. Că zice Hristos: *„Fericiți cei ce n-au văzut și au crezut!”* *(Ioan 20, 29).* Așa este.

Acum aproape de sfârșitul lumii vor apare mulți hristoși mincinoși și proroci mincinoși să înșele lumea. Voi țineți-vă de mama voastră spirituală, Biserica Ortodoxă, care v-a născut prin apă și prin Duh! Nimic să nu primiți de la sectanți. Când vine un sectant sau cineva la tine, întâi pune-l să facă cruce și să spună Crezul; „Cred Într-Unul Dumnezeu, Tatăl Atotțiitorul, Făcătorul cerului și al pământului…”.

Dacă spune Crezul, vorbește cu el; dacă nu, zi-i: „Fugi, satană, că nu ești fiu al Bisericii, ci ești al lui Antihrist!”

Spune Evanghelistul Ioan: Fiilor, ați auzit că vine Antihrist? Tot duhul care nu mărturisește pe Iisus Hristos că este Dumnezeu, antihrist este! (1Ioan 4, 3) Deci înainte mergătorii lui Antihrist tăgăduiesc dumnezeirea lui Hristos.

Să nu ne speriem ! Noi una să știm: că Piatra Hristos este temelia Bisericii și porțile iadului nu o vor birui. Ai văzut ce spune Sfântul Atanasie cel Mare: ,,Vezi căderea iudeilor din credință? Câți prorocii au avut ei până la Sfântul Ioan Botezătorul! Iar de atunci nici unul! ,,Că Legea și prorocii până la Ioan Botezătorul sunt”.

S-a ridicat Duhul Sfânt de la ei, să nu mai aibă prorocii până la sfârșit. Tot el spune: ,,Să nu vă temeți când se vor înmulți vrăjmașii Bisericii! Că și în vremea sfârșitului și oricând Hristos va sprijini pe cei credincioși”.

Și zice: ,,Dacă are să împărățească antihrist 1260 de zile, 3 ani și jumătate, pentru cei aleși se vor scurta zilele”. Are să ți se pară că a trecut într-o lună împărăția lui antihrist. Ce? Dumnezeu nu știe pe cei aleși, ca să-i cruțe?

Deci, totdeauna să țineți credința cu statornicie*. ,,Un Domn, o credință, un botez!” (Efes. 4, 5).* Înceea ce ne-am născut, în aceea să murim!”[[124]](#footnote-125).

„Numai creștinii care slujesc lui Dumnezeu întru adevăr, aceia se vor mântui, după cum spune Duhul Sfânt: *„Aproape este Domnul de toți cei ce-L cheamă pe El întru adevăr”* *(Ps. 144, 18).* Despre oamenii care nu au primit credința în Dumnezeu nu putem zice că se mântuiesc, deoarece apostolul ne învață: *„Este un Domn, o credință și un botez”* *(Efes. 4, 5; 1Cor. 12, 12).* Și iarăși: *„Pace peste cei ce vor umbla cu dreptarul aceasta”* (dreapta credință)(Gal. 6, 16) și în alt loc: *„Cine nu se luptă după lege, nu se încununează”* *(2Timotei 2, 5)[[125]](#footnote-126).*

Deci, Părintele Cleopa arată, foarte clar, că izbânda noastră până la sfârșit este legată de credința în Biserică. Să credem în ea precum mărturisim în *,,Crez”,* să credem și să mărturisim în ea *,,un Botez întru iertarea păcatelor”*, și în ea să așteptăm *,,învierea morților și viața veacului ce va să fie. Amin”* (Simbolul credinței, art. 9-12). Făcându-ne atenți să nu cădem de la dreapta credință ne pune la adăpost de toate căderile, căci de vom rămâne în Biserică, prin harul Duhului Sfânt, cu puterea lui Dumnezeu, putem trece peste toate cursele vrăjmașului. Sfinția sa ne îndeamnă la mărturisirea credinței așa precum au făcut-o toți sfinții care nu țineau seama nici chiar de viața lor.

„Nu cumva, zice, socotind noi că iubim pe aproapele, să ne lăsăm călcați de cei străini de dreapta credință în Hristos, care voiesc a ne depărta pe noi de la Ortodoxie și a ne impune credința lor cea strâmbă și eretică. Iar dacă voiesc a ne ataca credința noastră cea sfântă sau Sfânta Tradiție a Bisericii Ortodoxe, atunci trebuie să o apărăm cu toată puterea până la moarte, după cum zice Sfântul Nicodim Aghioritul în *Războiul nevăzut*.

Se cade, așadar, oricărui preot ortodox și oricărui creștin al Bisericii noastre dreptslăvitoare, să fie un bun ostaș al lui Hristos cu toată evlavia și cu mânie bărbătească și tare să apere, prin cuvânt și prin scris, adevărul dreptei noastre credințe. Nu se cuvine a fi blând acolo unde nu trebuie a te purta cu blândețe. Același lucru ne învață și Sfântul Pimen cel Mare, zicând: „Se cade nouă a răbda toate, măcar de ne-ar scoate cineva și ochii sau ne-ar tăia mâna noastră cea dreaptă, iar dacă cineva voiește a ne depărta și a ne desparți pe noi de Dumnezeu, atunci să ne mâniem” (Pateric, Cuvântul 118). Și iarăși zice: „Întâia oară fugi, a doua oară fugi, a treia oară fă-te sabie cu cel ce vrea să te despartă pe tine de dreapta credință.

Auzi ce spune apostolul? *„Biserica este Trupul lui Hristos. Cap al Bisericii este Hristos”.* Toate sectele mistice și raționaliste, care s-au despărțit de Biserică, s-au despărțit de Hristos”[[126]](#footnote-127).

,,Să nu ne speriem! Noi una să știm: că Piatra Hristos este temelia Bisericii și porțile iadului nu o vor birui.” ,,Să nu vă temeți când se vor înmulți vrăjmașii Bisericii! Că și în vremea sfârșitului și oricând Hristos va sprijini pe cei credincioși”.

Cei care caută să fie sinceri[[127]](#footnote-128) cu ei înșiși, cu Dumnezeu și cu aproapele lor sunt izbăviți din înșelăciunile vicleanului diavol și se bucură de unirea în Hristos, în Biserică

„Suntem una chiar și cu oameni care nu sunt aproape de Biserică, zice Părintele Porfirie. Ei sunt departe din neștiință. Să ne rugăm ca Dumnezeu să-i lumineze și să-i schimbe, ca să vină și ei la Hristos. Noi vedem lucrurile omenește, ne mișcăm în alt fel și socotim că Îl iubim pe Hristos. Însă Hristos, Care *„plouă peste cei drepți și peste cei nedrepți” (Matei 5, 45),* ne spune: *„Iubiți pe vrăjmașii voștri” (Matei 5, 44).* Să ne rugăm să fim toți împreună, toți împreună în Dumnezeu. Atunci, dacă trăim acesta, vom dobândi roade pe măsură, vom fi toți în dragoste și în unire.

Pentru oamenii lui Dumnezeu nu există depărtare, chiar dacă se află la mii de kilometri unii de alții. Oriunde ne-am afla, suntem toți împreună. Oricât de departe s-ar afla aproapele nostru, trebuie să-i venim în ajutor...

Atunci când ne leagă Hristos, nu mai există distanțe. Când voi pleca din această viață va fi mai bine. Voi fi mai aproape de voi”[[128]](#footnote-129).

Iată dar, acestea sunt cuvintele celui care a iubit pe Dumnezeu și pe aproapele său și a trăit această unitate a Bisericii. Pe alocuri, pentru unii, cuvintele Părintelui par a se contrazice unele pe altele și că ar arăta că este mântuire și în afara Credinței Ortodoxe a Bisericii; odată zice că: „Hristos a unit trupul Bisericii cu cerul și cu pământul; cu îngerii, cu oamenii și cu toate făpturile, cu întreaga zidire a lui Dumnezeu, cu animalele și cu păsările, cu fiecare floricică sălbatică, cu fiecare insectă”, că „suntem una chiar și cu oameni care nu sunt aproape de Biserică”, iar altă dată zice: „Să ne rugăm să fim toți împreună, toți împreună în Dumnezeu”, „să se unească toți precum un singur om în Dumnezeu”, căci „în afara Bisericii, departe de Sfânta Treime, am pierdut Raiul, totul. Însă în afara Bisericii nu există mântuire, nu există viață”. „Dumnezeu în nețărmurita Lui iubire, ne-a unit iarăși cu Biserica Sa în persoana lui Hristos”. „Când trăim în Biserică, Îl trăim pe Hristos”. „Biserica este viață nouă în Hristos”. „În Biserică, prin Tainele care ne mântuiesc, nu există deznădejde”. „Cel ce intră în Biserică se mântuieşte, devine veșnic. Viața este una, o curgere fără de sfârșit în care nu există moarte. Cel ce urmează poruncilor lui Hristos nu moare niciodată. Moare după trup, după patimi, dar se învrednicește a trăi încă din această viață în Rai, în Biserica noastră, iar apoi în veșnicie”.

Dar, Sfinția sa, ne lămurește și într-un capitol mai sus căci: „când trăim în Biserică Îl trăim pe Hristos. Aceasta este o temă foarte delicată, n-o putem înțelege. Numai Duhul Sfânt ne poate învăța”, numai prin Duhul Sfânt, în Biserică ne putem mântui. Deși prin Biserică suntem uniți toți, nu numai oamenii, ci și întreaga zidire, când este vorba de viața veșnică, de mântuire, de ea au parte, ne arată Părintele, cei ce se unesc cu Dumnezeu prin Duhul Sfânt, cei ce Îl trăiesc pe Hristos în Biserică. Pentru aceasta este nevoie să ne ajutăm unul pe altul și deci și pe cei departe de Biserică și în afara Bisericii - Trupul lui Hristos, pe cei cu care Dumnezeu ne-a pus în oarecare unire să vie „în Biserica noastră”. Părintele spunând că „Suntem una chiar și cu oameni care nu sunt aproape de Biserică” nu spune că se poate mântui cineva în afara Bisericii, ci că avem o legătură și că este de datoria noastră a ne ruga ca să vină și ei la unirea cu Dumnezeu în Biserică. Acum vedem și noi, că și cel mai mare vrăjmaș al Bisericii trăiește prin Biserică. Dacă nu ar fi fost Biserica, el nu ar fi avut cum să se nască și să trăiască, dar acum poate trăi și se poate chiar îndrepta și mântui prin Biserică. Toți ne putem mântui, prin legătura pe care o avem unii cu alții, prin Biserică. Domnul nostru Iisus Hristos ne-a mântuit pe toți, ne-a unit, ne-a cuprins în Biserică, dar rămâne acum ca fiecare dintre noi să fim mântuiți, de vom vrea, prin unirea cu El în Biserica - Trupul Său. Deci Dumnezeu prin Biserica cea una sfântă a Sa, cea care este *„plinirea Celui ce plinește toate întru toți” (Efes. 1, 23),* ne-a mântuit și ne mântuieşte în ea prin unirea cu El pe toți cei bine-cinstitori. Dumnezeu Tatăl, prin întruparea Unuia-Născut Fiului Său, ne-a unit și, de vom vrea desăvârșit, ne unește, ne-a mântuit, și de vom vrea desăvârșit, ne mântuiește. Bunul Dumnezeu ne-a unit și ne-a mântuit pe toți, numai că noi, de nu vom vrea să primim acest har, de nu vom vrea să deveni mădulare ale Trupului Său, nu avem cum să trăim această unire, nu avem cum să ne mântuim. Noi vedem acum cum, tot mai mult, pierd legătura cu Dumnezeu și cu cei de aproape ai lor și trăiesc într-un haos, cei ce nu caută unirea cu Dumnezeu în Biserica - Trupul Său. Sfântul Ioan Evanghelistul ne arată în Evanghelia sa că Sfântul Ioan Botezătorul *„mărturisea pentru Dânsul* (pentru Hristos) *și striga grăind: Acesta era pentru care am zis: Cel ce după mine vine, mai înainte de mine s-a făcut, că mai înainte de mine a fost. Și din plinirea Lui noi toți am luat καὶ χάριν ἀντὶ χάριτος* *și har pentru har” (Ioan 1, 15-16).*

Deci deși Dumnezeu ne-a unit și ne-a mântuit, noi nu putem să trăim aceasta decât în Biserica cea una sfântă care este Trupul Său, în Credința Sa Ortodoxă. Cu privire la aceasta mai spune Părintele Porfirie:

„Prin slujirea lui Dumnezeu trăiești în Rai. Îndată ce-L cunoști și-L iubești pe Hristos, trăiești în Rai. Raiul începe de aici. Biserica este Raiul pământesc, aidoma cu cel ceresc. Raiul, care este în cer, același este și aici pe pământ. În el toate sufletele sunt una, precum Sfânta Treime este trei Persoane, Care sunt însă unite și astfel sunt una.

Întâia noastră grijă este să ne dăruim lui Hristos și să ne unim cu Biserica. Dacă intrăm în iubirea lui Hristos, intrăm în Biserică. Dacă nu intrăm în Biserică, dacă nu devenim una cu cea de aici, cu Biserica pământească, există teama că o vom pierde și pe cea cerească. Și când spunem cerească, să nu socotiți că vom afla în cealaltă viață grădini cu flori, munți, ape și păsări. Nu sunt acolo frumusețile pământești; este altceva, ceva mult mai înalt. Dar pentru a ajunge la acel altceva, trebuie să trecem prin acestea, prin pământeștile priveliști și frumuseți.

Cel care-L trăiește pe Hristos se face una cu El, cu Biserica Lui. Trăiește o nebunie! Această viață este diferită de viața celorlalți oameni. Este bucurie, este lumină, este fericire, este înălțare. Aceasta este viața Bisericii, viața Evangheliei, Împărăția lui Dumnezeu. *„Împărăția lui Dumnezeu este înlăuntrul vostru” (Luca 17, 21).* Înlăuntrul nostru vine Hristos, iar noi suntem înlăuntrul Lui. Se întâmplă ca și cu o bucată de fier care, așezat în foc, devine foc și lumină. Scos afară din foc, este iarăși fier întunecat, întuneric.

În Biserică se săvârșește dumnezeiasca împreunare, devenim îndumnezeiți. Când suntem cu Hristos, suntem în lumină, iar când trăim în lumină, acolo nu există întuneric. Lumina, însă, nu este veșnică; de noi depinde. Se întâmplă ca și cu fierul, care în afara focului devine întunecat. Întunericul și lumina nu pot viețui împreună. Niciodată nu putem avea întuneric și lumină în același timp. Ori lumină, ori întuneric. Când aprinzi lumina, se mistuie întunericul.

Pentru a păstra unitatea dintre noi, mai spune Părintele Porfirie, trebuie să facem ascultare de Biserică, de episcopii ei. Ascultând de Biserică, ascultăm de Hristos Însuși. Hristos voiește să fim o turmă și un păstor (Ioan 10, 16).

Să ne doară pentru Biserică. Să o iubim mult. Să nu îngăduim a fi judecați reprezentanții ei. În Sfântul Munte duhul pe care l-am învățat a fost cel ortodox, adânc, sfânt, tăcut, fără dezbinări, fără certuri și judecăți. Să nu-i credem pe cei ce judecă cele sfinte. Și chiar de am vedea cu ochi noștri vreun lucru rău săvârșit de un sfințit slujitor, să nu o credem, să nu ne gândim la asta, nici să o transmitem mai departe. Același lucru este valabil și pentru mădularele laice ale Bisericii, pentru fiecare om. Toți suntem Biserica. Cei ce judecă Biserica pentru greșelile reprezentanților ei, chipurile pentru a ajuta la îndreptare, fac o mare greșeală. Aceștia nu iubesc Biserica. Și firește, nici pe Hristos. Iubim Biserica atunci când îmbrățișăm fiecare mădular al ei și facem tot ceea ce face Hristos. Ne jertfim, priveghem, facem totul ca și Acela, Cel care *„ocărât fiind, nu răspundea cu ocară; suferind, nu amenința”* *(1Petru 2, 23).*

Să luăm aminte și la rânduială. Să trăim Tainele, îndeosebi Taina Sfintei Împărtășanii. În ele se află Ortodoxia. Hristos Se aduce pe Sine Bisericii prin Taine, și mai ales prin Sfânta Împărtășanie.

...La Cincizecime s-a revărsat harul lui Dumnezeu nu numai peste Apostoli, ci și peste întreaga lume ce se afla împrejurul lor. I-a înrâurit și pe cei credincioși și pe cei necredincioși. Ce spun *Faptele? „Și când a sosit ziua Cincizecimii, erau toți împreună în același loc. Și s-a făcut fără de veste din cer sunet ca de suflare de vifor ce vine repede... și s-au umplut toți de Duhul Sfânt, și au început a grăi într-alte limbi, precum le da lor Duhul a grăi... și s-a adunat mulțimea și s-a turburat, căci fiecare îi auzea pe ei grăind în limba sa” (Fapte 2, 1-6).*

În vreme ce Apostolul Petru vorbea în limba lui, această limbă se preschimba chiar în același timp în mintea celor ce îl ascultau. În chip tainic, Duhul Sfânt îi făcea să înțeleagă cuvintele sale în limba lor, tainic, pe nesimțite. Aceste lucruri minunate se săvârșesc prin lucrarea Sfântului Duh... Era un fel de străvedere; auzeau în propria lor limbă. Sunetul lovea în ureche, însă lăuntric, prin luminare de la Dumnezeu, cuvintele se auzeau în limba celor care ascultau...

Mai jos se spune: *„Și tot sufletul era cuprins de teamă...” (Fapte 2, 43).* Această *teamă* nu era teamă, era altceva, ceva străin, ceva neînțeles, ceva ce nu poate fi spus. Era frica sfântă, era umplerea, era harul. Era umplerea de către harul dumnezeiesc. La Cincizecime, oamenii s-au aflat într-o asemenea stare de îndumnezeire, încât s-au pierdut pe sine. Astfel, atunci când harul dumnezeiesc i-a adumbrit, i-a înnebunit pe toți – în înțelesul cel bun – i-a înflăcărat. Asta m-a impresionat mult. Era ceea ce numesc eu câteodată „stare”. Era înflăcărare. Starea unei nebunii duhovnicești.

*„Și frângând pâinea în casă, luau împreună hrana întru bucurie și întru curăția inimii, lăudând pe Dumnezeu și având har la tot poporul. Iar Domnul adăuga zilnic Bisericii pe cei ce se mântuiau” (Fapte 2, 46-47).*

„Frângerea pâinii” era Sfânta Împărtășanie. Și se înmulțeau necontenit cei ce se mântuiau, de vreme ce vedeau pe creștini *„întru bucurie și întru curăția inimii lăudând pe Dumnezeu”.* Acest *„întru bucurie și întru curăția inimii”* este asemenea cu acel *„și tot sufletul era cuprins de teamă”.* Aceasta este înflăcărare, după cum este și nebunie. Eu, când trăiesc asta, o simt și plâng. Acesta este dumnezeiescul har. Aceasta este și iubirea către Hristos.

Ceea ce trăiau Apostolii între ei, și simțeau deplin această bucurie, s-a petrecut cu toți, prin înrâurire. Adică se iubeau, se bucurau unul de altul, se uniseră unul cu altul. Acest fel de viețuire strălucește, și îl trăiesc și ceilalți.

*„Iar inima și sufletul mulțimii celor ce au crezut erau una, și nici unul nu zicea că este al său ceva din averea sa, ci toate le erau de obște” (Fapte 4, 32). Faptele* vorbesc despre viața de obște. Aici este taina lui Hristos. Este Biserica. Mai bune cuvinte pentru Biserica cea dintru început nu există”[[129]](#footnote-130).

Așadar, după cum vedem, aceasta trebuie să fie și dorirea noastră, a păcătoșilor, a celor pe care Bunul Dumnezeu ne-a învrednicit a fi, în aceste vremuri, în Biserica cea una, sfântă a Sa.

Sfântul Iustin Popovici referitor la aceasta zice:

,,Dar e o realitate evanghelică în cursul istoriei: Biserica e plină și prea-plină de păcătoși. Nu cumva aflarea lor în Biserică micșorează, vatămă, desființează sfințenia ei? Nu, nicidecum și în nici un fel. Fiindcă neîmpuținată și neschimbată este sfințenia Domnului Iisus - capul ei, și a Duhului Sfânt - sufletul ei, și a Dumnezeieștii ei învățături, și a Tainelor ei, și a faptelor ei bune. Biserica îi rabdă pe păcătoși, îi acoperă sub aripile ei și îi învață, ca să-i trezească și să-i îndemne la pocăință, la însănătoșire și schimbare la față duhovnicească; iar ei nu împiedică Biserica să fie sfântă. Numai păcătoșii nepocăiți, care se îndărătnicesc în rău și în răutatea cea de a sa voie luptătoare împotriva lui Dumnezeu, sunt tăiați din Biserică, fie prin lucrarea văzută a autorității Dumnezeu-omenești a Bisericii, fie prin lucrarea cea nevăzută a judecății dumnezeiești, pentru că în felul acesta să fie păzită sfințenia Bisericii. *Scoateți afară pe cel rău dintre voi înșivă (1Corinteni 5, 13)*”[[130]](#footnote-131).

Înțelegem deci, din cele arătate nouă de Sfinții Părinți, că nu poate fi pusă la îndoială unicitatea și unitatea Bisericii, tot așa cum nu poate fi pusă la îndoială sfințenia Ei și că nu este nevoie să refacem noi unitatea credinței Ei, ci avem nevoie s-o trăim. Iar dacă sunt unii care spun că sunt în Biserică și acceptă erezia că Biserica este dezbinată dovedesc că au pierdut harul Duhului Sfânt și se plasează în afara ei, chiar fără să se pronunțe cineva împotriva lor. Până la urmă, credința sau necredința noastră este cea care ne îndreptățește sau ne condamnă (Matei 25. 21-23; Luca 19, 17). Sfântul Apostol Pavel zice:*„Drept aceea îndreptățiți fiind din credință, pace avem către Dumnezeu prin Domnul nostru Iisus Hristos” (Rom. 5, 1). „Ci măcar și noi, sau înger din cer de va binevesti vouă afară de ceea ce am binevestit vouă, anatema să fie. Precum am zis mai înainte și acum iarăși zic: oricine de vă va binevesti afară de ceea ce ați luat, anatema să fie” (Gal. 18-9). Amin.*

Cei sinceri sunt izbăviți din cursele Dezbinătorului

Vedem arătat de Sfinții Părinți, în viețile și cuvintele lor, că în vremea când se cultivă confuzia și se propagă înșelarea prin care diavolul caută a ne rupe de Biserică, trebuie să fim cu luare aminte și să nu ne predăm oricui și oricum. Nici chiar ierarhilor sau preoților, rânduiți nouă păstori, nu se cade să ne predăm oricum, ci se cade să-i cercetăm cu foarte mare luare aminte, ca să nu fim rupți de Biserică – de Hristos. Neascultând de aceștia, când ei învață împotriva Bisericii, nu înseamnă că ne rupem de Biserică. Tocmai pentru ca să nu fim rupți de Biserică nu ascultăm de ei. Este de datoria noastră a ne păzi credincioșia față de Dumnezeu, a avea conștiința Bisericii și a nu ne pleca urechea, a nu avea legătură cu cei care își permit să spună orice, cu cei care amestecă adevărul cu minciuna (Ps. 1, 1). Al nostru este a asculta numai de Sfinții și de adevărații noștri Părinți în Biserică. Sfântul Ioan Scărarul ne face atenți că nu ne putem preda, pentru ascultare, oricui.

,,Având de gând să ne plecăm grumazul în Domnul și să credem altuia, în scopul smeritei cugetări sau al mântuirii de la Domnul, înainte de intrare (în stadion), zice, dacă se află în noi vreo neîncredere și vreun gând (de îndoială), să cercetăm pe întâistătător și să-l judecăm și, ca să zic așa, să-l cercăm, ca nu cumva încredințându-ne corăbierului ca unui cârmaci și celui pătimaș ca unuia fără patimă și mării ca portului, să ne pricinuim un naufragiu sigur”[[131]](#footnote-132).

Și un alt Părinte din Pateric zice că: ,,Trebuie să-i alungăm pe toți făcătorii de nedreptate, fie ei prieteni sau chiar neamuri, chiar de vor fi preoți ori chiar prinți; căci fuga de tovărășia lor ne va aduce apropierea și prietenia lui Dumnezeu”[[132]](#footnote-133).

Acum, în aceste vremuri, desigur că nu este al nostru a umbla de colo-colo, a căuta să găsim scăpările și căderile de la dreapta credință și de la rânduielile Bisericii, ale unora și ale altora și a căuta să îi îndreptăm, amăgindu-ne pe noi înșine că am putea și că am fi un fel de mărturisitori, cum vedem pe unii având aceasta pe primul plan, căci și aceasta este o înșelare, nu mică, care ne abate de la calea cea dreaptă. Acum înșelările s-au înmulțit și este firesc să fie așa când până și unii din „slujitorii Bisericii” nu știu în adevăr ce este Biserica, când nu cunosc *„legătura”* ei și au ajuns să propage erezia împotriva ei. În aceste vremuri duplicitatea și viclenia a pus stăpânire pe mulți. Neînțelegând că a fi în Biserică, cu adevărat, înseamnă a fi în Hristos, cel care se numește mădular al Bisericii, lăsându-se stăpânit de mândrie se fățărnicește, petrece în duh pervertit: acum se arată dreptcredincios, acum negociază cu cele ale credinței, acum disprețuiește pe ecumeniști, acum îi laudă, acum este cu ,,Da”, acum este cu ,,Nu”, este după placul oamenilor, este cu toți, nu este cu nici unul, nu este nici cu Dumnezeu. Iar alții înainte de a căuta sincer mântuirea, împinși și de slava deșartă, neavând conștiința Bisericii, cu conștiința lor naturală, arătându-se temători de toți și de toate și neîncrezându-se în purtarea de grijă a lui Hristos pentru mădularele Trupului Său, caută ei să-i ,,îndrepte” și să-i ,,mântuiască” pe toți, crezând minții lor și impunându-și părerile.

Iată, noi toți ne arătăm că avem conștiință și că ascultăm glasul ei. Dar ce fel este această conștiință? Este ea conștiința Bisericii? Din păcate, cei mai mulți dintre noi ne amăgim. Înainte de a căuta cu adevărat a avea conștiința Bisericii ne încredem în conștiința noastră căzută, „conștiința individuală, conștiința strâns legată de propria voință sau ceea ce Sfântul Maxim numește *gnome,* conștiința particularizată, prin care fiecare individ tinde să se pună în valoare, să-și afirme originalitatea sau superioritatea și să se opună astfel celorlalți, ceea ce constituie în rândul oamenilor sursa de scindări și opoziții”[[133]](#footnote-134).

Sfântul Apostol Pavel ne arată că se cade nouă ca *,,având taina credinței întru καθαρᾷ συνειδήσει curată conștiință*[[134]](#footnote-135)*… să ne ispitim* și să ne cunoaștem mai întâi pe noi înșine, *căutând să trăim cucernic, fiind neclevetitori, nelimbuți, fără de prihană, trezvitori și credincioși întru toate, știind* *cum trebuiește în casa lui Dumnezeu a petrece, care este Biserica Dumnezeului celui viu, stâlp și întărire a adevărului…;* mărturisind că: *μέγα ἐστὶ τὸ τῆς εὐσεβείας μυστήριον mare este bunacinstire a tainei: Dumnezeu S-a arătat în trup, S-a îndreptat în Duhul, S-a văzut de îngeri, S-a propovăduit întru neamuri, S-a crezut în lume, S-a înălțat întru slavă”.*

Sfântul Apostol, cunoscând starea în care am ajuns noi astăzi, pentru că nu am bine-cinstit această mare taină a întrupării lui Dumnezeu, a Bisericii, punându-ne în gardă zice mai departe:

*,,Iar Duhul arătat grăiește, că în vremile cele de apoi se vor depărta unii de la credință, luând aminte la duhurile cele înșelătoare și la învățăturile cele drăcești ale celor ce întru fățărnicie grăiesc minciuni; arși fiind la a lor συνείδησιν conștiință…*

*Acestea toate de le vei spune fraților, bun slujitor vei fi lui Iisus Hristos, hrănindu-te cu cuvintele credinței și ale bunei învățături căreia ai urmat; iar de basmele cele spurcate și băbești te ferește și te nevoiește pe tine spre εὐσέβειαν buna-cinstire. Că nevoința cea trupească spre puțin este folositoare, iară εὐσέβεια buna-cinstire spre toate este folositoare, făgăduință având a vieții celei de acum și a celei viitoare. Credincios este cuvântul și de toată primirea vrednic. Că spre aceasta ne și ostenim și suntem ocărâți, căci am nădăjduit întru Dumnezeul cel viu, carele este Mântuitor tuturor oamenilor, mai vârtos celor credincioși” (1Timotei 3, 9-11, 15-16; 4, 1-2, 6-10).*

Prin urmare, înțelegem că mântuirea nu stă în a ne arăta dreptcredincioși în fața oamenilor, ci în faptul de a fi dreptcredincioși cu adevărat, adică în a fi bine-cinstitori, în a primi cuvântul lui Dumnezeu și a ne osteni. Pentru aceasta și Duhul Sfânt, prin Sfinții Părinți, în Sfânta Liturghie, a rânduit a ne ruga: *,,Κύριε σῶσον τοὺς εὐσεβείς Doamne mântuieşte pe cei bine-cinstitori”.* Este primejdios și înșelare a rămâne numai și a ne făli cu o dreaptă credință, pe care ne închipuim că o avem și a intra în sufletul aproapelui nostru, de aceeași credință, chipurile cu durere, găsindu-i căderi și arătându-ne mântuitori. Și, iar mare înșelare este a fi nepăsător față de soarta aproapelui, fie el din Biserică sau din afara Bisericii. Una este a arăta aproapelui că mântuirea este numai în Biserică, având conștiința ei, a-l ajuta când este ispitit să cadă de la legătura vie cu Dumnezeu, și alta este a face demonstrații de dreptcredincios, intrând în sufletul aproapelui impunându-mă cu psihologia și părerile mele. A arăta adevărul că mântuirea este numai în credința ortodoxă a Bisericii, aceasta nu este părere, acesta este adevărul Cuvântului Adevărului pe care avem nevoie să îl știm noi toți și să-l arătăm tuturor, aceasta este iubire. Un suflet care caută sincer mântuirea, niciodată nu va fi nepăsător față de aproapele său. Înțelegând că mântuirea este numai în unirea cu Dumnezeu prin Credința Ortodoxă a Bisericii, va dori și va face tot ce depinde de el ca să ajungă la aceasta toți (Efes. 4, 10-19). Un suflet ca acesta nu se îndreptățește spunând că a lui este a-și vedea de a sa pocăință, el înțelege că prin păcat a pierdut unirea credinței cu Dumnezeu și că pocăința este tocmai trăirea acestei legături. Nu există pocăință în afara unității de credință, în afara Bisericii. Sfântul Maxim Mărturisitorul arată că toți avem nevoie să dobândim ,,conștiința eclesială care nu este o conștiință naturală. Ea se formează în Biserica catolică (sobornicească), în fidelitatea învățăturilor sale, în conformarea smerită față de Sfânta Tradiție, și într-o viață duhovnicească în care asceza să permită inimii și duhului să fie curățite și în consecință, să primească iluminarea harului”. Aceasta este calea cea nerătăcitoare pe care au mers Sfinții Părinți, pe aceasta este nevoie să mergem și noi și a o arăta aproapelui.

Deci, noi acum, neputincioși fiind, nu putem face mai mult pentru aproapele decât a-i arăta că mântuirea este numai în Ortodoxia Bisericii – Trupul lui Hristos, prin închinarea în *,,duh și adevăr”,* prin unirea cu Dumnezeu, în unire cu Sfinții Părinți și cu adevăratele mădulare ale Bisericii.

Numai în credința lui Iisus Hristos putem ajunge la unirea cu Dumnezeu, la mântuire (Ioan 12, 46-50). Cine caută sincer mântuirea își dă toată silința să fie și să rămână în unitatea credinței, în unire cu Dumnezeu. Așa El ne va izbăvi de dezbinare și înșelare precum a făcut-o și cu Sfinții noștri Părinți. Știm că și unii Sfinți, precum Ioanichie cel Mare și Gherasim de la Iordan au fost înșelați de erezie în vremea lor, dar pentru că au căutat sincer mântuirea Dumnezeu nu i-a lăsat în înșelare, s-au lepădat degrabă de ea și s-au unit cu Biserica[[135]](#footnote-136). De asemenea, Cuviosul Iosif Isihastul care în viața lui a crezut, o perioadă de timp, că mai bine este să rămână pe calendarul pe stil vechi, pentru că a căutat sincer mântuirea, unirea cu Dumnezeu, a fost luminat de El și înțelegând că se află în primejdia de a se rupe de Biserica – Trupul lui Hristos, s-a îndreptat[[136]](#footnote-137).

În aceste vremuri nu trebuie să ne lăsăm intimidați și robiți de nici un duh înșelător, care caută să pună stăpânire pe noi prin oameni, fie ei și ,,ai Bisericii”, ci să iubim sincer, mărturisind cuvântul adevărat al celui ce este *Cuvântul* și *Adevărul lui Dumnezeu,* precum au făcut Sfinții Apostoli. Ei au răspuns ,,mai marilor Bisericii” de atunci, care le cereau să nu mai învețe adevărul: *„De este drept înaintea lui Dumnezeu a asculta pe voi mai vârtos decât pe Dumnezeu, judecați; pentru că nu putem noi cele ce am văzut și auzit să nu grăim” (Fapte. 4, 19-20).* Să nu ne lăsăm înșelați, cu nici un chip, în vremea de acum, când suntem puși la încercare. Unii, mai periculoși decât alții, ne învață a ne îndreptăți slăbiciunile cu o închipuită trăire duhovnicească, aducând cuvinte răstălmăcite din Sfânta Scriptură și de la Sfinții Părinți. Să nu ne lăsăm înșelați de cei care, când este vorba de erezie, când se caută ruperea noastră de Adevărul lui Dumnezeu, când suntem puși în situația de a da sau a nu da curs lucrării antihristice în viața noastră, când este nevoie să mărturisim adevărul și să acționăm în lepădare de sine, speculând și dezacordurile care se fac între oamenii iubitori de sine care judecă trupește, se grăbesc a ne învăța că este mai bine ,,să stăm liniștiți”, „să ne căutăm de trăirea noastră lăuntrică” și că „fapta bună aduce pace și unitate, nu tulburare”. Dar când aduce fapta bună pace și unitate și la cine? Desigur că cei sinceri îmbrățișează fapta bună și se bucură de pacea lui Hristos, precum Apostolii, iar cei iubitori de sine se tulbură auzind că trebuie împlinită, ajung chiar să spună că ea este aducătoare de tulburare, precum făceau iudeii. Iar, să ne rugăm, să nu ne asemănăm cu Irod, care în încercare s-a dovedit, despre care se zice că mai-nainte *,,ascultându-l pe Sfântul Ioan Botezătorul, multe făcea și cu dragoste îl asculta pe el” (Marcu 6, 20).*

Așadar, numai Dumnezeu ne poate izbăvi de toată înșelăciunea; al nostru este a căuta sincer mântuirea, *„împărăţia lui Dumnezeu și dreptatea Lui” (Matei 6, 33),* a fi credincioși Mirelui nostru Hristos.

Cu Biserica Ortodoxă Mântuitorul S-a făgăduit că va rămâne până la sfârșitul veacurilor

„Cu această Biserică Dreptslăvitoare condusă de episcopii următori ai Sfinților Apostoli, zice Părintele Cleopa, Mântuitorul înainte de a se înălța la cer, S-a făgăduit că va rămâne până la sfârșitul veacurilor*. ,,Și apropiindu-se Iisus le-a grăit lor, zicând: Datu-mi-s-a toată puterea în cer și pe pământ. Drept aceea mergând învățați toate neamurile, botezându-i pe ei în numele Tatălui și al Fiului și al Sfântului Duh. Învățându-i pe dânșii să păzească toate câte am poruncit vouă; și iată Eu cu voi sunt în toate zilele, până la sfârșitul veacului; amin” (Matei 28, 18-20).*

Biserica este apostolică, este zidită pe temelia apostolilor, piatra cea din capul unghiului fiind Însuși Hristos*. ,,Și zidul cetății avea temelii douăsprezece și într-însele numele celor doisprezece apostoli ai Mielului” (Apoc. 21, 14). ,,Zidiți fiind pe temelia apostolilor și a prorocilor, fiind piatra cea din capul unghiului însuși Iisus Hristos, întru carele toată zidirea alcătuindu-se, crește întru lăcaș sfânt întru Domnul, întru Carele și voi împreună vă zidiți spre lăcaș lui Dumnezeu întru Duhul” (Efes. 2, 20-22).*

Ea s-a răspândit în lume de către Apostoli (Matei 28, 19-20);

Se conduce după normele rânduite de Sfinții Apostoli*. ,,Ca să vă aduceți aminte de cuvintele cele mai înainte grăite de Sfinții proroci și de porunca Domnului și Mântuitorului, dată prin apostolii voștri” (2Petru 3, 2). ,,Voi, însă, iubiților, aduceți-vă aminte de cuvintele zise mai dinainte de către apostolii Domnului nostru Iisus Hristos” (Iuda 1, 17).*

Preoția ei are continuitate apostolică neîntreruptă de la Sfinții Apostoli și până azi .

Dumnezeu Însuși a fost Acela Care – în vremurile profetice, cu șapte sute de ani înainte de Hristos – a arătat că va veni vremea când El Își va alege preoții, nu numai din seminția lui Levi și din urmașii lui Aaron, ci, în general, dintre credincioși: *...iată, vin să strâng la un loc popoarele și toate limbile. Ele vor veni și vor vedea slava Mea, și le voi da un semn* (Sfânta Cruce)*. Și pe cei scăpați cu viață îi voi trimite către popoare... și ei* (Sfinții Apostoli) *vor vesti neamurilor slava Mea și din toate neamurile vor aduce pe frații voștri prinos Domnului... în sfânta cetate a Ierusalimului... și din ei vor lua preoți și leviţi, zice Domnul* *(Isaia 66, 18–21).*

...Hristos fiind sfârșitul Legii (Rom. 10, 4), venind în lume a așezat mai întâi noua preoție, pentru că odată fiind schimbată preoția, numaidecât trebuia să aibă loc și schimbarea Legii (Evrei 7, 12). Deci întâi preoția s-a rânduit și apoi Legea. Dar iată cum a instituit și așezat Hristos ierarhia preoției Legii Darului (Noului Testament). El și-a ales din mulțimea ucenicilor mai întâi doisprezece ucenici pe care i-a chemat apostoli (Luca 6, 13-16; Matei 10; Marcu 3, 13-19) și apoi alți șaptezeci de ucenici (Luca 10, 1-24). Iar mai pe urmă apostolii au așezat în Biserică și șapte diaconi (Fapte 6, 3-6).

Pe cei doisprezece apostoli, Mântuitorul i-a învățat cum să boteze și ei botezau poporul chiar în timpul când Domnul propovăduia Evanghelia, căci se spune: *„Deși Iisus nu boteza El Însuși, ci ucenicii Lui”* *(Ioan 4, 1-2).* Pe acești doisprezece apostoli i-a învățat cum să ungă pe bolnavi cu untdelemn și să scoată din oameni pe demoni (Marcu 6, 7–13; Iacov 5, 14–15). Pe cei doisprezece apostoli i-a învățat cum să se roage și să facă frângerea pâinii – Liturghia de astăzi (Matei 26, 26–28; Marcu 14, 22–23; Luca 22, 19–20). La acești doisprezece apostoli pe care și-I alesese (Fapte 1, 2), li S-a arătat adeseori după Învierea Sa, timp de 40 de zile, și i-a învățat cele pentru împărăția lui Dumnezeu, adică felul cum să facă slujbele (Fapte 1, 3). Peste acești doisprezece apostoli, în ziua întâi a săptămânii (Duminica) la cincizeci de zile după Înviere (Cincizecime), S-a pogorât Duhul Sfânt în chip de limbi de foc, îmbrăcându-i cu putere de sus, spre a propovădui Evanghelia (Fapte 2, 1; Luca 24, 48–49; Fapte 1, 5).

Pe acești doisprezece apostoli i-a trimis, după Înviere, să facă ucenici din toate neamurile, să-i boteze în numele Tatălui și al Fiului și al Sfântului Duh și să-i învețe să păzească cele ce lor le-a poruncit (Matei 28, 19–20). După pogorârea Duhului Sfânt, înmulțindu-se numărul creștinilor, Sfinții Apostoli – din îndemnul Duhului Sfânt – au rânduit, prin rugăciune către Dumnezeu și prin punerea mâinilor pe capul celor aleși – hirotonie – darul diaconiei, al preoției și al episcopiei (arhieria), ei mai numindu-se prezbiteri sau bătrâni (Fapte 6, 1–6; 8, 14–17; 13, 1–3; 14, 3; 20, 17–28; 1Petru 5, 1–4; Apoc. 1, 6; 5, 10; 2Tim. 1, 6; 1Tim. 4, 14).

Episcopilor hirotoniți (Filip. 1, 1) li s-a poruncit să hirotonească dintre creștini pe unii diaconi și preoți, iar pe alții la treapta episcopiei (Tit 1, 5; 1Tim. 5, 21–22; 3, 1–13; Tit 1, 6–7). Pe acești episcopi și preoți îi numește Dumnezeu și «slujitori» și «iconomi (ispravnici) ai Tainelor lui Dumnezeu» (1Cor. 4, 1; Tit 1, 7), robi puși peste alți robi (Matei 24, 45). Acești apostoli, numiți episcopi și preoți, sunt lucrătorii cărora le-a încredințat Domnul via – lumea creștină – să o lucreze în locul celor din Legea Veche (Matei 21, 33–43). Acești episcopi și preoți sunt slugile ce pregătesc masa și amestecă vinul și cheamă lumea la mântuire (Pilde. 9, 2–6; Matei 22, 1–14). Aceștia se mai numesc și Părinți și învățători întru Hristos (1Cor. 4, 15).

De aceștia au creștinii poruncă să asculte și să facă cele ce îi învață, căci aceștia vor da socoteală pentru sufletele lor (Evrei 13, 17; 1Tes. 5, 12–13). Pe acești episcopi și preoți îi numește Domnul Hristos «sarea pământului» (Matei 5, 13).

Acestora le-a dat Hristos Dumnezeu puterea de a ierta păcatele celor ce vor mântuirea sufletelor (Ioan 20, 19–23; Fapte. 19, 18). Aceștia au cheile împărăției cerurilor și puterea să încuie și să descuie, să lege și să dezlege (Matei 16, 18–19). Acestora le este dat să cunoască tainele împărăției cerurilor (Matei 13, 10–11). Despre acești episcopi și preoți s-a prorocit că vor fi preoți ai lui Dumnezeu, îmbrăcați cu mântuire (Ps. 131, 16; Isaia 66, 21; Ier. 23, 3–5). Cu aceștia S-a făgăduit Domnul Hristos a fi în toate zilele, până la sfârșitul veacului. Amin! (Matei 28, 20).

Biserica are două părți: una văzută sau pământească (a celor vii) și alta nevăzută sau cerească (a celor morți). Amândouă laolaltă alcătuiesc o singură Biserică având același cap, pe Iisus Hristos*. ,,Eu sunt Dumnezeul lui Avraam și Dumnezeul lui Isaac și Dumnezeul lui Iacov? Nu este Dumnezeu, Dumnezeu al morților, ci al viilor”. ,,Și apropiindu-se Iisus le-a grăit lor, zicând: Datu-mi-s-a toată puterea în cer și pe pământ” (Matei 22, 32; 28, 18). Așa zic vouă, bucurie se face înaintea îngerilor lui Dumnezeu pentru un păcătos ce se pocăiește” (Luca 15, 10). ,,Că nimeni din noi luiș viiază, și nimeni luiș moare. Că de viem, Domnului viem, și de murim, Domnului murim, deci sau de viem sau de murim, ai Domnului suntem. Că spre aceasta Hristos și a murit și a înviat și a viețuit, ca să stăpânească și pe cei morți și pe cei vii” (Rom. 14,7-9). ,,Bine este cuvântat Dumnezeu și Tatăl Domnului nostru Iisus Hristos, carele au blagoslovit pe noi cu toată blagoslovenia duhovnicească întru cele cerești întru Hristos, precum au ales pe noi întru Dânsul mai înainte de întemeierea lumii, ca să fim noi sfinți și fără de prihană înaintea Lui și întru dragoste; mai înainte rânduind pe noi spre moștenirea fiască prin Iisus Hristos către Sine, după buna voință a voii Sale, spre lauda slavei harului Său, cu carele ne-au dăruit pe noi întru Cel iubit. Întru Carele avem răscumpărarea prin sângele Lui, și iertarea păcatelor după bogăția harului Lui pe care l-au prisosit întru noi întru toată înțelepciunea și priceperea, arătând nouă taina voii Sale, după bunăvoința Sa, care mai înainte o a rânduit întru Dânsul spre iconomia plinirii vremilor, ca toate să le unească sub un cap întru Hristos, și cele din ceruri și cele de pe pământ întru Dânsul” (Efes. 1, 3-10). ,,Ca întru numele lui Iisus tot genunchiul să se plece, al celor cerești și al celor pământești și al celor dedesubt” (Filip. 2, 10). ,,Că printr-Însul avem amândoi apropierea într-un Duh către Tatăl. Pentru aceea dar de acum nu mai sunteți străini și nemernici, ci împreună cetățeni cu Sfinții și deaproape ai lui Dumnezeu” (Efes. 2, 18-19). ,,Căci întru El locuiește toată plinirea Dumnezeirii trupește, și sunteți întru Dânsul plini, Carele este capul a toată începătoria și stăpânirea” (Col. 2, 9-10). ,,Că ai înmulțit mila Ta, Dumnezeule, iar fiii oamenilor în umbra aripilor Tale vor nădăjdui. Sătura-se-vor din grăsimea casei Tale și din izvorul desfătării Tale îi vei adăpa pe ei. Că la Tine este izvorul vieții, întru lumina Ta vom vedea lumină” (Ps. 35, 7-9). ,,Ci v-ați apropiat de muntele Sionului și de cetatea Dumnezeului celui viu, Ierusalimul cel ceresc, și de zeci de mii de îngeri și de adunarea celor întâi născuți care sunt scriși în ceruri, și de Judecătorul tuturor, Dumnezeu, și de duhurile drepților celor desăvârșiți” (Evrei 12, 22-23).* În baza acestor texte ale Sfintei Scripturi se dovedește că noi alcătuim o singură lume cu îngerii și cu duhurile drepților.

Biserica celor vii sau pământească, văzută, se mai numește și Biserica luptătoare, fiindcă membrii acestei Biserici sunt în luptă cu puterile vrăjmașe ale răului*. ,,Că în trup umblând, nu ne oștim trupește” (2Cor. 10, 3). ,,Îmbrăcați-vă întru toate armele lui Dumnezeu, ca să puteți sta împotriva meșteșugirilor diavolului. Căci nu este nouă lupta împotriva trupului și a sângelui, ci împotriva începătoriilor și a domniilor, și a stăpânitorilor întunerecului veacului acestuia, împotriva duhurilor vicleșugului întru cele cerești. Pentru aceea, luați toate armele lui Dumnezeu, ca să puteți sta împotrivă în ziua cea vicleană, și toate isprăvindu-le să stați” (Efes. 6, 11-13). ,,Iar vă zic: Cu duhul să umblați, și pofta trupului nu o veți săvârși. Că trupul poftește împotriva Duhului, iar Duhul împotriva trupului; și aceștia se împotrivesc unul altuia, ca nu cele ce ați voi, acestea să le faceți” (Gal. 5, 16-17). ,,Această poruncă încredințez ție, fiule Timotei, după prorociile care s-au făcut mai înainte spre tine, ca să oștești într-însele bună oștire” (1Tim. 1, 18). ,,Iubiților, vă îndemn ca pe niște străini ce sunteți și călători aici pe pământ, să vă feriți de poftele cele trupești care se războiesc împotriva sufletului” (1Petru 2, 11).*

Cealaltă parte a Bisericii, cerească sau a Sfinților, se mai numește Biserica triumfătoare (biruitoare), fiindcă membrii ei au încetat lupta cu puterile răului, biruindu-le*. ,,Lupta cea bună m-am luptat, călătoria am săvârșit, credința am păzit; de acum s-a gătit mie cununa dreptății, care îmi va da mie Domnul, judecătorul cel drept, în ziua aceea; și nu numai mie, ci și tuturor celor ce au iubit arătarea Lui” (2Tim. 4, 7-8). ,,Să păzești tu porunca nespurcată și nevinovată, până la arătarea Domnului nostru Iisus Hristos, pe care în vremile Sale o va arăta, cel fericit și singur Puternic, Împăratul împăraților și Domnul domnilor; Carele singur are nemoarte, întru neapropiată lumină lăcuind; pe Carele nu l-a văzut nimenea din oameni, nici a-l vedea poate, Căruia cinstea și stăpânirea veșnică, Amin” (1Tim. 6, 14-16). ,,Ca să o puie înainte pe ea Luiș slăvită Biserică, neavând întinăciune, nici prihană, sau altceva de acest fel, ci ca să fie sfântă și fără de prihană” (Efes. 5, 27; Evrei 12, 22-23). ,,Și a venit către mine unul din cei șapte îngeri carii aveau cele șapte cupe care erau pline de cele șapte rane cele mai de pe urmă, și a grăit cu mine zicând: Vino, să-ți arăt mireasa, femeia Mielului. și m-a dus pe mine în duh într-un munte mare și înalt, și mi-a arătat mie cetatea cea mare, Ierusalimul cel sfânt, pogorându-se din cer de la Dumnezeu, având slava lui Dumnezeu, și Luminătorul ei asemenea cu piatră prea scumpă, ca piatra iaspis ce este ca cristalul” (Apoc. 21, 9-11).*

Biserica luptătoare se compune din păstoriți și păstorii lor, adică turmă și păstori*. ,,Și a zis Domnul: oare cine este iconomul cel credincios și înțelept, pe care îl va pune domnul peste slugile sale, ca să le dea la vreme măsura de grâu. Fericită este sluga aceea, pe care venind domnul lui îl va afla făcând așa. Adevărat grăiesc vouă, că-l va pune pe dânsul peste toate avuțiile sale. Iar de va zice sluga aceea întru inima sa: zăbovește domnul meu a veni, și va începe a bate pe slugi și pe slujnice, și a mânca și a bea și a se îmbăta; veni-va domnul slugii aceea în ziua întru care nu gândește și în ceasul întru care nu știe, și-l va tăia pe el în două, și partea lui cu necredincioșii o va pune” (Luca 12, 42-46). ,,Drept aceea, luați aminte de voi și de toată turma întru care Duhul Sfânt v-a pus pe voi episcopi, ca să păstoriți biserica Domnului Dumnezeu, care o a câștigat cu sângele Său” (Fapte 20, 28). Pre presviterii cei dintru voi îi rog, ca cel ce sunt împreună presviter și mărturisitor al patimilor lui Hristos, și părtaș al slavei celei ce va să se descopere: păstoriți turma lui Dumnezeu cea dintru voi, purtând grijă de dânsa, nu cu sila, ci de voie, nu cu agoniseli urâte, ci cu osârdie,* *nici ca și cum ați stăpâni peste cliruri, ci pilde făcându-vă turmei” (1Petru 5, 1-3).*

Din Biserica luptătoare nu pot face parte: sectanții, ereticii, schismaticii și apostații. Credința lor nu este legiuită, căci s-au despărțit de bunăvoie de Biserica lui Hristos și nu se mai luptă după lege*. ,,Luptă-te lupta cea bună a credinței, apucă-te de viața cea veșnică, la care și chemat ești, și ai mărturisit mărturisirea cea bună înaintea multor martori” (1Tim. 1, 18; 6, 12). ,,Și deși se va lupta cineva, nu se încununează, de nu se va lupta după lege” (2Tim. 4, 7; 2, 5)”[[137]](#footnote-138).*

*Dumnezeului nostru slavă în Biserica cea întru Hristos Iisus în toate neamurile veacului veacurilor. Amin.*

Fericit este sfârșitul luptătorilor pentru

buna-credință, a bine-cinstitorilor lui Dumnezeu

*„Λέγει ἡ μήτηρ αὐτοῦ τοῖς διακόνοις· ὅ τι ἂν λέγῃ ὑμῖν, ποιήσατε - A zis Maica Lui celor ce slujeau: Orice va zice vouă, faceți” (Ioan 2, 5)*

Că fericit este numai sfârșitul luptătorilor în buna credință, iar că dovada bunei noastre credințe este buna cinstire, ne-o arată Duhul Sfânt prin Prorocul David, chiar în primul stih, în Cartea Psalmilor zicând: *,,Fericit ἀνήρ bărbatul (omul) care n-a umblat în sfatul ἀσεβῶν necinstitorilor” (Ps. 1, 1).*

Sfântul Ierarh Vasile cel Mare tâlcuind acest stih spune că: ,,Ceea ce este temelia pentru o casă, carena pentru o corabie și inima unei vietăți pentru trup, aceeași putere mi se pare ca au și aceste cuvinte de la începutul Psaltirii pentru întreaga alcătuire a Cărții Psalmilor.

David avea să dea în psalmii săi multe sfaturi pline de osteneli, pline de mii de sudori și oboseli; de aceea a arătat mai dinainte luptătorilor pentru buna credință sfârșitul lor fericit, pentru că, nădăjduind în bunătățile gătite nouă, să îndurăm fără supărare durerile vieții.... De aceea și Îndreptătorul obștesc al vieții, marele învățător Duhul Adevărului (Ioan 14, 17), a pus înainte, cu înțelepciune și dibăcie, răsplățile, pentru ca ridicându-ne mai presus de ostenelile din fața noastră, să ne grăbim cu mintea spre desfătarea veșnicilor bunătăți.... Uită-te cât de precise sunt cuvintele! Fiecare cuvânt este plin de învățături. Psalmistul n-a spus ,,care nu umblă în sfatul necinstitorilor”, ci: *,,care n-a umblat”.* Că nu-i vrednic de fericire cel care este încă în viață, pentru că-i este necunoscut sfârșitul; dar cel care a împlinit ce era dator să facă, cel care și-a încheiat viața cu un sfârșit care nu poate fi pus la îndoială acela negreșit este fericit”[[138]](#footnote-139).

Vedem că toată Scriptura cea de Dumnezeu insuflată pe nimeni altul nu fericește, nu pe bogatul, nu pe politicianul, nu pe cel mărit de oameni, nu pe înțeleptul acestei lumii, ci numai pe omul bine cinstitor care din viața aceasta s-a unit cu Dumnezeu, a împlinit voia Sfintei Treimi care este pentru noi toți cei de pe pământ (Ioan 17, 20-23; Efes. 4, 10-13).

Duhul Sfânt, prin Sfântul Proroc David, ne arată că e *,,fericit omul care n-a umblat în sfatul necinstitorilor”.* Nu zice: *,,fericit omul care n-a umblat în sfatul necredincioșilor”*,ca să nu înțelegem că este suficient numai să nu umblăm în sfatul necredincioșilor, a celor care zic că nu există Dumnezeu. Credința este dovedită de buna cinstire. Aici suntem atenționați să nu ne lăsăm înșelați nici de unii din cei ce se numesc credincioși, patriarhi, episcopi, preoți care și-au pierdut credința și ne abat de la Adevărul lui Dumnezeu.

Deci, ca să ajungem fericiți, să ne bucurăm de mântuire, este nevoie să-L cinstim pe Dumnezeu, să ne unim cu El prin credință. Sfântul Ierarh Grigore Teologul arata cum vrea Dumnezeu să fie cinstit de noi și zice: „Trei sunt lucrurile pe care le cere Dumnezeu de la orice om botezat: credință dreaptă în inima lui, adevăr pe buze și înfrânarea trupului”[[139]](#footnote-140). Iar dacă cuvântul *ἀνήρ,* îl găsim tradus, de unii, nu omul, ci bărbatul, nu este greșit, înțelegem că Duhul Sfânt, prin Sfântul Proroc David, a spus atunci ce avea să spună și mai apoi prin Sfântul Apostol Pavel, și anume, că fericit poate fi numai acela care ajunge *,,la unitatea credinței (εἰς τὴν ἑνότητα τῆς πίστεως - is tin enotita tis pisteos) și a cunoștinței Fiului lui Dumnezeu, întru bărbat desăvârșit, la măsura vârstei plinirii lui Hristos” (Efes. 4, 13).*

Așadar, buna cinstire este cea care dove­dește credința noastră. Însuși Domnul zice: *„De veți păzi poruncile Mele, veți rămâ­nea întru dragostea Mea, precum eu poruncile Tatălui meu am pă­zit, și rămân întru dragostea Lui” (Ioan 15, 10).* Și Sfântul Apostol Pavel, dease­menea: *,,Că întru Hristos Iisus folosește credința care lucrează prin dragoste” (Gal. 5, 6).*

Deci ca să ajungem fericiți nu este nevoie numai să credem că este Dumnezeu, să credem oricum în El, ci să credem drept, să credem în Hristos, Fiul lui Dumnezeu și în adevărul descoperit de El, să dovedim cu fapta credința noastră, să fim bine cinstitori, să fim uniți cu El, să-L mărturisim prin viața noastră, viața noastră să fie viața Bisericii, viața Lui. Numai *„cel ce va mărturisi ἐν ἐμοὶ întru Mine,* zice Domnul, *înaintea oamenilor voi mărturisi și Eu ἐν αὐτῷ întru acesta înaintea Tatălui Meu în ceruri” (Matei 10, 32).*

Acum toți vrem să fim fericiți, căutăm fericirea și numai fericirea, dar din păcate prea puțini știm ce înseamnă a fi fericit, și prea puțini sunt aceea care caută fericirea acolo unde este. Prea puțini înțeleg că fericirea este unirea cu Dumnezeu și că o putem avea numai în unitatea credinței, în Biserica – Trupul lui Hristos.

Duhul Sfânt, în Sfânta Scriptură, ne arată pe cei care sunt fericiți zicând:„*Fericiţi care locuiesc în casa Ta, în vecii vecilor Te vor lăuda. Fericit bărbatul (omul), căruia îi este ajutorul lui de la Tine; suișuri în inima sa a pus în valea plângerii, în locul care a pus; că binecuvântare va da Cel ce pune lege. Merge-vor din putere în putere, arăta-Se-va Dumnezeul dumnezeilor în Sion” (Ps. 83, 5-7). „Fericiți toți cei ce se tem de Domnul, care umblă în căile Lui” (Ps. 127, 1),* „*Fericit bărbatul care se teme de Domnul, întru poruncile Lui va voi foarte” (Ps. 111, 1).* „*Feri-cit bărbatul (omul), care n-a alunecat cu gura sa și nu se răneşte cu mâhniciunea păcatului. Fericit este cel pe care nu-l învinovăţeşte sufletul lui, și care n-a căzut de la nădejdea sa” .* „*Fericit bărbatul (omul), care întru înţelepciune se va sfârşi și care cu pricepere va vorbi, cel ce socoteşte căile ei în inima sa, și cele ascunse ale ei le gândeşte” (Isus Sirah 14, 1-2; 21-22). „Fericit omul, care se teme de toate din evlavie, iar cel vârtos la inimă va cădea în rele” (Pildele lui Solomon 28, 14).* Sunt multe locuri în *Vechiul Testament* în care arată cine poate fi fericit, dar în nici un loc nu arată că poate ajunge cineva fericit în afara unității credinței, în afara Bisericii. Cuvântul lui Dumnezeu, care a vorbit prin proroci în *Vechiul Legământ,*venind în trup, ne-a arătat ce este bine să facem ca să Se poată sălășlui în noi, ca să ne poată face fericiți. Și zice: „*Fericiți cei săraci cu duhul, că acelora este Împărăția Cerurilor”,* și celelalte…(Matei 5, 3-11).

Prin urmare, nu ne putem pocăi, nu ne putem uni cu Dumnezeu, nu putem fi fericiți în afara unității credinței. Iar ținându-ne în unitatea credinței, în Biserică, cu mila și harul lui Dumnezeu este de așteptat să auzim *„tot cuvântul viclean împotriva noastră și minciuni pentru Hristos”.* Și, acum, când mărturisim adevărul de nevoie, împotriva hulei inventate „că Biserica lui Hristos este dezbinată”, împotriva minciunii pierzătoare de suflete, „că este mântuire și în afara Bisericii și a Credinței Ortodoxe a lui Hristos”, auzim spunându-ni-se că nu ne vedem de pocăința noastră, că nu avem dragoste, dreaptă socoteală, că suntem mândri și tulburători. Dar Sfântul Proroc David ne arată ce înseamnă adevărata pocăință, el se ruga zicând: *,,Miluiește-mă, Dumnezeule, după mare mila Ta și după mulțimea îndurărilor Tale, șterge fărădelegea mea... Ție unuia am greșit, și τὸ πονηρὸν viclenie înaintea Ta am făcut, ὅπως ἂν δικαιωθῇς ἐν τοῖς λόγοις σου, καὶ νικήσῃς ἐν τῷ κρίνεσθαί σε ca să Te îndreptezi întru cuvintele Tale, și să biruiești când vei judeca Tu... Ἰδοὺ γὰρ ἀλήθειαν ἠγάπησας Că iată adevărul ai iubit; cele nearătate și cele ascunse ale înțelepciunii Tale, mi-ai arătat mie. Stropi-mă-vei cu isop și mă voi curăți; spăla-mă-vei și mai vârtos decât zăpada mă voi albi. Auzului meu vei da bucurie și veselie; bucura-se-vor ὀστέα τεταπεινωμένα oasele mele cele smerite. Întoarce fața Ta de la păcatele mele și toate fărădelegile mele șterge-le. Inimă curată zidește întru mine, Dumnezeule și duh drept înnoiește întru cele dinlăuntru ale mele. Nu mă lepăda de la fața Ta și Duhul Tău cel sfânt nu-l lua de la mine. Dă-mi mie bucuria mântuirii Tale și cu πνεύματι ἡγεμονικῷ duh stăpânitor mă întărește. Învăța-voi pe cei fără de lege căile Tale și cei ἀσεβεῖς necinstitori la Tine se vor întoarce...” (Ps. 50, 1-2, 5, 7-14).*

Sfântul Duh prin Prorocul David ne arată că Dumnezeu adevărul iubește și că cele nearătate și ascunse ale înțelepciunii Sale ni le arată nouă ca să le *mărturisim* pentru *a ajungem toți la unitatea credinței,* la bucuria mântuirii. Prorocul pocăindu-se și ținând credincioșia față de Dumnezeu, fiind în Biserică, s-a învrednicit de unirea cu Cuvântul lui Dumnezeu neîntrupat, a ajuns la îndumnezeire, pe cât îi era cu putință atunci, precum și toți Sfinții *Vechiului Legământ* și așa ne-a putut arăta nouă cele nearătate și cele ascunse ale lui Dumnezeu.

Așa se face, după cum observă Fericitul Teodorit al Cirului, că: ,,foarte cu potrivire a pus marele David înaintea scripturii sale fericirea, urmând pe al său Fiu și totodată Stăpân, adică pe Mântuitorul Hristos, Care a început învățătura către Sfinții Săi Ucenici de la Fericiri.

Deci începutul fericește pe cel ce nici nu s-a împărtășit în cale cu necredincioșii, nici nu a primit sfatul păcătoșilor ca pe unul adevărat și întemeiat (că pe aceasta a numit-o *,,stare”*), și a fugit de statornica stricăciune a pierzătorilor. Iar acest nume, adică *,,fericit”*, este numire dumne­zeiască. Și martor e dumnezeiescul Apostol, strigând: *,,Fericitul și singurul Stăpânitor, Împăratul împăraților și Domnul domnilor” (1Tim. 6, 15).* Stăpânul nostru Dumnezeu a dat-o cu împărtășire pe aceasta și oamenilor, precum și celelalte. Pentru că numindu-Se El credincios *- ,,Credincios, zice, este Dumnezeu, prin Care v-ați chemat la împărtășirea Fiului Său”* , iar Fericitul Moise zice: *,,Dumnezeu este credincios și nu este nedreptate întru Dânsul” -* a numit și din oameni *,,credincioși”* pe cei ce primesc cuvintele Lui fără de îndoială. Așa fiind și numindu-Se Dumnezeu, Marele Dăruitor a dat cu împărtășire și oamenilor această numire și strigă: *,,Eu am zis: dumnezei sunteți, și fii ai Celui Preaînalt toți. Iar voi ca niște oameni muriți” (Ps. 81, 6-7)”[[140]](#footnote-141).*

Deci, în aceste vremuri, nu ne rămâne decât să fim cu luare aminte, că nimeni nu poate ajunge la mântuire decât prin credincioșia față de Dumnezeu, decât primind cuvintele Sale cu credință și împlinindu-le în frica Lui și în iubirea Lui, precum vedem că au făcut aceasta Maica Domnului și toți Sfinții care s-au unit cu El în Sfântă Biserica Sa. Amin.

Hristos va fi şi cu noi, cum a fost şi cu ucenicii Lui, dacă voim să-i imităm pe ei, dacă vom fi râvnitorii vieţii şi traiului lor

Sfântul Ioan Gură de Aur arată că „Hristos le aminteşte Sfinților Apostoli, înainte de înălțarea Sa la cer, de sfârșitul lumii, ca să-i atragă şi mai mult; să nu se uite numai la greutăţile din faţa lor, ci şi la bunătăţile cele viitoare, cele fără de sfârșit. „Supărările pe care le veţi avea, le spune Hristos, se sfârșesc cu viaţa aceasta de aici de pe pământ, aşa precum şi veacul acesta se va sfârși; dar fericirea de care vă veţi bucura este nemu­ritoare, aşa precum v-am spus de multe ori mai înainte”. Aşa, încurajându-i şi ridicându-le cugetele şi cu aducerea aminte de ziua aceea, i-a trimis. Că ziua aceea este dorită de cei ce trăiesc făcând fapte bune, după cum este înfricoşătoare celor ce trăiesc în păcate, pentru că le aduce osândă.

Dar să nu ne temem numai şi să ne cutremurăm de ziua aceea, ci să ne şi schimbăm cât mai este vreme şi să ne ridicăm din păcate. Putem, dacă voim. Dacă mulţi din cei dinainte de venirea harului s-au ridicat din păcate, cu mult mai mult după ce harul a venit.

Ce lucru greu ne-a poruncit Hristos? Ne-a poruncit să tăiem munţi? Să zburăm prin văzduh? Să trecem Marea Tireniană? Deloc! Ne-a poruncit să ducem o viaţă aşa de uşoară ca să nu avem nevoie de nici o unealtă, ci numai de suflet şi de sârguință. Ce unelte au avut apostolii aceştia, care au săvârșit atâtea şi atâtea fapte mari? N-au mers în toată lumea cu o singură haină şi desculţi şi iau biruit pe toţi? Ce greutate au poruncile Lui? Să nu ai nici un duşman! Să nu vorbeşti pe nimeni de rău! Faptele potrivnice acestora sunt cu mult mai grele.

1. Dar Hristos a spus: „Desparte-te de bani şi de averi!”, mi se poate obiecta.
2. Această poruncă este grea? Dar Hristos n-a poruncit asta, ci a sfătuit. Dar chiar dacă ar fi o poruncă, ce greutate este să nu porţi de colo-colo poveri şi griji deşarte? Dar, o, iubire de arginţi! Prefaci totul în bani! Din pricina aceasta s-au întors toate pe dos. De fericeşti pe cineva, îl fericeşti pentru că are bani; de-l vaiţi pe cineva, îl vaiţi pentru că n-are bani. Toţi nu vorbesc de altceva decât de bani: cum s-a îmbo­găţit cutare, cum a sărăcit cutare. Dacă pleacă cineva în armată, dacă se însoară, dacă învaţă o meserie, dacă se apucă de orice altceva, nu pune mâna pe lucru până ce nu află mai întâi dacă poate ajunge uşor bogat.

Să nu ne sfătuim, oare, când suntem adunaţi aici, cum putem scăpa de boala aceasta? Nu ne vom ruşina de faptele mari ale sfinţilor părinţi­lor noştri, ale celor trei mii (Fapte 2, 41), ale celor cinci mii (Fapte 4, 4), care au avut toate în comun (Fapte 2, 41-45). Ce câștig avem de pe urma vieţii acesteia dacă nu ne folosim de ea ca să o câștigăm pe cea viitoare? Pentru ce nu călcaţi o dată în picioare pe mamona care v-a robit? Până când veţi fi robi banilor? Pentru ce nu iubiţi libertatea? Pentru ce nu puneţi capăt iubirii de averi? Dacă aţi fi robi la oameni aţi face totul ca să vă căpătaţi liberta­tea, de vi s-ar făgădui; dar când sunteți robi iubirii de argint, nici nu vă gândiți cum să vă scăpaţi de robia aceasta amară; şi doar nu-i robie mai cumplită ca robia iubirii de argint; tirania ei este foarte amară. Gândiți-vă ce preţ mare a dat Hristos pentru noi! Şi-a vărsat sângele Lui! S-a dat pe Sine însuşi! Voi însă, şi după toate acestea, aţi căzut; şi ceea ce-i mai groaznic e că, chiar vă bucuraţi de robia aceasta, vă place necinstea şi vă este plăcut ceea ce trebuie alungat.

Dar pentru că nu trebuie numai să plângem şi să ne învinuim, ci să ne şi îndreptăm, să vedem cum a ajuns plăcută patima aceasta, păcatul acesta.

1. Cum dar? Cum a ajuns plăcută?
2. Pentru că îmi dă slavă şi îmi asigură viaţa, mi s-ar răspunde.
3. Spune-mi cum ţi-o asigură?
4. Mă asigură că n-am să trăiesc în sărăcie, că n-am să tremur de frig, că n-am să fiu vătămat, că n-am să fiu dispreţuit.
5. Dar dacă am să-ţi dau şi eu aceeaşi asigurare, ai să te des­parţi de bogăţie? Dacă pentru aceasta îţi este dragă bogăţia şi dacă ai avea aceeaşi asigurare şi fără bogăţie, atunci ce nevoie ai mai avea de bogăţie?
6. Dar cum e cu putinţă să am toate acestea fără să fiu bogat? Aş putea fi întrebat.
7. Te voi întreba şi eu la rândul meu: Cum poţi să le ai când eşti bogat? Când eşti bogat eşti nevoit să linguşeşti pe mulţi: şi pe dregători şi pe oamenii de rând; ai nevoie de mii şi mii de lucruri; trebuie să fii slugarnic, să te temi, să tremuri, să bănuieşti ochii invidioşilor, să-ţi fie frică de gurile clevetitorilor şi de poftele altor iubitori de argint. Sărăcia nu-i aşa, ci cu totul dimpotrivă. Este loc nejefuit şi sigur, liman neînviforat, loc de exerciţiu şi şcoală a filozofiei, imagine a vieţii îngereşti. Auziţi acestea toţi câți sunteți săraci, dar, mai bine spus, toţi câți doriţi să vă îmbogăţiţi! Nu e o nenorocire să fii sărac, ci să nu voieşti să fii sărac. Nu socoti sărăcia o nenorocire şi nu va fi o nenorocire. Nenorocirea nu stă în natura sărăciei, ci în judecata oamenilor cu suflet slab. Dar, mai bine spus, chiar m-aş ruşina de-aş spune numai atâta despre sărăcie, să spun atât numai că nu-i o nenorocire. Dacă filozofezi, sărăcia îţi va fi izvor de mii şi mii de bunătăți. Dacă cineva ţi-ar oferi o mare dregătorie, demnităţi politice, bogăţie, desfătare, apoi ţi-ar oferi şi sărăcia şi ţi-ar da libertatea să alegi ce vrei, negreşit, dacă i-ai cunoaşte frumuseţea, ai pune îndată mâna pe sărăcie.

Ştiu că mulţi râd de cuvintele acestea, dar nu mă tulbur, ci vă cer să mă ascultaţi şi veţi fi îndată de părerea mea. Mi se pare că sărăcia sea­mănă cu o fecioară cu bună-cuviinţă, frumoasă şi dulce la chip; iar iubi­rea de argint, cu o femeie cu chip de fiară, cu Scila[[141]](#footnote-142) şi Hidra[[142]](#footnote-143) şi cu alte fiare ca acestea, născocite de poeţi.

Nu-mi da pildă pe oamenii care grăiesc de rău sărăcia, ci pe cei care au strălucit prin ea! Cu sărăcia Ilie crescut fiind, a fost răpit cu acea fericită răpire; cu sărăcia Elisei a strălucit; cu sărăcia, Ioan Botezătorul, cu sărăcia, toţi apostolii; dar din pricina iubirii de argint au fost osândiți Ahaav, Izabela, Ghiezi, Iuda, Neron, Caiafa. Dar dacă vrei, să nu pri­vim numai la cei care au strălucit în sărăcie, ci să cercetăm însăşi frumu­seţea acestei fecioare. Ochiul este curat şi limpede; nu e tulbure, cum e ochiul iubirii de argint, când plin de mânie, când plin de poftă, când răvăşit de neînfrânare. Ochiul sărăciei nu-i aşa, ci potolit, liniştit; se uită dulce la toţi; e dulce ca mierea, plin de bunătate; nu urăşte pe nimeni, nu şi-l întoarce de la nimeni. Dincolo, unde-s bani, pricină de vrajbă şi de mii şi mii de lupte. Gura iubirii de argint e plină de ocări, de îngâmfare, de multă mândrie, de blestem, de viclenie; gura şi limba sărăciei sunt sănătoase, pline de necontenite mulţumiri, de binecuvântări, de cuvinte dulci şi iubitoare, de cuvinte de mângâiere, de laude, de cuvinte bune. Iar dacă ai vrea să vezi şi mărimea staturii uneia şi a alteia, vei vedea că sărăcia este mai înaltă şi mai bine făcută decât bogăţia. Nu te minuna că fug mulţi de sărăcie! Nechibzuiţii fug şi de celelalte virtuţi.

1. Dar săracul e ocărât şi dispreţuit de bogat, mi se spune.
2. Când îmi vorbeşti aşa, îmi vorbeşti tot de lauda sărăciei. Spune-mi, cine-i fericit: Cel ce ocărăşte sau cel ocărât? Negreşit cel ocă­rât. Deci iubirea de argint porunceşte să ocărăşti, pe când sărăcia te îndeamnă să suferi ocara.
3. Săracul rabdă de foame, mi se spune.
4. Şi Pavel a răbdat de foame şi a fost flămând.
5. Săracul n-are odihnă.
6. Nici Fiul Omului n-a avut unde să-Şi plece capul (Matei 8, 20). Ai văzut până unde urcă laudele sărăciei? Ai văzut unde te aşază? Lângă ce bărbaţi te pune? Ai văzut că te face imitator al Stăpânului? Dacă ar fi fost bine să avem aur, Hristos le-ar fi dat aur ucenicilor Săi, El, Care le-a dat acele bunătăţi nespuse. Dar aşa, nu numai că nu le-a dat, ci i-a şi oprit să aibă aur. Din pricina aceasta şi Petru, nu numai că nu se ruşinează de sărăcie, ci se şi laudă cu ea, zicând: *„Argint şi aur nu am, dar ce am aceea îţi
dau” (Fapte 3, 6).* Cine n-ar voi să rostească aceste cuvinte?
7. Negreşit că toţi, mi-ai răspunde, poate.
8. Atunci aruncă argintul, aruncă aurul!
9. Şi dacă-l arunc, voi dobândi puterea lui Petru?
10. Spune-mi, ce l-a făcut fericit pe Petru? Că a înzdrăvenit un olog? Nu! Nicidecum! Ci că n-a avut averi! Lucrul acesta i-a pricinuit cerul. Mulţi din cei ce au făcut averi au ajuns în iad, dar cei care au aruncat aurul şi argintul au dobândit împărăţia. Şi aceasta afl-o chiar de la Petru. Două lucruri a spus el. Unul: *„Aur şi argint n-am”;* al doilea: *„în numele lui Iisus Hristos scoală-te şi umblă* *”* *(Fapte 3, 6).* Ce l-a făcut pe Petru strălucitor şi fericit? Însănătoşirea ologului sau aruncarea banilor? Răspunsul caută-l chiar din gura Celui Ce răsplăteşte, din gura lui Hristos! Ce-a spus El bogatului care căuta viaţa veşnică? Nu i-a spus: „însănătoşează ologi!”, ci: *„Vinde-ţi averile tale şi le dă săracilor şi vino şi urmează Mie şi vei avea comoară în ceruri” ( Luca 18, 22).* Petru iarăşi n-a spus: „Iată în numele Tău am scos demoni”, deşi-i scosese, ci: *„Iată am lăsat toate şi Ţi-am urmat Ţie! Ce va fi nouă oare?” (Matei 19, 27).* Iar Hristos, din nou, răspunzându-i la această între­bare, n-a spus: „Dacă cineva însănătoşează un olog”, ci: *„Oricine a lăsat case şi ţarini va primi însutit în veacul acesta şi va moşteni viaţa veşnică” (Matei 19, 29).*

Şi noi, dar, să-l imităm pe Petru, ca să nu fim ruşinaţi, ci să ne înfăţi­şăm cu îndrăznire în faţa scaunului de judecată a lui Hristos, ca să-L facem să fie cu noi, după cum a fost şi cu ucenicii Lui. Va fi şi cu noi, cum a fost şi cu ucenicii Lui, dacă voim să-i imităm pe ei, dacă vom fi râvnitorii vieţii şi traiului lor. Pentru aceste fapte Dumnezeu te încunu­nează şi te proclamă; nu-ţi cere să înviezi morţi, nici să îndrepţi ologi. Nu acestea ne fac să ajungem asemenea lui Petru, ci aruncarea averilor. Aceasta-i fapta mare a apostolului Petru. Spui că nu poţi să le arunci? Dimpotrivă, e totul cu putinţă! Dar dacă nu vrei, nici nu te silesc, nici nu te forţez. Un lucru însă te rog! Cheltuieşte cât de cât cu cei nevoiaşi şi nu căuta să ai pentru tine mai mult decât îţi este de neapărată trebuinţa. Aşa, vom duce aici o viaţă liniştită, lipsită de grijă şi ferită de necazuri şi ne vom bucura şi de viaţa cea veşnică, pe care facă Dumnezeu ca noi toţi să o dobândim, cu harul şi cu iubirea de oameni a Domnului nostru Iisus Hristos, Căruia slava şi puterea, împreună cu Tatăl şi cu Duhul Sfânt, acum şi pururea şi în vecii vecilor. Amin”[[143]](#footnote-144).

Iată, primi creștini ne sunt nouă pildă de urmat.

În aceste vremuri se pune întrebarea: „Ce ne-ar putea folosi, împărtășirea deasă cu Trupul și Sângele Domnului sau împărtășirea rară cu pregătire?”. Părintelui nostru Cleopa când i se punea această întrebare răspundea: „Sfânta Împărtășanie, fiind strâns legată de Spovedanie, se poate da, cu dezlegarea duhovnicului, în cele patru posturi, sau cel mai des o dată pe lună pentru cei mai evlavioși și cel mai rar la Sfintele Paști. Însă numai după săvârșirea canonului dat. Sfântul Ioan Gura de Aur recomandă credincioșilor că se pot împărtăși cel mai des de douăsprezece ori pe an, la cele douăsprezece praznice Împărătești, cu dezlegarea duhovnicului lor,” însă cu frică și cu cutremur, ca să nu luăm osândă în loc de hrană și moarte în loc de viață[[144]](#footnote-145). „Mulți, zice Sfântul Ioan Gură de Aur, se împărtășesc cu Tainele acestea o dată pe an, alții de două ori, iar alții de mai multe ori… Către toți ne este cuvântul acesta, nu numai către cei de aici, ci și către cei ce șed în pustie, căci și aceia o dată în an se împărtășesc, iar de multe ori și după doi ani… Așadar, care dintre aceștia sunt mai bine primiți? Cei ce o dată, cei ce de multe ori sau cei ce de puține ori se împărtășesc?” Apoi arătând care este adevărata pregătire pentru a fi primită împărtășirea lor zice: „Cei ce au știința gândului curată, cei ce sunt cu inimă curată, cei ce au viață neprihănită, întotdeauna să se apropie. Iar cei ce nu sunt într-acest fel, niciodată măcar”.

De aici poate înțelege oricine că fericirea celui ce se împărtășește nu stă în a se împărtăși mai des sau mai rar, ci în a se împărtăși cu inima curată și cu neprihănire[[145]](#footnote-146).

Călugării bătrâni și bolnavi se pot împărtăși o dată pe săptămână; ceilalți, daca le dă voie duhovnicul, se pot împărtăși, cel mai rar, la patruzeci de zile, cel mai potrivit, o dată pe lună”*.* Iar în cartea sfinției sale *Vise și vedenii* găsim scris: „Călugării este bine să-și facă canonul, să participe la toate slujbele, să petreacă în trezvia minții, tăierea voi și rugăciunea minții și să se împărtășească la săptămână”.

Iată că Părintele Cleopa nu spune: „Să nu ne împărtășim mai des de patruzeci de zile”, cum au înțeles greșit unii, ci, prin ce spune, precum și Sfântul Ioan Gură de Aur, caută să ne facă vrednici de Sfintele Taine. Precum Sfântul Ioan, nu a putut să-i împărtășească cu Trupul și Sângele lui Hristos pe toți cei din vremea lui, așa cum se împărtășeau primi creștini, datorită legături pe care o aveau cu lumea, datorită vieții trăită în iubire de sine, tot așa și Părintele Cleopa nu a putut în vremea sa.

Atunci, după cum mărturisesc *Faptele Apostolilor*, *„cei ce au crezut, erau așteptând întru învățătura Apostolilor și întru împărtășirea și întru frângerea pâinii și întru rugăciuni, … erau la aceeași și aveau toate de obște” (Fapte 2, 42, 44).* Au dăruit totul și pe ei înșiși s-au dat Bisericii, lui Hristos, nici unul nu zicea că e ceva a lui, erau o familie, s-au unit cu Dumnezeu și *„de nimic nu aveau trebuință”*[[146]](#footnote-147).

Dacă atunci ei petreceau așa, cu cât mai mult se cade nouă, să alegem un astfel de mod de petrecere, acum când vedem că prin iubirea de sine, prin legarea de lume ne-am cuprins de întuneric. Nu am crezut cuvântul Domnului *„Amin, amin, grăiesc vouă: cel ce ascultă cuvintele Mele și crede Celui ce M-a trimis pe Mine, are viaţă veşnică și la judecată nu va veni, ci s-a mutat din moarte în viaţă” (Ioan 5, 24).* Nu am primit cuvântul lui: *,,Pocăiți-vă și credeți în Evanghelie” (Marcu 1, 15), ,,Pocăiți-vă, că s-a apropiat împărăția cerurilor” (Matei 4, 17),* precum l-au primit primii creștini, ne-am încrezut în noi înșine și în oameni și ne-a ajuns criza[[147]](#footnote-148) – judecata noastră. Cine le putea aduce criza primilor creștini și cu ce îi putea vătăma pe ei care dăruise totul, se dăruise pe ei cu totul lui Dumnezeu și erau bucuroși să-și dea și pielea după ei aproapelui lor?

Ne-am învățat rău, așteptăm directive de sus „pentru binele nostru”. Chiar și cu Împărtășania cu Trupul și Sângele Domnului am ajuns să căutăm să ne aranjăm.

Adevărații slujitori ai lui Dumnezeu și creștinii care caută sincer mântuirea au înțeles și înțeleg că viață normală înseamnă a trăi precum primii creștini. Adevărați slujitori ai Bisericii au înțeles că datoria lor, în vremea de acum, este a oficia toate Slujbele, în fiecare zi, a spovedi mai des pe credincioși, ai ajuta să ajungă cu știința gândului curată, cu inimă curată, cu viață neprihănită întotdeauna să se apropie de Sfintele Taine. În vremea de acum creștinii, cei care caută sincer mântuirea, leapădă din casele și din inimile lor toate smintelile, rămân numai cu Icoana, candela, Cărțile de rugăciune, Cărțile Sfinte, nu se mai înșeală că ar fi ceva al lor, se străduiesc să împlinească cele scrise: „Ieşiţi din mijlocul lor şi vă osebiţi, zice Domnul, şi de necurăţie să nu vă atingeţi; şi Eu vă voi primi pe voi și voi fi vouă Tată, şi voi veţi fi Mie spre fii şi fiice, zice Domnul Atotţiitorul” (2 Cor. 6, 17-18). Amin.

Cei care refuză să primească pecetea antihristică și suferă pentru credința lui Hristos, pentru Biserica Apostolească, sunt numai cei ale căror credință în Biserică nu a fost zdruncinată

Sfântului Ioan din Kronștadt (1829-1908), într-o ,,Descoperire cerească”, pe care a avut-o în vis, Sfântul Serafim de Sarov i-a descoperit printre altele și acestea despre care mărturisește:

,,...Mi-a arătat apoi spre un nor, și am văzut mai multe sfeșnice albe arzând, care începură să cadă la pământ, unele după altele, cu zecile, cu sutele. Și căzând la pământ, se stingeau prefăcându-se în praf și cenușă. După aceea Starețul mi-a zis: ,,Vino și vezi!” și am văzut pe nori șapte sfeșnice arzând. Și am întrebat: ,,Ce înseamnă aceste sfeșnice căzătoare?”. ,,Așa vor cădea în erezie Bisericile Domnului, iar cele șapte sfeșnice de pe nori sunt cele șapte Biserici Apostolești și Sobornicești, care vor rămâne până la sfârșitul lumii”.

Starețul mi-a arătat apoi în sus și atunci am văzut și am auzit cântarea îngerilor. Ei cântau: ,,Sfânt, Sfânt, Sfânt este Domnul Dumnezeu!” Mulțime multă de norod înainta cu lumânări în mâini, cu fețe radioase și vesele. Erau acolo arhierei, monahii, monahi și un mare număr de mireni, tineri adolescenți și chiar copii. L-am întrebat pe minunatul Stareț: ,,Aceștia cine sunt?”. ,,Aceștia toți au pătimit pentru Sfânta Sobornicească și Apostolească Biserică și pentru Sfintele Icoane!”.

...L-am urmat pe Starețul care mi-a făcut semn cu mâna: ,,Vino și vezi!” și am văzut o grămadă de trupuri neînsuflețite, mânjite cu sânge. M-am speriat foarte și l-am întrebat pe Stareț: ,,Ale cui sunt trupurile acestea?”.

,,Acestea-s trupurile celor din cinul monahicesc, care au refuzat să primească pecetea antihristică și au suferit pentru credința lui Hristos, pentru Biserica Apostolească. Pentru asta s-au învrednicit de sfârșit mucenicesc, murind pentru Hristos. Roagă-te deci pentru robii lui Dumnezeu!”[[148]](#footnote-149).

Deci, după cum am văzut, diavolul caută mai întâi să ne dezbine de Biserică, de Hristos, ca mai apoi să poată lucra toată *,,taina fărădelegii”* *(2 Tes. 2, 7)* întru noi. Și din această descoperire înțelegem că acum, la sfârșitul vremii, numai cei care se unesc în Biserică cu Hristos, pot avea o conștiință trează – conștiința Bisericii, pot pricepe lucrarea ce se face în *„duhul lui antihrist” (1 Ioan 4, 3),* nu îi dă curs în viața lor,pot pătimi pentru Hristos, pentru Biserică, refuză să primească pecetea lui Antihrist. Cu duhul umblând ei nu spun: „Să ne vedem de unirea cu Dumnezeu, nu e nevoie să mărturisim că ecumenismul este lucrare antihristică, că a fi mason înseamnă a fi unealtă a lui Antihrist, dacă primim cipurile nu ne pot vătăma cu nimic”. Cine se unește cu Dumnezeu, cine are conștiința trează vede lucrarea *„duhului lui antihrist”*, este conștient că nu este în stare decât a se lepăda, dar nu deznădăjduiește, nu zice binelui rău și răului bine, își împlinește datoria sa de mărturisitor în vremea sa. Sunt mulți oamenii care nu au dobândit conștiința Bisericii și au nevoie de mărturisirea celor care, prin darul lui Dumnezeu, o au.

Fericiți și de trei ori fericiți sunt aceia care își fac datorita mărturisire că sunt *„fiii ai lui Dumnezeu după Har” (Rom. 8)*, care încheie viața aceasta în Harul lui Dumnezeu, uniți cu El, ca adevărate mădulare ale Bisericii – Trupul lui Hristos. În cartea *Apocalipsa* arătând Sfântul Ioan Evanghelistul cele descoperite lui despre Biserică zice, printre altele:

*,,Și a zis mie: Făcutu-s-a. Eu sânt Alfa și Omega, începutul și sfârșitul. Eu celui însetat voi da în dar din izvorul apei vieții. Cel ce va birui va moșteni toate și Eu voi fi lui Dumnezeu și el va fi Mie fiu. Dar celor fricoși și necredincioși și spurcați și ucigași și curvari și fermecători și închinători de idoli și tuturor celor mincinoși, partea lor în iezerul cel ce arde cu foc și cu piatră pucioasă, care este moartea cea a doua. Și a venit către mine unul din cei șapte îngeri care aveau cele șapte cupe care erau pline de cele șapte rane cele mai de pe urmă, și a grăit cu mine zicând: Vino, să-ți arăt Mireasa, femeia Mielului. Și m-a dus pe mine în duh într-un munte mare și înalt, și mi-a arătat mie cetatea cea mare, Ierusalimul cel sfânt, pogorându-se din cer de la Dumnezeu, având slava lui Dumnezeu, și Luminătorul ei asemenea cu piatră prea scumpă, ca piatra iaspis ce este ca cristalul. …și biserică nu am văzut întru dânsa, că Domnul Dumnezeu atotțiitorul este biserica ei și Mielul. Și cetatea nu are trebuință de soare nici de lună ca să lumineze întru ea, că slava lui Dumnezeu o a luminat pe ea, și luminătorul ei este Mielul. Și neamurile celor ce se mântuiesc întru lumina ei vor umbla, și împărații pământului aduc slava și cinstea lor întru dânsa, și porțile ei nu se vor închide ziua, că noaptea nu va fi acolo, și vor aduce slava și cinstea neamurilor întru dânsa. Și nu va intra întru dânsa tot ce este spurcat și face spurcăciune și minciună, fără numai cei scriși în cartea vieții Mielului” (Apocalipsa 21, 6-11, 22-27).*

Sfântului Ierarh Nifon al Constanțianei, descoperindu-i-se Înfricoșata Judecată, a văzut pe Mântuitorul zicând Bisericii:

,,O, Preafrumoasă și Preacinstită Mireasă! Câți vrăjmași s-au străduit să te murdărească, dar nu m-ai trădat pe Mine, Mirele tău! Nenumărate erezii te-au amenințat, dar piatra pe care ai fost zidită nu s-a mișcat, pentru că *,,porțile iadului nu au biruit-o”[[149]](#footnote-150) .*

Înțelegem acum, din cele arătate nouă de Sfinții Părinți, că de vom căuta și noi unirea cu Dumnezeu, în unitatea credinței, în Biserică, precum au făcut ei, bunul Dumnezeu ne va putea trece peste toate cursele care vor veni și ne va mântui. Precum până acum, prin credință, cu Harul Lui Dumnezeu, în Biserică am fost izbăviți din toate cursele vrăjmașului, la fel vom putea fi izbăviți și de acum încolo din toate câte vin asupra noastră. Noi nu avem nevoie de alți izbăvitori, de cei ce se arată a fi izbăvitorii lumii. Noi nu avem a asculta și a ne încrede în oamenii care rânduiesc împotriva lui Dumnezeu, care înrobesc lumea. Noi toți suntem chemați să devenim liberi, să dobândim *„mintea lui Hristos” (1Cor. 2, 16),* în Biserica care este Trupul Său. Înainte de a se înălța la ceruri Domnul nostru Iisus Hristos ne-a încredințat de acest adevăr pe care îl găsim foarte frumos exprimat de Părinții Bisericii în *Troparul Praznicului.* Acest adevăr: *„Înălțatu-Te-ai întru slavă Hristoase Dumnezeul nostru bucurie făcând ucenicilor cu făgăduința Sfântului Duh; încredințându-se ei prin binecuvântare, că Tu ești Fiul lui Dumnezeu, ὁ λυτρωτής τοῦ κόσμου* *Izbăvitorul lumii”,* l-au înțeles și îl înțeleg, l-au trăit și îl trăiesc mădularele Bisericii*.* Ei nu au căutat, nu caută și nu vor căuta altă izbăvire sau alt izbăvitor, decât pe aceasta adevărată care ne-a venit prin Acesta, care ne-a izbăvit și ne izbăvește „ἐν ράβδῳ σιδηρᾷ *în toiag de fier” (Ps. 2, 7),* adică în Crucea Sa.

Domnul, Păstorul nostru, adevăratul izbăvitor, nu ne forțează libertatea și nu ne-o ia, tocmai și atunci când se arată că ne-o dă, precum fac mincinoșii izbăvitori. Libertatea și izbăvirea Lui și toate darurile, pe care le avem în Biserică, sunt adevărate, ele ne-au venit prin patima Sa de bunăvoie pe Cruce și noi le putem avea prin lepădare de sine, cinstind Sfânta Cruce, ducându-ne împreună cu El a noastră cruce. Izbăvitoare ne-a făcut-o Domnul nostru și pe Maica Sa. Dacă Maica Domnului și Maica noastră nu se învrednicea să-L nască pe Cel ce este Viața noastră și nu se ruga pentru noi lumea aceasta se pierdea demult. Întru adevăr și cu dreptate îi cântăm și ne rugăm ei până la sfârșitul veacului în Biserică:

*„Întru naștere fecioria ai păzit, întru adormire lumea nu o ai părăsit, de Dumnezeu Născătoare. Mutatu-te-ai la viață, fiind Maica Vieții, și cu rugăciunile tale λυτρουμένη izbăvești din moarte sufletele noastre”[[150]](#footnote-151). Amin.*

Strădania omului nu e îndestulătoare, dacă omul

nu se bucură de ajutorul cel de sus; şi iarăşi: nu câștigăm nimic de pe urma ajutorului de sus dacă nu ne străduim

Ziditor ne este, mai cu seamă în aceste vremuri, când se lucrează lepădarea de credință, când se tăgăduiește unitatea Bisericii – Trupul lui Hristos și se acceptă că este mântuire și în afara Ei, de vom lua aminte la acest cuvânt al Sfântului Ioan Gură de Aur.

„Şi una şi alta, zice, o arată Iuda şi Petru. Iuda s-a bucurat de mult ajutor, dar nu i-a folosit, pentru că n-a voit şi nici nu şi-a adus partea lui de strădanie; Petru s-a străduit, dar a căzut, pentru că nu s-a bucurat de nici un ajutor de sus. Din acestea două se împleteşte virtutea: din ajutorul cel de sus şi din strădania noastră. De aceea, vă rog, nici să nu dormiţi, lăsând totul pe seama lui Dumnezeu, dar nici, străduindu-vă şi muncind, să socotiţi că toate faptele voastre se datoresc numai ostenelilor voastre. Dumnezeu nu vrea să fim nepăsători; de aceea nu face El totul; dar nici nu vrea să fim îngâmfați; de aceea n-a lăsat totul în puterea noastră, ci, înlăturând ce este vătămător şi dintr-o parte şi din alta, ne-a lăsat ce ne este de folos. Aceasta este pricina că a lăsat pe verhovnicul apostolilor să cadă, smerindu-l; şi aşa l-a îmboldit spre mai mare dragoste. *„Că celui ce i s-a iertat mai mult, va iubi mai mult” (Luca 7, 47).*

Să ne supunem, dar, totdeauna lui Dumnezeu şi să nu ne împotri­vim Lui, chiar dacă par cuvintele lui Dumnezeu potrivnice judecăţii şi vederilor noastre; să punem cuvântul Lui mai presus de judecăţile şi vederile noastre. Aşa să facem şi când ne împărtăşim cu sfintele taine. Să nu ne uităm numai la materia ce ne stă înaintea ochilor, ci să avem în minte permanent cuvintele Domnului. Cuvântul Lui nu înșeală nicio­dată, pe când simţurile ne înșeală uşor. Cuvântul Lui n-a fost niciodată dezminţit, pe când simţurile noastre de foarte multe ori greşesc. Când cuvântul Lui spune: *„Acesta este trupul Meu”,* să ascultăm şi să credem şi să vedem trupul Lui cu ochii sufletului. Hristos nu ne-a dat nouă ceva material, ci, în lucrurile materiale, toate sunt duhovniceşti. Tot aşa şi cu taina botezului; botezul se face printr-un lucru material - apa -, dar se săvârșește ceva duhovnicesc - naşterea şi reînnoirea. Dacă ai fi fost fără de trup, ţi-ar fi dat daruri netrupeşti; dar pentru că sufletul este împletit cu trupul, ţi-a dat cele spirituale în cele materiale. Câți oameni nu spun azi: „Aş fi voit să-I văd chipul Lui, statura Lui, încălţămintea Lui!” Iată îl vezi, te atingi de El, îl mănânci! Doreşti să-I vezi hainele Lui? Dar El Se dă pe El însuşi ţie nu numai să-L vezi, ci chiar să te atingi de El, să-L mănânci, să-L primeşti înăuntrul tău. Nimeni să nu se apropie cu scârbă, nimeni să nu se apropie cu paşi şovăitori. Toţi să fim înflăcăraţi, toţi să fim cu sufletele clocotitoare, toţi să fim cu minţile treze. Dacă iudeii mâncau cu zel pastele stând în picioare, cu încălţămintea în picioare şi cu toiegele în mâini, cu mult mai mult noi trebuie să fim veghetori. Ei trebuiau să meargă în Palestina; tu însă trebuie să mergi în cer.

De aceea trebuie să fim totdeauna veghetori. Nu e mică pedeapsa pentru cei ce se împărtăşesc cu nevrednicie. Adu-ţi aminte cât te-ai revoltat împotriva vânzătorului, împotriva răstignitorilor. Caută, dar, să nu te faci şi tu vinovat de trupul şi sângele lui Hristos! Iudeii au junghiat prea sfântul trup, dar tu îl primeşti într-un suflet murdar, după ce ai primit atâtea binefaceri. Domnul nu S-a mulţumit numai să Se facă om, să fie păl­muit şi junghiat, ci să Se şi unească cu noi; ne-a făcut trup al Lui nu numai prin credinţă, ci chiar în realitate. Decât cine trebuie să fie mai curat cel ce se împărtăşeşte cu această jertfă? Nu trebuie să fie, oare, mai curată decât raza soarelui mâna celui care taie acest trup, gura care se umple de focul cel duhovnicesc, limba care se înroşeşte cu sângele cel prea înfricoşător? Gândește-te la cinstea cu care ai fost cinstit! Gândește-te la ce fel de masă ieiparte! Ne hrănim şi ne unim cu Acela de Care îngerii se cutremură văzându-L, pe Care nici nu îndrăznesc să-L privească fără frică din pricina străfulgerării Lui; ajungem trup şi sânge al lui Hristos. *„Cine va grăi puterile Domnului? Cine va face auzite toate lau­dele Lui?” (Ps. 105, 2).* Care păstor hrăneşte oile sale cu mădularele lui? Dar pentru ce vorbesc de păstor? Sunt mame care, după ce au născut, dau de multe ori pe copiii lor să fie hrăniţi de alte mame. Hristos însă n-a îndu­rat lucrul acesta, ci însuşi ne hrăneşte cu propriul Lui sânge şi prin toate Se uneşte strâns cu noi. Uită-te, te rog, S-a născut din fiinţa noastră!

- Dar aceasta n-are legătură cu toţi oamenii.

- Are totuşi legătură cu toţi oamenii. Dacă Dumnezeu a venit la firea noastră, atunci negreşit a venit la toţi oamenii; iar dacă a venit la toţi oamenii, atunci a venit şi la fiecare.

- Dar atunci cum se face că n-au cules toţi folosul venirii lui Hristos?

- De aceasta nu-i de vină El, Care a luat pentru toţi fire omenească, ci cei care n-au voit. Prin Sfintele Taine ale Sfintei Euharistii El Se uneşte cu fiecare din credincioşi; pe cei pe care i-a născut îi hrăneşte cu trupul Lui; nu-i dă altuia să-i hrănească, ca să te convingi iarăşi, şi prin aceasta, că a luat trupul tău.

Aşadar să nu ne trândăvim de vreme ce suntem învredniciţi de o atât de mare dragoste şi cinste. Nu vedeţi pe copii cu câtă grabă se îndreaptă spre sânul mamei lor, cu câtă râvnă îşi înfig buzele în sân? Tot cu atâta grabă să ne apropiem şi noi de masa aceasta, de sânul potirului cel duhovnicesc; dar, mai bine spus, să sugem harul Duhului cu mai multă râvnă decât copiii de lapte. O singură durere să simţim, aceea de a nu ne îm­părtăşi cu această hrană. Tainele din faţa noastră nu sunt fapte ale puterii omeneşti. Domnul, Care le-a săvârșit atunci la cina aceea, Acelaşi le săvârșește şi pe acestea acum. Noi preoţii nu suntem decât slujitorii; El este Cel ce le sfinţeşte şi le preface. Nici un Iuda să nu fie aici! Nici un iubitor de argint! Dacă nu eşti ucenic, pleacă! Masa aceasta nu-i primeşte pe unii ca aceştia. *„Cu ucenicii Mei vreau să fac Paștele!” (Matei 26, 18)* a spus Domnul. Masa aceasta este masa aceea de la Cina cea de Taină, întru nimic mai prejos. N-a făcut-o pe aceea Hristos, iar pe aceasta un om. Nu, ci şi pe aceasta tot El. Acesta este foişorul acela unde era El cu ucenicii Lui atunci (Luca 22, 12). De acolo a plecat la Muntele Măslinilor (Matei 26, 30). Să plecăm şi noi de aici spre mâinile săracilor. Munte al Măslinilor este locul unde sunt săracii. Mulţimea de săraci sunt măslini sădiţi în casa lui Dumnezeu, care picură untdelemnul de care avem nevoie dincolo, pe tărâmul celălalt, untdelemnul pe care l-au avut cele cinci fecioare înţelepte, pe când celelalte fecioare, pentru că nu l-au luat de aici, au pierit (Matei 25, 1-13). Acest untdelemn să-l luăm când intrăm aici în biserică, ca să întâmpinăm pe Mire cu candelele aprinse. Acest untde­lemn să-l luăm şi când ieşim de aici. Nici un om cu inimă de piatră să nu se apropie de sfintele taine, nici unul care-i crud şi nemilos, nici unul care-i cu totul necurat.

Cuvintele acestea vi le spun şi vouă care vă împărtăşiţi şi vouă celor ce împărtăşiţi. Este de neapărată trebuinţă să vi se spună şi vouă, ca să împărţiţi aceste daruri cu multă băgare de seamă. Nu mică vă va fi osânda dacă îngăduiţi să se împărtăşească de la această masă cineva pe care-l ştiţi cu vreun păcat. Sângele lui Hristos din mâinile voastre se va cere. De-ar fi general, de-ar fi mare dregător, de-ar fi chiar cel cu dia­dema pe cap, opreşte-l dacă se apropie cu nevrednicie! Tu ai mai multă putere decât el. Dacă ţi s-ar fi încredinţat să ai grijă de curăţenia apei unui izvor din care bea o turmă şi ai vedea că vine la apă o oaie plină toată de noroi la gură, n-ai lăsa-o să se aplece să bea, ca să nu tulbure izvorul; aici însă nu ţi s-a încredinţat izvorul unei ape, ci izvorul sângelui şi al Duhului. Şi când îi vezi pe unii că se apropie, deşi au păcate mai murdare decât pământul şi noroiul, nu te revolţi şi nu-i opreşti? Ce ier­tare mai poţi avea? Pentru aceasta v-a cinstit Dumnezeu pe voi, preoţi­lor, cu această cinste, ca să-i deosebiţi pe unii de alţii. Aceasta e vredni­cia voastră; aceasta-i trăinicia voastră, aceasta-i toată cununa voastră, nu ca să umblaţi într-o haină albă şi strălucitoare.

- Dar de unde ştiu eu pe cutare şi pe cutare?

- Nu vorbesc de cei pe care nu-i cunoşti, ci de cei pe care-i cunoşti.

Vrei să-ţi spun ceva mai înfricoşător? Nu e atât de mare grozăvia să fie aici cei îndrăciţi, cât de mare grozăvie e să fie aici aceia cei despre care Pavel spunea că au călcat în picioare pe Hristos, că au socotit ceva de rând sângele Testamentului şi au batjocorit harul Duhului” (Evr. 10, 29). Cel care păcă­tuieşte şi se apropie de sfintele taine este mai rău decât un îndrăcit, îndrăciţii, pentru că sunt stăpâniți de demoni, nu sunt pedepsiţi; aceştia însă pentru că se apropie cu nevrednicie sunt daţi osândei veşnice. Aşa­dar nu numai pe aceştia să-i alungăm, ci pe toţi pe care-i vedem că se apropie cu nevrednicie. Nimeni să nu se împărtăşească, dacă nu-i uce­nic! Nici un Iuda să nu se împărtășească, ca să nu păţească ce-a păţit Iuda. Trup al lui Hristos este şi mulţimea aceasta. Vezi, dar, ca tu, care împărtăşeşti cu sfintele taine, să nu mânii pe Stăpân dacă nu cureţi tru­pul acesta! Vezi să nu-i dai sabie în loc de hrană! Dacă un om nevred­nic vine din neştiinţă să se împărtăşească, opreşte-l, nu te teme! Teme-te de Dumnezeu, nu de om! Dacă te temi de om, vei fi dispreţuit de om. Dar dacă te temi de Dumnezeu, vei fi respectat şi de om. Dacă nu îndrăzneşti să opreşti de la sfânta împărtăşanie pe unul nevrednic, adu-l la mine. Nu-i voi îngădui o astfel de îndrăzneală. Mai degrabă mă voi despărţi de suflet decât să împărtăşesc cu sângele Stăpânului pe un nevrednic; mai degrabă îmi voi răspândi sângele meu decât să împărtă­şesc cu sângele acesta atât de înfricoşător pe unul care nu merită. Nu ai nici o vină dacă nu cunoşti pe cel nevrednic, deşi l-ai cercetat cu de-amănuntul. Cele ce ţi le-am spus, le-am spus de cei pe care-i cunoşti. Dacă vom îndrepta pe cei pe care-i cunoaştem, Dumnezeu ni-i va face cunoscuţi repede şi pe cei pe care nu-i cunoaştem. Dar dacă îngăduim să se împărtăşească cei pe care-i cunoaştem că sunt păcătoşi, pentru ce să ne mai facă Dumnezeu cunoscuţi pe cei pe care nu-i cunoaştem? Nu spun cuvintele acestea ca să oprim de la împărtăşire pe oameni, nici ca să-i alungăm din biserică, ci ca să-i aducem la Sfânta împărtăşire după ce s-au îndreptat, ca să ne dăm silinţa să-i îndreptăm. Aşa vom face îndurător şi pe Dumnezeu. Vom găsi mulţi oameni care să se împărtă­şească cu vrednicie şi vom primi şi mare răsplată şi pentru râvna noastră şi pentru grija ce o purtăm de alţii, pe care facă Dumnezeu ca noi toţi să o dobândim, cu harul şi cu iubirea de oameni a Domnului nostru Iisus Hristos, Căruia slava în vecii vecilor. Amin”[[151]](#footnote-152).

Dumnezeu-Tatăl, prin Duhul Său Cel Sfânt, să-i învrednicească de curățire, de luminare și îndumnezeire, să-i bucure cu mântuirea Sa, în Biserica – Trupul lui Hristos, Fiul și Cuvântul Lui, pe toți cei ce au ajutat și ajută la corectarea și tipărirea acestei cărți, pe toți cei pomeniți de ei în smeritele lor rugăciuni și pe noi pe toți. Amin.

Cei ce se vor folosi de această carte sunt rugați să-i pomenească și pe cei care au contribuit la apariția ei.

Slavă lui Dumnezeu pentru toate!

1. Cuvântul sinceritate, în grecește ειλικρίνεια este format din două cuvinte, și anume: εἰλι care înseamnă lumină și κρίση care înseamnă judecată. [↑](#footnote-ref-2)
2. Psaltirea în tâlcuirile Sfinților Părinți, vol. II, Nota. 8, p. 343. [↑](#footnote-ref-3)
3. *Ne vorbește Părintele Cleopa,* vol. 3, p. 69. [↑](#footnote-ref-4)
4. PSB 5, Clement Alexandrinul, Scrieri, Partea a doua, trad. Părintele Dumitru Fecioru, EIBMBOR , București, 1982, Stromata a VII-a, p. 544. [↑](#footnote-ref-5)
5. Psaltirea în tâlcuirile Sfinților Părinți, vol. 1, nota 105, p. 364. [↑](#footnote-ref-6)
6. Vezi 2 Cor. 11, 14. Una din lucrările înșelătorului este și cea a lui Neale Donald Walsch, Conversații cu Dumnezeu. [↑](#footnote-ref-7)
7. Cuvântul *ἐν* se traduce mai cu seamă *în, întru* și *cu.* Este foarte important aceasta, ca să ne mântuim este nevoie să mărturisim întru Hristos, uniți cu El în Biserică – Trupul Său. [↑](#footnote-ref-8)
8. Puterea acestor cuvinte, insuflate de Duhul Sfânt, înțelegând-o diavolul a avut grijă ca prin cei *necinstitori* să le scoată și să bage în locul lor cuvintele în duhul lui antihrist: „Căci atunci când se ridică sus oamenii de nimic nelegiuiții mișună pretutindeni” (Ps. 11, 8). Este mutată nădejdea de la Dumnezeu la om. Acestea se găsesc scrise în Psaltirea ediție nouă, după 1914, care nu are ca bază de traducere Septuaginta, ci versiunea masoretică. [↑](#footnote-ref-9)
9. Vezi tâlcuirea acestor Psalmi, în Psaltirea în tâlcuirea Sfinților Părinți, vol. 1, p. 164, 233. [↑](#footnote-ref-10)
10. Vezi Tâlcuirea la Apocalipsă a Sfântului Ierarh Ermoghen, *Antihristul și pecetea lui*, Ed. Centrul de Misiune „Sfântul Ioan Maximovici”, pp, 53,-55; *În pragul sclaviei universal sau ultima pagină din istoria libertății*, pp. 113-115. [↑](#footnote-ref-11)
11. Părinți și Scriitori Bisericești (PSB) 15, Sfântul Atanasie cel Mare, Scrieri, Partea I, Trei cuvinte împotriva arienilor, pp. 203-208. [↑](#footnote-ref-12)
12. Mitropolitul Hierotheos Vlachos, Cugetul Bisericii Ortodoxe, Dreapta credință în învățătura Sfântului Maxim Mărturisitorul, pp. 63-65. [↑](#footnote-ref-13)
13. Cf. Învățătura de credință Ortodoxă, întreb. 276, p. 165. [↑](#footnote-ref-14)
14. Rânduiala Sfintei Împărtășanii, Rugăciunea a douăsprezecea a Sfântului Ioan Gură de Aur. [↑](#footnote-ref-15)
15. Sfântul Ioan Gură de Aur, Omilii 2 Corinteni 2, PG 61, 399. [↑](#footnote-ref-16)
16. Părintele Florin Botezan, Explicarea Sfintei Liturghii I. [↑](#footnote-ref-17)
17. Părintele Dumitru Stăniloae, Spiritualitate și comuniune în Liturghia Ortodoxa, Liturghia credincioșilor, p. 531. [↑](#footnote-ref-18)
18. Sfântul Ioan Gură de Aur, Efeseni 11, 3, PG 62, 83. Sfântul Nicodim Aghioritul, Tâlcuire la Epistola a II-a către Tesaloniceni 1990, p. 434. [↑](#footnote-ref-19)
19. Pros Efesious 20, B 2, 268. Prbl. PG 5, 661A - Sfântul Irineu, Kata ereseon 1, 10, 2, SC 264, 159-160. [↑](#footnote-ref-20)
20. *Diatage ton Apostolon* 7, 25, PG 1, 1017B - Sfântul Irineu, Kata ereseon 4, 18, 5 , SC 100, 611. [↑](#footnote-ref-21)
21. Sfântul Chiril al Alexandriei, Peri tis en Pnevmati ke alithia proskiniseos 11 ke 17, PG 68, 761D ke 1077C. [↑](#footnote-ref-22)
22. Ieromonah Grigorie, *Η Θεια Λειτουργια I Thia Dunezeiasca Liturghie,* Σχόλια Sholia Comentar, pp. 306-309. [↑](#footnote-ref-23)
23. Părinți și scriitori bisericești (PSB 15), Sfântul Atanasie cel Mare, Scrieri, Partea I, Editura Institutului biblic și de misiune al Bisericii Ortodoxe Române (EIBMBOR), București, 1987, p. 309; PSB 41, Sfântul Chiril al Alexandriei, Scrieri, Partea a patra, p. 13, 17, 241. [↑](#footnote-ref-24)
24. PSB 15, *Cuvânt despre întruparea Cuvântului,* p. 89, nota 1. [↑](#footnote-ref-25)
25. *Ibidem,* pp. 86-99. [↑](#footnote-ref-26)
26. *Ibidem,* *Trei cuvinte împotriva arienilor,* p. 303. [↑](#footnote-ref-27)
27. *Ioan 15, 26; Simbolul credinței, art. 8* [↑](#footnote-ref-28)
28. Mitropolitul Hierotheos Vlachos, Cugetul Bisericii Ortodoxe, *Obârșia și descoperirea Bisericii,* pp. 32-33. [↑](#footnote-ref-29)
29. *Ibidem,* pp. 26-29. [↑](#footnote-ref-30)
30. Ne vorbește Părintele Porfirie, *Despre Biserică,* pp. 149-151. [↑](#footnote-ref-31)
31. *Ibidem, În Biserică înaintăm către nemurire,* pp. 154-155. [↑](#footnote-ref-32)
32. Arhimandrit Cleopa Ilie, Călăuză în credința Ortodoxă, Cap.1, Despre Biserică, pp. 111-117. [↑](#footnote-ref-33)
33. Sfântul Iustin Popovici, *Biserica și ecumenismul,* Însușirile Bisericii, pp. 37-38. [↑](#footnote-ref-34)
34. Mitropolitul Hierotheos Vlachos, *Cugetul Bisericii Ortodoxe,* Caracteristicile Bisericii, p. 44. [↑](#footnote-ref-35)
35. PSB 5, Clement Alexandrinul, Scrieri, Partea a doua, trad. Părintele D. Fecioru, EIBMBOR, București, 1982, Stromata a VII-a, p. 544. [↑](#footnote-ref-36)
36. Cf. Învățătura de credință Ortodoxă, întreb. 263, p. 155. [↑](#footnote-ref-37)
37. Sfântul Ignatie, Scrisoarea către smirneni, 1, 2, Migne, P.G.,V, col. 708. [↑](#footnote-ref-38)
38. Comentariu la Evanghelia Sfântului Ioan, 11, 12, Migne, P.G., LXXIV, col. 565. [↑](#footnote-ref-39)
39. Arhimandrit Cleopa Ilie, Călăuză în credința Ortodoxă, Cap.1, Despre Biserică, pp. 111-117. [↑](#footnote-ref-40)
40. Sfântul Maxim Mărturisitorul, *Mistagogia Duhului Sfânt,* Capitolul I, Cum și în ce chip Sfânta Biserică este icoana și chipul lui Dumnezeu?, pp. 6-8. [↑](#footnote-ref-41)
41. Sfântul Ciprian, Scrisoarea 73, 21, C,V, 3,2, p. 605. [↑](#footnote-ref-42)
42. Arhimandrit Cleopa Ilie, Călăuză în credința Ortodoxă, Cap.1, Despre Biserică, p. 117. [↑](#footnote-ref-43)
43. Călăuză în credința Ortodoxă, cap. 39, Despre Biserică, p. 452. [↑](#footnote-ref-44)
44. PSB 41, Comentariu la Evanghelia Sfântului Ioan, pp. 159-166. [↑](#footnote-ref-45)
45. Mitropolitul Hierotheos Vlachos, Cugetul Bisericii Ortodoxe, pp. 106-107; *„Definiția” și caracteristicile Bisericii,* pp. 35-38. [↑](#footnote-ref-46)
46. Părintele Florin Botezan, Explicarea Sfintei Liturghii. [↑](#footnote-ref-47)
47. Ieromonah Petru Pruteanu, Liturghia Ortodoxă, Istorie și actualitate, Ed. a 2-a, rev. – București, Editura Sofia, 2013, Nota23, p. 224. [↑](#footnote-ref-48)
48. Vezi Condacul Praznicului Cincizecimii. [↑](#footnote-ref-49)
49. Ibidem, Nota 3, p. 255. [↑](#footnote-ref-50)
50. Sfântul Ioan Gură de Aur, Omilii 2 Corinteni 2, PG 61, 399. [↑](#footnote-ref-51)
51. Părintele Florin Botezan, Explicarea Sfintei Liturghii I. [↑](#footnote-ref-52)
52. **Sfântul Ignatie al Antiohiei, Epistola. către Magnezieni, I, , 2, în Scrierile Părinților Apostolici, București, 1995, p. 198.** [↑](#footnote-ref-53)
53. **Părintele Constantin Galeriu, Mărturisirea dreptei credințe prin Sfânta Liturghie, Ortodoxia, an XXXIII (1981), nr.1, p. 36.** [↑](#footnote-ref-54)
54. Părintele Florin Botezan, Explicarea Sfintei Liturghii I. [↑](#footnote-ref-55)
55. Πρβλ. Μυσταγωγία 24, PG 91, 705B [Sfântul Maxim Mărturisitorul, *Mistagogia Duhului Sfânt,* Capitolul I, Cum și în ce chip Sfânta Biserică este icoana și chipul lui Dumnezeu?, p. 8]. [↑](#footnote-ref-56)
56. Ιερόσ Χρυσόστομοσ, *Εις Εφεσίους* Sfântul Ioan Gură de Aur, Efeseni 11, 3, PG 62, 83. Πρβλ. Αγιος Νικόδημος Αγιοριίτης Sfântul Nicodim Aghioritul, *Ερμηνεία εις τάς ιδ Επιστολάς,* τόμος β, Θεσσαλονίκη Erminia eis tas id' Epistolas, tomos B', Thesaloniki Tâlcuire la Epistola a II-a către Tesaloniceni 1990, σελ sel p. 434. [↑](#footnote-ref-57)
57. *Πρός Εφεσίους* Pros Efesious 20, B 2, 268. Πεβλ Prbl. PG 5, 661A - Άγιος Ειρηναίος, Κατά αιρέσεων Sfântul Irineu, Kata ereseon 1, 10, 2, SC 264, 159-160. [↑](#footnote-ref-58)
58. *Πρός Εφεσίους* Pros Efesious 20, B 2, 268. Πεβλ Prbl. PG 5, 661A - Άγιος Ειρηναίος, Κατά αιρέσεων Sfântul Irineu, Kata ereseon 1, 10, 2, SC 264, 159-160. [↑](#footnote-ref-59)
59. Άγιος Κύριλλος Αλεξανδρείας Sfântul Chiril al Alexandriei, *Περί της εν Πνεύματι καί αληθεία προσκυνήσεως* Peri tis en Pnevmati ke alithia proskiniseos 11 καί ke 17, PG 68, 761D καί ke 1077C. [↑](#footnote-ref-60)
60. Ιερομονάχου Γρηγοριου Ieromonah Grigorie, *Η Θεια Λειτουργια I Thia Dumnezeiasca Liturghie,* Σχόλια Sholia Comentar, pp. 306-309. [↑](#footnote-ref-61)
61. PSB 15, Sfântul Atanasie cel Mare, Scrieri, Partea I, Trei cuvinte împotriva arienilor, p. 313. [↑](#footnote-ref-62)
62. Sfântul Ierarh Ioan Maximovici, *Predici și îndrumări duhovnicești,* pp. 101-104. [↑](#footnote-ref-63)
63. Sau: nici iadul n-a putut ține sufletul Său. [↑](#footnote-ref-64)
64. Psaltirea în tâlcuirile Sfinților Părinți, vol. I, pp. 183-184. [↑](#footnote-ref-65)
65. „Chipul robului” - firea cea omenească pe care a luat-o Mântuitorul (vezi *Acatistul Domnului*). [↑](#footnote-ref-66)
66. Fericitul Teodorit al Cirului, Tâlcuire a celor o sută cincizeci de Psalmi ai Prorocului Împărat David, pp. 50-51. [↑](#footnote-ref-67)
67. Παράδειγμα. Hristos este modelul, paradigma de urmat pentru toți cei care vor să-l urmeze. Adam ne-a lăsat cu sămânța și slăbiciunea care duc la moarte. Hristos, prin harul Său [sămânța, izvorul vieții], ni se dă cu totul ca putere spre viață veșnică. [↑](#footnote-ref-68)
68. Psaltirea în tâlcuirile Sfinților Părinți, vol. I, pp. 184-185. [↑](#footnote-ref-69)
69. Fericitul Teodorit al Cirului, Tâlcuire a celor o sută cincizeci de Psalmi ai Prorocului Împărat David, p. 51. [↑](#footnote-ref-70)
70. Psaltirea în tâlcuirile Sfinților Părinți, vol. I, pp. 185-186. [↑](#footnote-ref-71)
71. Fericitul Teodorit al Cirului, Tâlcuire a celor o sută cincizeci de Psalmi ai Prorocului Împărat David, pp. 51-52. [↑](#footnote-ref-72)
72. Psaltirea în tâlcuirile Sfinților Părinți, vol. I, pp. 193-194. [↑](#footnote-ref-73)
73. Fericitul Teodorit al Cirului, Tâlcuire a celor o sută cincizeci de Psalmi ai Prorocului Împărat David, p. 52. [↑](#footnote-ref-74)
74. Sfântul Ioan al Efhaitelor, Noul Teotokarion, al Sfântului Nicodim Aghioritul, Joi seara, Cântarea 1, Glasul al 5-lea, p. 260. [↑](#footnote-ref-75)
75. Cuvântul istorie vine de la cuvântul latin historia, și este arătat, de Dicționarul Explicative al Limbii Române (DEX,Ro), ca fiind: „1. Procesul de dezvoltare a fenomenelor naturii și societății. 2. Știință care studiază dezvoltarea complexă a societății, a unui popor e.t.c”. [↑](#footnote-ref-76)
76. Cuvântul cultură vine din latină și este arătat de DEX.Ro ca însemnând: „Totalitatea valorilor materiale și spirituale create de omenire și a instituțiilor necesare pentru comunicarea acestor valori”, [↑](#footnote-ref-77)
77. Cuvântul politică vine de la cuvântul πολιτική, din neo greacă și ar însemna: „arta de a administra bine”, dar el este arătat de DEX.Ro, în primul rând, ca însemnând: „Totalitatea de scopuri și obiective urmărite de clasele sau grupurile sociale în lupta pentru interesele lor, precum și metodele și mijloacele cu ajutorul cărora se ating aceste scopuri și obiective”. [↑](#footnote-ref-78)
78. Cuvântul vine din franceză, și este arătat de DEX.Ro ca însemnând: „Faptul de a avea cunoștință (de ceva), de a fi informat; cunoaștere”. [↑](#footnote-ref-79)
79. A judeca oamenii, pentru faptele lor, aceasta nu trebuie să fie lucrarea noastră, lucrul acesta este a lui Dumnezeu, îndrăznind noi aceasta ne facem antihriști (Matei 7, 1). Al nostru este a judeca în frica lui Dumnezeu, în adevărul descoperit nouă de El și a nu lua drept exemplu de urmat pe cei care se despart de Dumnezeu și faptele lor, pe care lumea le laudă. Deci trebuie să judecăm, pentru mântuirea noastră, nu trebuie să ne încredem în judecata lumii (Matei 7, 6, I Ioan 4, 1-3). [↑](#footnote-ref-80)
80. Vezi: Alfa vita sufletească. [↑](#footnote-ref-81)
81. Sfântul Atanasie cel Mare, Părinți și Scriitori Bisericești (PSB) 15, Scrieri Partea I, Cuvânt despre întruparea Cuvântului. [↑](#footnote-ref-82)
82. Sfântul Atanasie cel Mare, Părinți și Scriitori Bisericești (PSB) 15, Scrieri Partea I, Cuvânt despre întruparea Cuvântului. [↑](#footnote-ref-83)
83. Vezi: *Kiriakodromion,* Nikiforu Theotoki*.* [↑](#footnote-ref-84)
84. Sfântul Atanasie cel Mare, Părinți și Scriitori Bisericești (PSB) 15, Scrieri Partea I, p. 32. [↑](#footnote-ref-85)
85. Aceste patru note, care urmează, sunt ale Părintelui Dumitru Stăniloae.

Din aceste ultime cuvinte se vede că privirea la trup, de care au început oamenii să fie preocupaţi, era, după sfântul Atanasie, privirea spre mădularele lor care se aprind de poftă. Înainte de aceea trăiau trupul ca şi când nu-1 aveau. Această ruşinare de goliciu­nea ce şi-au descoperit-o în urma poftei trezite se datora însă faptului că se despărţiseră de gândul la Dumnezeu, Care ţinea în frâu sensibilitatea trupului. Pentru explicarea acestui fapt poate că trebuie să presupunem că simţirea intensă a plăcerii (sau a durerii) produsă de contactul trupului nostru cu cele materiale, e implicată în puterea de simţire aflată vir­tual în natura trupului şi în contactul lui cu cele materiale. Dar legătura trupului cu sufletul și, prin suflet, cu Dumnezeu - Spiritul suprem - poate ţine în frâu această simţualitate, convertind-o într-un mijloc de sesizare a celor spirituale şi de simţire curată a lor. Însăşi cugetarea la cele materiale intensifică în trup simţirea faţă de ele. Iar aceasta e o dovadă că simţirea aflată virtual în natura trupului nu e despărţită de capacitatea lui de a fi frânat de către raţionalitatea lui intensificată de cugetarea purtătorului trupului la Dumnezeu şi la cele spirituale. [↑](#footnote-ref-86)
86. Plăcerea, precum o arată numele, fiind plăcută, apare ca un bine, ba chiar ca adevăratul bine. S-a spus că răul trebuie să ia masca binelui ca să ispitească pe om. Dar putinţa plăcerii, sau a sensibilităţii trupeşti excesive de a apărea ca bine, se explică din faptul că e implicată în capacitatea raţionalităţii trupului de a se realiza nu numai plastic, ci şi sensibil. Cele materiale sunt plasticizările şi sensibilizările unor raţiuni gândite de Dum­nezeu Cuvântul. [↑](#footnote-ref-87)
87. Sfântul Maxim Mărturisitorul va demonstra că mişcarea e de la Dumnezeu, pentru ca omul să înainteze de la starea iniţială în care e creat, spre desăvârșire şi deci spre Dumnezeu. Prin aceasta combate origenismul, care socotea mişcarea ca produs al păcatului sau al plictiselii sufletelor de fericirea din pliroma. Sfântul Atanasie insistă aci şi asupra faptului că mişcarea e aşa de legată de fire, adică chiar de minte, încât, când nu se mişcă spre Dumnezeu sau spre bine, se mişcă spre rău. Aceasta provine din faptul că omul e înzestrat şi cu libertate. El îşi poate duce mişcarea spre bine, dar folosind-o rău o poate duce şi spre rău. Fără îndoială mişcarea spre rău e mai puţin liberă decât cea spre bine. [↑](#footnote-ref-88)
88. Cele bune există pentru că au temeiul în modelele sau raţiunile lor gândite de Dumnezeu Cel ce este. Dacă Dumnezeu este, atunci şi gândurile Lui, după care sunt create lucrurile, există real în El, iar Dumnezeu nu gândeşte decât cele bune. Dimpotrivă, cele rele nu există propriu-zis, pentru că nu-şi au temeiul în Dumnezeu Cel ce este, ci în gândurile omului. Dar atunci gândirea omului nu poate crea decât lucruri neconsistente şi rele? Aceasta nu se poate spune decât de o gândire omenească despărţită de Dumnezeu, de o cugetare care dă chipuri celor rele. Propriu-zis chipurile rele însele nu pot fi fără un suport în cele ce sunt, deci în cele bune. Ele strâmbă realităţile existente şi deci bune. Chi­pul rău este inconsistent, pentru că orice realitate tinde prin sine să revină la forma ei firească, creată şi susţinută de raţiunea ei din Dumnezeu şi să se dezvolte în această direcţie. Chipul rău nu se menţine decât prin stăruirea libertăţii în a orienta fiinţa spre o gândire opusă lui Dumnezeu şi binelui. Răul are baza nu în fiinţă, ci într-o imaginaţie produsă de o libertate rău folosită. Iar libertatea rău folosită are pe de o parte baza în fiinţă, dar pe de alta, această rea folosire nu are baza în fiinţă. Aici e tendinţa ei spre nimicul din care a fost creat omul. Libertatea nu se reazemă numai pe nimic cum zice Berdeaev, dar poate tinde spre nimic, însă având existenţă şi având un suport în fiinţă şi lucrând cu cele ce sunt, îşi poate da iluzia că susţine fiinţa. [↑](#footnote-ref-89)
89. Sfântul Atanasie cel Mare, Părinți și Scriitori Bisericești (PSB) 15, Scrieri Partea I, pp. 33-34. [↑](#footnote-ref-90)
90. Πολιτισμός - cultură; πολιτική - politică. [↑](#footnote-ref-91)
91. Vezi Viețile Sfinților, luna iunie, ziua 11. [↑](#footnote-ref-92)
92. Îndreptățirea Binelui, 1899, p. 462. [↑](#footnote-ref-93)
93. Condacul la Pogorârea Sfântului Duh. [↑](#footnote-ref-94)
94. Creștinismul sau Biserica, Sfântul Ilarion cel Nou Mărturisitorul, pp. 9-10. [↑](#footnote-ref-95)
95. Scrieri, filme, muzică…e.t.c. [↑](#footnote-ref-96)
96. Radu Preda, Jurnal cu Petre Țuțea. [↑](#footnote-ref-97)
97. Idem. [↑](#footnote-ref-98)
98. *Familia Ortodoxă*, Nr. 10, Octombrie, 2012, Ioan Bucur, Secularizarea, Între mistificare și adevăr, pp. 42, 45. [↑](#footnote-ref-99)
99. Sf. Nicolae Vladimirovici, *Proloagele de la Orhida,* vol. 2, Mărturisirea demonului cel legat, de Sf. Andrei, cu numele lui Dumnezeu, Editura Egumenița, pp. 464-465. [↑](#footnote-ref-100)
100. Vezi: *La apusul libertății,* Ierom. Hristodul Aghioritul; *Proiectul L.U.C.I.D.,*Texe Marrs, Ce ne rezervă viitorul? *Bancherii internaţionali domină globul pământesc. Puterea lor stă în neştiinţa maselor*, Rolland Tessier*.* [↑](#footnote-ref-101)
101. Vezi: Minunile și vedeniile Sfântului Părintelui nostru Nil, Izvorâtorul de mir, cel din Sfântul Munte Athos. [↑](#footnote-ref-102)
102. Jertfa laudei este rugăciunea inimii, este slavoslovia lui Dumnezeu, este dobândirea Tainelor. Rugăciunea este „arta artelor și știința științelor” (vezi Sbornicul). [↑](#footnote-ref-103)
103. „Mântuirea lui Dumnezeu”, așa se află scris în Septuagintă. Și Dumnezeiescul Chiril, tâlcuind, zice: „*Mântuirea lui Dumnezeu* este Hristos, și legiuirile Acestuia și poruncile, precum zice Isaia: *Și va fi acolo cale curată, și cale sfântă se va chema* (Isaia 35, 8). Și Ieremia: *Stați în căile Domnului, și întrebați de cărările Domnului cele veșnice, și vedeți care este calea cea bună, și umblași într-însa, și veți afla curățire sufletelor voastre* (Ieremia 6, 16)”. Vezi: Nota 75, Psaltirea în tâlcuirile Sfinților Părinți, vol. I, p. 595. [↑](#footnote-ref-104)
104. PSB 41, Sfântul Chiril al Alexandriei, Comentariu la Evanghelia Sfântului Ioan, pp. 1056-1057. [↑](#footnote-ref-105)
105. Sfântul Simeon Noul Teolog, *Imnele iubirii dumnezeiești,* Imnul 30 (Z. 1), p. 536. [↑](#footnote-ref-106)
106. *Apostazia și Antihristul,* După învățăturile Sfinților Părinți, pp. 155-156. [↑](#footnote-ref-107)
107. *Cugetul Bisericii Ortodoxe,* Mitropolitul Hierotheos Vlachos, p. 36. [↑](#footnote-ref-108)
108. Sfântul Ioan Gură de Aur, *Comentariile sau Explicarea Epistolei către Efeseni,* Omilia XI, pp. 111-112. [↑](#footnote-ref-109)
109. Psaltirea în tâlcuirile Sfinților Părinți, vol. II, pp.175-176. [↑](#footnote-ref-110)
110. Psaltirea în tâlcuirile Sfinților Părinți, vol. I, p. 138. [↑](#footnote-ref-111)
111. *Ibidem.* [↑](#footnote-ref-112)
112. Sfântul Ignatie Teoforul, Epistola I către Tralieni. [↑](#footnote-ref-113)
113. *Ibidem,* Epistola către Filipeni. [↑](#footnote-ref-114)
114. Preacuviosul Avva Dorotei, Învățătura despre aceea că nu se cade să își alcătuiască omul înțelegerea sa. [↑](#footnote-ref-115)
115. Istoria bisericească a lui Fleury, vol. 1, cartea 10, cap. 42. [↑](#footnote-ref-116)
116. Sfântul Ioan Scărarul, Scara, Cuvântul 15, cap. 49. [↑](#footnote-ref-117)
117. Sinodul din Laodiceea, canonul 6. [↑](#footnote-ref-118)
118. Sfântul Ignatie Briancianinov, Predică în Duminica Ortodoxiei. [↑](#footnote-ref-119)
119. Mitropolitul Hierotheos Vlachos, *Cugetul Bisericii Ortodoxe,* Caracteristicile Bisericii, pp. 44-47. [↑](#footnote-ref-120)
120. PSB, vol. I, Scrierile Părinților Apostolici, Sfântul Ignatie Teoforul, Epistole, Către Efeseni, pp.157-160. [↑](#footnote-ref-121)
121. Ne vorbește Părintele Porfirie, *În Biserică suntem toți una, iar Hristos este capul,* pp.151-154. [↑](#footnote-ref-122)
122. Cf. Învățătura de credință Ortodoxă, întreb. 276, p. 165. [↑](#footnote-ref-123)
123. Călăuză în credința Ortodoxă, Cap.1, Despre Biserică, pp. 111-118. [↑](#footnote-ref-124)
124. Ne vorbește Părintele Cleopa, *Prorocii mincinoși,* vol, 7, pp. 110-111, 117-121. [↑](#footnote-ref-125)
125. *Ibidem,* vol, 10, p. 135. [↑](#footnote-ref-126)
126. *Ibidem,* pp. 132-133. [↑](#footnote-ref-127)
127. Cuvântul sinceritate, în grecește ειλικρίνεια este format din două cuvinte, și anume: εἰλι care înseamnă lumină și κρίση care înseamnă judecată. [↑](#footnote-ref-128)
128. Ne vorbește Părintele Porfirie, *În Biserică suntem toți una, iar Hristos este capul,* pp.151-154. [↑](#footnote-ref-129)
129. *Ibidem,* pp.155-160. [↑](#footnote-ref-130)
130. Sfântul Iustin Popovici, *Biserica Ortodoxa și ecumenismul,* Însușirile Bisericii, p.39. [↑](#footnote-ref-131)
131. *Filocalia* 9, Scara, Capitolul IV, *Despre fericita și pururea pomenita ascultare,* Cuvântul 7, p. 81. [↑](#footnote-ref-132)
132. *Pateric,* Ziceri inedite ale Părinților pustiei, Fundația Anastasia, 2009, p. 183. [↑](#footnote-ref-133)
133. Jean – Claude Larchet, *Sfântul Maxim Mărturisitorul mediator între Răsărit și Apus,* Problema primatului roman, Mărturisirea credinței ortodoxe ca și criteriu eclesiologic esențial, pp. 199-215. [↑](#footnote-ref-134)
134. *Συνειδήσει* se traduce conștiință nu cunoștință precum eronat îl găsim tradus acest cuvânt în unele din cărțile noastre. Γνώσεις se traduce cunoștință, [↑](#footnote-ref-135)
135. *Apostazia și Antihristul,* După învățăturile Sfinților Părinți, pp. 155-156. [↑](#footnote-ref-136)
136. Vezi *Starețul meu Iosif Isihastul,* de Arhimandrit Efrem Filotheitul, Despre calendar, pp. 301-303. [↑](#footnote-ref-137)
137. Călăuză în credința Ortodoxă, cap. 39, Despre Biserică, pp. 452-453, Despre Taina Preoției, pp. 261-264. [↑](#footnote-ref-138)
138. Sfântul Vasile cel Mare, Tâlcuire duhovnicească la Psalmi, pp. 10-12. [↑](#footnote-ref-139)
139. Patericul, Ziceri inedite ale Părinților pustiei, Ed. Anastasia 2009, p.15. [↑](#footnote-ref-140)
140. Fericitul Teodorit al Cirului, Tâlcuire a celor o sută cincizeci de Psalmi ai Prorocului Împărat David, pp. 4-5. [↑](#footnote-ref-141)
141. Monstru marin cu zece capete și douăsprezece picioare. [↑](#footnote-ref-142)
142. Monstru cu trei capete: de leu, de capră și de șarpe. [↑](#footnote-ref-143)
143. Părinți și Scriitori Bisericești (PSB 23), Omilii la Matei, Omilia XC, pp. 1002-1006. [↑](#footnote-ref-144)
144. Împărțire de grâu, Buzău, 1833, Cuv. 53, 54, pp. 449-450; Lumina și faptele credinței, Întrebarea 108. [↑](#footnote-ref-145)
145. Împărțire de grâu, Buzău, 1833, Cuv. 53, pp. 449; Urcuș spre înviere, Ed. Trinitas, Iași, Despre pregătirea pentru Sfânta Împărtășanie și despre osânda preoților care dau Sfintele Taine celor nevrednici, pp. 267-268. [↑](#footnote-ref-146)
146. Vezi Viețile Sfinților, luna iunie, ziua 11. [↑](#footnote-ref-147)
147. Cuvântul *criză* vine de la cuvântul grecesc *κρίση*, care înseamnă judecată. [↑](#footnote-ref-148)
148. Portretul unui Sfânt, Ioan de Kronștadt, pp. 5-120. [↑](#footnote-ref-149)
149. Viața și învățăturile Sfântului Ierarh Nifon, pp. 62-79. [↑](#footnote-ref-150)
150. Troparul la praznicul Adormirea Preasfintei, ἐνδόξου slăvitei, Stăpânei noastre de Dumnezeu Născătoarei și pururea Fecioarei Maria, 15 August*.* [↑](#footnote-ref-151)
151. Părinți și Scriitori Bisericești (PSB 23), Omilii la Matei, Omilia LXXXII, pp. 934-937. [↑](#footnote-ref-152)